

# ungjungenier

அருட்பணி மா.றேஜிஸ் இராசநாயகம்

# நூல் விபரம்

பெயர்

: யாதுமானவன்

ஆசிரியர்

: அருட்பணி மா.றேஜிஸ் இராசநாயகம்

முதற்பதிவு

: டிசம்பர் 2020

மொழி

: தமிழ்

பக்கங்கள்

: 184 + ix

பதிப்புரிமை

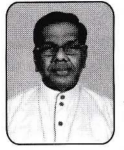
: ஆசிரியருக்கு

அச்சுப்பதிப்பு

: அன்னை அச்சகம், யாழ்ப்பாணம்.

ഖിതാ

: 300/=



# யாழ் மறைமாவட்ட ஆயரின் ஆசிச் செய்தி

"நான் உங்களோடு இணைந்து இருப்பதுபோல நீங்களும் என்னோடு இணைந்து இருங்கள்" (யோவா. 15:4).

அருட்தந்தை மா.நேஜிஸ் இராசநாயகம் அவர்களின் உழைப்பில் உருவான "யாதுமானவன்" என்னும் நூல் வெளி வருவதையிட்டு பெருமகிழ்ச்சி அடைகிறேன். இவரின் ஆன்மீக பணி மென்மேலும் சிறக்க வாழ்த்தி நிற்கின்றேன்.

உலகமே கொரோனா என்கின்ന கண்ணுக்குத் இவ் தெரியாத தொற்று நோயின் தாக்கத்தினால் அனைத்து உலக, ஆன்மீக செயற்பாடுகளும் முடங்கிப் போன நிலையில் மக்கள் நோக்கி திரும்ப ஆரம்பித்து விட்டார்கள். இரைவனை ஆன்மீக செயர்பாடுகளில் கலந்து கொள்ள முடியாத நிலையிலும் உள்ளங்களிற்கு சென்று இரைவனை கேட கங்களின் முயற்சிக்கின்றார்கள். இத்தகைய சந்தர்ப்பத்தில் அருட்தந்கை மா.றேஜிஸ்இராசநாயகம் அடிகளாரின் இந்நால் இத்தகைய உதவி பரிகின்றதாக கேடலில் ஈடுபடுகின்றவர்களுக்கு இருக்கின்றது. சாதாரண மக்களும் புரிந்து கொள்கின்ற விதத்தில், தனது சொந்த அனுபவங்களையும் பகிர்ந்து அமைத்திருப்பது இந் நூலின் சிறப்பம்சமாகும்.

இவரையும், இவரது ஆன்மீகப் பணிகளையும், இவரின் அனைத்து முயற்சிகளையும் இறைவன் தொடர்ந்தும் நிறைவாக ஆசீர்வதிக்க வேண்டி ஆசித்து வாழ்த்தி நிற்கின்றேன்.

கிறிஸ்துவிலும் மரியன்னையிலும் பக்தியுள்ள,



பேரருட்திரு கலாநிதி யஸ்ரின் பேணாட் ஞானப்பிரகாசம், யாழ். ஆயர்.





# *அணிந்துரை*

"யாதுமானவன்" என்ற தலைப்பிட்டு எல்லாம் வல்லவரான இறைவனிடம் மனிதனை மீண்டும் அழைத்துச் செல்லும் நோக்குடன் நூலாசிரியர் தனது ஆக்கங்கள் ஊடாக இந்நூலை அணி செய்கின்றார். இந்நூலின் ஆக்கங்களை அணிசெய்வது விவிலிய வார்த்தையும்

நூலாசிரியரின் இறை அறிவுடன் இணைந்த இறை அனுபவமுமே.

இன்றைய உலகில் மனிதன் வாழ்வின் துயரங்களுக்கும் சிக்குண்டு திசை ഉ കെകിൽ நவீனங்களுக்கும் மனித மாண்பிழந்து, விழுமியங்களைக் தவிக்கின்றான். மனித என்று கொலைக்க <u>ന്റിസൈധി</u>ல്. அதுதான் வாழ்வு தனது நியாயப்படுத்தி வாழ்கின்றான். மின்னுவதுதான் போக்குகளை என்பதுபோல மனிதன் விழுமியங்களை மாற்றி **தனது** அமைத்து விட்டான். இந்நிலை இரை-மனித உறவு அறுந்திட்டதன் ரை வெளிப்பாடாகும்.

இளைஞர் உலகில் உள்ள எல்லா உருவுகளையும் விட பெரியகு நன்மை. நட்புத்தான் न का நம்புகின்ற காலம் இது. தீமையைக் கருத்தில் கொள்ளாது நட்பை வளர்க்கின்ற காலம் இது. அத்தகைய இளைஞருக்கு வழிகாட்டியாக சில ஆக்கங்கள் இந்நூலை அணி செய்கின்றன. இயேசுவின் வாழ்வின் பாகையில் இயேசுவின் பயணிக்க வாழ்வையும், ഖல்லமையையும், இரக்கத்தையும் வெளிக்கொணர்ந்து, நமது வாழ்வுப் பாதைக்கு இந்நூலின் ஊக்கிகளாக ஆக்கங்கள் இந்நாலை ஆக்கத்தின் உட்பொருளையும் ஒவ்வொரு செய்கின்றன. இலகுவாகப் புரிந்து கொள்ளும் விதத்தில் உப தலைப்புக்களும் இந்நூலை அணி செய்கின்றன.

இறைவார்த்தையை முதன்மைப்படுத்தி, அத்துடன் அறிஞர்களின் அனுபவ வார்த்தைகளையும் இணைத்து, வேறு எடுத்துக்காட்டுக்களுடன் ஆக்கங்கள் அமைந்திருப்பதும் இந்நூலை அணி செய்கின்றது.

மனித வாழ்வில் உண்மையான தேடலை மேற்கொண்டு, வாழ்வை இறைவழியில் அர்த்தமுள்ளதாக்கிட இந்நூல் ஒரு சிறந்த வழிகாட்டியாக அமையும் என்பது எனது கருத்தாகும். நூலாசிரியருக்கு எனது மனமார்ந்த பாராட்டுக்களும் வாழ்த்துக் களும்!

> நட்புடன் சுவாமி த.ஜெ.கிருபாகரன் புனித பிரான்சிஸ் சவேரியார் குருத்துவக் கல்லூரி கொழும்புத்துறை, யாழ்ப்பாணம்.



# என்றுரை

நவீன விஞ்ஞான, தொழில்நுட்ப அபார வளர்ச்சிகளுள் மூழ்கிப்போயிருக்கும் இன் நைய மனிதன், அனைத்தையும் தன் கைக்குள் அடக்கி விட்டதாகக் குதூகலிக்கிறான். வர வேற்கத்தக்கதுதான்! அறிவின் வளர்ச்சியிலே ஏறி நிற்கும் மனிதன், ஞானத்தை இழந்த வனாய் சிந்திக்கின்றான். அனைத்திற்கும்

மேலான ஒரு சக்தி உண்டு என்பதை மறந்து மீண்டும் செயல்படத் தொடங்கிவிட்டான். இதனால், இறைவன் இல்லை, இறைவனுக்குக் கொடுப்பதற்கு நேரமில்லை என்ற எண்ணத்தோடு வாழ்கின்றான். இதனால்தானோ என்னவோ கண்ணுக்கே தெரியாத நுண்ணுயிர் கோவிட் 19 மனித குலத்துக்கே இன்று சவால்விட்டு மனிதனை நிலைகுலைய வைத்துள்ளதோ என எண்ணித் தோன்றுகிறது.

பயத்தினால் தூண்டப்பட்டு பலர் இன்று இறைவனிடம் ண்டியிட்டாலும்கூட, மனித இதயத்தின் அடி ஆழத்தில் இறை உறவின் அவசியம், அவ் உறவிலிருந்து மலரும் விழுமியங்களான அன்பு, நீதி, இரக்கம், புரிந்துணர்வு என்பன அருகிய நிலையே காணக்கிடக்கின்றன.

வாழ்வுக்கு எல்லாமே மனிக இரைவன்தான், அவனின்றி அணுவும் அசையாது என்ற பதத்தின் பொருளை உள்ளடக்கி, மனிதனின் ஒவ்வொரு அசைவிலும் உணர்விலும் அவனுக்கு யாதுமாய் இருந்து அவனை வாழ்வித்து, அவனுக்கு வழிகாட்டி, அவனது வாழ்வை ஒளிர்விக்கும் இறைவன் என்னும் யாதுமானவன் கலைப்பில் அர்த்தத்தில் என்ற இந்நூலை வெளியிட விரும்பினேன். விவிலியக் கருப்பொருளில் வெவ்வேறு இடங்களில் நான் ஆற்றிய உரைகள், வெவ்வேறு கத்கோலிக்க பிரசுரங்களில் வெளியான எனகு ஆக்கங்கள் சிலவந்நின் தொகுப்பாக இந்நூல் வெளியாகின்றது.

எனது ஆக்கங்களை இப்படி ஒரு நூலாக வெளியிட வேண்டும் என்னும் எண்ணக்கருவை என் மனத்தில் வைத்த அருட்பணி.யே.திருச்செல்வம் அ.ம.தி அவர்களுக்கும், இந்நூலுக்கு ஆசியுரை வழங்கி எனக்கு ஊக்கமணிக்கும் எமது பேரன்பிற்கும் பெரு மதிப்பிற்குமுரிய யாழ். ஆயர் பேரருட்திரு யஸ்ரின் ஞானப்பிரகாசம் அவர்களுக்கும், இந்நூலுக்கு அணிந்துரை வழங்க வேண்டுமென்று கேட்டபோது இன்முகத்துடன் சம்மதித்து அணிந்துரை வழங்கிய அருட்பணி.த.ஜெ.கிருபாகரன் அவர் களுக்கும் என் நெஞ்சார்ந்த நன்றிகள்.

இந்நூல் அழகாக வரவேண்டும் என்பதற்காக ஆக்க பூர்வமான பல ஆலோசனைகளைத் தந்து பெரும் பங்காற்றிய திரு.S.A. அழகராசா அவர்களுக்கும், அன்னை அச்சகத்தாருக்கும், அழகிய அட்டைப்படம் வடிவமைத்துத்தந்த திரு.அ.பஸ்ரியன் அவர்களுக்கும், இந்நூல் வெளிவர நிதியுதவி மற்றும் ஏனைய அனைத்து வழிகளிலும் உதவிய அனைவருக்கும் என் இதயத்தின் ஆழத்திலிருந்து நன்றி நவில்கின்றேன்.

மா.றேஜிஸ் இராசநாயகம்.

# உள்கள...

| 01. | பொருட்செல்வத்தைத் தேடி அருட்செல்வத்தை இழப்பதா? | 01  |
|-----|------------------------------------------------|-----|
| 02. | நிறைவாழ்வை நோக்கி                              | 05  |
| 03. | நவீன சிலை வழிபாடு                              | 10  |
| 04. | இளைஞன் இயேசுவின் இறையரசுக் கனவுகள்             | 15  |
| 05. | இதயமில்லா உலகில் இதயமாக                        | 28  |
| 06. | மகனே, உன் பாவங்கள் மன்னிக்கப்பட்டன.            | 32  |
| 07. | இயேசு பிறப்பார் !?                             | 40  |
| 08. | இயேசுவே மாதிரி                                 | 46  |
| 09. | இயேசுவின் பணியைத் தொடர்தல்                     | 49  |
| 10. | இயேசுவின் உருவில் வளர்தல்                      | 60  |
| 11. | என் இதயத்திற்கு உகந்தவனாகக் கண்டேன்            | 72  |
| 12. | மத்தேயு எழுந்து இயேசுவைப் பின்பற்றிச் சென்றார் | 81  |
| 13. | எழுந்து உன் படுக்கையை எடுத்துக் கொண்டு நட      | 88  |
| 14. | இறைவனின் திருவுளத்திற்கு கீழ்ப்படிதல்          | 96  |
| 15. | ஆண்டவரே என் ஆயர்                               | 106 |
| 16. | கடவுள் மிகுந்த இரக்கமுடையவர்                   | 115 |
| 17. | நான் உங்களோடு இணைந்து இருப்பது போல நீங்களும்   |     |
|     | என்னோடு இணைந்து இருங்கள்                       | 122 |
| 18. | நீ இன்றி நிறைவு இல்லை                          | 126 |
| 19. | உள் அறைக்குள் செல்லுங்கள்                      | 131 |
| 20. | அம்மாவைக் காண முடியுமா?                        | 135 |
| 21. | சமகாலத் துன்பியலில் ஓர் ஆன்மீகத் தேடல்         | 139 |
| 22. | உயிாப்புத் தரும் புது வாழ்வு                   | 144 |
| 23. | சிலுவை விடுதலையின் சின்னம்                     | 148 |
| 24  | செய்நாலையை நாழ் எய்யும் செழிக்கின்றோழ்?        | 152 |

| 25. | இயேசு இனி இயேசுக்களாக         | 154 |
|-----|-------------------------------|-----|
| 26. | மறைந்துள்ள உன் புதையல் எங்கே? | 158 |
| 27. | இளைஞர் மாபெரும் செல்வங்கள்    | 163 |
| 28. | தூய ஆவிக்கு எதிராக வாழலாமா?   | 168 |
| 29. | ஓ! இளைஞனே!                    | 173 |
| 30. | இறைவனின் திட்டம்              | 176 |
| 31. | இறைவனின் உடனிருப்பு           | 179 |

# பொருட்டுசல்வத்தைத் தேடி அருட்டுசல்வத்தை இழப்பதா?

#### முகவுரை

முதன்மைப்படுத்துவதைக் குறிக் பொருளாதாரத்தை கோளாகக் கொண்டுள்ள நுகர்வுக் கலாசாரத்தினால் இன்று பல்கேசிய நிறுவனங்களின் ஆதிக்கம் உலகத்தை சந்தையாக மாற்றிவிட்டது. இச் சந்தை மனிதனையே இலக்காகக் கொண்டதினால் சிக்குண்டு அகில் அவன் நுகர்வுக்குத் தேவையான பொருளீட்டுவதிலேயே இரவு பகலாக தன் முழுக் கவனத்தையும் செலுத்தி தன் மகிழ்ச்சியை இழந்து விடுகின்றான்.

## மனிதன் பொருளுக்குச் சமமானவனா?

இன்றைய நுகர்வுக் கலாசாரத்தில் மனிதனின் மகத்துவம் என்பன மழுங்கடிக்கப்பட்டு மனிதன் ஒரு பொருளாகக் கருதப்படுகிறான். இன்று அரசுகளோ ஏனைய நிறுவனங்களோ பயன்படுத்துவதுபோலவே பொருளைப் மனிதனைப் பயன் படுத்துகின்றன. எவ்வளவுக்கு மனிதனைப் (F) பயன்படுத்த (முடியுமோ அவ்வளவுக்கு அவனைப் பயன்படுத்திவிட்டு அதன்பின்னர் அவனை ஒரு வேண்டாப் பொருளாக வெளியேற்றி விடுகின்றன. இன்று வயோதிபர் இல்லங்களில் உள்ளவர்களோடு உரையாடினால் இவ்வுண்மை நன்கு புலப்படும்.

# இரு பரிமாணங்கள்

முன்னேற்றங்களும் அனைத்து பரிமாணங்கள் **2**(Th கொண்டவை. வாழ்வதற்கு மனிதன் மனிதனாக பொருள் பயனுள்ளதென்றால் அது அவசியமானது. பொருள்தான் எல்லாம், 'கெய்வம்' என்று எண்ணினால் அது தொலைநோக்கைத் தொலைத்து அவனை அடிமையாக்கிவிடும். இதன் விளைவாக மனங்கள் மரத்து, இதயங்கள் இறுகி அவன் தன் உருவுகளையும், நண்பர்களையும் கூட தேடாதுவிடுகிறான். அப்படிக் தேடினாலும் சுயதேவைக்காகவே தேடி அதன் விபரீத விளைவுகளைச் சந்திக்கிரான்.

# மனித முன்னேற்றம்

"பேராசையோடு சொத்தைத் தேடுதல் தனிமனிதனின் தன்னிறைவுக்கும், மனித மாண்புக்கும் பெருந்தடையாக அமையும். "பேராசைதான் அறநெறி வளர்ச்சியின்மையின் தெளிவான காரணி" என்கிறது 'மனித முன்னேற்றம்' என்னும் கத்தோலிக்க திருஅவையின் திருத்தந்தை 6ம் பவுல் எழுதிய சுற்றுமடல். செல்வம் என்னும் சொல்லே அது சென்றுவிடும் அல்லது நிலையற்றது என்பதைச் சுட்டி நிற்கிறது.

# அறிவற்ற செல்வன்

சேர்த்துவைக்கும் பொருட்கள் நாம் அனைக்கையம் கைநாள் இழக்க வேண்டும். இதை விளக்க விவிலியத்தில் ஒரு 'செல்வன் ஒருவனின் கூறப்படுகிறது. நிலம் நன்நாக "நான் என்ன செய்வேன்? என் விளை விளைந்தது. அவன் பொருட்களைச் சேர்த்துவைக்க இடமில்லையே! என் களஞ்சியங் பெரிகாக்கி என் கானியக்கையம் இடிக்குப் களையும் சேர்த்துவைப்பேன். பின்பு, என் நெஞ்சமே, உனக்குப் பல்லாண்டுகளுக்கு வேண்டிய பொருட்கள் சேர்த்து வைக்கப் பட்டுள்ளன. நீ உண்டு, குடித்து, மகிழ்ந்திரு என்று சொல்வேன்" தனக்குள் சொல்லிக்கொண்டான். ஆனால், கனவில் அவனுக்கு ஒரு குரல் கேட்டது. "அறிவிலியே, இன்றிரவே உன் உயிர் உன்னைவிட்டுப் பிரிந்துவிடும். நீ சேர்த்து வைத்தவை யாருடையவையாகும்?" பலருடைய வாம்வில் هِنامانيانادِد நிகழ்வுகள் இடம்பெறுவதை நாம் பார்த்த பின்பும் இவை எமக்குச் சுடலை ஞானமாகவே நின்றுவிடுகிறது. அதாவது அந்தக் கணத்துடன் நின்றுவிடுகிறது.

## இறுதி வார்த்தைகள்

இறக்கும் ஒரு மிகப்பெரிய கோடீஸ்வரனின் இறுதி வார்த்தைகள்:

"உலக வர்த்தகத்தின் உச்ச நிலையை அடைந்தேன். அனைவரின் பார்வையில் நான் வெற்றியின் இலக்கணம். என் வாழ்வில் இருந்ததோ நிறைந்த வேலை; அற்ப மகிழ்ச்சி. மரணம் என்னை அண்மித்தபோது, நோயுற்று நான் படுத்திருந்து என் வாழ்வை மீள்நோக்கினேன். பெருமையென நான் நினைத்த என் பெயரும் பொருளும் மங்கி அர்த்தமற்றவையாகத் தோன்றின. பணத்தைமட்டுமே வாழ்வில் குவித்த அதேவேளை வேறு முக்கியமானவைகளைக் கைநெகிழ்ந்துவிட்டேன் என்பதை உணருகிறேன். உறவுகளையும், வாழ்வின் ஏனைய விழுமியங் களையும் நான் தேடியிருக்கவேண்டும்". சொத்துக்களின் தொடர் தேடல் ஒருவரின் தொலைநோக்கையே தொலைத்துவிடும். ஆழமாக அன்புசெய்யும் இதயத்தை இறைவன் தந்தார். ஏன்? என் வாழ்வின் இறுதியில் என்னுடன் கூட வருவது என் அன்புச் செயல் களைத் தவிர வேறு எவை? "அன்பிற்கும் உண்டோ அடைக்குந் தாழ்?"

#### இவர் யாரோ?

இமந்தவற்றில் எதையும் மீளப்பெற்றுக்கொள்ளலாம். ஆனால் வாழ்வை?... காற்றுள்ளபோதே தூற்றிக்கொள்ளவேண்டும். 'உறவோடு வாழும் உள்ளங்கள் நடுவில் தெய்வம் தரிசனம்." இநப்பின்போது இந்த இறுதி வார்த்தைகளை உதிர்த்த உதடுகள் யாருடையவை என்று வியக்கிறீர்களா? இவர் ஒரு மறைபோதகரோ மெய்யியலாளரோ அல்லது ஆன்மீகவாதியோ அல்ல. மசிந்ரொஷ் ക്ക്തതി. அப்பிள் கணனி, ஐ போன், ஐ பாட். ஐ பொட் என்பவற்றைக் கண்டு பிடித்த கோடீஸ்வரர் ஸ்ரீவ் ஜோப்ஸ். வார்த்தைகள் வாசகர் இவரது உள்ளங்களை ஊடறுத்துச் செல்லுகின்றன அல்லவா? அன்பை அடித்தளமாகக் கொண்ட இல்லாமல் ஆன்மீகம் வெயம் உலக செல்வம் எம்மைப் பின்தொடருமா?

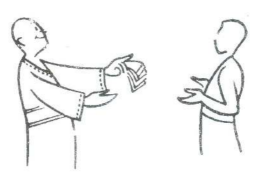
இவற்றையே கத்தோலிக்க திரு அவையின் இன்றைய திருத்தந்தை பிரான்சிஸ் அவர்கள் கூறும்போது: "வாழ்வில் நிலைக்கும் விழுமியங்கள் இறைவனும் அயலவருமே. இறைவனை நேசிப்பதும் தேவையில் உழல்வோருக்கு உதவுவதுமே ஆன்மீக செல்வத்தைத் தேடும் வழிகள்" என்றார். இவற்றைத் தேடினால் நாம் கண்களை மூடும்போது கடவுள்முன் வெறுங்கையராக நிற்கமாட்டோம்.

"அறன் ஈனும் இன்பமும் ஈனும் திறனநிந்து தீதின்நி வந்த பொருள்" என்றார் பொய்யா மொழிப்புலவர். அதாவது தீதின்றித் தேடுகின்ற பொருள் நமக்கு புண்ணியத்தையும் இன்பத்தையும் தருகிறது. மனத் தூய்மையோடு வாழ்வுக்குத் தேடவேண்டியவற்றைத் தேடும்போது உள்ளம் உயரும், வாழ்வும் உயரும். அன்றேல் நுகர்வுக் கலாசாரத்துள் மூழ்கி மடியவேண்டி ஏற்படும்.

# மனித மாண்பு மிக்கவர்களாய் வாழ நாம் எதைக் குறிக்கோளாகக் கொள்ள வேண்டும்?

- எமது ஆன்மீகக் கொள்கைகளில் தெளிவான உறுதிப்பாடு வேண்டும்.
- நாம் மனித மாண்பை மதிக்கவேண்டும். எமது உடல், அறிவு, ஆன்மா என்பவை புனிதமானவை என்பதை உணர்ந்து அவற்றை நன்கு பேணிப் பாதுகாக்கவேண்டும். அதுபோன்று மற்றவர்களையும் மாண்போடு நடத்த வேண்டும்.
- இந்த நுகர்வுக் கலாசாரத்தால் நாம் தொலைத்துவிட்ட கொடைகள், ஆசீர்வாதங்களை மீளக் கண்டு பிடிக்க வேண்டும். குறிப்பாக குடும்ப உறவுகளை நன்கு பேண வேண்டும். உறவுகளை உறவுகளாக மதித்து வாழ வேண்டும்.

சமூக, சகோதர உதவிகளில் குறிப்பாக போரினால் பாதிக்கப்பட்டோரின் நல்வாழ்வின் உயர்ச்சிக்காக தன்னல மற்ற சேவைகளில் ஈடுபட வேண்டும். தன்னலமற்ற சேவைக்கு எமக்கு எத்தனையோ எடுகோள்கள் வரலாற்றில் உண்டு. "ஒன்றின் தொடக்கமல்ல, அதன் முடிவே கவனிக்கத்தக்கது" என்று விவிலியம் கூறுகிறது. அதாவது, ஒரு மனிதனின் பிறப்பு அல்ல, அவனது வாழ்வும் அதன் நிறைவுமே முக்கியமானவை.



# திறைவரழ்வை நேரக்கி...

#### முகவுரை

கிறிஸ் துவைக் காணவும் அவரை நமக்குள் கொல்கொத்தாவிலிருந்து கொண்டுவரவும் பெத்லகேமுக்குச் செல்வதே ஒரே வழி. அவரது பிறப்பு முதல், பணி பாடுகள், சிலுவைக் கொலை வரைக்குமான காரணங்களான நமது பாவத்தின் காயங்கள், பாதிப்புகள், துன்ப, துயர, வேதனைகள், உணர்வுகள் என்பவந்நோடு நாம் பயணிக்கின்ளோம். தொடர்ந்தும் அடுத்தவர், அயலவர் மீதும் அதே வழிகளையே பின்பற்றுகிறோம். இந்நிலையில் கிறிஸ்துவைக் காணவும், அவரை நம் உள்ளங்களில் இருத்தவும் (மடியாது. அகள்க கொத்தாவின் கொலைக்கள மனநிலையிலிருந்து பெத்லகேமின் இறை ஒளியினதும், அமைதியினதும் மன நிலைக்குத் திரும்பி வரவேண்டும்.

உங்கள் உடைகளைக் கிமிக்குக் கொள்ள வேண்டாம். கிமிக்குக் இகயக்கைக் கொண்டு உங்கள் கடவுகளாகிய ஆண்டவரிடம் திரும்பி வாருங்கள்" யோவேல் 2:13. நீங்கள் இருப்பதுபோல என்னிடம் வாருங்கள் என்கிறார் ஆண்டவர். எனவே, இந்த நாட்களில் கிறிஸ்து கரும் உண்மைகளை உணர்ந்து, நமது இதயங்கள் கிழிக்கப்பட்டு. திறக்கப்பட்டு, அதிலுள்ள கடினங்கள், காயங்கள், துன்பங்கள், துயாங்கள். வேதனைகள் வெளியே வெளிப்படையாய் கொட்டப்படவேண்டும். அவ்வாறு ஒவ்வொருவரும் அன்புக்குள், நீதிக்குள், சமாதானத் துக்குள், பெத்லகேம் நுழைந்து அனுபவத்துக்குள், உறவுக்குள் நகர எனவே. (மடியம். இதயங்களை போலித்தனமாக, வைத்துக்கொண்டு வெளிவேடத்தனமாக வாழாமல், உண்மையின் மனமாற்றத்துக்குள் நுழையும் நாட்களாக இந்த நாட்கள் நமக்கு மாறவேண்டும்.

#### அடையாளங்கள்

மனிதன் தனது உள்ளத்தில் இருப்பதை சொற்களால் வெளிப்படுத்த முடியாத போதெல்லாம் அடையாளங்களைப் பயன்படுத்தியிருக்கிறான். கிறிஸ்து மனிதன் மட்டில் கொண்டுள்ள அந்புதமானதும் நம்புவதற்கரியதுமான அன்பு பெரும்பாலும் அடையாளங்களின் மூலம் வெளிப்படுத்தப்படுகிறது.

#### நம்பிக்கை

சாதாரண அன்றாட வாழ்வில் கிறிஸ்தவனுக்கு உயிர்ப்பு விழா தரும் அர்த்தமென்ன? அது நம்பிக்கை என்னும் அர்த்தத்தைத் தருகிறது. நம்பிக்கையில் வாழ்பவர்களுக்கே உலகம் சொந்தமானது.

எமது வாழ்வில் கிறிஸ்துவின் விழுமியங்களை நாம் வாழ வேண்டும். இதற்கு நற்செய்தியை மிகவும் காத்திரமாக நாம் ஏற்றுக்கொள்வது அவசியம். இவ்வாறு வாழும்போது ஏற்படும் காயங்கள் - பாதிப்புக்களை, உள்மனத் தாக்கங்களை மற்றவர் களுடன் பகிர்ந்துகொள்வது சிறந்தது. ஒரு கிறிஸ்தவன்/ள் கிறிஸ்துவின் போதனையை ஏற்று அதன் வியத்தகு உண்மையை எவ்வாறு வாழ்வது என்று ஒரு சில வார்தைகளில் கூறிவிட முடியாது.

## அவரைப்போல் நாமும்

இயேசு நேசித்ததது போல் நாமும் நேசிப்பதென்றால் காம்ச்சியம் உள்ளவர்களாக அவரைப்போல் சாந்தகுண(மும் நிபந்தனையின்றி அவசியம். இயேசு மன்னித்தது, **இருத்தல்** மன்னித்துக்கொண்டிருப்பது நாம் மீண்டும் மீண்டும் மன்னிக்க வேண்டும் என்பதற்காகவே. மறுகன்னத்தைக் காட்டும் துணிவும் அவசியமானால் அவரைப்போல் தாழ்ச்சியும் நமக்குத் தேவை. எமது சகோதரருக்காக எமது உயிரையே தியாகம் விதிவிலக்கோ, நியாயப்படுத்தலோ கயங்கக்கூடாது. எந்த இருக்கலாகாது. நாம் நற்செய்தியின் ஒரு பகுதியை மட்டும் ஏற்று (முடியாது: இவ்வளவு தூரம்தான், அதற்குமேல் போக மாட்டோம் என்று நாம் கடவுளிடம் கூற முடியாது.

## அப்பத்தினால் மட்டும்

இயேசு கிறிஸ்துவையும் அவரது நற்செய்தியையும் முழுமையாக அதன் சாராம்சத்தோடு நாம் ஏற்றுக்கொள்வது அவசியம். நாம் அவரிடம் சரணாகதி அடையவேண்டும். ஏனெனில் அவரே லோகோஸ் (Logos), அதாவது தந்தையின் வார்த்தை; அவரே நற்செய்தி. எமது தொழில்நுட்ப உலகுக்கு ஆவியைக் குறித்த விடயங்கள் நிறுக்க முடியாததாகவும் அளக்க முடியாத தாகவும் இருக்கின்றன. மனிதன் சந்திரன்மேல் நடந்திருந்தாலும் அவன் அப்பத்தினால் மட்டும் உயிர்வாழ முடியாது.

# பெத்லகேம் – கொல்கொத்தா

விண்ணேற்படைந்தார். முையகன் நாமும் அவ்வாரே எடுத்துக்கொள்ளப்படுவோம். கிறிஸ்துவை நாம் உலகுக்குக் கொண்டுவர வேண்டுமானால் எமக்கு எமது சொந்த கொல்கொத்தா அல்லது "மண்டையோட்டின் ஸ்தலம்" இருக்கவேண்டும். அவரை எங்கே காணலாம் என்பதை நாம் காட்டவேண்டும். இறுதியில் அவரைச் சுலபமாகக் காணக்கூடிய இடங்கள் இரண்டு உள்ளன; அதாவது பெத்லகேம், கொல்கொத்தா என்பவை. மனுவருவெடுத்த இயேசுவை நாம் அனுபவிக்கலாம். அவர் பிறந்த குகைக்கு நாம் போகலாம். ஆனால், அதற்குமுன் கொல்கொத்தா செல்லவேண்டும். வினூடாகச் இகை நாம் உலகக்கப் பிரகிபலிக்க வேண்டும். உண்மைக் கிறிஸ்கவ வாழ்வை, விழுமியங்களை நாம் நமதாக்கிக் கொள்ளும்போது நமது வாழ்வே ஒரு கொல்கொத்தாவாக மாறிவிடுகிறது.

கிறிஸ்து நாம் தனது முகத்தைப் பிறருக்கு காட்டவேண்டும் என்று விரும்புகிறார் என்ற எண்ணம் அநேக நாட்களாக எனது உள்ளத்தில் மிக வலுவாக இருந்துகொண்டிருந்தது. நாம் எம்மை கிறிஸ்தவர்கள் என்று கூறிக்கொண்டால் அவ்வாறு செய்யத்தான் வேண்டும். இது அத்தியாவசியமானது. நான் மற்றொருவருடைய கண்களில் அவ்வாறு தென்படாவிட்டால், நான் நேசிக்கப்படுகிறேன் அல்லது நேசிக்கப்படத்தக்கவன் என்பதை எவ்வாறு அறிந்து கொள்ள முடியும்?

# இன்றைய தோமையார்

இன்று ഉക്കിക് தோமையாரைப்போல் சந்கேகப் இருக்கிறார்கள். அவர்களுக்கு படுபவர்கள் நிரைய БПЦО கிரிஸ்துவின் காயங்களைக் காட்டுவது அவர்களுக்கு நன்மை இல்லாவிட்டால் அவர்களை நாம் இழந்துவிடுவோம். பயக்கும். விழுமியங்களை நாம் வாழ்வதன் மூலம் கிரிஸ்கவ நமக்கு ஏற்படும் காயங்களை அவர்கள் காணச் செய்வது நல்லது. கிறிஸ்தவர்களாகிய நாம் எப்பாடுபட்டும் எமது உயிரைக் கொடுத்தாவது உலகுக்கு கிறிஸ்துவின் உண்மையான முகத்தைக் காட்டவேண்டும். எம்மைச் சுற்றிவர தோமையாரைப் போன்றவர்கள் வாழ்கிறார்கள்; அவரைப்போல் இயேசுவின் காயங்களில் தமது விரலை வைத்துப் பார்க்காவிட்டால் நம்பமாட்டார்கள். ஆகவே, நாம் அக்காயங்களை எம்மிலே சுமப்பதை அவர்கள் பார்ப்பது அவசியம்.

அக்காயங்கள் எப்படி ஏந்படுகின்றன? அதை விளங்கிக்கொள்வது மிகவும் சுலபம். ந<u>ந்</u>செய்தியை அவை எந்படுகின்றன. ஏனெனில் சிலுவையில் மூலம் வாம்வதன் அளையப்பட்ட ஆண்டவரைப் பின்பற்றும் நாமும் விசுவாசம், அன்பு, என்னும் சிலுவையில் அறையப்படவேண்டும். நமது கிறிஸ்துவ விழுமியங்களோடு வாழ்வதனால் எமக்கும் இவ் உலகப்போக்குகளுக்குமிடையில் நடந்துகொண்டிருக்கும் போராட் டத்தினால் நாம் சிலுவையில் அறையப்படுகிறோம். ஏனெனில், விட்டுக்கொடாமல் நற்செய்தியை வாழ்வது இரைவன் 85(ThLi) மதிப்பீடுகளுக்கும் மனிதனுக்குமிடையில் நிகழும் ஒரு பெரும் துன்பியல் நிகழ்வு.

## எம்மை வெறுமையாக்க வேண்டும்

மனிகனது முமுமையான சாணாககி மகிழ்ச்சியையும். அதற்கு முன் அமைதியையம் கொண்டுவருகிறது. போராட்டமும் காயங்களை ஏற்படுத்தும். சிலுவைப்பாடும் நாம் பிறருக்கு வெளிப்படுத்த வேண்டும். காயங்களையே நாம் சரணாககி ந<u>ர்</u>செய்கியை கிரிஸ்குவிடம் அடைந்து அவாகு முமுமையாக ஏற்றுக்கொண்டால், நாம் எம்மையே வறியோராக்கிக் கொண்டால். எம்மூலமாக அவர் கமது குணமாக்கும் பணியைச் செய்யக்கூடியதாயிருக்கும். மக்கள் மிகவும் கஷ்டப்பட்டுத் கேடிக் கொண்டிருக்கும் விசுவாசம், அன்பு, நம்பிக்கை ஆகியவர்ளை எம்மூலம் அடைந்துகொள்வார்கள். கிறிஸ்து உண்மையாகவே உயிர்த்துவிட்டார் என்பதை அறிந்து கொள்வார்கள். கிறிஸ்துவ விழுமியங்களுக்கு மாறான ஒவ்வொரு சிறு விட்டுக்கொடுப்பையும் நியாயப்படுத்தலையும் குறித்து நாம் ஆத்துமசோதனை செய்ய வேண்டும்.

நாம் எல்லோரும் மிகத் துன்புறுகிரோம். எமது பலவீனந் களை, நற்செய்தியை வாழ்வதற்கு நாம் கொடுக்கும் விலையை பிறரிடமிருந்து மறைத்தலாகாது. உதாரணமாக எமது விருந்தினர் எம்மை மேலோட்டமாகத்தான் காண்கிறார்கள். நாம் பண்பாகவும், மகிழ்ச்சியாகவும் இருக்கிறோம். விரும்தோம்பல் எமது வாழ்வில் அம்சமாக இருப்பகால் ெர அவர்களது வருகையையிட்டு சந்தோஷப்படுகிறோம், அவர்களை **ஆசீ**ர்வாதமெனக் வர் கருதுகிறோம். ஆனால் எமது காயங்களை ஒருபோதும் மறைக் விரலால் தொட்டுப்பார்க்க வேண்டிய மற்றவர்கள் கலாகாகுட கண்கூடாகக் தோன்றும்படியாக உண்மையாகவும். காயங்கள் வெளிப்படையாகவும் இருக்கல் நன்று.

#### முடிவாக

பலருக்கு இல்லறம் ஒரு துன்பியல் வாம்வு, வெவ்வோய பின்புலங்கள், இனங்கள், சமூகப்படிநிலைகளிலிருந்து வருபவர்கள் ஒரு மனமாய் ஒன்றித்து வாழ முற்படுகின்றார்கள். இவ் ஒருமித்த வாழ்விலேதான் எத்தனை உரசல்கள், உராய்வுகள், ஆனால் இந்த உரசல்களும், உராய்வுகளும் கிறிஸ்து எம்மை நிரப்பும்படியாக எம்மைக் வெறுமையாக்கும் ஒரு உன்னத செயற்பாடாகின்றது. எம்மிடம் வரும் உறவுகளுக்கு நாம் ஒரு முழுமையான, நிறைவான வாழ்வையே வாழ்ந்து கொண்டிருக்கின்றோழ் என்ന தோற்றத்தை பிறர் பார்க்கும்படி அல்லது நம்பும்படி விடக்கூடாது. காயங்களைத் தொட்டுப்பார்த்தால், அவர்கள் எமகுட ஏற்றுக்கொள்ளக்கூடியவர்களாயிருப்பர். காயங்களையம் நேரங்களில் நாம் நம் துன்ப வாழ்வை மூடி மறைத்து வாழ்வதால் மற்றவர்கள் எம்மைப்போல் வாழமுடியாது என்று எண்ணுகிறார்கள். எம் எல்லோருக்கும் காயங்கள் உள்ளன. ஒருவரோடு ஒருவர் கிறந்த மனம் கொண்டவர்களாய் வாமும்போது, இக்ககைய துன்பியலாடாக நாம் இவ்வளவ மகிழ்வுடனும் நிரைவுடனும் பயணித்து வாழ்வது அவர்கள் மனதில் ஏற்படுத்தும் ஓர் சாட்சிய ளைவருக்கொருவர் வாழ்வாகும். உளக்கமுட்டி நம்பிக்கைய<del>ை</del> ஏற்படுத்தும்போது ஒவ்வொருவரும் உயிர்ப்பின் நம்பிக்கையில் வாழ வழிபிறக்கின்றது. ''ஒருவர் மற்றவருக்காக இரைவனிடம் வேண்டுங்கள். அப்பொழுது குணமடைவீர்கள்" யாக்.5:16. இத்தகைய வாழ்க்கை முறை நாம் நிறைவாழ்வை நோக்கி நகர நம்மை உந்தித் தள்ளுகின்றது.

# நவீன சிலை வழியாடு

#### முகவுரை

விவிலியம் ஒரு விதத்தில் இறைமக்கள் எவ்வாறு மீண்டும் மீண்டும் சிலைவமிபாட்டிலிருந்து உண்மை இரைவனிடத்தில் கிரும்பினர் என்பது பற்றிய கதை. தம் இறைவன் எந்தவொரு உருவத்தையும் தனக்கு நிகராக உருவாக்குவதை விரும்பாத இரைவன் என்பதை இஸ்ராயேல் மக்கள் பத்துக்கட்டளைகளின் மூலம் அறிந்திருந்தனர். ஏனெனில், ஆண்டவர் கூறுவது: "நானே கடவுளாகிய ஆண்டவர். அடிமை வீடாகிய எகிப்து நாட்டினின்று உன்னை வெளியேறச் செய்தவர். என்னைத் தவிர உனக்கிருத்தல் கெய்வங்கள் ஆகாது. மேலே வேய விண்வெளியில், கீழே மண்ணுலகில், பூமிக்கடியே நீர்த்திரளில் யாதொன்றின் சிலையையோ வையக்கையோ ഉ ബ്ബ உருவாக்கவேண்டாம். நீ அவைகளை வழிபடவோ அவற்றிற்குப் புரியவோ வேண்டாம். ஏனெனில், உன் கடவுளும் பணிவிடை ஆண்டவருமாகிய சகித்துக்கொள்ளமாட்டேன். நான் இதைச் புறக்கணிக்கும் முதாதையரின் பாவங்களைப் என்னைப் பிள்ளைகள் மேல் மூன்றாம் நான்காம் தலை(முறைமட்டும் தண்டித்துத் தீர்ப்பேன்" (வி.ப. 20:1-5). யாவே தன்னைத் தவிர ஏற்றுக்கொள்வதைச் சகிக்காக மனிதன் எவரையம் வேய வழிபாடு என்பது கடவுளுக்குக் கொடுக்க இரைவன். சிலை நபருக்கோ வேளொரு பொருளுக்கோ வேண்டிய இடத்தை கொடுப்பது. இத்த கைய சிலை வழிபாட்டை பழைய ஏற்பாட்டிலும் புதிய ஏற்பாட்டிலும் இன்றும் வேறுபட்ட பரிமாணங்களில் நாம் பார்க்கிறோம்.

# பொற்கன்று

மனிதன் நம்பிக்கை இல்லாமல் வாழமுடியாது. ஒன்றில் அவன் உண்மைக் கடவுளை நம்புகிறான், அன்றேல் அவன் ஒரு பொற்கன்றை உருவாக்கி அதைத் தன் இறைவனாக்கி வழிபடுகிறான்.

கேர்ந்தெடுக்கப்பட்ட மக்கள் எவ்வாறு தம் இறைவனைக் கைநெகிழ்ந்து சிலை வழிபாட்டுக்குள் சிக்குண்டார்கள் என்று விடுதலைப் பயண நூல் விபரிக்கிறது (வி.ப.32:7-11). நம்பவதற்குக் கடினமான கதையாக இது தோன்றலாம். எகிப்தின் அடிமைக் களைகளிலிருந்து இஸ்ராயேலை இளைவன் காக்கார். இஸ்ராயேலைக் காப்பாற்ற புதுமைகளுக்குமேல் பதுமைகள் செய்தார். எகிப்கியர்மேல் கொள்ளை நோய் பாவச் செய்கார். செங்கு லை **இ**ரு கூறுகளாகப் பிரிக்கு இஸ்ராயேலைக் கப்புவிக்கச் செய்தார். பகலில் மேகக்தின் மூலமாகவும் இரவில் நெருப்புத் தூணின் மூலமாகவும் வழிநடத்தினார். வானத்திலிருந்து மன்னா பொழிந்து அவர்களை வாழ்வித்தார்.

"இப்படிக் கண்ணின் மணிபோலக் காத்த கடவுளை என்றுமே நம்புவர். கடந்த காலத்தில் கரம்பிடித்து நடத்திய கடவுள் எதிர்காலத்திலும் இவ்வாறே நம்மைக் காப்பார் என்று நம்புவர்" என்றுதானே நாம் எண்ணுவோம்? ஆனால், நடந்தது அப்படியல்ல, மோயீசன் சீனாய் மலையிலிருந்து இறங்குவதற்குத் தாமதமானதும் மக்களின் மனங்கள் பதறத்தொடங்கிவிட்டன. "ஒருவேளை மோயீசன், இநந்துவிட்டாரோ? அல்லது இறைவன் தம் மக்களைக் கைவிட்டுவிட்டாரோ?" என்ற எண்ணங்கள் அவர்கள் மனதில் அலை மோதத் தொடங்கின.

ஒரு பொற்கன்றுக் குட்டியைச் செய்துதரும்படி ஆரோனைத் தூண்டினர். அவர்கள் களியாட்டத்தில் இறங்கினர். விடுதலைப் பயண நூல் அழுத்திக்கூறும் வார்த்தையைக் கவனிப்போம். "களியாட்டத்தில் இறங்கினர்." அதன் அர்த்தம் என்னவென்று தெரியுமா? அவர்கள் வெறியாட்டத்தில் ஈடுபட்டனர். மோயீசன் மலைக்குச் சென்று நாற்பதே நாட்களுள் இஸ்ராயேல் மக்கள் சிதறடிக்கப்பட்டுவிட்டனர்.

நம்ப முடியாத கதையாக உள்ளதல்லவா? மேலே கூறப்பட்ட இறைவனின் அந்புதச் செயல்கள் அனைத்தையும் இப் பொற்கன்றுக் குட்டியே தமக்குச் செய்யும் என்று நம்பி அதன் பாதத்திலே விழுந்து வணங்கினர். "உன் கடவுளாகிய ஆண்டவரை வணங்கி அவர் ஒருவருக்கே பணிசெய்வாயாக" என்று அலகைக்கு இயேசு சொன்னதைப் பொய்யாக்கிவிட்டனர். பழகிப்போனதால் வாசித்துக்கொண்டே வாழுகிறோம். நாமும் இறைவன் நமக்கு கடந்த காலத்தில் செய்தவை அனைத்தையும் கிஞ்சித்தும் சிந்திக்காமல் வாழுகிறோமல்லவா? இன்று எனக்குத் தேவையானது எது என்பது மட்டும்தான் எனக்கு முக்கியம்.

பொற்கன்றுக் குட்டியின் கதையை நாம் வாசிக்கும்போது, அம்மக்கள் எவ்வளவு மதியீனர்களாக வாழ்ந்தார்கள் என்று மிக எளிதாக எடைபோட்டுவிடுகிறோம். அது மட்டுமல்ல இக் கதைக்கும் இன்று வாழும் நமக்கும் எவ்வித தொடர்பும் இல்லை யென முடிவு கட்டிவிடுகிறோம். நாமோ ஒருபோதும் சிலையை வழிபடமாட்டோம். எப்படி நாம் அவ்வாறு வழிபட முடியும் என்று நினைக்கிறோம்.

## நவீன சிலைகள்

நாம் நினைப்பதற்குமேலாக நம் வாழ்வில் நவீன சிலை வழிபாடு என்னும் சிக்கல் உண்டு. நாம் எதை நமது கடவுளாக நம்பி வழிபடுகிறோமென்று அறிய ஆவலா? எமது வியாபாரத்தை உற்று நோக்குவோம். எவ்வாறு பணத்தைப் பெற்றோம், எப்படிச் சேமித்தோம், எப்படிச் செலவு செய்தோம். இது நமக்குப் பணத்தின் மீதுள்ள அதீத அக்கறையை எடுத்துக் காட்டுகிறதல்லவா?

சிலை வழிபாடு என்றால் என்ன? என்ற தெளிவு நமக்கு வேண்டும். கடவுளின் இடத்தை ஒரு புனிதருக்குக் கொடுப்பதே சிலை வழிபாடு. உதாரணமாக புனித அந்தோனியாரே எம் கடவுள் என்று ஆராதிப்பது. நாம் புனிதரை வணங்குகின்றோம். ஏனென் நால், அவர்கள் எமக்காகப் பரிந்து பேசுபவர்களாகவும் இறைவனிடம் நாம் செல்ல எமக்கு வழிகாட்டுபவர்களுமாய் இருப்பதால். இது சிலை வழிபாடல்ல.

நவீன சிலைவழிபாடு பணத்தைவிட அதிகமானவற்றில் அடங்கியுள்ளது. அமெரிக்காவிலிருந்து வெளியிடப்படும். 'நியூஸ் வீக்' என்னும் சஞ்சிகையில் எலென் குட்மன் என்பவர் தொடராக எழுதுபவர். அவர் எழுதும்போது இவ்வாறு குறிப்பிடுகிறார். "எமது முன்னோர் பேசும்போது ஆன்மாவுக்கு ஏற்படக்கூடிய ஆபத்துப் பற்றிப் பேசினார்கள். நாமோ நமது உடலுக்கு ஏற்படும் ஆபத்துப் பற்றியே பேசுகிறோம். முன்னோர் தம் மரபில் விசுவாசம் வைத்தனர். நாமோ விஞ்ஞானக் கண்டுபிடிப்புக்களிலேயே நம்பிக்கை வைத்துள்ளோம்."

எலென் குட்மன் ஒரு மறைபோதகரல்ல, ஒரு கிறிஸ்தவரோ என்று கூட எமக்குத் தெரியாது. ஆனால், அவர் கூறும்போது பல நாடுகளில் எமது உடல் நலம்தான் எமது தெய்வமாகிவிட்டது என்று கோடிட்டுக் காட்டுகிறார். எமது முன்னோர் இறைவன் நம்மைக் காப்பாற்றுவார் என்று நம்பினர். நாமோ நமது மருத்துவர் தான் நம்மைக் காப்பாற்றுவர் என்று நம்புகிறோம்.

இன்று சோதிடத்தில் நம்பிக்கை வைத்திருப்பவர் எத்தனை பேர்? திருமணவிழா, வீடுகட்டுதல், வீடு குடிபுகுதல் போன்ற நிகழ்வுகளின்போது முக்கிய வாம்வின் நாள். நட்சத்திரம் (ழக்கியத்துவம் என்பவர்ரைப் பார்ப்பகள்கே கொடுப்போர் எத்தனைபேர்? இதில் என்ன பிழையென்று கேட்கலாம். விடுதலைப் பயண நூலில் கூறப்படும் பொற்கன்று வழிபாட்டிலும் என்ன தவறு? சோதிடம், நாள் நட்சத்திரம் பார்ப்பது கூட நவீன சிலைவழிபாடு தான். சோதிடம் நம் முடிவை விண்மீன்தான் தீர்மானிக்கிறது என்று விவிலியமோ *ക*മ്പങ്കിനുക്വ. இரைவன் கான் ПЫD முடிவைக் தீர்மானிக்கிறார் என்கிறது.

நட்சத்திரம் சோதிடம், இன்று நாள். பார்ப்பகில் வாதிடுவர். பொற்கன்றை வமிபட்ட தவநில்லை என்று பலர் அன்றைய இஸ்ராயேல் மக்களும் தாம் செய்தது தவநில்லை என்றே நினைத்தனர். ஆனால், இறைவன் அது தவரில்லை என்று நினைக்கவில்லை. பொர்கன்றை வழிபட்டதற்காக அவர்களைத் தண்டித்தார். அதே இரைவன் நாம் செய்யும் நவீன சிலைவழிபாட்டை தவறற்றது என்று கருதுவார் என்று நினைக்கமுடியும்?

# இறைவனுக்குப் பதில் மலிவான மாற்றுப் பொருள்

மதிப்புக் பொருட்களுக்கு கூடிய கொடுக்கும்போது மகிப்பைக் குறைத்துவிடுகிறோம். பொருட்கள் கடவுளுக்குரிய எமது இதயத்திலிருந்து இறைவனை விலக்கும் பொழுது விளைவு விபரீதமாகிறது. இன்றைய மனிதன் நவீன சிலை வழிபாட்டில் விழுந்துவிடுகிறான். அவன் பொன்னாலான கன்றுக் குட்டியை விழுந்து வணங்கவில்லை. ஆனால், பணம், பதவி, சிற்றின்பம் சிக்குண்டுகிடக்கிறான். என்பவற்றுள் இதனால் அவனது உண்மைத் தெய்வத்துக்கு உள்ளத்தில் இருக்க வேண்டிய இடமில்லாமல் போகின்றது.

நவீன சிலை வழிபாடுபற்றி ஆராயும்போது மனிதனின் ஆழ்மனத்தில் 'நான்' என்னும் வலு அவனை ஆட்கொள்வதைக்

காணலாம். "நீங்கள் கடவளுக்கும் செல்வத்துக்கும் பணிவிடை செய்யமுடியாது" (மக்.6:24) என்று இயேசு கூறும்போது 'செல்வம்' "ைஙவருள் இருக்கும் ഖலାഖள்ள சக்கியே" என்று இரையியலாளர் அலோசியஸ் பீரிஸ் அவர்கள் கூறுகிறார். இது இரைவனுக்கு நேர் எதிரான ஒரு சக்கி என்று மேலம் அவர் விளக்குகிரார். "ஈகோ" இகைக்கான் ഉ ബരിധരാന്ത്ര என்று கூறுகின்றனர்.

#### முடிவுரை:

பணப்போசை, இன்று நாம் அகிகாரமோகம். இணையக்களங்களின் அதீத ஈர்ப்ப என்பவற்றிற்குள்ளே சிக்குண்டு இவைகான் எம் கெய்வம் என்பதுபோல வாம்வகை அப்பட்டமாகக் காண்கிரோம். குறிப்பாக கொலைக்காட்சிப் பெட்டியோடு வட்டிக் கொண்டிருந்து குடும்ப செபம், செபமாலை, குடும்ப கொடர்பாடல் கைவிடுவது என்பவர்ளைக் கிரிஸ்கவ வாம்வின் பிரச்சினையாக இருக்கிறது. இவற்றிலிருந்து விடுபட்டு, மீண்டும் நோக்கையும் மகிமையையும் கொடுக்கும<del>்</del> இரைவனுக்குரிய போகுகான் இன்று நாம் சாபங்களாகக் கருதும் அர்ப்பணமற்ற மேலோட்ட வாழ்வு, பாலியல் பிறழ்வுகள், குடும்பப் பிரச்சனைகள், பொருளாதார நெருக்கீடுகள், விரக்தி மனப்பான்மை, கால நிலை மாற்றங்கள் என்பன மாறும்.

மோயீசனின் வரலாற்றுக்குள் நாம் மீண்டும் செல்லும்போது அவர் தம் மக்களுக்காக இறைவனிடம் இரந்து மன்றாடுவதைக் காணலாம். அவர் இறைவனின் இதயத்துக்கு நெருக்கமான வராயிருந்ததால் இறைவனின் இரக்கத்தை மக்களுக்குப் பெற்றுக் கொடுக்கக்கூடியதாக இருந்தது. "ஆண்டவரும் தம் எண்ணத்தை மாற்றிக்கொண்டு தம் மக்களுக்குச் செய்யப்போவதாக அறிவித்த தீங்கைச் செய்யாது விட்டுவிட்டார்" (வி.ப.32:14).

இன்று மோயீசன் போன்று பொதுநிலையினர், திருநிலை யினர் இரு சாராரிடத்திலிருந்தும் இறைவன் திருமுன் இருகரம் விரித்து மன்றாடும் இறை மனிதர்களின் எண்ணிக்கை அதிகரிக்கும்போது மேற்சொன்ன சாபங்கள் நீங்கி இறைவனின் இரக்கம் மக்கள்மேல் பொழியப்பட்டு நாம் வாழும் வாழ்வு இறைவனின் ஆசீர்வாதமாக மாறும்.

# இளைஞன் இயேசுவின் இறையரசுக் கனவுகள்...

#### அறிமுகவுரை

கனவுகளே காரியமாகின்றன. கனவுகளைக் கண்டு கொள்ளாதவன் கடமை மறந்தவனாகின்றான். அடுத்த தலைமுறை அதிகமாகவே தலை நிமிர்ந்து ஆனந்தமாய் சுதந்திர ஆட்டம்போட இன்று எம் தலைமுறைக்கு இன்னும் உருப்படியான கனவுகளைத் தா! என்று வேண்டுகிறார் ஒரு பக்தன். பொற்காலக் கனவுகளைக் காணும் பாக்கியம் தா, கடவுளே! என்று தொடருகின்றார் அவர்.

புத்துலகு படைத்திட, புதிதாய்ப் பிறப்பெடுப்பவர்கள் அந் தந்தக் காலத்து இளையோர். ஏனெனில், அவர்கள் கனவுகளின் களஞ்சியம்! சாத்தியங்களின் சங்கமம்! உத்வேகங்களின் உச்சம்! படைப்பாற்றல்களின் பண்ணை! இவ்வாறு கனவுகண்ட இளைஞர் கவின் வரிசையைச் ச<u>ந்</u>று வருடிப்பார்க்கும்போது, சர்வசமய பாராளுமன்றத்தில் புதுமொமி பேசிய விவேகானந்தருக்கு, அப்போது வயது 30. அரசியலில் புதுப்புயலாக வந்த சுபாஷ் சந்திரபோசுக்கு, அப்போது ഖധத്വ 25. அനിഖിധல് ഖഗ്ദ്വ്കിധ ஐன்ஸ்டைனுக்கு, அப்போது வயது 25. கணிதச் சூத்திரங்களை வகுத்து தந்த நியூட்டனுக்கு, அப்போது வயது 21. சுதந்திரப் போரில் 75 விழுக்காட்டினரின் இலட்சிய வயது 16 வரை. ஈழத் தமிழரின் போராட்ட வரலாற்றை கொடக்கம் 26 ஆரம்பித்தபோது வேலுப்பிள்ளை பிரபாகரனுக்கு வயது 20.

இவ்வாறு இலட்சியக் கனவு கண்டவர்களில் இணையற்ற (முதன்மையானவருமாக வரும் இயேசு விளங்குகின்றார். இயேசுவைப்பர்ரி விவிலியம் இளைகன் அகிகம் குளிப்பிட ഖിல്തെல ஊருசலேம் கோவிலில் சிறுவன் இயேசுவின் நிகழ்வுபற்றிக் குறிப்பிடும்போது "மகனே, ஏன் இப்படிச் செய்தாய்?" என்ற மரியாவின் வினாவிற்கு இயேசு விடையளிக்கும்போது "நான் என் தந்தையின் அலுவல்களில் ஈடுபட்டிருக்கவேண்டும் என்பது உங்களுக்குத் தெரியாதா?" என்றார் (லூக்.2:49). இயேசுவுக்கு வயது 12. 'தந்தையின் அலுவல்கள்' என்பது தந்தை

விரும்பிய இரையாசு எனக் கொள்ளலாம். அப்போது கொடங்கிய கேடல் அவரது கிருமுமுக்கில் முக்கிய கட்டக்கைக் காண்கிறது. "என் அன்பார்ந்த மகன் நீயே, உன் பொருட்டு நான் புரிப்படைகிரேன்" (மாந்.1:11) என்பது இயேசுவின் இயல்பபந்நிய அரிக்கை மட்டும் அன்று. பணிக்கரிய அமைப்பம் ஆகும். இரையாசுபற்றிய கேடலில் வயகில் ⊕(BLII I இபேசு கிரு கெளிவைக் காண்கினர். முமுக்கின்போகு ெரு இரையாசை கந்கையின் வமியிலேயே கேடவேண்டும் என்ற கெளிவ அகு. அதுமுதல் அவரது நோக்கும் போக்கும் அகுவாகவே இருந்கது.

#### காலமும் பின்னணியும்

மனிதர்கள் வரலாற்றில் வாழ்பவர்கள். அவர்களின் சமூகபொருளாதார - அரசியல் அமைப்புகள், காலத்தின் கட்டா யங்கள், பண்பாட்டுப் பார்வைகள், பழக்க வழக்கங்கள் போன்றவை அவர்களது ஆளுமை உளப்பாங்குகள், இலட்சியங்கள், ஈடுபாடுகளை நிர்ணயிக்கின்றன. உளவியலார் எரிக் எரிக்சன் கூறுவதுபோல், ஆளுமை என்பது ஒருவரது வளர்ச்சிப் பருவமும் அன்றைய வாலாற்றுக் கட்டமும் சந்திப்பகன் விளைவே.

இயேசு வரலாற்றில் வாழ்ந்தவர். அவரை நாம் நன்கு புரிந்து கொள்ளவும் அவருடைய இலட்சியத்தையும் ஈடுபாடு களையும் நமக்கு இன்று பொருள் உள்ளதாக்கிக் கொள்ளவும் அவரது காலத்தையும் பின்னணியையும் நாம் நன்கு புரிந்து கொள்வது இன்றியமையாதது.

# சாய்வு கண்ட ஒரு சமூகம்

ஆதிக்கம், பொருளாதாரச் சுரண்டல் எனும் அரசியல் அநீதியான அமைப்புக்களைக் கொண்ட அன்றைய பாலஸ்தீனச் இருந்ததில் வியப்பில்லை. எந்நக்காம்வ மிகந்ககாக அதில் குறிப்பிடத்தக்கவை ஏழைகள் பணக்காரர்களுக்கு இடையே நிலவிய வேறுபாடும் பிளவம். அன்றைய யுகச் சமூகக்கில் நடுக்கர வர்க்கம் என எதுவும் இல்லை என்பதே இன்றைய ஆய்வாளர் களுடைய கருத்து. உழைப்பவர்கள் அன்று பெரும்பாலும் ஏழைக் குடியானவர்களாக இருந்தனர். அவர்களை அடக்கி. வாழ்ந்த வந்தேறு ஆட்சியாளர்களும் அவர்களுடைய உள்ளாட்சி ஆகாவாளர்களும் சார்பாளர்களும் பல்வேறு அளவகளில் பணக்காரர்களாக இருந்தனர்.

## வாழ்வு மைய மக்கள் சமயம்

அன்றைய யூகச் சமயமும் பெருமளவிற்கு இந்தச் சமூகப் எந்நுக்காம்வையும் பிரகிபலிப்பகாகவும் பிளவையம் அமைந்திருந்தது. படுக்குவகாகவம் எனினும். நாட்டுப்பாக் கடியானவர்களின் சமயச் சிந்தனையும் செயல்பாடும் அவர்களது. வாம்வோடும் அபைவங்களோடும் அன்றாட நெருந்திய கொடர்படையவையாய் இருந்தன. கங்கள் அன்றாட வாம்வ நிகம்வகளே பெரிகம் இரைபைவங்களாக அவர்களுக்குப் அமைந்கன.

# மக்களை மறந்த போலிச் சமயம்

சமயவாகிகள் பெரும்பாலும் எருசலேமிலுள்ள தலைமை அல்லகு முக்கிய கருக்கள், ஆளும் பணக்கூர சமூகக்கினர். சார்பாளர்களாகிய அகன் மளைநால் அறிஞர் என்போரே. இவர்களகு **#IDUI** வாம்வின் மையம் சட்டமும் எருசலேம் கோயிலுமே. மோசேயின் சட்டம்தான் இவர்களுக்குக் கடவுளின் வார்த்தை. கோயில்தான் இவர்களுக்குக் கடவுளுடன் உறவாடும் இடம். சமயச் சடங்குகளைச் சரியாக நிறைவேற்றிவிடுவதாலும் நுணுக்கமாகக் கடைப்பிடிப்புகாலும் சட்டங்களை காபவர்கள் கங்களையே இவர்கள் கருகிக் கொண்டனர். கங்கள் செல்வத்தையும் சுகவாழ்வையும் கங்கள் காய வாழ்வுக்குக் கடவுள் தந்த பரிசு என நியாயப்படுத்திக்கொண்டனர்.

# ஆதிக்கத்துடன் ஒத்துழைத்தவர்கள்

'சகுடேயர்' என்றால் சாதோக்கின் மக்கள் என்பது பொருள். சாலமோன் காலத்தில் பெரிய குருவாக இருந்த சாதோக்கின் (காண்:1அர.1:8, 32-45) மக்கள் எனச் சகுசேயர் கங்களை அழைத்துக்கொண்டனர். இவர்கள் எண்ணிக்கையில் மிகச் சிலரே, எனினும் ஆலயக் குருக்கள், பணியாளர்களுள் முக்கியமான வர்கள் இவர்களது சமூகத்தைச் சார்ந்தவர்களே. முக்கிய சதுசேய குடும்பங்களின் கலைவர்கள். முப்பர்கள் எனப்பட்டனர். எருசலேமில் இருந்த யூதத் தலைமைச் சங்கத்திலும் சதுசேயரே பெற்றிருந்தனர். செல்வாக்குப் ஏற்பாட்டின் பழைய ஜம்பெரும் நூல்களை மட்டுமே இறைவார்த்தை என இவர்கள் ஏந்நனர். இவர்கள் ஏந்க மறுத்தவற்றுள் (முக்கிமானவை

இநந்தோரின் உயிர்ப்பு, மறுமை வாழ்வு, வானதூதர்கள், சாத்தான்கள் உண்டு எனும் நம்பிக்கைகள்.

# சட்டம் பேசிய படிப்பாளிகள்

பரிசேயர்கள் எமுகப்பட்ட சட்ட நூல்களுடன் எமுகப்படாக ஏந்றுக்கொண்டனர். மரபுகளையும் மாபக் முன்னோர் உயிர்ப்ப, மருமை, மட்டும் அல்ல. வானதாதர்கள் பாடுகளை எனும் உண்மைகளையும் நம்பினர். ஆனால், சட்டங்கள் மரபுகளை சரியாகவும் நுணுக்கமாகவும் கடைப்பிடிக்கும் நோக்கில் இவர்கள் வேளைகளில் அவர்ரின் மைய நோக்கங்களையம் உள்ளர்த்தங்களையும் உணரத் தவநினர். படிப்பாளிகள் அல்லது சமூகங்களில் பொதுவாகச் செய்வது அறிஞர்கள் எனைய போலவே பரிசேயர்கள் அன்று யூத சமூகத்தில் செயல்பட்டனர். அதாவது, சமூக - பொருளாதார நிலையில் தங்களைவிட உயர்ந் திருப்பவர்களுடன் தங்களை உள்ளுர ஒன்றுபடுத்திக்கொண்டு பாமா மக்களைக் காழ்வாகவும் இழிவாகவும் கருதினர் (காண்: லாக்.18:9-14 யோவா.7:49).

எண்ணத்தளவில் இவர்கள் நாட்டின் விடுதலையையும் சமூக மாற்றத்தையும் விரும்பினர் எனலாம். ஆனால், தங்களது சமூக பொருளாதார உயர்நிலை பாதிக்கப்படாத வேளைகளில் அவர்கள் எந்தவித விடுதலை அல்லது சமூக மாற்ற முயற்சி களிலும் ஈடுபடவில்லை.

# ஒதுங்கிக்கொண்ட அன்றைய துறவிகள்

அன்றைய சமயவாதிகளின் இன்னொரு குழுமத்தினர் எசீனியர்கள். இவர்களைப்பற்றி விவிலிய நூல்கள் எதுவுமே வெளிப்படையாகப் பேசவில்லை.

இறுதிக்காலம் அண்மையில் உள்ளது இவர்கள் 61601 நும்பினர். விரைவில் வானதாகர் படைகளுடன் கடவளின் தாதுவரான மெசியா வருவார், வரலாற்றில் குறுக்கிட்டுப் போராடி, அந்நியரான தவ<u>ரிப்</u>போன யூதர்களையும் உரோமையரையம் இரையாட்சியை அமிக்கு நிறுவுவார் 61601 அவர்கள் நாளில் வியின் மக்களுக்கும் பார்த்தனர். இளுகி மக்களுக்கும் இடையே நடக்கவிருக்கும் அப்போரில் தாங்களும் சேர்ந்திடத் தங்களையே ஏப்போதும் தயார் நிலையில் வைத்துக் கொள்வதில் கருத்தாக இருந்தனர். அதற்கு அக, புறத் தூய்மை முக்கியமானது எனக் கருதி, துப்பரவு முறைமை சார்ந்த முழுக்குகளுக்கும் கழுவுதல்களுக்கும் முக்கியத்துவம் கொடுத்தனர்.

## நாளும் நலிவுற்ற மண்ணின் மக்கள்

பாமர யூத மக்கள் இத்தகைய குழுமங்கள் எதையும் சேர்ந்தவர் அல்லர், அவற்றில் அவர்கள் சேர்க்கப்படவும் இல்லை. அவர்கள் பெரும்பாலும் ஊர்ப் புறங்களைச் சார்ந்தவர்கள். குறு நில, குத்தகை அல்லது கூலித்தொழில் செய்த ஏழைக் குடியானவர்கள்.

இவர்கள் அந்நிய உரோமை ஆதிக்கவாதிகளால் அடிமை யாக்கப்பட்டவர்கள். அவர்களுடன் ஒத்துழைத்த உள்நாட்டுப் பணக்கார அதிகார வர்க்கத்தால் சுரண்டப்பட்டவர்கள். படிப்பாளி களால் தாழ்வாகக் கருதப்பட்டவர்கள். சமயவாதிகளால் பாவிகள் எனப் பழிக்கப்பட்டவர்கள்.

இந்நிலையில் அவர்கள் உரோமை ஆதிக்கவாதிகளையும் அவர்களுக்கு ஆதரவாகச் செயல்பட்ட சகுசேயரையம் வெறுத்தனர். பரிசேயரை ஓரளவு மதித்தாலும் அவர்களையும் முழுமையாக நம்பவில்லை. சமயக்குருக்கள்மீதும் எசீனியர்மீதும் அவர்களுக்கு நம்பிக்கை இல்லை. அவர்கள் நம்பியது கடவுள் ளைவரையே. கடவள் மக்களிடமிருந்து கம் மெசியாவை எழுப்புவார், அவர் அந்நிய ஆட்சியாளரையும் உள்நாட்டு ஆதிக்க வாதிகளையும் அமிக்கொழிக்கு, தாவீது அரசரின் பாணியில் நீதியின் நல்லாட்சியை நிறுவுவார் என்பதே அவர்களது எதிர்பார்ப்பு.

# திருக்காட்சி இயக்கங்களும் தீவிரவாதக் குழுக்களும்

தங்கள் செயல்பாடு இன்றியே விண்ணிலிருந்து விடுதலை வரும் என திருக்காட்சி இயக்கங்கள் எதிர்பார்த்தன. விண்ணும் மண்ணும் அதிர வானமேகங்களிலிருந்து கடவுள் தமது வல்லமை யுடன் மிக விரைவில் இநங்கிவருவார், வரலாற்றில் பேராற்றலுடன் குறுக்கிட்டு தீயோரை அழித்து நல்லோரை மீட்பார் என்பது அவர்களது தீவிர நம்பிக்கை.

இவ்வாறு ஒடுக்கப்பட்டு, தாழ்த்தப்பட்டு, ஆயரில்லா ஆடுகள்போல் வாழ்வுக்கு வழிகாட்ட யாருமின்றி நாளுக்கு நாள் நலிவுற்று, கடவுளைத் தவிர வேறு எவர்மீதும் நம்பிக்கை வைக்க இயலாத நிலைக்குத் தள்ளப்பட்டிருந்த அன்றைய பாலஸ்தீன ஏழை மக்களே இயேசு சார்ந்திருந்த சமூகம். அவர்களே இயேசு இயக்கத்தின் பிறப்பிடம். மேற்குறிப்பிட்ட வெவ்வேறு இயக்கங்கள் அல்லது குழுமங்களின் தொலை நோக்கைக் கடந்து இயேசு இறையரசுபற்றிய ஒரு தொலை நோக்கைக் கொண்டிருந்தார்.

# இறையாட்சியே இளைஞன் இயேசுவின் இலட்சியம்

இயேசுவின் இலட்சியம் யாது எனும் கேள்வியை எங்குமே புதிய ஏற்பாடு வெளிப்படையாக எழுப்பவில்லை. ஆனால், அதில் பக்கத்திற்குப் பக்கம் அக்கேள்வியின் விடையே காணக் கிடக்கிறது. இயேசு நம்பியது, போதித்தது, வாழ்ந்து காட்டியது, உயிரையே தந்து உருவாக்கி வளர்த்தது எது? "மண்ணுலகில் தீ மூட்ட வந்தேன். அது இப்பொழுதே பற்றி எரிந்து கொண்டிருக்க வேண்டும் என்பதே என் விருப்பம்" (லூக் 12:49) என்கிறார் அவர். இவ்வாறு அவர் உள்ளத்தில் பற்றி எரிந்து, உலகெல்லாம் படர்ந்து பரவவேண்டும் என எண்ணியது, ஏங்கியது எது? அது இறையாட்சியே.

இரையாட்சி என்பது மானுடம்பர்ரி இபேசு இலட்சியக் கனவு. புதிய உள்ளங்கள், புதிய உறவுகள், புதிய உலகம் என்பதே அதன் அடிப்படை. மண்ணெல்லாம் மலர்ந்து, மனிகம் எல்லாம் வளர்ந்து. எங்கும் இளைமை ளிர்விடும் நிலையே அது. அதாவது மாந்தரின் மனங்கள் மாரவேண்டும். மையம் ஆகவேண்டும். இறைவனின் பண்புக அவர்கள் இரை ளாகிய ഉച്ഞ്ഥെ, நீதி என்பன அன்பு, உள்ளங்களிலம் வாழ்வுகளிலும் ஊரிப் பெருகவேண்டும், புதிய, புனித உருவுகளாக அவை மலரவேண்டும். ஆதிக்கம், சுரண்டல், அநீதிகள் மக்கள் அனைவரும் இரைவனின் மக்கள் எனும் உரிமையிலும் ஒருவருக்கொருவர் உடன் பிறப்புகள் எனும் உறவிலும் வாழ வேண்டும். இத்தகைய அன்புறவுகளால் பின்னப்பட்ட, அவற்றை உருவாக்கி வளர்க்கும் புதிய சமுதாயம் உதயமாக வேண்டும். அதில் எங்கும் அன்புமயம், அருள்மயம், எல்லாம் இரைமயம், இன்பமயம். இவ்வாறு இந்த மண்ணின், மனிதத்தின், சமூகத்தின் வாழ்வும் நிறைவும்பற்றி தாம் கண்ட எழிலான காட்சியை யூத மரபுவழி நின்று இரையாட்சி என இயேசு அழைக்கார்.

#### பல பார்வைகள்

இரையாட்சி என்பது இயேசு புனைந்த புகிய கருத்தாக்கமோ சொல்லோ அன்று. இச்சொல் பழைய ஏற்பாட்டில் அதிகம் பயன்படுத்தப்படவில்லை என்றாலும், இக்கருத்து அதில் பரவலாகக் காணக்கிடக்கிறது. படைப்பு அனைத்திற்கும், எல்லா நாடுகளுக்கும், குறிப்பாக, தேர்வு, அழைத்தல், உடன்படிக்கை என்பவற்றால், தனிப்பட்ட முறையில் இஸ்ராயேல் மக்களுக்கும், கடவுள் அரசர் என்பது பழைய ஏற்பாடு முழுவதும் இழையோடும் மையக் கருத்து. "நீங்கள் என் வார்த்தைக்குச் செவிசாய்க்கு என் உடன்படிக்கையைக் கடைப்பிடித்தால் அனைத்துலகும் என் உடமையேயெனினும், நீங்கள் எல்லா மக்கள் இனங்களிலும் என் சொத்தாவீர்கள். மேலும், எனக்கு நீங்கள் அரசாகவும் தாய மக்களினமாகவும் இருப்பீர்கள்" (விப 19:5-6) என்பது சீனாய் மலையில் இறைவன் இஸ்ராயேல் மக்களுடன் செய்த உடன்படிக்கையின் சாரம். இவ்வாறு கடவுளின் ஆட்சியாக இருப்பது என்பது ஏனையச் சமூகங்களிலிருந்து வேறுபட்டு ஒரு மாள்ளுச் சமூகமாகவும் அவற்றிற்கு மாதிரியாகவும் @(Th விளங்குவதே. அதாவது எகிப்திய அல்லது ஏனைய மக்களினங் களிடையே அன்று நிலவிய ஆதிக்கங்கள், அநீதிகள் நீங்கி, நீதியும் இரக்கமும் நிறைந்து இறைவனுக்கு ஏற்ற புதிய சமூகமாக இருப்பது.

இயேசுவின் காலத்திலும் இறையாட்சி வரும் என்னும் எதிர்பார்ப்பு யூதமக்களிடம் மிக அதிகமாகவும் அமமாகவம் இருந்தது. உரோமானியரின் ஆதிக்க வேருன்றி அட்சிக்கும் அடக்கு முறைகளுக்கும் அநீத வரிச் சுமைகளுக்கும் ஆளாகி வாடிக்கிடந்த அவர்கள் இரைவன் பழைய ஏந்பாட்டில் வாக்குறுதிகளையெல்லாம் நிறைவேற்றி தம் மக்களிடம் தமது நிலையான, நிறைவான ஆட்சியை நிறுவுவார் என பேராவலுடன் காத்திருந்தனர். எனினும் இறையாட்சி எத்தகையது, எவ்வாறு வரும் என்பதில் அவர்களுடைய பார்வைகள் பலவகை. அவற்றுள் திருக்காட்சியினரின் பார்வை. ஒன்று பாவலான இளையாட்சி என்பது இந்த வையகத்தில் வளருவது அன்று. மாறாக, அது வானிலிருந்து வரும் வேறு புதியதோர் உலகம் என்பது அவர்களது இதற்கு நேர்மாறாக இருந்தது தீவிரவாதிகளின் நம்பிக்கை. கருத்து. உரோமையரை எதிர்த்து, கங்கள் நாட்டிலிருந்து

விரட்டியடித்து, ஏனைய நாட்டு அரசாட்சிகளைப் போன்று தங்கள் முயற்சியால் நிறுவப்படவேண்டிய ஒரு தேசிய சமய ஆட்சி என்பதே இறையாட்சிபற்றி அவர்கள் கொண்டிருந்த கண்ணோக்கு. இயேசுவின் இறையாட்சி இலட்சியம் இவற்றினின்று வேறுபடுகிறது. யூத மரபு எதிர்பார்ப்புகளில் வேருன்றியிருந்தாலும், அது தனித் தன்மை வாய்ந்தது. மூன்று முக்கிய உறுதிப்பாடுகளில் இந்தத் தனித்தன்மை வெளிப்படுகிறது. அவை இறைவனை, மனித சமூகத்தை, தம்மைப்பற்றிய இயேசு கொண்டிருந்த உறுதிப்பாடுகள்.

#### கடவுள் என்றால் அப்பா

இயேசுவின் இரையாட்சி எனும் இலட்சியத்திற்கு அடிப்படையாக இருந்தது இறைவன் அப்பா எனும் அனுபவமே. அப்பா அனுபவத்தில் இறைவன் எங்கோ தொலைவில் இருப்பவர் அல்லர். மாநாக, மனிகருக்கு உருவானவர், உயிரானவர், அவர்களுடன் உடனிருப்பவர், உரையாடுபவர், மேலும் இரைவன் அப்பா என்றால் இவர் அன்பு மயமானவர். "கடவுள் அன்பாய் இருக்கிறார்" (1யோவா 3:8, 16). அம்மை அப்பனாக அனைத்து உயிர்களுக்கும் அன்புகாட்டி அருள்பாலிப்பதே அவரது இயல்பு. சிருப்பாக மாந்தர் அனைவரும் அவருடைய அருமைச் செல்வங்கள். அவர்கள் பிள்ளைகள். அவருடைய அடிமைகள் அல்ல, மாறாக, சுதந்திர மக்கள். அவர் அவர்களைப் படைத்தது தம்மைப் பாடிப் புகழவேண்டும், தமக்குப் பலிகளும் காணிக்கைகளும் கொணாவேண்டும். கமக்குக் கோயில்கள் விழாக்கள் எடுக்கவேண்டும். காபம் துதிபாடவேண்டும் எனும் தன்னல நோக்கால் அல்ல, மாறாக தமது அன்பைப் பகிர்ந்து வாழவே. எனவே, இரைவனின் வாழ்வளிப்பது, புதுப்புது வளர்ச்சிகளுக்கு இட்டுச் செல்வது.

அப்பா இரைவன் சாவின் உயிரளிக்கும் சக்கிகளை ரைபோதும் சகித்துக்கொள்பவர் அல்லர். மனித வாழ்வுக்கு எதிரானவை எல்லாம் அவருக்கும் எதிரானவையே. மனிதத்தை மாண்பைச் சிகைக்கும், ஊனப்படுத்தும், அதன் அகன் வளர்ச்சிக்கு விலங்கிடும் அனைத்தையும் உடைத்து எறிபவர் அவர். விடுதலைக் கடவுள் என்பதே அவரது இயல்பு. ஆதிக்கம் செலுத்துவோரை, அடுத்தவரைச் சுரண்டுவோரை அவர் எதிர்த்து நிற்பவர். ஏழை எளியவர்க்கு, தாழ்த்தப்பட்டோருக்கு, உரிமை பறிக்கப்பட்டோர் ஒடுக்கப்பட்டோருக்கு, ஆதாவாக அவர் போருடு பவர். நலிந்தோருக்கு இரக்கம், பாவிகளுக்கு மன்னிப்பு என்பகே அவரது இயல்ப. அதேவேளையில். அவர் ஆணவத்கையும் கீமைகளையும் சுட்டெரிக்கும் தீப்பிழம்பு. இறைவனைபபற்றிய இயேசுவின் இப்பார்வையை ஷிலபெக் எனும் இரையியலாளர் கூறுகிறார்: "மக்களைப் பின்வருமாறு பேணி அவர்களுக்கு அளிக்கும் விடுகலை ஆற்றலாக இரைவனை அறிந்து உணர்ந்ககே இயேசுவின் அப்பா அனுபவம்." இத்தகைய அனுபவத்திலிருந்து பிறந்ததுதான் இயேசு மனித சமூகத்தைப் பற்றிக் கொண்டிருந்த உறுதிப்பாடு.

#### சகோதரத்துவ சமூகமே இறையாட்சி

இரையாட்சி என்பது அப்பா இரைவனின் திட்டமும் திருவுளமும் நிரைவேறும் நிலை. அதில் அவரது ஆற்றல்மிகு அன்பு மனித வாழ்விலும், படைப்பு அனைத்திலும் பொங்கிப் பெருகி அவற்றை நிறைவளர்ச்சிக்கு இட்டுச் செல்கிறது. அதில் அவரது ஆற்றல் எங்கும் ஓங்குகிறது. அதனால் மனிதத்தின் வாழ்வையும் வருங்காலத்தையும்பற்றி அவர் கண்ட அன்பின் கனவுகள் எல்லாம் நிறைவேறுகின்றன.

இரைவன் ज्या ॥ ॥ என்றால் மாந்கர் அனைவரும் பிள்ளைகள், ஒருவருக்கொருவர் உடன்பிறப்புகள். அவருடைய அவர்கள் ஒரு வீட்டுப் பிள்ளைகள், ஒரு கூட்டுப் பறவைகள். கம் பிள்ளைகள் எனும் மாண்பு உரிமையுடன் சகோகர சகோகரிகள் எனும் அன்பு உறவுடன் வாழவேண்டும் என்பதே அவரது விருப்பம். எனவே, இனம், நிறம், நாடு, மொமி, சமயம், பாலினம், படிப்ப. பண்பாடு என்பவை வேநாகலாம். ஆனால் ஏற்றத்தாழ்வு எதற்கும் காரணம் ஆகலாகாது. உடன்பிருப்புகள் எனும் அன்பும் அக்கறையும் பகிர்வும் பாதுகாப்பும் மன்னிப்பும் இரக்கமும் சமத்துவமும் ஒந்நுமையுமே அவர்களை உண்மை மனிதாரக்குகின்றன. கடவளின் மக்கள் எனும் மாண்பை அவர்களுக்குத் தருகின்றன.

# அன்பு, சுதந்திரம், நீதி

இறையாட்சிச் சமூகத்தின் முக்கிய இயல்புப் பண்புகள் மூன்று. அவை அன்புறவு, சுதந்திரம், நீதி என்பன.

இரையாட்சியைச் சார்ந்தவர்கள் அப்பா இரைவனின் திளைத்தவர்கள். சுவைக்கவர்கள், ஊரிக் அன்பைச் அதில் உள்ளங்களிலும் இரைவனின் அன்ப அவர்களுடைய உருவுகளிலும் அன்பு ஊற்றுக்களைத் திறந்துவிடுகிறது. இதனால், காட்டுகின்றனர். தம்மைப்போல -பிரருக்கும் அவர்கள் அன்ப சகோதரிகளாகக் மனிக கருதி. எல்லாரையும் சகோகா நேயத்துடனும் மதிப்புடனும் அவர்களுடன் உறவுகொள்கின்றனர். வாழவைக்கும் அவர்களது அன்ப எல்லாரையும் ஏழைகள், ஊனமுற்றோர், நோயாளர், தாழ்த்தப் அன்பபோல். தனி அக்கரையும் ஈடுபாடும் பட்டோர், ஒடுக்கப்பட்டோர்மீது காட்டுகிறது. இவ்வாறுதான் அது இறைவனுக்குப் பதிலன்பாகவும் அமைகிருது.

இரைவனுடைய பிள்ளைகள் எனும் சுதந்திரத் மக்கள் துடன் வாழும் இறையாட்சிச்சமூகத்தின் இன்னோர் இன்றியமை நீதி. இது எல்லா மனிதரும் ஒரே **தந்தையின்** பண்ப பிள்ளைகள் எனும் உண்மையில் இருந்து பிறக்கும் சகோதர சமத்துவத்தின் நடைமுறைச் செயல்பாடு. அதாவது இறையாட்சிச் சமூகத்தில் எல்லாரும் இணையும் துணையும் ஆனவர்கள். அதில் குடிமக்கள் இல்லை. எவரும் எவர்மீதும் எவ்வித இரண்டாம்கரக் ஆதிக்கமும் செலுக்துவதில்லை. அதில் ஒரு சிலரிடம் செல்வம் குவிந்திருக்க ஏனையோர் வறுமையில் வாடுவதில்லை. படிப்போ பகவியோ, பணமோ உடையோர் ஏனையோரின் உழைப்பைச் சுரண்டிப் பிழைப்பதில்லை. அதில் ஆண்-பெண் எனும் பாகுபாடு இல்லை உயர்ந்த சாதி தாழ்ந்த சாதி எனும் வேறுபாடும் இல்லை (காண்:கலா. 3:28). மாநாக, இநையாட்சிச் சமூகத்தில் நிலமும் செல்வமும் சமமாகப் பகிரப்படுகின்றன. அதிகாரமும் பதவியும் அறிவம் கிறமைகளும் பொதுநலத்திற்கு பணியாகி. சமக்குவம் இழந்த ஏழைகள், ஊனமுற்றோர், உகவகின்றன. தாழ்த்தப்பட்டோர். பிற்படுத்தப்பட்டோர், பெண்கள் சமத்துவம் பெற்று வாழ அவர்களுக்குத் தனிச்சிறப்பான சலுகைகளும் வாய்ப்புகளும் கிடைப்பது இறையாட்சியின் சமநீதிச் செயல்பாடே.

# செத்தபின் கிடைக்கும் சொர்க்கமா?

இறையாட்சி அகத்தை மட்டும் சார்ந்த வெறும் ஆன்மீக அமைப்பு அன்று. மனிதரது அக-புற, தனி-பொது, ஆன்மீக- அரசியல், பொருளாதார, பண்பாட்டுத் துறைகள் அனைத்தையும் தொடுவது. ஆன்மீகக் காரியங்கள் வேறு, உலகியல் காரியங்கள் வேறு எனும் பிளவு அதில் இல்லை. இறைவனைச் சார்ந்தவை வேறு, மனிதரைச் சார்ந்தவை வேறு எனும் பிரிவும் இல்லை. இதனால் இறையாட்சி என்பது ஆலயத்திற்குள் அடங்கிவிடும் ஆன்மீகம் அல்ல. சமூக வாழ்வைத் தொடாத வெறும் சமய வாழ்வும் அல்ல (காண்: மத். 5:23-24 12:7 25:31-46).

இரையாட்சி இவ்வுலகிலுள்ள ஏனைய **அ**ரககளுக்கு இணையான அல்லது போட்டியான அரசாட்சி அன்று. இதனால் கான் இயேசு, "எனது ஆட்சி இவ்வலக ஆட்சி போன்றது அல்ல" (யோவா 18:36) என்கிறார். இதனால் அது மறுமையை மட்டுமே சார்ந்தது. செத்தபின்பே கிடைக்கும் சொர்க்கம் எனப் பொருள் இல்லை. மண்ணக வாம்விலேயே தொடங்கித் கொடர்ந்து நிறைவு பெறுவது அது. இதனால்தான் இயேசு மாமையாக "இளையாட்சி உங்கள் நடுவிலேயே செயல்படுகிறது" (லாக் 17:21) என்கிறார். குழந்தைகள் மகிழ்வதில், ஏழைகளின் கண்ணீரைக் துடைப்பதில், பகைமையை மருப்பதில், பகிர்வை வளர்ப்பதில், சமூகங்களின் ஒத்துழைப்பில், நாடுகளிடையே அழைதியில், இந்த மண்ணில் அரும்புவதே இரையாட்சி. அன்பிலும் நீகியிலும் இந்க மண்ணும் மக்களும் மனிதமயமாகி இரைமயமாகும்போது இங்கு மலருவதே அது (காண்: தி.வெ. 21:3-4, 22-27).

இந்த இறையாட்சி இறைவனின் கொடை. இதனால் நாம் வாளாவிருக்க அது வானத்திலிருந்து வந்து இரங்குவதன்று. "கலிலேயரே. நீங்கள் என் வானக்கை அண்ணாந்து பார்க்குக்கொண்டே நிற்கிறீர்கள்?" (கி.ப.1:11). இளையாட்சி இறைவனது புதுப் படைப்பு எனினும், அது அவருடன் இணைந்து இவ்வலகில் உருவாக்கவேண்டியது. இரையாட்சி இரைவனின் பரிசு. அதேவேளை அது மனிகரின் பணியம்கூட.

# இறையாட்சியின் பணியாளர் இளைஞன் இயேசு

இறைவனின் இறையாட்சி இலட்சியத்தின் மூன்றாவது முக்கிய கூறு தாம் இறைவனின் மகன் என அவர் தம்மைப்பற்றிக் கொண்டிருந்த உறுதிப்பாடு. அவரது அப்பா அனுபவத்தின் மறு பக்கம் தாம் இறைவனின் அன்பு மகன் எனும் தன்னுணர்வே. தாம் இறைத் தந்தையின் தலைமகன், அவரின் மக்கள் அனைவருக்கும் மூத்த சகோதரன். எனவே, அவர்களது நிறைவாழ்வாகிய இறையாட்சியின் வரவிலும் வளர்ச்சியிலும் மூலைக்கல்லுக்கு உரிய முக்கிய இடம் தமக்கு உண்டு என்பது அவரது தான்மை யுணர்வின் மையம் (காண்:மாற். 12:1-10).

இரைமகன் என்பது இயேசுவின் பட்டமோ பதவியோ அன்று, மாறாகப் பணிக்கான அழைப்பு. தமது இயல்பு பற்றிய அதிகமாக அரிவிப்ப என்பகைவிட. கந்கை இரைவனின் ஆட்சியை இவ்வுலகில் நிறுவ அவர் தமக்கு விடுக்கும் அழைப்பு அதனை ஏற்றுக்கொண்டார். இரையாட்சியை என்ளே இயேசு நிறுவவே தந்தை தம்மை மகனாக அழைத்து, ஆவியால் தம்மீது அனப்பியுள்ளார் அருள்பொழிவு என்பது செய்து உறுதியான நம்பிக்கை. மேலும். கந்கை தம்(மடன் செயல்படுகினர் எனவும் அவர் உணர்ந்தார். தம்வழியாகச<u>்</u> பண்புகளே இளையாட்சியின் பண்பகள் இரைவனின் வகையில் இறைவனின் பண்புகளைத் தமதாக்கி, தமது அன்றாட உறவுகளிலும் ஈடுபாடுகளிலும் அவற்றை வாம்விலம் வெளிப்படுத்தினார். இறைவனின் செயல்பாடுகளே இறையாட்சியின் செயல்பாடுகள் எனும் அளவில் இயேசு தமது சமுதாயத்தில் இரைவனின் நிலைப்பாடுகளைத் தாமும் எடுத்து, அவருடைய செயல்பாடுகளாகவும் செயல்பாடுகளையே கமது ஆக்கினார். இரைத்தந்தையுடன் அவர் பெற்ற அப்பா-மகன் உறவு ஒன்றிப்பில் அவர் கந்தையின் உள்ளம், உணர்வுகள், அறிவு, ஆற்றல்கள், சிந்தனை, செயல்பாடுகளை அதிகமதிகமாகப் பெறுகிறார். அவரது ஈடுபாடுகளில் வாழ்வுக்கும் மக்கள் ച്ചത്രഖ அவர்களது வளர்ச்சிக்கும் நிறைவுக்குமான சமூக சக்கிகளாக மாள்ளச் வெளிப்படுகின்றன, புத்துலகம் செய்யும் புரட்சிப் பிழம்புகளாகப் புருப்படுகின்றன.

#### நிறைவாக

அன்புக்குரிய என் இளைய சமூகமே!

இளைமையிலேயே இலட்சியக் கனவு கண்ட இளை யோரில் சிலரை இவ் ஆக்கத்தின் ஆரம்பத்திலே உங்கள் முன் நிறுத்தினோம். அதில் முன்நிற்கும் இளைஞன் இயேசு தனது 12வது வயதிலேயே இலட்சியக் கனவு கண்டவர். அது மட்டுமல்ல தொடர் தேடலிலே ஈடுபட்டவர். அதனால் அவருக்கு ஏற்பட்டது தெளிவு. அத்தெளிவு செயலுக்கு வடிவம் கொடுத்தது. அது அவரை உந்தித் தள்ளிய உத்வேகக் கனவாக அமைந்தது. உலகமே வியந்தது, விடிவைக் கண்டது.

"வெள்ளத்து அனைய மலர் நீட்டம் மாந்தர் தம் உள்ளத்து அனையது உயர்வு" என்று சொல்லிச் சென்றார் வள்ளுவர் பெருந்தகை. அதாவது, நீர்ப் பூக்களின் தாழினது நீளங்கள் நீரின் அளவினதாம். அதுபோல மக்கள் தம் உயர்ச்சி ஊக்கத்தின் அளவினதாம். நமது கனவுகள் நனவாக மாறுவதற்கு உள்ளத்தில் உத்வேக உணர்வு வேண்டும்.

குழந்தைகள், முதியோர் போன்றவர்கள் சாதனைகள் பரிவதற்கு உரிய கால வரையறை போன்றல்லாது இளை யோருக்கு வரையறையற்ற "முக்காலமும்" உள்ளது. இத்தகைய முக்காலத்தையும் கொண்டவர்கள் "நாட்டின் தீட்டிய முனைகள். முற்போக்குச் சிந்தனையாளர், முனைப்பு உள்ளவர்கள்" என்றார் அமிஞர் அண்ணா. எழில்மிகு ஏதேன்ஸ் நகரத்தின் எந்தமிக வாலிபர்களே! நாற்றமெடுக்கும் சமுதாயத்தை நறுமணம் கமழும் சமுதாயமாக்க வாருங்கள்! வாருங்கள்!! என்று அழைத்தார் அரிஞர் சோக்கிறற்றீஸ் அன்று. இவ் ஆக்கத்தைப் படிக்கும் நீங்கள் ஒவ்வொருவரும் இலட்சியக் கனவு காண, கொடர் கேடலிலே ஈடுபட, அதில் தெளிவைக் காண, வாழ்வுக்கு வளம் சேர்க்கும் வாய்க்கால்களாக மாற அன்புடன் உற்றுநோக்கி அமைக்கிறார் இளைஞன் இயேசு உங்களை இன்று. புதிய சமுதாயம் மலர வைப்போம்!

புதிய திரு அவை விடியச் செய்வோம்!

"என் தலைவரே, நீரே என் நம்பிக்கை. ஆண்டவரே, இளமை முதல் நீரே என் நம்பிக்கை. கடவுளே, என் இளமை முதல் எனக்குக் கற்பித்து வந்தீர் இனிவரும் நாள்களிலும் உம் வியத்தகு செயல்களை அறிவிப்பேன்" திபா 71:5.17

# இதயமில்லா உலகில் இதயமாக...

''இகயமில்லா உலகின் இகயமே சமயம்'' என்னர் கார்ல் மார்க்ஸ். அப்படியே அவாகு கூற்றை ഉ ഞ്ഞഥ அளிவளகியாக நாம் எள்க இயலாகு. இருப்பினும். "சமயம் மனிகரை வாமலைக்க கடவளை வாம்க்கிக் உகவாகு. கொண்டிருக்கும்போகுட அவர்களது இவ்வலக வாம்வில் அநீதிகளை எதிர்க்கவும் இமிநிலையைப் போக்கவம். அம்மல் கராது. அவர்ளை அவர்கள் பொறுமையுடன் ஏற்று வாழ்ந்கால் செத்தபின் அவர்களுக்குச் சொர்க்கத்தில் பேரின்பம் கிடைக்கும் எனம் வகையில் சமயம் போகிக்கவம் செயல்படவம் செய்யம் போது அது இதயும் அந்நுப் போன, மனித நேயும் வந்நிப்போன வெளிப்பாடும் பிரகிபலிப்பமே" சமகக்கின் என்பகே விமர்சனம். அன்று, ஏன் இன்றுகூட, பல வகைகளிலும் வேளைகளி லம் சமயங்கள் அவ்வாஙகான் பெரிகும் செயல்பட்டு வருகின்றன என்பகையும் நாம் மறுக்க இயலாது.

கார்ல்மார்க்ஸ் விமர்சிக்கது உலக சமயங்கள் எல்லாவம் நையுமே. இருப்பினும் உடனடியாக அவர் கண்முன் தெ<mark>ன்பட்</mark>டது கிரிஸ்கவம்கான். 19அம் நாள்ளாண்டுக் அகன் அன்ளையச் பெரிகும் செயல்பாடு வருணனைக்கு எந்நகாகவே அவரது அமைந்திருந்தது. உலகில் வேரு எந்கச் சமயக்கையம் விட அன்றும் கிரிஸ்கவம் ஏழைகளுக்கு உ കഖഖക്വ. கவனிப்பது, அனாதைகளையும் நோயாளிகளைக் கைவிடப்பட் டோரையும் ஆகரிப்பது எழை பணிகளைச் செய்து கொண்டிருந் க்கு என்பகு வாலாள்ளு உண்மை. இருப்பினும் அன்று நோய்களுக்கும் வறுமைக்கும் பலர் அனாகைகளாகவம் கைவிடப்பட்டவர்களாகவும் இருப்பதற்கு முக்கிய காரணிகளாக அன்ளைய ஐரோப்பிய கொடுங்கோல் மன்னாாட்சிகள். கட்டுப்பாடந்ந முதலாளித்துவம் என்பவந்நின் கோர முகங்களை அது கண்டு கொள்ளாமலேயே இருந்தது! இல்லை, கண்டும் காணாததுபோல் நடந்துகொண்டது.

மேற்கூறப்பட்ட கொடுமைகளை எதிர்த்து ஆங்காங்கே சில ஆயர்களும், அருட்பணியாளர்களும், பொதுநிலையினரும், குழுக்களும் குரல்கொடுக்கவும் போராடவும் முனைந்ததை எவரும் மறுக்க இயலாது. இருப்பினும் திருத்தந்தை 13ஆம் லியோ "புதிய சுற்றுமடல் வழியாகத் தொழிலாளர் மெய்மைகள்" எனும் உரிமைகளுக்காகக் குரல் எழுப்பும்வரை அத்தகைய குரல்களும் முயற்சிகளும் அரிதாகவே இருந்தன. அதன் பின்புகூட மிகப் பெரும்பான்மையான கிறிஸ்தவ அருட்பணியார்களும், துறவியரும், பொதுநிலையினரும் சமூக உணர்வும் ஈடுபாடும் அதிகம் இன்றி வழிபாடு, பக்கி முயந்சிகள், மன்றாட்டு, அருட்சிந்தனை என்பவந்நை மட்டுமே ஆன்மீகச் செயர்பாடுகளாகக் வழியில் கொண்டு. அவற்றின் **தங்கள்** ஆன்மாக்களைக் காத்துக்கொள்ள முயன்நனர்.

#### சமய மாயையா? சொகுசு ஆன்மீகமா?

இதயமற்றதாகியுள்ள மேற்கூறிய பல்வேறு வகைகளில் சுமகச் சூமமைவில் சமயங்களின் 116001 என்ன? இரைவனது அன்பையும் இரக்கத்தையும் அனுபவப்படுத்தி மனித சகோதரத்துவத்தையும் சமநீதியையும் மக்களுடைய உள்ளங்களிலும் உறவுகளிலும் சுமுகச் செயந்பாடுகளிலும் வளர்த்துவிடுவதே அவற்றின் பணி. ஆனால், அவற்றின் பெரும் செயர்பாடுகளைப் பான்மையான பார்க்கும்போது அவையம் இதயமில்லாதவையாக மாறிக் கொண்டிருக்கின்றனவோ எண்ணத் தோன்றுகிறது. ஏனெனில், அவை கோடி கோடியாகக் கொட்டி வானுயர்ந்த கோபுரங்களையும் குவிமாடங்களையம் கொண்ட பெரிய கோயில்களைக் கட்டுதல், ஏழைகள் என்றுகூட வேறுபாடு காட்டாது எல்லாரிடமும் கட்டாய நன்கொடை பிரித்து, ஆடம்பர விழாக்கள் வழிபாடுகளைக் கொண்டாடுதல் என்பவற்றை கொண்டிருக்கின்றன. வாடிக்கையாக நடத்திக் அகுபோல் புனிதர்களின் கெய்வங்கள். திருவுருவங்களுக்கு பல்லாயிரம் செலவில் கங்க நகைகள் அணிவிப்பகும் அவர்களை மாட்சிப்படுத்தும் செயல்களாகவே கருதப்படுகின்றன. ஏழையாய் தொழுவத்தில் வரியவரின் மாட்டுக் பிருந்து, எளியவராய் தோழமையில் வாழ்ந்து. இறுதியில் ஆடையின்ரி சிலுவையில் பின்பர்நும் கிறிஸ்தவமும்கூட இயேசுவைப் இளந்த வேளைகளில் இதே பாணியில் செயல்படுவதுதான் வேதனையும் வியப்பும் கரும் உண்மை. இவையெல்லாம் உண்மையிலேயே இறைவனின் மாட்சிக்காகவா அல்லது சமயத் தலைவர்கள் அல்லது மக்களின் அல்லது ஊர்த் தற்பெருமைக்காகவா எனும் கேள்வியும் நாம் எழுப்பவேண்டியகே.

இவையெல்லாம் போதாதென்று ஏழை மக்களுக்குக் அர்ப்பணித்துள்ளதாகக் தங்களையே கூறும் அருட்பணியா துறவியரும் ளர்களும் அலங்கார வரவேர்புகள். ഖഞ്ഞ போலிப் புகமுரைகள், நட்சத்திர உணவு விடுதிப் ഖങ്ങെഖക്ക് . விருந்துகள் அறுசுவை என்பவந்நுடன் யூபிலிகள் கொண்டாடுவது இன்றைய சமயக் கலாச்சாரம் ஆகியள்ளது. ஆன்மீகம் என்பது வாழ்வளிக்கும் இறைவனின் அனுபவம் பெற்று இவ்வுலக வாழ்வுப் பிரச்சனைகளை எதிர்கொள்ளவும் மனிதநேய உணர்வுகள், உருவுகள், சமூக ஈடுபாடுகள் என்பவர்ளை ஆற்றல் அளிக்கவேண்டும். வாழ்வைத் வளர்க்கவும் கொடாக வரையில் அதாவது, உள்ளங்களையும் உறவுக்களயும் ஈடுபாடுகளையும் பரிவிரக்கம் உள்ளவையாக மாற்றும் வரையில் பக்திச் செயல்பாடுகளெல்லாம் இத்தகைய வெறும் ஆன்மீகமே.

இந்நிலையில் ஏழைகளுக்குக் கல்வி, அனாதைகளுக்கு ஆதரவு, நோயாளர்களுக்கு மருத்துவ உதவி, நலிந்தோருக்குச் சமூக சேவைகள் எனும் சமயங்களின் பல்வேறு பணிகள் கூட இன்று மிகவும் நலிந்தும் மெலிந்தும் போய்க்கொண்டிருப்பதும் நாம் பரவலாகக் காணும் யதார்த்தம்.

### பரிவிரக்கத்தின் பசுஞ்சோலையாக

முதலில் திரு அவை இதயமில்லா உலகில் தன்னையே பரிவிரக்கத்தின் பசுஞ்சோலையாக மாற்றிக்கொள்ள வேண்டும். இதற்குக் கிறிஸ்தவர்கள் முதலில் இறை இரக்கத்தின் கதவு களுக்குள் நுழைந்து அதை ஆழ அனுபவிக்க வேண்டும். யூபிலிக் கதவுகள் திறக்கப்பட கோயில்களுக்குத் திருப்பயணம் செய்து அக்கதவுகளுக்குள் நுழைவதை திருத்தந்தை அதற்கு உருவக மாகவும் உதவியாகவும் காட்டுகிறார். மேலும், வாழ்வை மாற்றும் வகையில் இரக்கத்தின் இறைவார்த்தைகளைக் கேட்பது, அன்றாடமும் சிறப்பாகத் தவக்காலத் தியானம் வழியாகவும் அது பற்றி அமைதியாக அருட்சிந்தனை செய்வது, இரக்கமுள்ள மனிதர்களாக நாம் வாழ அருளும் ஆற்றலும் கேட்டு மன்றாடுவது,

திருவழிபாட்டையும் சிறப்பாக ஒப்புரவு அருளடையாளத்தையும் உண்மையிலேயே இறை இரக்கத்தின் அனுபவக் கொண்டாட்ட மாக நிகழ்த்துவது, அவசரப்பட்டும் அநீதியாகவும் பிறருக்குத் தீர்ப்பு வழங்குவதைத் தவிர்ப்பது, தவறு செய்கின்றவர் மீதும், குற்றவாளிகள் மீதும் தனிப்பட்ட பரிவு காட்டுவது என்பன இறை இரக்க சமூகமாகத் திரு அவை திகழத் திருத்தந்தை முன் வைக்கும் சில பரிந்துரைகள்.

மேலும் தம் புற ஈடுபாடுகளிலும் திரு அவை எத்தகைய பரிவிரக்கப் பணிகளில் ஈடுபட வேண்டும் எனத் திருத்தந்தை பட்டியல் இட்டே காட்டுகிறார். அவை ''பசித்தோருக்கு உணவ ளிப்பது, தாகமுற்றோருக்குக் குடிக்கத் தருவது, ஆடையற்றோரை உடுத்துவது, அந்நியரை வரவேற்பது, நோயாளரை நலமாக்குவது, சிரையிலிருப்போரைச் சந்திப்பது, இரந்தோரை நல்லடக்கம் செய்வது" எனும் உடல்சார் அன்பிரக்கப் பணிகளுடன் உள்ளம் சார் நற்செயல்களாகிய "குழப்பத்திலிருப்போர்க்கு வழிகாட்டுவது. அரியாதவருக்கு புகட்டுவது, பாவிகளை அநிவ மனம்மாக அமைப்பது, துன்புறுவோருக்கு ஆறுதல் தருவது, குற்றங்களை செய்வோரைப் பொறுமையுடன் மன்னிப்பது, கீங்க ஏற்றுக் கொள்வது, வாழ்வோருக்காகவும் இநந்தோருக்காகவும் மன்றாடு வது" என்பனவும் ஆகும்.

### இறுதியாக

ஈழக்குச் நமகு சூழமைவில் அதன் சமுக ஈடுபாடும் இன்றியமையாதது. இதயமற்ற சமூக - பொருளாதார - அரசியல் -அமைப்புக்களையும் பண்பாட்டு ஆதிக்கங்களையம் வேண்டும். எகிர்க்காக அவையர்ന நலமான உருவாக்க அது தன் பங்களிப்பைச் செய்யவேண்டும், ஏனெனில், இதயமற்ற சமூக - பொருளாதார - அரசியல் - பண்பாட்டு - சமய இதயமற்ற அமைப்பகளே மனிதர்களையும் உருவாக்குகின்றன. இறை இரக்கத்தின் திருமுகம் எனும் தன் மடலில் அதுபற்றி திருத்தந்தை அதிகம் எடுத்துரைக்கவில்லை யெனினும் ஊழலைப்பந்நிப் பேசும்போகு அகை நாம் துணிச்சலுடன் விட்டொழிப்பதுடன் "வெளிப்படையாகப் போரிட்டு வெல்ல வேண்டிய" கடமையையும் எடுத்துக் கூறுகிறார்.

# "unggar, Lair unangkair unairakkainnilaar."

(மாற்கு. 2:5)

வப்பரவு அருட்சாதனம் என்பது பாவத்தின் சாபத்தாலும் குந்நப்பழி உணர்வாலும் துவண்டுபோயிருக்கும் ஒரு தனிநபர் உயிர்த்த ஆண்டவரைச் சந்திக்கும் சந்தர்ப்பம் ஆகும். பாவத்துக் கிடைக்கும் கூலி சாவு. மாநாகக் கடவுள் கொடுக்கும் அருட்கொடை நம் ஆண்டவர் கிறிஸ்து இயேசுவோடு இணைந்து வாழும் நிலை வாழ்வு (உரோ.6:23). மனந்திரும்பும் பாவிக்கு இயேசு தன் அன்புச் செயலால் மன்னிப்புக் கொடுக்க விரும்புகி நார். இவ்வாநுதான் இயேசு தன் வாழ்வில் சந்தித்த பாவிகள் அனைவரையும் இறைவனின் பிள்ளை என்ற புது வாழ்விற்குள் அழைக்கிறார். பாவம் என்பது தந்தையின் வீட்டிலிருந்து தன்னிச் சையாக ஒரு தனி நபர் வெளியேறுவதற்கு எடுக்கும் முடிவாகும். ஒப்புரவு அருட்சாதனம் என்பது ஊதாரி மகன் உவமையில் கூறப் கந்கையின் அரவணைப்பைப் கொள்வதாகும். இது பாவத்தில் தன் வாழ்வை அழித்துக் கொண்ட ஒருவருக்கு இயேசு தந்தையிடமிருந்து பெற்றுக்கொண்ட முக்கிய பணியான பாவத்திலிருந்து பெறும் மீட்பை உணர்த்துகின்றது. "தம் வந்த போது ளை மகன் இயேசு இவ்வுலகிற்கு நம்பிக்கை கொள்ளும் எவரும் அழியாமல் நிலைவாழ்வு பெறும் பொருட்டு அந்த மகனையே அளிக்கும் அளவுக்குக் கடவுள் உலகின் மீது அன்பு கூர்ந்தார்"(யோவான் 3:16) என்று காட்டினார்.

இயேசு தந்தைக்குக் கொடுத்த அர்ப்பணமானது எவரும் அழியாமல் மீட்கப்படுவது என்பதாகும். அவரில் விசுவாசங் கொள்ளும் எவரும் அழியாமல் முடிவில்லா வாழ்வு பெறவேண்டும்.

எனவே, தனது முதல் மறையுரையில் இயேசு அனைவ ரையும் தன்னிடம் திரும்பும்படி அழைக்கிறார். "மனம் மாறுங்கள், ஏனெனில் விண்ணரசு நெருங்கிவிட்டது" (மத் 4:17) என்று இயேசு பறைசாற்றினார். மனமாற்றம் என்பது இறைவனுடைய திட்டத்தின் படி வாழுவதற்கு இறைவனிடம் திரும்புவதற்காக ஒருவர் செய்யும் தீர்மானமாகும். இந்த அழைப்பை இயேசு ஒவ்வொருவருக்கும் கொடுத்து நிறை வாழ்வு பெறுவதற்காக அழைக்கின்றார். "நான் உலகிற்குத் தீர்ப்பு வழங்க வரவில்லை மாறாக அதை மீட்கவே வந்தேன்" (யோவான் 12:47). பாவம் என்பது தண்டனையையும் சாவையும் குறிக்கின்றது. ஆனால் இயேசு சிலுவையில் ஒப்புக்கொடுத்த பலியானது பாவத்தின் இத் தண்டனையில் இருந்து மனுக்குலத்தை மீட்கின்றது. இவ்வுலக வாழ்விலும் கூட பாவத்தின் தண்டனையைப் பெற்றவர்களுக்கு விடுதலையைக் கொடுத்தார்.

விபச்சாரத்தில் பிடிபட்ட பெண் இயேசு முன்பாக இழுத்து வரப்பட்டாள் (யோவா. 8) தீர்ப்புத் தெளிவாயிருந்தது; மோசேயின் சட்டத்தின்படி அவள் கல்லால் எறிந்து கொல்லப்பட வேண்டும். அனால். இயேசுவோ மீட்பதற்கான அவளை உணர்ந்தார். யூதரின் கரங்களில் கற்கள் எடுக்கப்பட்டிருந்தன. இயேசுவோ இறை ஞானத்தினால் தூண்டப்பட்டவராக உங்களுள் பாவம் இல்லாதவர் இவள் மீது முதற் கல்லை எறியட்டும் என்றார். ஒவ்வொருவரும் தம் கரத்திலிருந்த கல்லை கீழே போட்டுவிட்டு வெளியேறினர் என்று நற்செய்தி குறிப்பிடுகிறது. அனைவரும் வெளியேறிய பின் இயேசு அப்பெண்ணிடம் "எவரும் உன்னைத் தீர்ப்பிடவில்லையா" (யோவா 8:10) என்று கேட்டார். அவள் சொன்ன பதில் ஆச்சரியமானது. "இல்லை ஐயா" (யோவா 8:11). அவள் இவ்வாறு அழைத்தது அவள் இயேசுவை ஆண்டவர் என இனங்கண்டு கொண்டாள் எனக் குறிப்பிடுகிறது. வாழ்விக்கும் ஆண்டவரான இயேசு தன் மீது அதிகாரம் செலுத்த அவள் விட்டுவிடுகிறாள். இந்தத் தீர்மானமானது அவளுக்குத் தெளிவான ஒரு திசையைக் காட்டுகின்றது. இந்த மனமாற்றம் இயேசுவின் பதிலை அவளுக்குக் கொடுக்கின்றது. "நூனும் தீர்ப்பளிக்க வில்லை, நீர் போகலாம். இனிப் பாவம் செய்யாதீர்" (யோவா 8:11). நாம் பொறுப்புணர்வோடும் இதயசுத்தியோடும் ஏற்றுக் கொள்ளும் இறைவனின் இரக்கம் எமக்குப் பொருள் மிக்கதாக போகு மாறுகின்றது.

இதே விதத்தில்தான் வரிதண்டும் சக்கேயுவின் மன மாற்றத்தைப் பார்க்கின்றோம். பாவத்தினால் தனிமைப் படுத்தப் பட்டிருந்த இந்த மனிதனுக்கு மீட்பைக் கொடுக்கும் தன் பணியை இயேசு உணர்த்துகின்றார். இயேசுவைக்காண வேண்டும் என்று சக்கேயு தீர்மானித்திருந்தார். சக்கேயுவே இறங்கி வாரும் என்று அழைத்து அவர் வீட்டிற்குச் செல்கின்றார். இயேசு இவ்வாறு சென்றது இரக்கத்தின் செயலாக மாறுகின்றது. ஏனென்றால், சக்கேயு தீண்டப்படாத ஒருவராக யூதரினால் பார்க்கப்பட்டார். ஆனால், இயேசுவோ பரிசேயரின் முறுமுறுப்பு, யூதர்களின் மரபு எதையும் பற்றிக் கவலைப்படாமல் சக்கேயுவின் வீட்டிற்குச் செல்லுகின்றார். இயேசுவின் இந்த இரக்கச் செயலுக்கு சக்கேயு தன் வாழ்வு மாற்றத்தினால் பதிலளிக்கின்றார்.

''ஆண்டவரே. नलां உடைமைகளில் பாதியை களுக்குக் கொடுத்து விடுகிறேன். எவர் மீதாவது பொய்க்குற்றம் சுமத்தி எகையாவது கவர்ந்திருந்தால் நான் அதை மடங்காகத் திருப்பிக் கொடுத்து விடுகிறேன்" (லூக்.19:8) என்றார். மீட்பரின் பிரசன்னம் சமுதாயத்திலிருந்து புறம்பாக்கப்பட்ட வரி அடிப்படை மாந்நத்தைச் செய்வதற்குத் கண்டுபவருக்கு தைரியத்தைக் கொடுத்தது. இப்படிப்பட்ட மனமாற்றம் இயேசு கொண்டு வந்த மீட்பிற்கு வழிவகுத்தது. சக்கேயுவும் அவரது குடும்பமும் இயேசு கூறிய புது வாழ்விற்கு, விசுவாச வாழ்விற்கு இந்த வீட்டிற்கு மீட்பு உண்டாயிற்று. வருகிறார்கள். ''இன்று ஏனெனில் இவரும் ஆபிரகாமின் மகனே!" (லூக்.19:9). நல்ல கள்வன் தன் பாவத்தை உணர்ந்து இறைவனின் இரக்கத்தைத் தேடியபொழுது இயேசு அவருக்கு மன்னிப்பையும், விண்ணகத் தையும் வாக்குப் பண்ணினார். இவ்வுலகப் பணி வாழ்வு முழுவதும் தன்னிடம் வந்தவர்களுக்கு இயேசு மன்னிப்பை வழங்கினார். பாவத்தின் பிடியிலிருந்த அவர்களின் உள்ளத்திற்கு யைக் கொடுத்தார்.

"கிறிஸ்துவின் வாயிலாக நம்மைத் தம்முடன் ஒப்புரவாக்கும் திருப்பணியையும் எமக்குத் தந்துள்ளார்" (2கொரி.5:18). திருத் தூதர் யோவான் கூறுவது போல அலகையின் செயல் களைத் தொலைக்கவே இறைமகன் தோன்றினார் (1யோ.3:8). சிலுவையிலே தீமையின் மேலுள்ள இறுதி வெற்றியை அவர் பெற்றார். எல்லாக் காலத்திலுமுள்ள எல்லா மனிதரும் பாவத்தின் மீதுள்ள இந்த வெற்றியில் பங்குபெற வேண்டுமென விரும்புகிறார். இந்த நோக்கத்திற்காகவே இயேசு ஒப்புரவு அருட்சாதனத்தை ஏற்படுத்தினார்.

வானதூதரின் மீட்பர் பற்றிய முதல் வாக்குறுதியை நாம் நினைவு கூரலாம். மண்ணுலகில் அமைதியாகுக! உயிர்ப்பின் பின்னர் ஆண்டவர் தம் சீடர்களுக்குத் தோன்றி அமைதியைக் கொடுத்தார். அன்று வாரத்தின் முதல் நாள். அது மாலை வேளை யூதர்களுக்கு அஞ்சிச் சீடர்கள் தாங்கள் இருந்த இடத்தின் கதவுகளை மூடி வைத்திருந்தார்கள். அப்போது இயேசு அங்கு வந்து அவர்கள் நடுவில் நின்று, "உங்களுக்கு அமைதி உரித்தாகுக!" (யோவா20:19) என்று வாழ்த்தினார்.

அச்சத்தோடும், அங்கலாய்ப்போடும் இருந்த சீடர்களுக்கு அமைதியைக் கொடுத்தபின் ஆண்டவர் அவர்களை அமைதியின் தூதுவர்களாக ஏற்படுத்தினார். ''இயேசு மீண்டும் நோக்கி உங்களுக்கு அமைதியாகுக! தந்தை என்னை அனுப்பியது போல நானும் உங்களை அனுப்புகிறேன்." இதைச் சொன்ன பின் அவர்கள் மீது ஊதி தூயாவியைப் பெற்றுக் கொள்ளுங்கள். எவருடைய பாவங்களை நீங்கள் மன்னிப்பீர்களோ, மன்னிக்கப்படும். எவருடைய பாவங்களை நீங்கள் மன்னியாதி அவை மன்னிக்கப்படா என்றார் (யோவா,20:21-23). ருப்பீர்களோ இயேசுவிடம் திரும்பும் எவராவது அழிந்து போகக் என்பதற்காகவே திருச்சபை உருவாக்கப்பட்டது. தந்தையினால் இயேசு எதற்காக அனுப்பப்பட்டாரோ அதே பணி இப்போகு திருச்சபையிடம் ஒப்படைக்கப்பட்டுள்ளது. இந்தப்பணிதான் திருத்தூதர்களிடமும், அவர்களது வமி வருபவர்களிடமும் ஒப்படைக்கப்பட்டுள்ளது. ஒப்புரவு அருட்சாதனத் தொட்டியில் ஒரு அருட்பணியாளரை அணுகும்பொழுது அவர் இயேசுவோடு உறவு கொண்டு உயிர்ப்பின் மகிமையில் பங்கு பந்றுகின்றார். ஆனால், விபச்சாரத்தில் பிடிபட்ட பெண்ணைப் தான் இயேசுவிடம் திரும்பியுள்ளதாகவும் இயேசுவுக்குத் தன்னை அர்ப்பணித்துள்ளதாகவும் திருச்சபைக்கு வெளிப்படுத்த வேண்டும்.

தீமை என்பது இறைவனுக்கெதிராக மனிதன் செய்யும் தெளிந்த தீர்மானமாகும். இது அவனுள் பாவத்தின் வலிமையைக் கொண்டு வந்து படைத்தவருக்கெதிராகத் தன் இதயத்தைத் திருப்புவதற்கு வழிவகுக்கின்றது. மனித உள்ளத்திலிருக்கும் கொடூரமான இந்நிலையைப் பவுலடியார் விளக்கும் போது, "நான் செய்வது என்னவென்று எனக்குத் தெரியவில்லை எதைச் செய்ய விரும்புகிறேனோ அதைச் செய்வதில்லை. எதை வெறுக்கிறேனோ அதையே செய்கிறேன்" என்று கூறுகிறார் (உரோ 7:15).

இத்தகைய ஈர்ப்பு ஒரு பாவி தீமையைச் செய்வதற்கு அவனது உள்ளத்தைத் தூண்டிக் கொண்டே இருக்கிறது. பவுலடியார் கூறுவதுபோல பாவத்திற்கு அவனை அடிமையாக்கு கிறது. எவ்வளவு காலத்திற்கு இத்தகைய பாவத்திற்கு அவன் அவ்வளவிக்க நீடிக்கிறானோ மீகு அவன் பாவத்திற்குள்ள வல்லமையும் நீடிக்கிரது. இப்படிப்பட்ட கீமையை БПЬ புறுக் கணிக்கவோ. மளைக்கவோ CLOID (மடியாகு). முநியடிக்கவே வேண்டும். பாவத்திற்கான பொறுப்பை நாம் ஏற்று அதில் இருந்து விடுபடும் தீர்மானத்தை எடுக்கும் போதுதான் நாம் இவ்வாறு வெளிவர முடியும். ஒப்புரவு அருட்சாகனத்திற்குப் போவதற்கு முன்னர் நாம் இத்தகைய தெளிவான தீர்மானத்தைச் செய்ய வேண்டும்.

"அப்பா கடவுளுக்கும் உமக்கும் எதிராக நான் பாவம் செய்தேன்." தனக்காகக் காத்திருக்கும் அருட்பணியாளர் வழியாக இறைவனுக்குத் தம் உள்ளத்தைத் திறப்பதற்குப் பாவம் செய்த ஒவ்வொருவரின் உள்ளத்திலும் ஒரு இயல்பான, ஆழமான தூண்டுதல் இருக்கின்றது. மனித உள்ளத்தின் மீது ஒரு பெரிய பாரமாக பாவம் அழுத்திக் கொண்டிருக்கிறது. பாவம் செய்தவர் தன் தவறுகளை வெளிப்படுத்தி, தன் இயலாமையைத் தெளிவு படுத்தும் பொழுது திருச்சபையின் பெயரால் அருட்ணியாளர் அவரை ஏற்றுக்கொண்டு இறைவனின் அதிகாரத்தினால் அவருக்கு மன்னிப்பு வழங்குகிறார். ஒப்புரவு அருட்சாதனத்தில் நிகழும் நிகழ்வுகளைத் திருப்பாடல் 32 தெளிவாக்குகின்றது.

"என்பாவத்தை அறிக்கையிடாதவரை, நாள் முமுவதும் அமுததால், என் எலும்புகள் கழன்று எனெனில் இரவும், பகலும் உம் கை எனக்கு எதிராக வங்கி நின்றது. கோடையின் வநட்சி போல என் ഖலിയെ போயிற்று (தி.பா. 32: 3-4). தன்னுடைய உள்ளத்திலே பாவத்தை மளைக்கு வைத்திருக்கும் வெவொரு பாவிக்கம் அவருக்குள்ளேயிருக்கும் இதுதான். பாவத்தின் வல்லமை தொடர்ந்தும் அவரை வாட்டி வகைத்துக் கொண்டே இருக்கிறது. ஆனால் இறைவனின் பிரசன்னத்திலே பாவ மன்னிப்பை வழங்கும் உள்ள அருட்பணியாளர்முன் இவற்றை அதிகாரம் கொட்டும் பொழுது அவருடைய உள்ளத்திலே இனம்பரியாக அமைதி ஏற்படுகிறது.

"என் பாவத்தை உம்மிடம் அநிக்கையிட்டேன். என் தீச் செயலை நான் மறைத்ததில்லை; ஆண்டவரிடம் என் குற்றங்களை ஒப்புக்கொள்வேன் என்று சொன்<u>னே</u>ன். நீரும் என் நெறி கேட்டை

பாவத்தையும் போக்கினீர்" ЩÒ, (தி.பா.32:5). பாவங்கள் மன்னிக்கப்பட்டன. என்ற இந்க வாக்குறுதிதான் வாம்வின் ஆசீர்வாதமாக மாறுகிறது. "எவரது குற்றம் மன்னிக்கபட்டதோ, பாவம் மறைக்கப்பட்டதோ, எவாகு அவர் போபெற்றவர். எந்த மனிதரின் தீச்செயலை ஆண்டவர் எண்ணவில்லையோ எவரது மனத்தில் வஞ்சம் இல்லையோ, அவர் பேறுபெற்றவர் (தி.பா.32:1-2) திருச்சபையின் பணியிலே ஓப்புரவு அருட்சாதனத் கைப் பொறுத்தவரையில் ஓர் உன்னதமான தன்மை உண்டு. சாதாரணமாகத் திருச்சபையிலே ஓர் விசுவாசி பலருள் ஒருவரா கத்தான் கணிக்கப்படுகிறார். இறைவார்த்தையை உரைக்கும் பொழுதென்றால் என்ன, திருப்பலி ஒப்புக்கொடுக்கும் என்ன இவ்வாறுதான் நடைபெறுகின்றது. கென்றால் ஒப்புரவு அருட்சாதனத்தின் பொழுது அவர் இரைவனோடு தனித்திருக்கின்றார். அந்நேரத்தில் திருச்சபையும் அவருக்காக மட்டுமே காத்திருக்கின்றது. அருட்சாதனத்திலே ஒப்புரவு பாவிக்கும், இறைவனுக்குமிடையிலே ஒரு தனிப்பட்ட உருவு ஏற்படுகின்றது.

''நம்பிக்கையுடன் இரைவனிடம் வேண்டும் நோயுற்றவர் குணமாவார்" (யாக்.5:15). தியானத்திற்கு வந்த ஓர் இவ்வாறு இளைஞன் சாட்சியம் சொன்னான். தன்னுடைய வாழ்வைச் சீரழித்துக் கொண்டான். தீய பழக்கங்கள் அவனை ஆட்கொண்டுவிட்டன. இருக்கும்போது இளைஞனாக போதைக்கும், புகைத்தலுக்கும் அடிமையாகிவிட்டான். வஸ்துவிற்கு அடிமையாகாவிட்டாலும் அதன் மட்டிலே பாரிய ஈர்ப்பு அவன் எப்போது கடைசியாக அவனுக்கிருந்தது. அருட்சாதனத்திற்குச் சென்றான் என்று கேட்டேன். எத்தனையோ வருடங்களாகிவிட்டன. குருக்கள் சாதாரண மனிதர்கள் தானே, அவர்களிடம் பாவ அறிக்கை செய்வதில் எனக்கு நம்பிக்கை இல்லை. என் உள்ளத்திலுள்ள குற்றங்களை நான் இறைவனிடம் சொல்லுகிரேன். நேரடியாகச் ஆனால் உடனடியாக வீழ்ந்து விடுகிரேன் பாவங்களுக்குள் என்றான். ച്ചഖതിലെ ധ பாவப்பழக்கம் அவனுக்குள் ஆழமாக வேர் விட்டு விட்டது. அவன் தோந்கடிக்கப்பட்டான் என்பதை உணர்ந்தான். நான் அவனிடம் தீமைகளின் சக்திகளுக்கெதிராக அவன் வெற்றி கொள்ள முடியும் என்று கூறினேன். அது ஒப்புரவு அருட் சாதனத்தில் மட்டுமே நிகழ

முடியும். அது இயேசுவினால் ஏற்படுத்தப்பட்டது. உயிர்ப்பின் ஏந்படுக்கப்பட்டு பாவத்தின் பொழுது மீகு அவர் பெற்ற வெந்நியிலே பங்குபெற வழிவகுக்கிறது. கனிப்பட்ட விதத்திலே எம் பாவங்களை அறிக்கை செய்வது தீமை மீது நாம் வெற்றி ஒப்புரவு எடுக்கும் முயற்சிதான். ஆனால் சாதனத்திலே நாம் அறிக்கையிடுவது மனுக்குலத்தை இரைவன் மீட்பதந்குச் செய்யும் செயலிலே நம்பிக்க<u>ை</u> கொள்வதாகும். ஒருவர் பாவம் செய்யும் போது அவர் பாவத்திற்கு யாகின்றார். "பாவம் செய்யும் எவரும் பாவத்திற்கு அடிமை என உறுகியாக உங்களுக்கச் சொல்கிரேன்" (யோவா.8:34). அடிமை தன் சொந்த முயற்சியானால் தன்னை மீட்க முடியாது. இதனால் தான் தந்தையாகிய இறைவன் மனுக்குல மீட்பிற்காக இயேசுவை அனுப்பினார். இயேசு தன் இறப்பினாலும், உயிர்ப்பி னாலும் பாவத்தின்மீது வெற்றி கொண்டார். இந்த வெற்றிக்கான அருள் தனிப்பட்ட விதத்திலே எமக்கு ஒப்புரவு அருட்சாதனத்தின் மூலம் வழங்கப்படுகிறது. இதை உயிர்த்த இயேசுவே நமக்குக் கொடுக்கிருக்கினர்.

இந்த இளைஞன் ஒப்புரவு அருட்சாதனத்தின் அவசியம் பற்றி நம்பிக்கை கொண்டான். தன்னை நன்கு ஆயத்தம் செய்து தன் பாவச்சுமைகள் அனைத்தையும், ஒப்புரவு அருட்சாதனத்தின் வழியாக இறைவனின் கரத்தில் ஒப்படைத்தான். தன் உள்ளத் திலே பெரும் அமைதியையும், தீமைக்கெதிரான விடுதலையையும் அவன் உணர்ந்தான். நான் அவனிடம் சோதனைகள் வரத்தான் செய்யும், அவை பந்நி விழிப்பாயிருக்க வேண்டும். சோதனை களையும், பாவத்திற்கான ஈர்ப்புக்களையும் ஒவ்வொரு நாளும் திருப்பலியின் போது பீடத்தில் ஒப்புக்கொடுத்து பாவக்கிற்கு மறுப்புக்கூறும் வல்லமையைப் பெற்றுக்கொள்ள வேண்டும் எனக் கூறினேன். அவன் தன்னுடைய முயற்சிகளிலே மிக நேர்மையாக ഖിடுதலை பெர்ர மனிகன் ஆனான். அவன் இருந்து ரை பொறியியல் துரையிலே முன்னேரி எவ்வாங தன்னுடை**ய** அருட்சாதனத்தின் இரைவன் ஒப்புரவு மூலம் **தன்னைக்** காப்பாற்றினார் என்று சாட்சியம் கூறி வருகின்றான்.

"வாருங்கள், இப்பொழுது நாம் வழக்காடுவோம் என்கிறார் ஆண்டவர். உங்கள் பாவங்கள் கடுஞ்சிவப்பாய் இருக்கின்றன. எனினும் உறைந்த பனிபோல வெண்மையாகும்" (எசா.1:18) என்று நம் ஆண்டவர் எம் ஒவ்வொருவரையும் அழைக்கின்றார். ஒப்புரவு அருட்சாதனத்திலே நாம் இயேசுவின் தனிப்பட்ட அன்பை அனுபவிக்கின்நோம். கிறிஸ்துவின் இரத்தம் எம்மைத் தூய்மையாக்கி சிலுவையில் பெற்றுக்கொண்ட புதுவாழ்வை எமக்குத் தருகின்றது. இதுவே உயிர்ப்பின் கொடை. நாமனைவரும் கிறிஸ்துவின் தூய்மையிலே வாழுவோம்.

#### செபம்

ஆண்டவராகிய இயேசுவே! பாவத்தின் அடிமைத்தனத்திலிருந்து எம்மை மீட்க நீர் வந்தீர். நாம் முயற்சிகள் பல செய்தும் எம்மை மீட்கத் தவநி விட்டோம். இப்பொழுது எம்மை உமது கரத்திலே ஒப்படைத்து ஒப்புரவு அருட்சாதனத்தின் மூலம் எம்மை வழிநடத்த வேண்டுகின்றோம். நீர் பாவிகளோடு தனிப்பட்ட முறையில் பேசியது போல அருட்பணியாளர்கள் மூலம் எம்மோடு பேசும். உயிர்ப்பின் வல்லமையினால் எம்மைப் புதுப்படைப்பாக்கும். திருச்சபைக்காக நாம் உமக்கு நன்றி கூறுகின்றோம். உம்முடைய ஆவியானவர் எம்மை உமது தூயாவியாலும் அன்பினாலும் உமக்கு உரியவராக்குவாராக! ஆமென்.



# **குயேசு பிறப்பார்...!..?**

மார்கழி மாதம் என்றாலே மனங்கள் குளிர்ந்து மகிழ்ச்சி பெருக்கெடுக்கும். விழா என்றாலே யாருக்குத்தான் பிடிக்காது? அதுவும் கிறிஸ்மஸ் விழா என்றால் சொல்லவா வேண்டும்? கனவுகளெல்லாம் நனவாகும் நேரம். அன்றாட வாழ்க்கைச் சலிப்பினிடையே புதுத்தெம்பூட்டி நம் மகிழ்ச்சியைப் பெருக்கும் ஒரு நல்ல விழா கிறிஸ்மஸ்.

குதாகலமெல்லாம் கிறிஸ்மஸ் அல்ல. நள்ளிரவில் திருப் பலி கண்டு, குடிலில் காணும் பாலனை பக்தியோடு முத்தி செய்தால் மட்டும் போதாது. இயேசுவின் பிறப்பு நம் வாழ்க்கையில், சமூகத்தில், திருச்சபையில் ஒரு செய்தியாக மாறாவிட்டால் மற்ற எல்லாமே ரை மயக்கமேதான்.

#### குழந்தையின் பிறப்பு நாள்

"நமக்காகவும் நம் மீட்புக்காகவும் கன்னி மரியிடமிருந்து பிறந்து மனிதன் ஆனார்" என்று நம் விசுவாச அறிக்கை நமக்கு உணர்த்துகின்றது.

இரைவனின் இன்னும் படைப்ப முடிந்தபாடில்லை. எப்போது மனிதன் முழுமை பெறுகின்றானோ, அப்போது படைப்பும் கடவுளின் மனித முமுமை எய்தும். வருகை, மனிகனை இரைவனுக்காக மட்டுமன்று அவனை முழு மனிதனாக்கவும், புது மனிகனாக்கவம் கான். தனிமையில<u>ே</u> கத்தளிக்கும் பழைய மனிதன். இறைவனோடும் பிறரோடும் உலகோடும் உறவு முறிந்த நிலையில் நிற்பவன் அவன். கிறிஸ்துவில் புது உருவ வமியாக இளைவனின் பிள்ளையாக பிருக்கின்றது. அவர் மாநுகின்நான் மனிகன். "பமைய மனிகன்" என்னும் இருளிலிருந்து இயேசு நம்மை இன்று கம் வியக்ககு ளிக்க **QLB** செல்கின்றார். அவரோடு பிறக்கும் பது மனிதனுக்கு இரவே இரைவனின் வாழ்வு புது மனிதனில் சுடர்விட்டெரி இல்லை. கின்றது. ஆவியின் செயல்கள் அன்பு, நீதி, இரக்கம், சமாதானம் என்பவை. இந்த மதிப்பீடுகளையெல்லாம் தம் வாழ்வின் அடிக் கல்லாகக் கொண்டு செயல்படும் ஒவ்வொரு மனிதனும் இயேசு வோடு இறைவனின் பிள்ளையாகப் பிறக்கின்றான்.

### மதிக்கப் பழக வேண்டும்!

БLD சுமூகம். சில கொடுக்கும் பொருட்களுக்குக் மதிப்பைக்கூட. மனிதனுக்குக் மறுக்கின்றது. கொடுக்க ஸ்கூட்டர், கமரா, செல்போன் - அதுவும் "வெளிநாட்டுப் பொருள்" தனிப்பெருமை, அவைகளுக்குத் பெரும் இவையெல்லாம் நம் குட்டித் தேவதைகள்! அதே நேரத்தில் செய்வோரின் பணிவிடை ஏம்மை, வீகியில் எடுப்போரின் பரிதாப நிலை இவை உள்ளத்தைத் நம் தொடுவதில்லை. ஏகோ மனமிருந்தால் அந்க இரங்கினால், ஒரு சில சில்லறைக் காசுகள். அவ்வளவகான் அவர்களின் தகுதி. மனிதனைவிடப் பொருட்கள் எப்போது நம் அடி ஆழத்தில் பெரிதாகத் தோன்றுகின்றதோ, உள்ளத்தின் அப்போது நமக்க இன்னும் கிரிஸ்மஸ் கொண்டாடக் தகுதியில்லை என்றுதான் பொருள்.

இரைவனைப் போல மனிதனை மதித்தவர் இதுவரை யாருமில்லை. அடிப்படையில் அவனுக்கு உரிமை வாழ்வு அளிக்க வல்லவரும் அவரே. தன்னைச் சிறைப்படுத்தும் பல்வேறு அடிமைத் ഖിடுதலை தளைகளிலிருந்து பெர (மயன்று வந்துள்ளான் மனிதன். அவனால் முடிகிறதா? அவன் ஒரு அடி முன்னெடுத்து விடுதலைப் பாதையில் செல்லும்போது, இரு முழும் சாுக்கி இன்னும் பெரிய அடிமைக் குழியில் சிறைப்படுகின்றான். மயமான பூரண சுதந்திர வாழ்வை அவன் பெற வேண்டுமென்றால், முழுமையான சமூகத்தை அவன் படைக்க வேண்டுமென்றால். மனிதனை இறைவன் மதிப்பது போல அவனும் மகிக்க வேண்டும். அன்பு செய்யப் பழகவேண்டும்.

# நீங்கள் அறியாத ஒருவர்?

கண்ணுக்குப் புலப்படாதவர் கடவுள். அவர் விண்ணுலகில் இருக்கின்றார், அவரை அண்ணார்ந்து பார்த்து ஆராதனை செய்வோம் - என்று நினைக்கின்றான் மனிதன், ஐயோ அவர் அருகிலே வேண்டாம், நம் வாழ்வின் அலங்கோலங்களை அவர் எங்கே பார்த்துவிடப் போகிறாரோ, அவர் தொலைவிலேயே இருக்கட்டும் - என்று அவர் பிடியிலிருந்து நழுவப் பார்க்கிறான். ஆனால் அவரோ இல்லை இல்லை..... நான் உன் வாழ்வில் உறைய விரும்புகிறேன். உன்னைப்போல் ஒருவனாக இருக்க விழைகின்றேன் என்று நம்மிடையே குடிகொள்ள வருகின்றார். கடவுள் நம்மோடு (இம்மானுவேல்) என்பதே அவர் பெயர்.

கிறிஸ்மஸ் விழா இறைவனின் அருகாமையை உணர்த்தும் விழா. வாயளவில் நம்மைப்போல் மனிதன் என்று கூறினாலும் அவரது மனிதத் தன்மையில் ஏனோ நமக்கு இன்னும் நம்பிக்கை இல்லை. அவரை எட்டாத தூரத்தில் இருப்பவராக இன்னும் பார்க்கின்றோம். அப்படி அவர் அருகில்தான் உள்ளார் என்பதை நாம் அறிந்தாலும்கூட, அது பலவேளைகளில் நகர வாசிகள் தம் அண்மை வீட்டுக்காரரை அறிவது போல்தான்!

அவரோ, நம்மோடு உறவாடி முற்றிலும் நம்மைச் சார்ந்திருக்க விரும்புகின்றார். அவர் பிறந்த மாடடை குடில் பிறருக்குச் சொந்தமானது. அவர் பயணம் செய்த படகுகள் பிறருடைய உடைமைகளாய் இருந்தன. அவரைச் சுமந்து சென்ற கழுதையும் பிறருக்கு உரியது. ஏன், அவரை அடக்கம் செய்த கல்லறையும்கூட பிறருக்கே உரியது. நமக்கு உரிய அத்தனையும் அவர் பகிர்ந்து கொண்டார். நமக்கோ அவர் தன்னையே சொந்தமாக்கினார். "ஏனெனில் அவர் செல்வமிக்கவராய் இருந்தும் அவருடைய ஏழ்மையில் நீங்கள் செல்வராகும்படி உங்களுக்காக ஏழையானார்" (2கொரி. 8:9).

கிறிஸ்துவின் பிறப்பு ஒரு தொடர் நிகழ்ச்சி. பாலஸ் தீனாவில் அன்று பிறந்த இயேசு இன்று ஒவ்வொரு நாட்டிலும், ஒவ்வொரு கலாச்சாரத்திலும், மக்களின் வாழ்க்கைச் சூழ்நிலை களிலும் பிறக்க வேண்டும். உலகிற்குச் சொந்தமான அவர், வரலாற்றுக்குச் சொந்தமான அவர், ஒவ்வொரு மனித இதயத்திற் கும் மட்டுமல்ல, ஒவ்வொரு சமூகத்திற்கும், பண்பாட்டிற்கும்கூடச் சொந்தமானவர். இதுவும் அவர் வரவில் பின்னிப் பிணைந்திருக்கும் உண்மை. விண்ணுலகில் அணி செய்து மேல் மாடியிலிருந்து இறக்கி அவரை உலகில் தவழவிடவில்லை பரமதந்தை. மாறாக அவர் மண்ணிலிருந்து வருகின்றார் மரியின் உதரத்திலிருந்து வருகின்றார்.

### முதலைக் கண்ணீரா?

அன்று சூசையும் மரியாளும் சத்திரத்தில் இடமின்றித் தத்தளித்ததை நினைக்கும்போது மனம் உருகுகின்றது. இயேக மாட்டுத்தொழுவத்தில் பிறக்க நேர்ந்ததை எண்ணும் போது நம் நெஞ்சம் அழுகின்றது. கண்ணீர் சொரிகின்றது. நான் அன்று பெத்லேகேமில் இருந்திருந்தால் இயேசுவுக்குக் குளிர்காய என் உடையை நிச்சயமாக அளித்திருப்பேன். உண்மைதானே? மாட்டுத் தொழுவத்தில் கிடந்தவர் இயேசு என்று எனக்கு இன்று தெரிந்ததனால் அல்லவா அவ்வாறு கூறுகின்றேன்! அன்று பெத்லேகேமில் இருந்திருந்தால் நானும் அந்த ஊரைப் போலத் தான் நடந்திருப்பேன். இயேசுவை இனம் கண்டிருக்கமாட்டேன்.

ஆனால் அந்தோ! இன்று இயேசு எங்கே இருக்கின்றார் ஆம். என்று எனக்கு நன்றாகத் தெரியும். அவர் ஏமையின் குடிசையில் உள்ளார். நோயுந்நோரிடம், புநக்கணிக்கப்பட்ட வறியவரிடம், பெற்றோரை இழந்த ஏழை அனாதைச் சிறுவரிடம் அறிந்தும் அவருக்கு இதை நான் யாதோன்றும் செய்யாது போனால், என் நெஞ்சம் அன்று பிறந்த இயேசுவின் நிலையை நினைந்து வருந்தி என்ன பயன்? நடக்காது என்று திட்டமாகத் தெரிவதால்தான் நல்லெண்ணங்கள் கோன்றுகின் நனவோ? இன்று இயேசுவுக்கு என் உடையை அளிக்கத் தயார் தானே? இன்று ஏழைகளில் காணும் இயேசுவின்முன் என் நெஞ்சம் உருகுகின்றதா? நம் இதய வீட்டில் எவ்வளவோ இடமிருந்தும் வறியவர்களு்ககு இடம் கொடுக்காமல், பெத்லேகேமில் அன்று இயேசுவுக்கு இடம் கிடைக்வில்லையே என்று கண்ணீர் வடித்துப் பயன் என்ன?

இயேசுவின் பிறப்பை நாம் இன்று கேடிச் செல்ல கோறுமுள்ள குடில்களில் வேண்டியது கோயில்கள் .ചരാല. குடிசைகளில். இரைவனின் மாறாக செயல்முறை விந்தையாக இருக்கலாம். எளியவரை முறியடிக்க இன்னும் அதிக வலிமையைப் பயன்படுத்துகின்றான் மனிதன். எவன் வல்லவனோ வெர்நி அவனுக்குத்தான் வாகை. எவன் பணக்காரனோ அவனுக்குத் தான் நாற்காலி. இறைவனுங்கூட அவனோடுகான் எண்ணிக் தன்னையும் இருப்பதாக பிருரையும் கொள்கின்றான். மாறாக வலுவின்மையின் வழியாக, ஏழ்மையின் வழியாக, குழந்தை வழியாக, எளியவரை உயர்த்துவதின் வழியாக, வலியவரைத் தலை குனிய வைக்கின்றார். ஆம், குடிசையின் குட்டையான வாயிலில் நாம் தலைகுனிந்து சென்றால் தான் இயேசுவைக் காணமுடியும்.

#### அமைதியின் இரவு?

சமாதானம் என்றால் வெறும் அமைதி நிலையெனப் புரிந்து கொள்கிறோம். ஆன்மாவைச் சார்ந்தது அது என நினைக் கின்றோம்.

விவிலியக் கண்ணோட்டத்தில், மனிதனின் முழு நலனையும் சார்ந்தது சமாதானம். அது, இவ்வுலக நலன்களாலும், இநைவனோடும் பிறரோடும் கொள்ளும் நல்லுறவாலும் பிறக்கிறது. உலகோடும் உடன் மனிதரோடும் உறவு முறிந்த நிலையில் சமாதானம் இருக்க முடியாது. கிறிஸ்மஸ் இரவு தரும் சமாதானம், ஏழைகளுக்கு நீதி வழங்கி வறியவர்க்கு உறுதுணையுமாக இருக்கும் நன் மனத்தவர்க்கு உரியது.

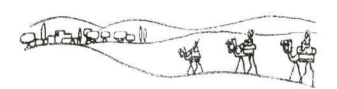
கிரிஸ்மஸ் இரவ நமக்குச் சமாகானக்கின் இல்லை. இல்லை...... ஏழ்மையில் ஒடுங்கிக் கிடக்கின்ற மூன்றில் இரண்டு பகுதி மனித குலத்தின் அமுகைக் குரல் அந்த இரவின் தெளிவாகத் கொனிக்கின்றது. நிசப்தத்தில் மரத்துப்போன மனச்சாட்சி சமாகானம் அந்நுப்போகின்நது. ALID. அதுவே அருளின் தொடக்கம், கிறிஸ்து பிறந்துவிட்டார் - நீதியின் ஆதவன் தோன்றிவிட்டார் என்பதற்கு முதல் அறிவிப்பு. இனி அவன் தன் சமாதானத்தை இழந்து, கிறிஸ்து அளிக்கும் சமாதானத்தைத் தேடியாக வேண்டும்.

#### நல்ல மனத்தவர்க்குக் கிறிஸ்மஸ் விழா

எங்கெல்லாம் சுதந்திரம், நீதி, சேவை, அன்பு நிலை பெறுகின்றதோ, மனிதர்கள் சமத்துவத்தைக் கடைப்பிடிக்கிறார் களோ, அங்கெல்லாம் இயேசு பிறக்கின்றார். எங்கு அன்பின் உரையாடல் நடக்கின்றதோ அங்குதான் அவர் குடிகொள்கின்றார். திறந்த உள்ளங்களில்தான் இயேசு தம் கூடாரத்தை அமைக்கின் நார். இதை யாரும் மறுக்க முடியாது.

கிறிஸ்தவர்களில் கிறிஸ்தவர் அல்லாத பழைய மனிதர்கள் இருக்கின்றார்கள். கிறிஸ்தவர்கள் அல்லாதவர்களில் உண்மைக் கிறிஸ்தவர்கள், புது மனிதர்கள் உள்ளனர். இயேசுவின் வருகையின் இறுதிப் பொருளை, அதாவது அவர் கொணர்ந்த உண்மையையும் அருளையும் நீதியையும் யார் தம் வாழ்வின் மையமாகக் கொண்டுள்ளார்களோ, அவர்களில்தான் கிறிஸ்து பிறக்கின்றார். இம்முறையில் இயேசுவின் பிறப்பு பல கிறிஸ்தவர்களுக்கு ஒரு கடந்த கால நிகழ்ச்சியல்ல; மாறாக இன்னும் நடைபெறாத ஒரு நிகழ்ச்சி. கிறிஸ்தவர்கள் அல்லாத யலருக்கும் - நல்மனத்தோர்க்கு, கிறிஸ்மஸ் ஒரு உண்மை நிகழ்ச்சி, மகிழ்ச்சியின் செய்தி. ஏனெனில் அவர்கள் வாழ்வே அவரோடு மலரக் காண்கிறார்கள். நல்மனத்தோர் அனைவருக்கும் சொந்தமான இயேசு பிறப்பு, கிறிஸ்தவர்கள் என்று சொல்லுகின்ற நமக்கு இன்னும் சொந்தமில்லை என்ற நிலையா?





கடவுளின் மனித வருகை, மனிதனை இறைவனாக்க மட்டுமன்றி அவனை முழு மனிதனாக்கவும். புது மனிதனாக்கவும் தான். தனிமையிலே தத்தளிக்கும் மனிதன் பழைய மனிதன். இறைவனோடும் பிறரோடும் உலகோடும் உறவு முறிந்த நிலையில் நிற்பவன் அவன். கிறிஸ்துவில் புது உறவு பிறக்கிறது. அவர் வழியாக இறைவனின் பிள்ளையாக மாறுகின்றான் மனிதன். 'பழைய மனிதன்' என்னும் இருளிலிருந்து இயேசு நம்மை தம் வியத்தகு ஒளிக்கு இட்டுச் செல்கின்றார். இறைவனின் வாழ்வு மனிதனில் சுடர்விட்டெரிக்கின்றது.

# இயேசுவே மாதிரி

கடவுளின் மனித அவதாரத்தை நாம் ஏற்றுக் கொள்கிறோம். இயேசுவே அந்த அவதாரம். அவர் உண்மையான மனிதன். இரைவன், உண்மையான இயேசு உண்மையான மனிகன் என்றால் அவர் (முமுமையான மனிதன். இயேசுவின் ஏற்றுக்கொண்டால், (முழுமையான மனிதத்தை அவருடைய பாலியல்பை நாம் ஏற்றே ஆகவேண்டும். ஏனெனில் பாலியல்பு பாவமல்ல. பாலியல்பு முழு மனிதத்தின் ஒரு கூறு, ஒரு அம்சம். பாலியல்பை ஏற்றுக்கொள்ளாமல் அவரது இயேசுவின் அவதாரத்தை ஏற்றுக் கொள்ளமுடியாது.

இயேசுவும் இரையாட்சிக்காக மணக்குளவு பூண்டவர். துநக்கவில்லை. பாலியல்பைக் பாலியல்பின் உயிரோட்டமான, மிகவும் இன்றியமையாத தன்மையான உறவுப் ஏற்றுக்கொண்டார். உறுப்புப் பாலியல்பை பாலியல்பைக் துறந்தார் பாலியல்பை உண்மையான மனிதத் தன்மையுள்ளதாக ஆக்கும் பண்புகள் அன்பு, பரிவு, பாசம், இரக்கம், நன்னயம், கருணை போன்றவையாகும். இப்பண்புகளால் அலங்கரிக்கப்படும் பாலியல்பை ஏற்றுக்கொண்டார். பெண்களோடு உருவுப் கொண்டிருந்த உரவு இதன் வெளிப்பாடாகும். பெண்களைக் ந<u>ர்</u>செய்கிப் பணியில் சீடர்கள் வட்டக்கிற்கள் ஏற்றுக்கொண்டார் (லூக். 8:1-3). இளம் பெண்கள் இருவர் இருந்த வீட்டுக்கு அடிக்கடி சென்றார், உணவு (லாக்.10:38-42. யோவா.12:1-3). பெண்களிடம் கனியாகவம் பேசினார் பாவத்தினாலும், (யோவா.4:27). நோயாலும் பாதிக்கப்பட்ட பெண்கள் தன்னைத் தொடரவும் அனுமதித்தார் (லாக்.7:36-39, 8:46, Сштал.20:17). மக்கலா மரியா அவருக்கிருந்த சிறப்பான அன்பினால் உயிர்த்த பின் அவருக்குத் தோன்றியது மட்டுமல்லாமல் (மாந் 16:9), பெண் தூதராகவும் அவரை உயர்த்தினார் (யோவா.20:17-18). இவ்வாறு பெண்களுடன் நெருங்கிய உறவை, ஆரோக்கியமான உறவை ஏந்படுத்திக்கொண்டார். உறுப்புப் பாலியல்புச் சோதனைகளி லிருந்து தன்னைப் பாதுகாத்துக்கொள்ள செபத்தில் தினமும் ஈடுபட்டார் (லூக்.9:28, 11:1, மாற் 6:46). நோன்பிருந்து தன்னை ஒறுத்துக்கொண்டார் (லூக்.4:2). மேலும் பகல் முழுவதும் நற் செய்தியை அறிவிக்கும் பணியிலும், நோய்களைக் குணமாக்கும் பணியிலும் ஈடுபட்டிருந்ததால் சோதனைகளுக்கு இடமில்லாது போயிற்று. இவ்வாறு முழுமனிதனாக, நிறைவுள்ளவராக வாழ்ந்தார். அவரே நமது மாதிரி.

#### நிறைவாக

பாலியல்பம் பிரிக்க இருவகைப் (மிடியாக ன்றுக்கொன்று நெருக்கமானவை. இன்றும் கிராமங்களில் சாதாரண மக்கள் பயன்படுத்தும் ஓர் அழகிய உருவகம் இந்த பளிச்சென்று நெருக்கத்தைப் எடுத்துக்காட்டும். மக்கள் இருபாலாரையும் நெருப்புக்கும் பஞ்சுக்கும் ஒப்பிட்டு "நெருப்பும் நெருங்கினால் பஞ்சும் கீ நிச்சயம் உண்டாகம். எனவே எச்சரிக்கை கேவை" என்று சொல்லுவார்கள்.

பாலியல்பு மானிடரை வெகு எளிதில் உடல் ஒன்றிப்புக்கு ஈர்க்கும் தன்மையுடையது. ஆகவே மனித முழுமைக்கும் இன்றியமையாததாகிய உறவுப் பாலியல்பை அணிந்துகொண்டு, உறுப்புப் பாலியல்புக்கு ஈர்க்கப்படாமலிருக்க செபம், நோன்பு, போன்ற இயற்கைக்கு மேலான சாதனங்களை நாம் மேற்கொள்ள வேண்டும். மட்டுமல்ல, மனித இயல்புக்கு உட்பட்ட சில செயல்களையும் மனதிற் கொண்டு வாழ்ந்தால் இறைபாட்சி மலர நாம் ஏற்றுக்கொண்ட அர்ப்பண வாழ்வு இன்னும் வளம் பெறும்.

1. இன்றைய கலாச்சாரம் மனிகனை தனித்தீவாக்கும் @(Th தனிமையாய் மனிகன் கலாச்சாரம். இருப்பது நல்லதல்ல தெரிந்தும், தனிமையின் இறுதி எல்லைக்கு சென்றுவிடக்கூடாது. நம்மை நாமே தனிமைப்படுத்துதல் போன்ரு நிலைக்கு (Individualism) ஆளாக்கிவிடக்கூடாது. இந்தச் சோதனையை வெல்லவேண்டும். எனவே மாதந்தோறும் நடக்கும் ஞான ஒடுக்கக் கூட்டங்களில் கலந்து கொள்வது மட்டும் போதாது. மறைப் பணியாளர்கள் ஐந்து அல்லது ஆறு பேர் சேர்ந்து (அருகிலுள்ள பணித்தளங்களிலுள்ளவர்கள் கல்லூரியில் அல்லது ஒரே குருத்துவக் படிக்கவர்கள் முதலானோர்...) ஒரு ஆதரவுக் குழுவை (Core Support Group)

- உருவாக்கி, வாரம் ஒருமுறை அல்லது இரு வாரங்களுக்கு ஒரு முறை கூடிக் கலகலப்புடன் உரையாடி, பிரச்சினைகளைப் பகிர்ந்து (பாலியல்பு பிரச்சினைகளையும் கூட), ஆரோக்கிய மான மனநிலையை உருவாக்கலாம்.
- 2. ஒரு நல்ல அனுபவமிக்க ஆன்ம ஆலோசகரைத் தெரிந் தெடுத்து மாதம் ஒருமுறை அவருடன் உரையாடலாம்.
- 3. மதுப் பழக்கத்துக்கு அடிமையாவதையும், கவர்ச்சிப் படங்கள் போன்றவற்றைத் தொலைக்காட்சியிலும், கணினியிலும் பார்ப்பதையும் தவிர்க்கலாம்.
- 4. இளம் பெண்களை அவசியமின்றித் தனியாகச் சந்திப்பதைத் தவிர்த்து, அவர்களை முடிந்தவரை பெற்றோர் அல்லது உற்றாரோடு சந்திப்பது நல்லது.
- 5. இறுதியாக ஆனால் முக்கியமாக நம்மை நாம் பல பயனுள்ள அலுவல்களில் ஈடுபடுத்திக்கொண்டு சோம்பேறித்தனத்தை தவிர்க்கலாம். "சோம்பேறியின் மனம் சாத்தானின் பணிமனை" என்பதை மருத்தலாகாது.

மானிட இனத்தை ஒரு குடும்பமாகப் பார்க்கும் அளவுக்கு, ஏற்கும் அளவுக்கு காட்சியும், இதயமும் விரிவடைய வேண்டும்! இத்தகைய சிறப்பியல்பினைப் பெற்று வாழ்பவன் காலத்தின் நிறைவினைக் கண்டு களிக்கின்றான்! கடவுளின் அரசினில் அங்கம் வகிக்கின்றான்!

# இயேசுவின் பணியைத் தொடர்தல்

#### விடுதலையாளர் இயேசு

கமிம் விடுதலையே காலங்காலமாக ஆன்மாவின் இருந்து வந்திருக்கிறது. வேதங்களும், உபநிடதங் பகவத் கீதையும் பக்தி இலக்கியங்களும் வாம்வின் இறுதிக் கதியாகக் காட்டுவது மட்டுமல்ல, இங்குள்ள சமயங்கள் வகுக்குக் கந்குள்ள ஆன்மீக முறைகள், அறநெறிகள் குறிக்கோளும் அனைத்தின் விடுகலையே. தமிழ் மாபில் விடுதலையைக் குறிக்கப் பயன்படுத்தும் சொல் முக்தி அல்லது மோட்சம் என்பகு.

தமிழ் மக்கள் தேடியுள்ள விடுதலை எத்தகையது? அது பெரிதும் காலத்தின் சுழந்சியிலிருந்து, கர்மாவின் பிடியிலிருந்து பிருவிகளின் தொடர்ச்சியிலிருந்து தப்பித்துக்கொள்வதே. அவர்ரில் சிக்கவைக்கும் இவ்வுலகப் மனிக ஆன்மாவைச் ஈர்ப்புக்கள், ஈடுபாடுகள் எனும் மாயையி பற்றுகள், பாசங்கள். லிருந்தே அவர்கள் முக்கியமாக) விடுகலை தேடியுள்ளனர். இவ்வாநு ஈராயிரம் ஆண்டுகளாக இந்தியச் சமயங்களின் மிகப்பொரம் தேடலாக இருந்துவந்துள்ளது மாுமை சார்ந்த ஆன்மீக அல்லது அக விடுதலையே. விவேகானந்தர், மகாத்மா காந்தி, அரவிந்தர், வள்ளலார் போன்ற அண்மைக் கால இந்தியச் சிந்தனையாளர் பலர் இந்த மரபு விடுகலைக் கேடலின் மறக்கப்பட்ட மறு பக்கத்தை வலியுறுத்தியுள்ளனர். உண்மையான விடுதலை என்பது இம்மையையும் மனித வாழ்வின் அனைத்துப் பரிமாணங்களையும் சார்ந்தது என்பதை அவர்கள் காட்டியுள்ளனர். இந்து சமயத்தின் சில மரபுகளிலும் மக்கள் சமயத்தின் பல்வேறு வடிவங்களிலும் குறிப்பாகத் தமிழகத்துச் சித்தர்களின் சிந்தனைகளிலும் இத்தகைய இம்மை நோக்க ஏற்கனவே முக்கிய இடம்பெற்றுள்ளது.

தமிழ் மக்களும் பன்நெடுங்காலமாக விடுதலையையே தேடியுள்ளனர். அதனைச் சங்க காலத் தமிழர் வீடு அல்லது வீடுபேறு என அழைத்தனர். விடுதலை என்பது அவர்களுக்கு வீடு வந்து சேருவதே. அதாவது தமது உண்மை மனிதத்தை, முழு

மனித வாழ்வு எனும் வளர்ச்சியை அடைவதே. விடுதலை என்பது அவர்கள் இவ்வுலகிற்கு அப்பால் இன்னோர் உலகில் கேடியது அல்ல. தங்கள் மனித இயல்புக்கும் இந்த மண்ணக வாழ்வுக்கும் அப்பால் வேறு எங்கோ அது கிடைக்கும் என அவர்கள் நம்பவும் இல்லை. இகனால் அவர்கள் உடலைக் கீயது கருதவில்லை இவ்வுலகைப் புறக்கணிக்கவும் இல்லை. மாறாக இவ்வலகில் அநம், பொருள், இன்பம் எனும் மேன்ளையம் நிறைவாகப் பெற்று வாழ்வதே வீடு அல்லது விடுதலை என அவர்கள் கருதினர். ஊரார், உறவினருடன் பகிர்ந்து வாழ்வகே மானம். உரிமையைப் பழிக்க வந்த பகைவரை அவர்களது நிற்பதே அவர்களது வீரம். இவ்வாறு மானக்கோடும் வீரத்தோடும் வாழ்ந்து இறந்து மக்கள் நினைவிலும் வாம்விலும் நிலைத்திருக்கும் புகழே அவர்கள் கண்ட மறுமை. வடக்கிலிருந்து நிகழ்ந்த பண்பாட்டுப் படையெடுப்புகள் காரணமாகத் தமிழரின் இந்த விழுமிய விடுதலைப் பார்வை வீழ்ந்தது. உலகே மாயம், வாழ்வே மாயம் எனும் விரக்தி வேதாந்தம் தமிழர் மனதிலே ஊன்றப் பெற்றது. இன்று, இன்னொரு பண்பாட்டுப் படையெடுப்பு மேற்கத்திய நாடுகளில் நிகம்கிறது. இது இருந்து முதலாளித்துவ நுகர்வுப்பண்பாடு இங்கே பரப்பப்படுவதுதான். அறுமும் பகிர்வும் குன்றித் தனக்கு மட்டும் இதன் காரணமாக வசதிகளையும் சொகுககளையும் வாழ்க்கை கொள்வதே விடுதலை எனும் புதிய மாயை இங்கே புகுத்தப் பட்டுள்ளது.

### இலங்கையின் இன்றையத் தேவையும் தேடலும்

இன்று நமது மக்களில் பலர் வறுமைக் கோட்டுக்குக் கீழ் வாழ்பவர்கள். பசியாலும் பட்டினியாலும் வாழ்வின் அடிப்படைத் தேவைகளைக்கூட நிறைவு செய்ய வழியின்றி வாழும் இவர்களுள் பலர் வேலை அற்றவர்கள். வேறு பலர் நோயாளர்கள், இளம் வயதிலேயே இறப்பவர்கள். இன்னும் பலர் கொத்தடிமைகள், சிறார் தொழிலாளர்கள், குடிப்பழக்கத்திலும் குற்றங்களிலும் ஈடுபடு பவர்கள், அனாதைகளாகக் கைவிடப்பட்ட குழந்தைகள், முதியோர். இவர்களது முக்கிய தேடல் வறுமையிலிருந்து விடுதலை.

நம் நாட்டு மக்கள் தொகையில் பாதியினராகிய பெண்கள் இங்கு இரண்டாம் தரக் குடிமக்களே. கருச்சிதைவு, குழந்தைக் கொலை, குறைந்த கல்வி, குறைந்த உரிமை, அதிக உழைப்பு குறைந்த கூலி, வரதட்சணை, வன்முறை, மனைவி எரிப்பு, மறுமண மறுப்பு என எத்தனையோ கொடுமைகளுக்கு இவர்கள் இன்றும் ஆளாக்கப்படுகிறார்கள். இவர்களது தலையாய தேடல் ஆணாதிக்கத்திலிருந்து விடுதலை.

நம் நாட்டுப் பொதுமக்கள் கோடி கோடியாகப் பணக்கைக் கொள்ளையடிக்கும் அரசியல்வாதிகளால் ஏமாந்நப்படுகிநார்கள். சாதி வெறி, சமயவெறி, பணக்குவிப்ப, பகவி மோகம், அதிகார மமதை என்பவற்றில் முழ்கிக்கிடக்கும் பல போலிச் வாதிகளால் ஏமாற்றப்படுகிறார்கள். உழைக்கும் மக்கள், குறிப்பாக ஊர்ப்பா அல்லது ஒருங்கிணைக்கப்படாத தொழிலாளர்கள், பெருநிலப் பண்ணையார்களாலும் உள்நாட்டு, பன்னாட்டு முதலாளிகளாலும் சுரண்டப்படுகிறார்கள். நடுக்கா மக்களுள் பெரும்பாலோர் புதுப்புது வாழ்க்கை வசதிகளும் பொழுகு போக்குகளும் சுகங்களுமே சொர்க்கம் என நுகர்வு வெரிக்க ஆளாகிக் கிடக்கின்றனர். இளைஞர்கள் வேலையின்மைக்கு வருங்கால வாழ்வு பற்றிய நம்பிக்கையின்மைக்கு இலக்காகித் மோகம். தலைமை வழிபாடு, போதைப்பழக்கம் கிரைப்பட முதலியவர்றுக்கும் பெரும் **எண்ணிக்கையில்** அடிமையாகிக் கொண்டிருக்கிறார்கள். இவர்கள் அனைவர்க்கும் இன்ரைய முக்கிய கேவை விடுகலை.

# இலங்கையில் இயேசு விடுதலையாளரே

"இருளிலிருந்து பொய்மையிலிருந்து ஒளிக்கும், உண்மைக்கும், சாவிலிருந்து வாழ்விற்கும் எங்களை இட்டுச் செல்" உபநிடதங்களின் காலத்திலிருந்தே என்பதுதான் இங்குள்ள மக்கள் இறைவனை நோக்கி எழுப்பிய வேண்டுதல். இதுவே அவர்களுடைய விடுதலை மன்றாட்டாக ஆனால் இன்று அவர்கள் வேண்டும் ஒளி ஆன்மீக இருளாகிய மாயைகளிலிருந்து விடுகலை மட்டும் ച്ചത്ത அவர்களது வாழ்வைச் சூழ்ந்திருக்கும் வறுமை, அரியாமை, நோய் போன்ற இருட்டுகளிலிருந்தும்தான். அவர்கள் தேடும் உண்மை, தவநான சமய நம்பிக்கைள் எனும் பொய்மையிலிருந்து விடுதலை மட்டும் அரசியல்வாதிகள், சமயவாதிகள், சமுகக் ஊடகங்கள் என்பவற்றின் பொய்களிலிருந்தும்தான். அவர்கள் கேட்கும் வாழ்வு பாவம் எனும் ஆன்மாவின் சாவிலிருந்து விடுதலை மட்டும் அல்ல இன்று அவர்களைச் சிறிது சிறிதாக அன்றாடம் சிதைத்துக்கொண்டிருக்கும் சாதியம், பொருளாதார அநீதிகள், சமூகக் கொடுமைகள், அமைப்பு முறையிலான வன்முறைகள் எனும் சாவுகளிலிருந்தும்தான்.

அவர்களுக்குத் தேவை விடுதலை அல்ல, ஆன்மீகமே என்பவர்கள் அவர்களை மட்டும் அல்ல, ஆன்மீகத்தையும் சரியாக அறியாதவர்கள் என்பதே பொருள். இத்தனை அடிமைத்தனங்கள் மலிந்த இந்த மண்ணிலே பயணிக்கும் இயேசு விடுதலை வீரராகத்தான் இருக்கமுடியும். இல்லை என்றால் அவர் இந்த மண்ணுக்கும் மக்களுக்கும் அந்நியமானவரே.

ஈராயிரம் ஆண்டுகளாகக் கிறிஸ்தவம் இங்கு மீட்புப் பற்றிப் பேசியுள்ளது. மீட்பு என்பது முழு மனித விடுதலையே அன்றி எதுவும் இல்லை. ஆனால் இயேசு அளித்த, இன்றும் அளிக்துக் கொண்டிருக்கின்ற முழு மனித மீட்பைக் போக்கில் கிறிஸ்தவம் பல வேளைகளில் வெறும் அக மீட்பாக, பாவங்களிலிருந்து ஆன்மாவைக் காக்கும் செயலாக மட்டுமே புரிந்தும் விளக்கியும் வந்துள்ளது. இதனால் இவ்வுலக வாழ்வில் இரைவனது உருவும் சாயலுமான மனிதரை ஊனப்படுத்தும் சமூக-பொருளாதார-அரசியல்-பண்பாட்டு பல்வேறு ஆகிக்கங் அநீதிகளையும் கண்டுகொள்ளாது மறுமையை நோக்கியே மக்களின் மனதை அது ஈடுபடுத்திக்கொண்டிருந்தது ஆனால் இன்றைய இலங்கைக்கு இன்றியமையாக தேவை உண்மையான, நிறைவான விடுதலையே.

இன்ளைய இலங்கையும் தமிழ்ச<u>்</u> சமூகமும் எங்கம் ഉഞ്ഞഥവാത விடுதலையைத் இயேசு. தருபவர் அகவாழ்வைப்பற்றி மட்டுமே அருளுரை ஆற்றும் ஓர் ஆன்மீகவாதி அல்ல. கோவில்களிலும் வெளியிலும் பக்தி வழிபாடுகளோ பரவசக் கூட்டங்களோ மட்டும் நடத்தும் ஒரு சமயவாதியும் அல்ல. அவர் ஒரு விடுதலையாளர். மக்கள் இறைவனின் பிள்ளைகளாக வாழ வழிகாட்டியவர். அவர்களை அடிமைப்படுத்தியிருந்த எல்லா தளைகளையம் எதிர்த்து நின்றவர். ஆண்டுகளுக்கு முன்பு மட்டும் அல்ல, இன்றும் அவர் தருவது முழு மனித விடுதலையே.

# விடுதலையின் ஊற்றும் நிறைவும் இறைவனே!

இயேசு வழங்குவது வெறும் உளவியல் அல்லது உலகியல் சுதந்திரம் அல்ல. அது இறைவனின் பிள்ளைகளுக்கு உரிய தன்னுரிமை. இயேசு வழங்கும் விடுதலையின் ஊற்றும் நிறைவும் இறைவனே. மனிதர்கள் இறைவனின் படைப்புக்கள். அவர்களது இயல்பின் மையமும் இருப்பின் ஊற்றும் அவரே. அவருடன் கொண்ட உயிர் ஒன்றிப்பில்தான் அவர்கள் உண்மை மனிதர்களாக வாழ முடியும். அவருடன் தொடர்பு இழந்த மனித வாழ்வுகள் கயிறு அறுந்த பட்டங்கள், காற்றில் சாயும் மரங்கள்.

மனிதர் கடவுளின் படைப்புகள் மட்டும் அல்ல, அவருடைய அன்பப் பிள்ளைகளும் ஆவர். இதுவே அவர்களது மிகப்பெரும் மாண்பு. அவர்களது மறுக்கப்படமுடியாத தனிமனித சகோகாக்குவ களுக்கும் சமக்குவ உறவுகளுக்கும் நீதிக்கும் அடிப்படை. எந்தப் படைப்புக்கும் மனிதருக்கும் சமூக அமைப்பக்கும் அவர்கள் அடிமைகள் ஆகலாகாது; அவர்கள் மீது ஆதிக்கம் செலுத்தக்கூடாது. அதற்குக் காரணம், அவர்கள் கடவுளின் பிள்ளைகள் என்பதே. கடவுள் ஒருவரைத் தவிர, வேறு எவருக்கும் எதற்கும் அவர்கள் மேலானவர்கள். அவர்களுடைய நலனும் வளர்ச்சியுமே இவ்வுலகில் உள்ள வேறு எதையும்விட முதலும் முக்கியமும் ஆனவை. எந்தச் சூழமை பாதுகாக்கப்படவேண்டியவை. விலும் கட்டாயம் அவர்ரின் அடிப்படையில் அவர்ளைக் கேள்விக்க உட்படுத்தக்கூடிய அமைப்போ அதிகாரமோ, சட்டமோ, சமய மரபோ, கோட்பாடோ கருத்தியலோ எதுவுமே இவ்வுலகில் இல்லை.

விடுதலை வாழ்வு என்பது கடவள் கம் மக்களுக்குக் தந்துள்ள அன்பப் பரிசு, அரிய கொடை. அகில் அவர்கள் வளரமுடியும், அதை அவர்கள் இழந்துவிடவும் முடியும். கடவுளின் பிள்ளைகள் எனும் உணர்விலும் உரவிலம் அவர்கள் வாமம்போகு உண்மையான விடுகலையை அவர்கள் அனுபவிக்கிறார்கள். அந்த உணர்வை இழந்து விடும்போது அந்த உறவை மறந்தோ அல்லது முறித்தோ விடும்போது அவர்கள் அடிமைத்தனங்களுக்கு ஆளாகின்றார்கள். இஸ்ராயேல் மக்களின் வரலாற்றில் இதை நாம் தெளிவாகக் காண்கிறோம். அவர்கள் உண்மைக் விட்டுப் கடவுளை போலிக் கெய்வங்களை நாடும்போது, அவரது உடன்படிக்கையின் விடுதலைச் சட்டத்திற்கு ஏற்ப வாழத் தவறும்போது, அவர்கள் தங்கள் தன்னுரிமையை இழக்கின்றனர்; அந்நியர் ஆட்சிக்கு அடிமை ஆகின்றனர். பாவம் என்பது இதுவே. இறைவனுடன் உள்ள விடுதலை உறவை விட்டுப் படைப்பு எதற்காவது மனிதர் தங்களையே அடிமையாக்கிக்கொள்வதே பாவம்.

இறைவனுடன் மனிதர் கொண்டிருக்க வேண்டிய இந்த உறவை உருவாக்குவதும் வளர்ப்பதுமே இயேசுவின் விடுதலைப் பணியின் மையமும் அடிப்படையுமாக இருந்தது. இதற்காக அவர் இரைத்தந்தையின் அன்பையும் இரக்கத்தையும் படிப்பினையாலும் பணியாலும், அனைத்திற்கும் மேலாகத் தம் ஆளுமையாலும் அன்புறவுகளாலும் மக்களுக்கு படுத்தினார்; அவர்கள் மனம்மாறி எல்லாவற்றிற்கும் அதிகமாக இரைவனுக்கு அன்பசெய்ய அவர்களை அழைத்தார்; அவர்களுடைய பாவங்களை மன்னிக்கு அவர்களைக் கந்தையுடன் ஒப்புரவு ஆக்கினார். இப்பணியின் உச்சமே அவரது சிவுவைச் சாவு.

#### இறையாட்சிக்கு இன்றியமையாதது சமூக விடுதலை

இரைவனுடன் மனிதர் கொண்டிருக்க வேண்டிய ஒன்றிப்பு இவ்வுலக உரவுகளும் தொடர்புகளும் இல்லாத எனைய வெறுமையில் நிகழ்வது அல்ல. மாநாக, மனித வாழ்விற்கு. இவ்வலக ஈடுபாடுகள், இன்றியமையாக உருவுகள், ஆளுமைக்கு இயல்பான பல்வேறு பரிமாணங்கள் என்பவற்றின் அழத்திலும் அவற்றின் வழியாகவும்தான் இறையுறவை மனிதர்கள் அனுபவிக்க முடியும். அகை வாழ்ந்து அதில் வளரமுடியும். இவ்வாறு இரை உரவும் அவர் கரும் விடுகலையும் இன்றியமை யாத முன்று பரிமாணங்களைக் கொண்டவை. சமூக, உறவு, உள்ளப் பரிமாணங்களே அவை. இந்த முன்று பரிமாணங்கள் **தளங்களில்தான்** அல்லகு அந்த விடுதலை (மக்கியமாக அனுபவிக்கப்படுகிறது, வாழப்படுகிறது, வெளிப்படுகிறது. அதற்கு எதிராக முக்கிய அடிமைத்தனங்களும் இந்த மூன்று தளங்களைச் சார்ந்தவையே. இந்த முன்று தளங்களிலும் அடிமைத்தனங்கள் அனைத்தும் நீங்கி அன்பும் உண்மையும் நீகியும் பொங்கிப் பெருகும் நிலையே முழு விடுதலை.

சுமுகச் சார்பு மனிகருக்கு இயல்பானது. அவர்களது வாழ்வும் வளர்ச்சியும் சமூகத்தில்கான் நிகழ்கின்றன. அவர்கள் சார்ந்துள்ள சமூகக்கின் அரசியல். பொருளாதார, பண்பாட்டு, சமயச் சூழமைவு அவர்களுடைய அனுபவங்களையும் ஆளுமையையும், உணர்வுகளையும் உறவுகளையும், விழுமியங் களையும் வாழ்க்கை முறையையும் ஆழமாகப் பாதிக்கிறது. எடுக்துக்காட்டாக, சாதியச் சமூகம் மனிதர்களைச் சமத்துவம் அற்றவர்கள் ஆக்குகின்றது; ஒரே இறைத்தந்தையின் பிள்ளைகள் எனும் சகோதர உறவிற்கு அது தடையாகிறது. நுகர்வவெரி மக்களின் மனித நேய உணர்வுகளை மட்டும் அல்ல, இரை உணர்வையும் மழுங்கடிக்கிறது. இதனால் சமூக-பொருளாதார-அரசியல்-பண்பாட்டு-சமய விடுதலை இன்றி முழு மனித விடுதலை இல்லை. இயேசுவின் இறையாட்சிப் பணியிலும் சமூக விடுதலை இன்நியமையாக இடம் பெறுகிறது. இறையாட்சி என்பது அடிமைத் இன்றிக் கடவளின் பிள்ளைகள் கனங்கள் எதுவம் உருவுடனும் உரிமையுடனும் மாந்தர் வாழும் விடுதலைச் சமூகம். எனும் சொல் அதன் சமுக, அரசியல் தன்மையை எடுத்துக்காட்டுகிறது. சமத்துவச் சமுகம், பகிர்வுப் பொருளாதாரம், ஏழைகளுக்கும் தாழ்த்தப்பட்டவர்களுக்கும் முன்னுரிமை, சுதந்திர அரசியல், பரிவிரக்கப் பண்பாடு, மனிகநேயச் சமயம் என்பன இயேசு கொண்டுவந்த விடுதலையின் இன்றியமையாத கூறுகள். சாதியம், வறுமை, பொருளாதாரச் சுரண்டல், ஊழல் அரசியல். கலாச்சாரச் சீரழிவு, சமயவெறி என்பன இயேசு கொணர்ந்த எதிரானவை. விடுதலைக்கு மனிகருக்கு எகிரான இவை இறைவனுக்கும் பகையானவையே. இவற்றிற்கு எதிரான சமூக, அரசியல் ஈடுபாடும் புரட்சிகரச் செயல்பாடும் இன்றி உண்மையான விடுதலை வாழ்வு இல்லை, ஆன்மீகமும் இல்லை.

### உறவுகளிலும் விடுதலை உதயம்

உறவே மனிதம் என்பர். உறவுகளே மனிதரைப் பெரிதும் உருவாக்குகின்றன. அவர்களது ஆளுமைகளின் அக, புறக் கூறுகளை நிர்ணயிக்கின்றன. சமூக-பொருளாதார அமைப்புகளும் அரசியல் செயல்பாடுகளும் பண்பாட்டுப் பாணிகளும் பார்வைகளும் மாறும்போது உறவுகள் மாறுகின்றன. அதுபோல உறவுகள் மாறும்போது சமுதாயங்களும் மாறுகின்றன என்பதும் உண்மையே. எடுத்துக்காட்டாக, ஒரு சமுதாயத்திலே பெரும்பாலானோர் சகோதர உறவுகளுடன் பழகத் தொடங்கினால் அதில் சாதியம் வீழ்ந்துவிடும்தானே!

இயேசு வழங்கும் விடுதலை, உறவுகளையும் சார்ந்தது. எல்லாரும் ஒரே இறைத்தந்தையின் மக்கள், உடன்பிறப்புகள் என்பது அவருடைய போதனை. எனவே உறவுகளில் உயர்வு பமிவாங்கம் தாழ்வு பாராட்டுதல், பகைமைகள். செயல்கள். பணம், பதவி, படிப்பு, பால், பக்கி பிளவுகள், என்பவந்நின் அடிப்படையிலான ஆதிக்கங்கள், சாதி, சமயம், இனம், மொழி, அடிப்படையிலான தைக்கல்கள், என்பவந்நின் அதிகாரத் துதிபாடல்கள், வழிபாடு, போக்குகள், தலைமை குறிப்பாகக் தேவையிலும் அடுக்கவர்மீது வாமையிலும் இருக்கிறவர்கள்மீது அக்கறையின்மை என்பவை இரையாட்சிக்கு எனச் சொல்ல<u>ால</u>ும் மாதிரியாலும் எதிரானவை அதற்கு சகோதர எடுத்துக்காட்டினார். மாராக, நல்லு<u>ஈ</u>வே உண்மையான வழிபாடு, இரக்கமே உயர்ந்த பலி, மன்னிப்பே தெய்வீகம் என்றார். அவர் நிறுவிய இறையாட்சி எனும் விடுதலைச் உருப்பினரிடையே ஏற்றத் சமூகத்தின் காழ்வுகள் இல்லை சகோதுர்களே, சமமானவர்களே. எல்லாரும் அதில் யூதத் இல்லை. பகைமைகள். வெறுப்புகள் தீவிரவாதியான சீமோனும் உரோமையருக்கு வரி தண்டிய மத்தேயுவும் அதில் ஆண், பெண் எனும் பாகுபாடு அதில் இல்லை இருபாலரும் அதில் சம உரிமையும் பொறுப்பும் உள்ள சீடர்களே. ஆள்பவர் என்றும் அடிமைகள் என்றும் அதில் இல்லை. ஏனெனில் தலைவர்கள்கூட அதில் பணியாளர்களே. இத்தகைய சமத்து வமும் சகோதரத்துவமும் உறவுகளில் இயேசு கொணரும் உண்மையான விடுதலைக் கூறுகள்.

#### உள்ளத்து ஊனங்களை நலமாக்கியவர்

சமூக அநீதிகளும் ஆதிக்க உறவுகளும் உள்ளங்களை ஊனப்படுத்துகின்றன. அத்தகைய ஊனங்களுள் மிகக் கொடியவை அவை உருவாக்கும் அடிமை மனநிலையும் ஆற்ற லற்ற உணர்வுமே. பல வேளைகளில் சமூக அடிமைத்தனங்களும் ஆதிக்க உறவுகளும் தொடருவதற்குக் காரணமாகின்றன. எனவே உள்ளங்களில் விடுதலை ஏற்படாத வரை முழு விடுதலை வரவில்லை என்பதே பொருள். அனால் அக விடுதலை இயேசு ஆற்றிய பணியின் முக்கிய ஒரு பகுதியாகவும் பரிமாணமாகவும் இருந்தது.

இன்றுபோல் அன்றும் ளாளமான மக்கள் தன் மனநிலைக்கும் வெறுப்புக்கும் காழ்வு அளாக்கப்பட்டுக் தங்களையே மனதார ஏற்க மறுத்தனர்; குற்றப்பழி உணர்வுக்கு இலக்காகி உள்ளுரக் கூனிக் குறுகி நின்றனர். நினைவிலே ஆராக காயங்கள். மனதில் பல 110) அச்சங்கள். அவர்களால் கட்டுப்படுத்த இயலாத ஆசைகள், பழக்கங்கள், வெறியாகிவிட்ட உணர்ச்சி வேகங்கள் என அவர்களிடம் எத்தனையோ உளவியல் பிரச்சினைகளும் ஊனங்களும் இருந்தன. இவற்றின் விளைவாக அவர்களுள் பலர் உடல் நோய்களால் பாதிக்கப்பட்டனர். வேறு சிலர் மனநோய்களுக்கு ஆளாகி அலகையால் பீடிக்கப் பட்டவர்களாகக் கருதப்பட்டனர்.

அவர்கள் அனைவர்க்கும் இயேசு குருவது அன்பு. மன்னிப்பு, நம்பிக்கை, நலம். அவர் அவர்களை ஏற்றுக் கொள்வதால் அவர்களும் தங்களை ஏற்றுக்கொள்கிறார்கள்; அவர் அன்புசெய்ததால் அவர்களை அவர்களும் **கங்களை** அன்ப செய்கிறார்கள்; அவர் அவர்களை மன்னிப்பதால், மதிப்பதால், மன்னித்து, நம்பவ<u>க</u>ால் அவர்களும் கங்களை நம்புகிறார்கள். இதனால் அவர்களுடைய அகப்பண்கள் அறுகின்றன, அச்சங்கள் நீங்குகின்றன, உள்ளத்தில் ஆற்றல்கள் பிறக்கின்றன, உணர்ச்சிகள் விழுமியக் குறிக்கோள்களை நோக்கி அற்றுப்படுத்தப்படுகின்றன, அவர்களைப் பீடித்திருந்த நோய்கள் நீங்குகின்றன, கவலைகள் விலகுகின்றன.

இவ்வாறு அவர்கள் உள்ளத்தில் விடுதலை பெறுகின்றனர். இறையாட்சிக்கு இயல்பான சகோதர உறவுகள் கொள்ளவும் சமநீதிச் சமூகம் செய்யவும் ஆற்றல் பெறுகின்றனர். இயேசுவின் இத்தகைய உள்ளத்து விடுதலைப் பணிக்குச் சமாரியப் பெண்ணும், சக்கேயுவும், குணமடைந்த முடக்குவாதமுற்றவரும், கேரசேனர் பகுதியில் நலம்பெற்ற பேய் பிடித்தவரும் சிறந்த எடுத்துக்காட்டுகள்.

இயேசு வழங்கும் விடுதலையில் மேற்கூறிய முப்பெரும் பரிமாணங்களும் ஒன்றோடு ஒன்று இணைந்து இயங்குபவை, ஒன்றுடன் ஒன்று பின்னிப் பிணைந்து கிடப்பவை, ஒன்றுக்கொன்று

ഗ്രഗ്രമെയ്നുക്ക്രവമെ. **മ**ങ്നിധയെന്നുക്കവ. ഒങ്ങന ென்று கேவையைப் பொருக்கு கும்நிலையின் அவர்றுள் எகாவகு முக்கியமாகலாம். முகன்மைப்படுக்குவது எடுக்குக் காட்டாக, சமூக நீதி நிலவும் நாடுகளில் அந்த விடுகலையின் உளவியல், உருவுப் பரிமாணங்கள் அதிக அழுத்தம் பெருலாம். ஆனால் சமுக அநீதிகள் மலிந்த இலங்கைச் சூழமைவில் அகன் சமூகப் பரிமாணம் முன்னிறுத்தப்படுவது காலத்தின் அறிகுறிகள் ஆனால் ക ഖബിൽ அமைப்ப. இவ்வாகு காட்டும் வரு பரிமாணத்தை முதன்மைபடுத்துவது, அதுவே இயேசு விடுகலையின் முமுமை எனக் கருகும் ஊனமுள்ள சென்றுவிடக்கூடாது. ஏனெனில் பரிமாணப் பார்வைக்கு இட்டுச் உள்ளம், உருவுகள், சமூகம் ஆகியவை இணைந்து சார்ந்த எதுவமே இயேசுவக்க மனிகம். இந்க மனிகக்கைச் அந்நியமானது அல்ல. அன்றும் இன்றும் இயேசு முமு மனித ഖിദക്കയെயാണ്ട്ര.

### இறுதியாக

சடங்குகளாகவும் சட்டங்களாகவும் சமய இபேசுவைச் ஆக்கிவிட்டோம். நிறுவனங்களாகவம் ஆனால் அவரை தவநிவிட்டோம் என்கிறார் செபஸ்கியான் வாழ்வாக்க மட்டும் காப்பன் எனும் இரையியலாளர். இன்றைய கிறிஸ்தவத்தைப் பற்றி அவர் செய்யும் இந்த விமர்சனம் மிகைப்படுக்கப்பட்டகாகக் தோன்றலாம். அதை முந்நிலும் தவநு எனினும் கள்ளிவிடுவதற்கில்லை. சடங்குகள், சட்டங்கள், கோட்பாடுகள், நிறுவனங்கள் என்பவை கேவைதான். ஆனால் அவை கிரிஸ்துவத்தின் மைய நோக்கம். அவை எவ்வளவோ பழமையும் பெருமையும் அருமையும் அழகும் கொண்டவையாக இருக்கலாம். அவர்ரை கட்டிக் காத்துக்கொண்டிருப்பது கிரிஸ்துவ வாம்வின் தலையான குறிக்கோள். இயேசு உயிருள்ள ஒரு நினைவு, வாழ்வளிக்கும் தெய்வீக உறவு, மனிதத்தின் மாபெரும் விடுதலைச் சக்தி. அவர் நமது வாழ்வாக வேண்டும். அமைப்புகளும் மரபுகளும் அதற்கு எந்த அளவ உதவுகின்றனவோ, அந்த அளவுக்கே அவை அர்த்தமுள்ளவை, ചഖദിവഥന്ത്രവെ.

இயேசு இன்றும் உயிருள்ள வரு நினைவ, அவர் நார்பிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன்ப வாம்ந்து. முருக்குபோன வெளும் கடந்ககாலக் கதை அல்ல, வாலாந்நு மனிகராக இவ்வலகில் வாம்ந்கபோது அக்களையும் ஈடுபாடும் இன்றி அவர் இருக்க வில்லை. பிறுருக்கும் சுமகத்திற்கும் என்ன நிகம்ந்தால் என்ன. எப்படியாவது தான் மட்டும் வசதியாக வாம்ந்து விட்டால்போதும் எனம் மனநிலையுடன் அவர் வாமவில்லை. மாநாக, அவர் பற்றி நெருப்பாக வாழ்ந்தார். ''மண்ணுலகில் மட்டவே வந்தேன். அது இப்போதே பற்றி எரிந்துகொண்டிருக்க வேண்டும் என்பகே என் விருப்பம்" (லூக் 12:49) என்றூர். அவரது நெஞ்சில் எரிந்த இரையாட்சி எனும் இலட்சிய நெருப்பின் பிழம்பகளே அவருடைய சொல்லம் செயலம் வாம்வம். இறுதியாக அந்த அவர் கம்மையே கியாகக் கிருவேள்வி இலட்சியக் கீயில் ஆக்கியதுதான் அவரது இருப்பும் உயிர்ப்பும். அந்த இயேசுவின் கொடப்பு நினைவு இன்றும் தொடர்கிறது, நம்மைத் தொடுகிறது. நம் உள்ளக்கின் பொய்மைகள் போலிகள் சாமகக்கின் T51051 மாயைகள் மயக்கங்கள் அனைக்கையும் சுட்டெரித்து மனிதநேய உணர்வகளடைனம் இலட்சிய உறுதியுடனும் பரட்சிகா விமுமியங்களுடனும் அது நம்மை வாழ அழைக்கிறது.

நமக்கும் சரி, திரு அவைக்கும் சரி எதிரிகள் எப்போதும் இருப்பார். இது நமக்கு ஒரு வலிமையையும் தாழ்ச்சியையும் தரவேண்டும். இவ் எதிரிகளை நாமே நம் செபம் வழி, செயல் வழி முடியடிக்க முயலவேண்டும். அதற்கு நமக்கு இறை நம்பிக்கை இருக்க வேண்டும். "அவனின்று அணுவும் இசையாது" என்னும் மனத்திடன் நமக்கு வேண்டும். துன்பம், தீமை முதலியன நம்மை அண்டுவதே நமது நம்பிக்கையை வளர்க்கவே என்னும் மனப்பாங்கோடு, இவற்றை ஈண்வன் துணையோடு எதிர்ப்படுவோம்.

# இயேசுவின் உருவில் வளர்தல்

#### முகவுரை

இயேசுவுக்கு பக்கர்கள் பலர். சீடரோ சிலர். அவரைப் பார்க்க, பரவசமாக, பக்தியோடு இரந்து கேட்க என்று பட்டியல் நீண்டுகொண்டே போகும். ஆனால் அவரோடு உடனிருக்க, உடன் பயணிக்க, உண்மைச் சீடனாக சிலுவையைச் சுமந்துகொண்டு இயேசுவைப் பின்செல்ல சிலரே உண்டு. அந்த சிலருள் நீரும் ஒருவரா...? நாளாந்த சிலுவை சுமத்தல் சீடனாய் இருப்பதற்கான முதல் தகுதி. ஆனால், பொன்னால் சிலுவை மரத்தால் சிலுவை மட்டும் அணிந்து திரிவோரே மிகுதி. துயருறுவோர் ஆண்டு உலகமே வலிகளின் கூண்டில் இன்று துயர்துடைக்கும் கதைகள் வேண்டாம் செயல்கள் ஆற்றும் கரங்கள் வேண்டும். அன்றாட தேவை வேண்டி மன்றாடும் மக்களால் ஆலயம் நிறைந்தது - ஆனால், ஒந்தை வெரோனிக்காளின் முகம் துடைத்த வீரம் சந்நும் இல்லாமல் போனதே. அயலில் பசியிருக்கும் அநீதி குடியிருக்கும் சுயநலமாய் நாங்கள் அயர்ந்திருப்போம். சீரேனே ஊர் சீமோன் பற்றி வாரம் ஒருமுறை பேசிக்கொள்வோம். எங்கள் மேசையிலிருந்து விழும் ரொட்டிக் துண்டுகளுக்காய் இலாசர்கள் காத்துக்கிடக்கின்றார்கள் பணக்காரத் தன்மையிலிருந்து கீழிநங்கு! உண்மை சீடனாய் வாழ்வதந்கு!

### சீடராக வாழ்வதே கிறிஸ்தவ வாழ்வு

கிரிஸ்தவர்களுக்கு இயேசுவைப்பற்றிய ஆழமான அறிவு இன்னும் அதிகம் தேவை. ஏனெனில் கிறிஸ்தவ வாழ்வு என்பது கிறிஸ்து மைய வாழ்வு. அது அவருடைய உள்ளத்தையும் உணர்வுகளையும் எண்ணத்தையும் விழுமியங்களையும் கமகாக்கி கிரிஸ்து இயேசு கொண்டிருந்த வாம்வது. மனநிலையே உங்களிலும் இருக்கட்டும் (பிலி 2:5) என இதையே தூய பவுல் எடுத்துரைக்கிறார். மேலும், கிறிஸ்துவிடம் காணப்பட்ட நிறைவைப் பெறுமளவுக்கு நாம் முதிர்ச்சியடைவோம் (எபே.4:13) என்கிறார். இயேசுவின் இலட்சியத்தைத் தமதாக்கி, தம் வாழ்வாலும் சமூக ஈடுபட்டாலும் அந்த இலட்சியக் கனவைத் தம் சமூக வரலாறு ஆக்க முனைபவரே உண்மைக் கிறிஸ்துவர். இவ்வாறு கிறிஸ்துவ வாழ்வு என்பது இயேசுவைப் பின்தொடரும் சீடத்துவ வாழ்வு, இலட்சிய அர்ப்பணத்தின் வழி அவருடன் ஒன்றித்த வாழ்வு.

இதனால் கிறிஸ்துமைய வாழ்வு உண்மைக் கிறிஸ்து மைய வாழ்வாக வளருகிறது. இவ்வாறு, "நானே திராட்சைச் செடி, நீங்கள் அதன் கொடிகள்" (யோவா 15:5) என இயேசுவுடன் உயிர்த் தொடர்பு உருவாகிறது "இனி வாழ்பவன் நான் அல்ல கிறிஸ்துவே என்னுள் வாழ்கிறார்" (கலா 2:20) எனும் உருவும் தொடர்கிறது. "உங்களில் கிரிஸ்து உருவாகும் ஒன்றிப்பும் வரை..." (கலா 4:19) எனும் தூய பவுலின் கனவு நனவாகிறது. இத்தகைய சீடத்துவ அன்புறவிலும் ஒன்றிப்பிலும் வளர இயேசு பற்றிய ஆழ்ந்த அறிவு கிறிஸ்துவர்களுக்கு இன்றியமையாதது. இலட்சியங்கள். போதனைகள், ஈடுபாடுகளை அறிந்திருக்கும் அளவுதான் அவர்கள் அவரை ஆழமாக அன்பு செய்ய முடியும். அவரை உண்மையாகப் பின்தொடர முடியும்.

இத்தகைய சீடர்களின் இயக்கமே திருச்சபை. இயேசுவின் நிகழ்வாக்கவேண்டும்; நினைவை அவருடைய வார்த்தைகளை அறிக்கையிடவேண்டும்; அவருடைய இலட்சியங் களைக் கொண்டாட வேண்டும்; அவருடைய உடனிருப்பின் அடையாளமாக, உயிர்த்துடிப்பின் வெளிப்பாடாகச் செயல்பட வேண்டும். அனைத்திற்கும் மேலாக அவருடைய பணியை அது தொடரவேண்டும். இவையே அதன் குறிக்கோள்கள். இவர்ரை நிறைவேற்ற அதற்குத் தேவை இயேசுவைப் பற்றிய ஆழமான அறிவு. ஏனெனில், எவ்வளவு அதிகமாக அது அவருடைய

வார்த்தைகளைக் கேட்டிருக்கிறதோ அவ்வளவு ஆற்றலுடன் தான் அவற்றை அது அறிக்கையிடமுடியும். எவ்வளவு ஆழமாக அவருடைய இலட்சியங்களையும் பணிகளையும் அது புரிந்திருக் கிறதோ அவ்வளவு அர்த்தமுள்ள முறையில்தான் அது அவற்றை இன்றும் என்றும் தொடரமுடியும்.

அதிலும் குறிப்பாக, இன்று கிறிஸ்கவம் கன்னையே ஆழமாகப் புதுப்பிக்கும் முயற்சியில் ஈடுபட்டுள்ளது. புதுப்பித்தல் தொடரவேண்டியது என்பதை இரண்டாம் வத்திக்கான் எந்நுக்கொண்டுள்ளது. சந்கம் வெளிப்படையாகவே காலாவதியாகிவிட்ட அணுகுமுரைகள், அமைப்புக்கள், சிந்தனை செயல்பாங்குகள் களையப்படவேண்டும். இன்றைய சூம்நிலை களுக்கும், மக்கள் கேவைகளுக்கும் ஏற்ப புதிய முறைகளிலும் இயேசுவின் இலட்சியம் வகைகளிலும் செயல்படுத்தப்பட வேண்டும். இத்துரையில் கிறிஸ்துவம் தவிர்க்க வேண்டிய இரு தவநுகள் உண்டு. அவை பெயரளவில் புதுப்பித்தல், காலத்திற் கேந்பக் கோலமிடல் என்பன.

இவ்விரு தவறுகளையும் திருச்சபை தவிர்க்க அதற்குத் தேவை இயேசு பற்றிய ஆழமான அறிவு. ஏனெனில் உண்மையான கிரிஸ்குவப் பதுப்பித்தலின் ஊர்றும் உரைகல்லும் அவருடைய எண்ணங்கள், கனவுகள், இலட்சியங்களை மாநிவரும் இன்றைய சூழ்நிலைகள், பிரச்சினைகளுக்கு ஏற்பப் பொருளும் பொருத்தமும் உள்ள முரையில் நிரைவேர்க வமிவகப்பகே அல்லது மறுமலர்ச்சியின் மாள்ளம் நோக்கம். ഉ ഞ്ഞധ്വാത எனவே மறுமலர்ச்சி, புதுப்பித்தல் முயற்சிகள் அனைத்திற்கும் அடிப்படையும் அளவுகோலுமாக அமைவது இயேசு பர்ளிய ஆமமான அழிவே.

#### இயேசுவின் ஆளுமை

## இயேசுவின் ஆளுமைப் பண்புகள்

எந்த ஒரு மனிதரின் ஆளுமையும் ஒரு மறைபொருளே, அதிலும் இறைமனிதர் இயேசுவின் ஆளுமை நம் ஆய்வுகளுக்கு எட்டாத ஆழம் உடையது. உளவியல் முறைகளில் அவரைப்பற்றி நாம் பெறும் அறிவு நிச்சயம் மேலோட்டமானதாகவே இருக்கும். எனினும் ஏனைய முறைகளில் பெற இயலாத சில பயனுள்ள பார்வைகளை உளவியல் ஆய்வுகள் நமக்குத் தரலாம்.

<u> அனால்</u> வாலாற்று இயேசு காலக்கால் நம்மிடமிருந்து மிகக் கொலைவானவர். உளவியல் ஆய்வமுளைகளில் அவரைப் புக்கி அளிந்து கொள்வகள்குக் கேவையான ககவல்களும் நம்மிடம் <u> </u>இல்லை. குளிப்பாக. ചഖന്ത്രവ அகக்குறுகள். மனப்போரட்டங்கள் உளப்பாங்குகள். பர்ளிய ந்தெய்கி குய்சுள்ள ஏடுகளோ அக்காலக்கு ஏனைய நூல்களோ நோடியாக ஏகுவம் எனினும் நற்செய்தி நூல்களில் அவருடைய சொல்வதில்லை. வார்த்தைகள், வாழ்க்கை நிகழ்வுகள், ஈடுபாடுகள், உருவகள் காணக்கிடக்கின்றன. அவற்றிலிருந்து அவருடைய ஆளுமையின் பல்வோட மக்கிய பண்பகளை БПІ ஊகிக்காமடியும். ளுவருடைய அடிப்படைப் பண்பையம் முக்கிய ลดงสนา கெரிந்துகொள்வது பண்பகளையம் என்பகுட அவருடைய ஆளுமையையே ஏாளவு நன்கு தெரிந்துதொள்வதுதானே!

#### உணர்ச்சித் துடிப்பானவர்

இயேசுவின் பண்புகளுள் எளிதில் நம் மனதில் பதிவது அவர் உணர்ச்சித் துடிப்பானவர் என்பது. இயேசுவின் உணர்வகள் மெல்லியவை, ஆழமானவை. பெரும்பாலான மனிகர்களைப் போல் உணர்ச்சிகளை மமுங்கடிக்குவிடவில்லை. உள்ளம் மரக்துப்போகவும் விடவில்லை. யாருக்கு எது நடந்கா லும் அது தம் உள்ளத்தையும் உணர்வுகளையும் பாதிக்காகவாறு அவர் தம் இதயத்தைக் கல்லாக இறுக்கிக்கொண்டு வாழவில்லை. மாநாகப் பிறருடைய உணர்ச்சிகளில் அவர் தம் இதயத்தை நனைய விட்டார். அவர்களுடைய கண்ணீரிலும் மகிழ்வுகளிலும் அவர் தம் உள்ளத்தைக் கரையவிட்டார். வாடிய பயிரைக் கண்ட போதெல்லாம் அவர் தாமும் வாடினார். வளரும் உயிர்களைக் கண்ட போது தாமும் உள்ளத்தில் வளர்ந்தார்; அமுவாரோடு காமும் அழுதார்; சிரிக்கும் சின்னக் குழந்தைகளுடன் தாமும் சிரித்து மகிழ்ந்தார். அடிமைப்பட்டோரின் கோபத்தில் தாமும் கொதித்தார். உரிமை கேட்டு உடைக்கப்பட்ட ஏழைகளின் இரத்தத்தில் தம் நெஞ்சத்து நினைவுகள், கனவுகளைச் சிவப்பாக்கிக் கொண்டார்.

இயேசுவின் உணர்ச்சிகளுள் ஆழமானது, அடிப்படை யானது அவரது இரக்கம். தொழுநோயாளி (மாற் 1:41), மகனை இழந்த விதவை (லூக் 7:13), வழிகாட்ட ஆளில்லாத மக்கள் (மாற் 6:34), பட்டினியாக இருந்த மக்கள் திரள் (மாற் 8:2) என்போரின் நிலை கண்டு இயேசு இரங்குதிறார். அவரது மக்கள்பணிக்கு அடிப்படை அவரது இரக்க உணர்வே. அது வெறும் கருணையின் கசிவு மட்டும் அல்ல மாநாக, வாழ்வளிக்கும் செயல்களாக வெளிப் பட்ட அவரது மனிதத்தின் துடிப்பு.

துயரம் இயேசுவின் இன்னோர் உணர்ச்சி. மார்த்தா, மரியாயின் கண்ணீரைக் கண்டு அவரும் கண்ணீர் விடுகிறார் (யோவா. 11:35). எருசலேம் நகருக்கு ஏற்படப்போகும் அழிவை எண்ணியும் அழுகிறார் (லூக் 19:41).

புதிய ஏற்பாடு காட்டும் இயேசுவின் மற்றோர் உணர்ச்சி கோபம். கோவிலில் நடந்த வியாபாரத்தையும் (மாற் 11:15-16), பரிசேயர், மறைநூல் அறிஞரின் போலித்தனத்தையும் கண்டு அவர் ஆத்திரம் கொள்கிறார் (மத் 23:13-36). பொதுவாக, தமக்குத் தீங்கு இழைத்தவரை அவர் மன்னிக்கிறார். அடுத்தவர்க்கு, அதிலும் ஏழை எளியவர்க்கு, அநீதி இழைப்போரிடம் அவர் சினந்து எழுகிறார்.

அநீதிகளைக் கண்டு ஆத்திரம் கொண்ட இயேசு சில போலிப் புனிதர்களைப்போல் சிரிக்கத் தெரியாதவரோ, எதற்கும் சீறி விழுகின்றவரோ அல்ல. சோகமும் கோபமும், கடுகடுப்பும் கண்டிப்புமே ஆன்மீகம் என சிரித்தார். இறையாட்சியில் அழுகை மகிழ்வாக மாறும் என அறிவித்தார் (லூக் 6:21). ஏழைகளுக்கு இறையாட்சி விடிகிறது என அவர் பேருவகை அடைந்தார் (லூக் 10:21). திருமண நிகழ்வின் மகிழ்விலும் விருந்துக் கொண்டாட்டங் களிலும் பங்கெடுத்தார். சுருங்கக் கூறுவதெனில், அவர் இருந்த இடமெல்லாம் மகிழ்வும் அக்களிப்பும் இருந்தன. இறையியலாளர் ஸ்கிலபெக்சு கூறுவதுபோல், "இயேசுவின் முன்னிலையில் எவரும் வருத்தமாக இருக்க இயலாது".

பொதுவாகக் கூறுவதெனில், இயேசு எதையும் ஆழமாக உணர்ந்தார். தம் உணர்ச்சிகளை ஆக்கபூர்வமாக வெளியிட்டார். உணர்ச்சிகளை மறுத்து, உள் அமுக்கி, உள்ளுக்குள் இறுக்கி, ஆளுமை சிறுத்து அவர் வாழவில்லை. உணர்ச்சிகளை உள் அமுக்கிக்கொள்வதால் ஏற்படும் செயற்கைத் தன்மையோ போலித் தனங்களோ முகமூடிகளோ உளவியல் கவசங்களோ அவரிடம் இல்லை. அதற்கு நேர்மாநாக உணர்ச்சி வேகத்தில் அல்லது வெறியில் அவர் செயல்படவில்லை. மாநாக எதையும் இயல்பாக, ஆழமாக உணர்ந்தார். உணர்ச்சிகளை ஆற்றுப்படுத்தி வெளிப் படுத்தினார். இதனால் அவருடைய உணர்ச்சிகள் அவரிடம் ஆக்க பூர்வமான சக்திகள் ஆயின.

## தெளிந்த சிந்தனையாளர்

தெளிந்த சிந்தனைத் திறனும் கூரிய அறிவும் கொண்ட வராக இயேசு விளங்கினார் (லூக் 2:46-47; மார் 6:2 யோவா 7:15). கிருநாலை அவர் நன்கு கற்றுத் தெளிந்திருந்தார். யகக் கேவைக்கு எற்ப அதிலிருந்து பல்வேறு பகுகிகளை எளிதாக எடுக்காள்கிறார். எனினும் அவருடைய அவர் அரிவக்க அடிப்படையனது அனுபவமே. இயற்கையை அவர் ஆழ்ந்து உற்று நோக்கியவர் என்பதை அவருடைய உவமைகள் காட்டுகின்றன. மனிதர்களையம் அவர் கூர்ந்து கவனிக்கு அளிந்திருந்தார். இவ்வாறு பிறரது மனதை அறிந்து மறுமொழி கூறியதை நற்செய்தி நூல்கள் குறிப்பிடுகின்றன (மாந் 2:8, 3:5, 12:15 லாக் 7:39:39-40). யோவான் நற்செய்தி இதை வெளிப்படையாகவே கூறுகிறது. "அவர்... மனித உள்ளத்தில் இருப்பதை அறிந்திருந்தார்" (யோவா 2:25).

இயேசுவின் அனுபவமும் அறிவும் ஆமமானவை மட்டும் அல்ல, அடித்தட்டு மக்களின் நிலையைச் சார்ந்தவை. இதனால் தான் அன்றைய சமுதாயத்தின் மரபுப் பார்வைகளையும் மந்திர மாய விளக்கங்கள், விடைகளையும் எதிர்க்கேள்வி இன்றி அவர் ஏற்றுக்கொள்ளவில்லை. அதுபோல மேலாதிக்க வகுப்பினரின் மேலோட்டமான பார்வைகள், விமுமியங்களையும் அவர் கொள்ளவில்லை. மாராக அடிக்கட்டு அனுபவத்தின் ஒளியில் அனைத்தையும் விமர்சித்தார். இவ்வாறு அன்றைய ஆளும் சமூகத்தினரின் பொய்மைகளையும் சமயவாதி களின் பக்திச்சாயங்களையும் அவர் இனம் கண்டு கொள்ளக் தவறவில்லை. அன்றைய அவரது சமுதாயத்தில் தூயவர்கள் எனக் கருதப்பட்டவர்கள் எல்லாரும் அவர் பார்வையில் தூயவர்கள் அல்ல; அன்றையச் சமூகத்துப் பாவிகள் அனைவரும் அவர் பார்வையில் பாவிகளும் அல்ல (லூக் 7:36-45 18:9-14 19:1-10).

இயேசுவின் அறிவு ஆழமானது மட்டும் அன்று, கூர்மையானதும் கூட. தம்மைப் பேச்சில் மடக்க வந்தவர்களை பலமுறை அவர் வாயடைக்க வைத்ததிலிருந்து இது தெரிகிறது. இதற்கு எடுத்துக்காட்டுகள்: சீசருக்கு வரி (மாற் 12:13-17), இறந்தோரின் உயிர்ப்பு (மாற் 12:18-27), தமது அதிகாரம் (மாற் 11:27-33), விபச்சாரப் பெண் மீது கல்லெறிதல் (யோவா 8:3-9) என்பன பற்றிய கேள்விக்கு அவர் தந்த மறுமொழிகள்.

எனினும் வரலாற்று மனிகராக வாழ்ந்த காலத்தில் இயேசு எல்லாம் அநிந்தவர் அல்ல. "வளர வளர ஞானத்தில் முதிர்ந்து" "அந்நாளோ வந்தவர் அவர். நாமிகையோ... 2:51) மகனுக்குக்கூடத் தெரியாது" என்று கூறி இறுதி நாள் என்று வரும் என்பது தமக்குத் தெரியாது என்பதை அவர் வெளிப்படையாகவே ஏற்றுக்கொள்கிறார். கெத்சமெனித் தோட்டத்திலும் சிலுவையிலும் இறைத்தந்தையின் திருவுளம் என்னவெனத் தெரியாது தத்தளிக்கிறார் (மாற் 14:36 15:34). மேலும் பாவம் தவிர வேறு ചന്ദിധ്നഥെ உட்பட, அவர் அனைக்கிலம். அன்று போன்ருவரே (எபி4:15). வரலாந்நில் வாழ்ந்தபோது அவரது அறிவு அழமானது, கூர்மையானது. எனினும் அது எல்லாம் கெரிந்க இநையறிவு. அன்று தம் சாவையும் எருசலேமின் அமிவையம் அவர் முன்னுரைத்தது உண்மைதான். ஆனால் அது இறைவாக்கி னருக்கு உரிய உய்த்துணர்வு அறிவால்தான். இறைவனுக்கு உரிய முந்நுணர் முழு அநிவால் அன்று அவர் செய்தது இறைவன் எனும் கிறிஸ்தவ நம்பிக்கைக்கு முரணானது அல்ல. ஏனெனில் வாழ்ந்த வரலாந்நு மனிகராக போகு. தூய அவர் கூறுவதுபோல், இறைமையும் அதன் அறிவும் ஆற்றலும் அவரிடம் வெறுமையாக்கப்பட்டிருந்தன. (பிலி 2:6-7).

### பழகுதற்கு எளியவர்

இயேசு உருவிற்கு எளியவர், இனியவர் என்பது அவரது பண்பு. மற்றவர்களைவிடத் சிருப்புப் இன்னொரு கான் உயர்ந்தவன், பெரியவன் என அவர் பிறரிடமிருந்து கம்மைக் தொலைவுபடுத்திக்கொள்ளவில்லை. மக்களின் கொடர்பும் புனிதத்திற்கோ இறை உறவிற்கோ தடைகள் மாராக வாய்ப்புக்கள் என்ளே அவர் ച്ചഖ്ഖ. எனவேதான் குழந்தைகளோ அந்நியர்களோ எவர் வரினும் அவர் ஏற்றுக் கொண்டார். எல்லாரையும் உருவாகவே கருதி உதவினார் (மாந் 10:13-16 7:24-30 லூக் 7:1-10 யோவா 12:20-26). இவ்வாறு சாதி, சமயம், இனம், ஆண், பெண் வேறுபாடு பாராது அவர் பழகினார். பெண்களை அவர் மனிதர்களாக, ஆட்களாக மதித்தார் நேயத்துடன் பமகினார். மனிக அவர்களுடன் முன்வந்து பேசினார் (யோவா 4:5-26). பெண்ணுடன் காமே பெண்களை நலமாக்குவதற்காக அவர்களைத் தொட

தயங்கவில்லை (மாற் 1:31 5:41). அவர்களும் தம்மைத் தொட அவர் அனுமதித்தார் (மாற் 5:25-36 லூக் 7:36-50). அனைத்திற்கும் மேலாக, சில பெண்களை அவர் சீடர்களாகவும் கொண்டிருந்தார். (லாக் 8:1-3 மாற் 15:40-41).

இயேசுவுக்கு எவரும் பகைவர் இல்லை. பரிசேயர், சதுசேயர்களின் தவறுகளை அவர் கண்டிக்கிறார். எனினும் அவர்களை அவர் வெறுக்கவில்லை. பரிசேயர் நிக்கோதேமை அவர் வரவேற்று உரையாடுகிறார் (யோவா 3:1-21). பரிசேயர் சீமோனின் அழைப்பை ஏற்று அவர் வீட்டில் விருந்துண்ணச் செல்கிறார் (லூக் 7:36). இவ்வாறு "பாதும் ஊரே, யாவரும் கேளிர்" எனும் தமிழரின் உயர் மரபிற்கு இயேசு உன்னத மாதிரி.

எல்லாரிடமும் இயேசு பழகினாலும் ஏழை எளியவர்க்கு அவர் நண்பனாகத் திகழ்ந்தார். "சுமை சுமந்து சோர்ந்திருப் பவர்களே, எல்லாரும் என்னிடம் வாருங்கள்" (மத் 11:28) என அவர்களை அவர் அழைத்தார். செல்வமும் செல்வாக்கும் உடையோரின் நட்பையே பெரிதாக எண்ணிய சமூகத்தில் தாழ்ந்தோரையும் நலிந்தோரையும் தேடிச் சென்று அவர்களைத் தம் தோழர்கள் ஆக்கிக்கொண்டதே இயேசுவினது உறவின் உயர்வும் சிறப்பும்.

சிலரிடம் இயேசு நெருங்கிய நட்புக் கொண்டிருந்தார். பன்னிரு சீடர்கள் அவருடைய நண்பர்கள் (யோவா 15:14). அதில் மூவர் அவருக்கு அதிக நெருக்கமானவர்கள். அவர்களுள் ஒருவரான யோவான் அவரால் அன்பு செய்யப்பட்டவர். என நான்காவது நற்செய்தி வெளிப்படையாகவே குறிப்பிடுகிறது (யோவா 13:23, 19:26). மேலும் மகதலா மரியா, லாசர், அவர் சகோதரிகளான மார்த்தா, மரியா ஆகியோர் அவருடைய நண்பர்கள் (யோவா 11:5).

இயேசுவின் பழகும் முறையில் பல சிறப்புக்கள் உள்ளன. ஒன்று, அதில் போலித்தனங்கள், பொய்கள், ஒளிவ மறைவகள் இல்லை. இயல்பாகப் பழகினார்: உள்ளம் திருந்து பேசினார் நண்பர்களின் தவறுகளைக்கூட அவர் சுட்டிக்காட்டத் கயங்க ഖിഖ്തഖ (மांग्य) 8:33 லாக் 10:41-42), பிறருடைய குள்ளம் அவர்களை அவர் ஏற்றுக்கொண்டமை குளைகளுடன் இதற்கு தெளிவான சான்று. மேலும், இயேசுவின் உருவில் சிறிகும் சுயநலமோ, ஆணவமோ, அதிகாரப்போக்கோ இல்லை. மாநாக,

எல்லாரையும் மதித்தார், பிறரின் பணியாளனாக நடந்துகொண்டார் அவர்கள் வாழத் தம்மையே தியாகமும் செய்தார்.

இயேசுவின் உறவுகள் அவருடைய இலட்சியத்தில் வேருன்றியவை. வெறும் ஊனைச் சார்ந்த உறவுகளை அவர் பெரிதுபடுத்தவில்லை. சாதி, சமய, இன அடிப்படையிலான உறவு களுக்கு அவர் அதிக முக்கியத்துவம் தரவில்லை. "கடவுளின் வார்த்தையைக் கேட்டு அதன்படி நடக்கிறவர்களே எனக்குத் தாயும் சகோதரரும் ஆவர்" (லூக் 8:21) என அவரே இதைக் குறிப்பிடுகிறார்.

## வியத்தகு சுதந்திரம் உடையவர்

இயேசுவின் இன்னொரு சிறப்புப் பண்பு அவரது வியத்தகு சுதந்திரம். தமது சமூகத்தின் மனநிலைகள், மரபுகளுக்குள் அவர் தம்மையே சிறைப்படுத்திக் கொள்ளவில்லை. அவர் புதிய வற்றைக் கற்பனை செய்து பார்க்கிறார். மரபினின்று மாறுபட்டுச் சிந்திக்கிறார். அடிமைச் சமூகத்தில் அவர் விடுதலைக் கனவு களை வளர்த்துக் கொண்டவர். புதிய ஒரு வருங்காலத்தைப் புனைய அனைவரையும் அழைத்தவர்.

சுகந்கிரம் சிந்தனையை மட்டுமன்றி, அவருடைய செயல்பாட்டையும் சார்ந்தது. அர்த்தம் இழந்த சமய மரபுகளையும் சமூகச் சட்டங்களையும் அவர் மாற்றுகிறார், மீறுகிறார் (மாற் 3:1-6 2:23-28). ஆசாரத் துப்புரவு முறைகளைத் தூக்கி எறிகிறார் (மாற் 7:1-9). அன்றையச் சமயவாதிகளின் நடை(முறைக்கு மாறாக அவர் பெண்களுடன் இயல்பாகப் பழகுகிறார். அன்ளையச் வழக்கத்திற்கும் விதிகளுக்கும் மாறாகத் தொழுநோயாளரைத் தொடுகிறார் (மாற் 1:41). கடவுளின் வார்த்தை எனக் கருதப்பட்ட திருநூலின் சட்டங்களைக்கூட அவர் மனிதநேயத்தின் அடிப்படையில் மாற்றத் துணிகிறார் (மாற் 10:2-12 7:14-23). மேலும் தலைமைக் குரு, ஏரோது, பிலாத்து போன்நோரின் அதிகாரத்தைக் கண்டு அவர் அஞ்சவில்லை அவர்களுடைய அதிகார அத்து மீறல்களை எதிர்க்கவும் தயங்கவில்லை.

உண்மை எனத் தாம் உணர்ந்ததை இயேசு போதிக்கிறார்; சரி எனத் தமக்குப் பட்டதை அவர் சாதிக்கிறார். உறவினரின் எண்ணங்கள், சீடர்களின் விருப்பு வெறுப்புகள், பொதுமக்களின் எதிர்பார்ப்புகளுக்கு ஏற்ப அவர் நடக்கவில்லை. ஊருடன் ஒத்து வாழ்வது முக்கியமானது என அவர் ஒருபோதும் கருதவில்லை யாருடைய அனுமதியோ தயவோ அவருக்குத் தேவைப்படவு மில்லை. செல்வத்திற்கோ சுகத்திற்கோ அவர் அடிமை அல்ல; பதவியும் புகழும் அவரது தேவைகள் அல்ல. அன்பைத் தவிர வேறு எதுவும் அவரது உள்ளத்தில் ஆதிக்கம் செலுத்தவில்லை; கடவுளின் திருவுளத்தைத் தவிர வேறு எதுவும் அவரைக் கட்டுப்படுத்தவில்லை.

இயேசுவின் வியத்தகு அக, புறச் சுதந்திரத்திற்கு, வீரச் ஊற்றாகவும் உந்துசக்தியாகவும் அவரது இரையனுபவமே. இறைவனை அவர் அன்பு, உண்மை, நீதியாக, மனித நேயத்தின் நிரைவாகக் கண்டார். இகனால் அவருக்கு மனிதரைவிட முதன்மையானது, முக்கியமானது எதுவும் இல்லை. அவரது வாழ்வின், பணியின் அடிப்படை எந்த ஓர் ஏடோ எழுத்தோ, அதிகாரமோ மரபோ அல்ல; மாறாக அது எல்லாரும் நிறைவாக வாழவேண்டும் எனும் இலட்சியம் ஒன்ரே. இலட்சியத்தின் ''கேள்விக்கு அடிப்படையில் அவருக்கு உள்ளாக்கப்படக் கூடாத அளவுக்குப் புனிதமான மரபு எதுவும் இல்லை. மறுத்துப் பேசக்கூடாத அளவுக்கு உயர்ந்த அதிகாரம் எதுவும் இல்லை. மாற்றக்கூடாத அளவுக்கு அடிப்படையான முற்கோளும் எதுவும் இல்லை" (ஆல்பர்ட் நோலன்).

இவ்வாறு இறையாட்சியின் இலட்சியத் தன்னுரிமையுடன் வாழ்ந்தவர் இயேசு. தம் உயிரையே ஈந்திடும் சுதந்திரத்தையும் அவருக்குத் தந்தது அந்த இலட்சியம்தான். "என்னுயிரை என்னிடமிருந்து பறிப்பவர் எவனும் இல்லை. நானாகவே என் உயிரைக் கையளிக்கிறேன்" (யோ 10:18).

### அன்பே அடிப்படைப் பண்பு

இயேசுவின் பண்புகளுள் தலையானது அல்லது அடிப்படையானது எது? அது அன்பே. அவருடைய ஆளுமையின் மையம் அன்புதான். அதுதான் அவருடைய ஏனைய பண்புகளுக்கு ஊற்று, அவற்றை ஒருங்கிணைக்கும் சக்தி. நற்செய்தி நூல்களில் நாம் காணும் இயேசு ஒரு மாபெரும் அன்பர். அவரது மனிதத்தின் உயர்வும் நிறைவும், அவரது வாழ்வின் அழகும் ஆழமும் அன்பே.

இயேசுவின் மனிதநேயம் உள்ளத்து உணர்ச்சி மட்டும் அல்ல, பேச்சுடன் முடிந்துவிட்ட வெறும் போதனையும் அல்ல. அது அவரது முழுமையான ஈடுபாடு, வாழ்வின் தொடர் செயல்பாடு. பிறரின் நலனை மட்டுமே அவர் நாடினார். அதற்காகவே அவர் வாழ்ந்தார்; பணி செய்தார். துன்புற்றோரின் துயர்களைக் களைந்தார்; நோயாளரை நலமாக்கினார்; பாவிகளை மன்னித்தார். ஒதுக்கப் பட்டோருக்கு அவர் தந்தது சமபந்தி, ஒடுக்கப்பட்டோருக்கு அவர் அளித்தது உரிமை வாழ்வு. இதனால்தான், "இவர் எத்துணை நன்றாக யாவற்றையும் செய்துவருகிறார்!" (மாற் 7:37) என மக்கள் திரள் அவரைப் பாராட்டுகின்றது "எங்கும் நன்மை செய்து கொண்டே சென்றார்" (தி.ப. 10:38) எனத் திருத்தூதர் பணிகள் அவர் வாழ்வையே சுருக்கிச் சொல்லிவிடுகிறது.

இயேசுவின் அன்பு எங்கோ உயரத்தில் இருந்துகொண்டு. பாகுகாப்பகளை விட்டுவிடாமல் எமைகளுக்கு இரங்கி. கம் அவ்வப்போது இறங்கிவந்து உதவிசெய்வது அல்ல. மாறாக, அது தன்னையே வெறுமையாக்கியது; ஏழை எளியவருடன் தன்னையே இரையியலாளர் ஒன்றுபடுத்திகொண்டது. மோல்ட்மான் கூறுவதுபோல், "அவர் ஏழைகளின் சகோதரர், மக்களின் தோழர், நோயுற்றோருக்கு கைவிடப்பட்டோரின் நண்பர். உதவியாளர். (அவர்களுடன் கொண்ட) கூட்டொருமையால் அவர் குணப்படுத்துகின்றார்; தம் அன்புறவால் தம் விடுதலையையும் நலமாக்கும் ஆற்றலையும் அவர்களுக்கு நல்குகின்றார். அவரின் ஆண்களும் பெண்களும் சகோதரத்துவ மனிதனைக் காண்கின் றனர்". தம் வீடு, உறவு, தொழில் அனைத்தையும் விட்டு (மாற் 3:31-35), தலைசாய்க்கவும் இடமில்லாத நிலைக்குத் தம்மையே தாழ்த்தி, ஏழைகளுடன் அவர் கூட்டொருமை ஏற்படுத்தக் காரணம் அவரது மானிடத் தோழமையே.

கொண்ட ஏழைகளுடன் தோழமையால் இந்கக் அவர்களுடைய எக்கங்கள். எழுச்சிகளைக் தமதாக்கிக<u>்</u> கொண்டார்: முயற்சிகள் களர்ச்சிகளில் காமும் இணைந்தார். இத்தகைய கூட்டொருமையிலிருந்து பிறந்ததுதான் அவரது சமூக நிலைப்பாடு. அவர் செய்தவை தனியார் சிலருக்கான அன்பிரக்கப் பணிகள் மட்டும் அல்ல. மாநாக ஏழை வர்க்கத்திற்கும் ஒடுக்கப் பட்ட வகுப்புகளுக்கும் சார்பாகவும் ஆதிக்கவாதிகளான அன்றைய ஆட்சியாளர்கள், சமயத் தலைவர்கள், அறிஞர்களுக்கு எதிராக வும் அவர் நிலைப்பாடு எடுத்ததும் அவரது அன்பின் இயல்பான, இன்றியமையாத வெளிப்பாடே. ஆம், சமயத்தைச் சாட்டாகக் கொண்டு சமூகப் பிரச்சினைகளிலிருந்து விலகிக் கொண்டது அல்ல இயேசுவின் அன்பு. ஆன்மீகம் என்னும் போர்வையைப் போர்த்தி மக்களுக்கு எதிரான அநீதிகளுக்கு அது கண்களை மூடிக்கொண்டதும் அல்ல.

இயேசுவினது அன்பின் இந்தச் சமூகப் பண்பும் அரசியல் தன்மையம் முக்கியமானவை. அதனை மறப்பதோ மறுப்பதோ அவரது ஆளுமையின் முக்கிய சில பரிமாணங்களை மட்டும் அல்ல, வாழ்வின் சாவின் அர்த்தங்களையும் புரிந்துகொள்ளத் தவறுவது ஆகும். ஏனெனில் அவர் கொல்லப்பட்டது ஏழைகளுக்கு உதவியதால் அல்ல, மாறாக அவர்களது ஏழ்மைக்குக் காரண மான அன்றைய ஆதிக்க சக்திகளை எதிர்த்ததால்தான். ஆனால் அன்பினால் அந்தச் சாவையும் ஏற்று உலகம் வாழத் தம்மையே தருகிறார். இவ்வாறு "அன்பிலார் எல்லாம் தமக்குரியர் அன்புடையார் என்பும் உரியர் பிறர்க்கு" எனும் குறளுக்கு அவர் குன்றின் மேல் தீபம் ஆகிறார்.

இயேசுவின் இந்த மாபெரும் மனிதநேயத்திற்கு, தியாகப் பிறரன்புக்கு ஊற்று அவரது இறையன்பே. அன்பே இறைவன் என்று அவர் உணர்ந்தார்; அந்த இறைவனின் அன்பராக அவர் திகழ்ந்தார். இறைவன் மனிதரில் இருக்கிறார், சிதைந்த மனிதத்தில், சீர்குலைந்த வாழ்வுகளில் இருந்து அவர் தம்மை அழைக்கிறார் என்பது இயேசுவின் அனுபவம். எனவே பிறர் வாழ்வுக்குத் தம்மையே தருவதன் வழியாக இறைவனுக்கே தம்மை அவர் தருகிறார். இந்த அன்புறவுகள் வேறுபட்ட இரண்டு அல்ல; ஒன்றைவிட ஒன்று முக்கியமோ, ஒன்றுக்கு ஒன்று முரணோ அல்ல. மாறாக இறையன்பே அவரது மனிதநேயத்தின் ஆழம், அடித்தளம், உள்ளீடு. அவரது பிறரன்பே இறையன்பாக ஆழம் பெறுகிறது இறையன்பே பிறரன்பாகச் செயல்படுகிறது.



# "என் இதயத்திற்கு உகத்தவனாகக் கண்டேன்"

(தி.ப 13:22)

இறைவன் மனிதன் மேல் கொண்டுள்ள அக்கறை அவனது பந்நியதாகும். ''மனிதர் பார்ப்பது போல் பார்ப்பதில்லை. மனிதர் முகத்தைப் பார்க்கின்றனர். ஆண்டவரோ அகத்கைப் பார்க்கின்றார்" (1சாமு.16:07). இரைவன் பயணத்தைச் உள்ளார்ந்க செய்து நமகு உள்ளங்களைப் புதுப்பிக்கப் பணிக்கின்றார். "தூய்மையான உள்ளத்தோர் பேறு பெற்றோர்: ஏனெனில் அவர்கள் கடவுளைக் காண்பர்" (மக் 5:8) கூறுகின்றார். என்று உறுதியாகக் எனவே இரைவனைக் தேடுவோர் அனைவரும் மரியாயின் மாசந்ற இருதயத்தை உற்று நோக்குவது அவசியமாகும்.

மரியாயின் மாசந்ந வழியாக LOTTLI கிரு இருகயம் இயேசுவின் திரு இருதயத்தோடு சேர்க்து வணங்கப்படுகிறது. இபேசுவின் இகயம் சிலுவையிலே ஈட்டியால் திறக்கப்பட்டது. இது அவரை நாம் ஆச்சரியத்துடன் பார்த்து எம்மை எல்லையில்லா அன்போடு நேசிப்பதை அனுபவிக்கவே நடந்தது என்று யோவான் 19:37ல் கூறுகின்றார். இயேசு கன் கரங்களில் குழந்தையாக இருந்தபோது மரியாயின் உள்ளத்தை ஒரு வாள் ஊடுருவும் என்று சிமியோன் இரைவாக்கு உரைத்தார் (லூக் 1:35). சிலுவையடியில் நின்று கன்னுடைய மகன் கொடூர துன்பங்களை அனுபவிப்பதைப் பார்க்கும் அந்தக் கடைசி நேரங்களில் உண்மையாகவே இந்தத் தாயின் இதயம் குத்திப் பிளக்கப்பட்டது. தாய்மையும், பலியும் ஒத்த கருத்துள்ள சொந்களாகும். குத்திப்பிளக்கப்பட்ட மரியன்னையின் எமது மீட்புக்கு விலையாக தன்னுடைய மகனை சிலுவைப் பீடத்தில் பலியாக்க வேண்டி இருந்தது என்பதைத் தெளிவாக்குகின்றது.

இயேசுவினுடைய துன்பங்களோடு நெருக்கமாக இணைக்கப்பட்ட மரியன்னையின் இதயம் கடவுளின் அன்பை எமக்கு முழுமையாக வெளிப்படுத்துகின்றது. நாம் எத்தகைய வாழ்வு வாழ அழைக்கப்பட்டிருக்கின்றோம் என்பதை இதிலிருந்து நாம் கற்றுக் கொள்ளலாம்.

''அவரை நொறுக்கவும் நோயால் வதைக்கவும் ஆண்டவர் திருவுளம் கொண்டார்" (எசாயா 54:10). இரைவன் இவ்வுலகிற்கு மனுவுரு எடுத்து வந்தபோது அவருக்கு ஒரே ஒரு நோக்கம் தான் இருந்தது. எசாயா இறைவாக்கு உரைத்ததுபோல இறை ஊழியனாக இருப்பதாகும். இதை எபிரேயருக்கு எழுதப்பட்ட திருமுகம் பின்வருமாறு கூறுகின்றது. "பலியையும் காணிக்கையையும் நீர் விரும்பவில்லை ஆனால் ஓர் உடலை எமக்கு அமைத்துத் தந்தீர். எரிபலிகளும் பாவம் பலிகளும் உமக்கு உகந்தவையல்ல. எனவே நான் கூறியது. "என் கடவுளே உமது திருவுளத்தை நிறைவேற்ற இதோ வருகின்றேன்" (எபிரேயர் 10:5). இயேசு தனது இவ்வுலக வாழ்வில் மீட்பின் திட்டத்தை நிறைவேற்றுவதற்காக கொடிய சிலுவை மாணம் வரைக்கும் தந்தைக்குக் கீழ்ப்படிந்தார்.

''தம்மையே வெறுமையாக்கி, அடிமையின் வடிவை ஏற்று, மனிதனுக்கு ஒப்பானார்... சாவை ஏற்கும் அளவுக்கு அதுவும் சிலுவைச் சாவையே ஏற்கும் அளவிற்குக் கீழ்ப்படிந்து தம்மையே தாழ்த்திக் கொண்டார்'' (பிலி 2:7,8). தன்னைப் போசிக்ககு தந்தையின் திருவுளம் என்பதில் இயேசு என்றும் தெளிவாய் இருந்தார். "என்னை அனுப்பியவரின் திருவுளத்தை நிறைவேற்று வதும், அவர் கொடுத்த வேலையைச் செய்து முடிப்பதுமே என் உணவு" (யோவான் 4:34). தந்தையிடம் இருந்து பிரிப்பது எதையுமே அவர் பற்றிப்பிடிக்கவில்லை. எப்படிப்பட்ட துன்பம் வந்தாலும் தந்தையினுடைய திருவுளத்தை முழுமையாக ஏற்றார். மீட்பின் வரலாற்றில் மரியன்னை காலடி எடுத்து வைத்த போது வானதூதரின் செய்திக்கு ஆம் என்று சொல்லி தந்தையின் கரத்திலே சரணடைந்தாள். "நான் ஆண்டவரின் அடிமை, உம் சொற்படியே உமக்கு நிகழட்டும்'' (லூக் 11:38) மரியன்னையின் எதிர்காலம் இனம் புரியாததாய் இருந்தபோதும் கூட, இறைவனிடம் சரணடைந்தாள். அவளது வாழ்வைக்கூட இழக்கவேண்டிய நிலை இருந்தது. அவள் கல்லால் எறிந்து கொல்லப்படக்கூடிய நிலை இருந்தது. ஏனெனில் மோயீசனின் சட்டப்படி திருமணத்திற்கு முன் கருத்தரிக்கும் எப்பெண்ணும் கல்லால் எறிந்து கொல்லப்பட வேண்டும் என்று இருந்தது. ஆனால் தான் கருத்தரிப்பது தந்தையின் திருவுளம் என்று அறிந்ததும் எவ்வித மறுப்பும் இல்லாமல் சம்மதித்தாள். அவள் தன் மகனை

ஆழமாக அன்பு செய்தாள். ஆனால் இவ்வுலகத் தாய்மார் செய்வது போல தன் மகனின் எதிர்கால வாழ்வுபற்றி பெரும் எதிர்பார்ப்பை அவள் வைத்திருக்கவில்லை. அவளுக்குத் தேவைப்பட்டது எல்லாம் தந்தையின் திருவுளப்படி நடப்பதாகும். சிலுவையடியிலே கொடூரமாகக் கொலை செய்யப் பட்ட தன் மகனின் உடல் தன் மடியிலே வளர்த்தப்பட்ட போதும்கூட, இந்தக் கொடிய துன்பத்தை ஏற்றுக்கொள்வதே தனக்கு இறைவன் வகுத்த திட்டம் என உணர்ந்தாள். இவ்விதமாக தன் வாழ்வனைத்தையும் இறைவனின் கரத்திலே ஒப்படைத்தது தனது மகனது உயிர்ப்பின் மகிமையிலே பங்கு கொள்வதற்கு ஒர் வழியாகின்றது.

"மானிடமகனும் தொண்டு ஏற்பதற்கு அல்ல தொண்டு ஆற்றுவதற்கும் பலருடைய மீட்புக்கு ஈடாகத் தம் உயிரைக் கொடுப்பதற்கும் வந்தார்" (மத்தேயு 20:28).

தந்தைக்கு முழுமையாக அர்ப்பணிக்கப்பட்ட இயேசுவின் அனைவர் மட்டிலும் இகயம் துன்புறுவோர் இரக்கம் தோடுவதாக இருக்கின்றது. துன்புறும் அனைவரது வாழ்வையும் சாந்திப் படுத்துவதே இந்த இதயத்தின் ஆவலாக இருக்கின்றது. நற்செய்தியாளர் தனது நற்செய்தியிலே ஓய்வுநாளில் சூம்பிய மனிதனைக் குணமாக்குவதே இயேசு க்ரமுடைய இரைவனுக்கு முக்கியம் என்பதை உணர்ந்த பரிசேயர்களின் கண்டனம் எதையும் அவர் பொருட் படுத்தவில்லை என்கிரார் (மாற் 3:1-6). இயேசுவின் இவ்வுலகப் பணி வாழ்வை புனித பேதுரு சுருக்கமாகக் கூறும்பொழுது ''கடவுள் அவரோடு கொடுமைக்கு உட்பட்டிருந்க அலகையின் இருந்ததால் அனைவரையும் அவர் விடுவிக்கு எங்கும் நன்மை செய்து கொண்டே சென்றார்" (தி.ப 10:38) என்று கூறுகிறார். மனிதனின் துன்பத்தைக் கண்டதும் இயேசுவின் இதயம் துடித்தது என்று நற்செய்தி எமக்குச் சொல்லுகின்றது. "திரண்டிருந்த மக்களை அவர் கண்டபோது அவர்கள் மேல் பரிவு கொண்டார். அவர்கள் ஆயன் இல்லா ஆடுகளைப் போல அலைக்கழிக்கப்பட்டு சோர்ந்து (மத்தேயு.9:36). மேலும் காணப்பட்டார்கள்" நந்செய்தியிலே "இயேசு அங்கு சென்றபோது பெருந்திரளான மக்களைக் கண்டு அவர்கள் மீது பரிவு கொண்டார். அவர்களிடையே உடல் நலமற்று இருந்தவர்களைக் குணமாக்கினார்" (மத்.14:14). இயேசுவின் கண்கள் அனைவரையும் இரக்கத்துடனேயே பார்த்தன. அவரது இரக்கத்தின் வல்லமை எவ்வளவாகச் சுரந்தது என்றால் அது நோயுற்றவர்களைக் குணமாக்கியது. "அவரிடமிருந்து வல்லமை வெளிப்பட்டு அனைவர் பிணியையும் போக்கியதால் அங்கு திரண்டிருந்த மக்கள் யாவரும் அவரைத் தொட முயன்றனர்" (லூக் 6:19).

மரியன்னையின் இகயமும் அவளது வாழ்வு முழுவதும் இதே இரக்கத்தையே வெளிப்படுத்தியது. தன்னடைய மங்கள வார்த்தையைக் கேட்கும்பொழுது அவளது மைத்துனி எலிசபேக் முதிர்ந்த வயதில் கருவுற்று இருக்கின்றாள் கேள்வியுற்றதும் அவளுக்கு உதவ வேண்டும் என்று இவளது உள்ளம் துடித்தது. மலையிலே இருந்த எலிசபெத்தின் வீட்டிந்கு நீண்ட பயணம் மேற்கொண்டு விரைந்து சென்றாள் என்று லூக் 1:34 கூறுகின்றது. மரியன்னை தன்னைப்பற்றிச் சிந்திப்பதற்கும் பல விடயங்கள் இருந்தன. ஆனால் சுயநலம் இல்லாத அவளது உள்ளம் மந்நவர்களது தேவை பந்நியே அக்கரையாய் இருந்தது. திருமணத்தின் பொமுதும்கூட கானாவுர்க் மரியன்னைதான் முகலில் அங்குள்ள கேவையை உணர்ந்து கன் மகனிடம் முன்வைக்கின்றாள். மரியன்னையின் இவ் அன்புத் தூண்டுதல்தான் இயேசு கன் முதல் புதுமையை செய்வதற்கு அவரைக் தூண்டியது.

இன்று நாம் வாழும் கலாச்சாரம் மற்றவர்களுடைய கண்ணீரிலே எம் கனவுகளைக் கண்டு மற்றவர்களை எப்படியும் வீழ்த்தி எமது ஏணியில் ஏறவேண்டும் என்று இருக்கும் கலாச்சாரமாகும். இப்படிப்பட்ட கலாச்சாரத்திலே நம்மை மறந்து மற்றவர்களுக்காக வாழ இங்கே மாபெரும் அழைப்பு ஒன்று எமக்கு விடுக்கப்படுகின்றது.

# "இடுக்கமான வாயிலின் வழியே நுழையுங்கள்" (மத் 7:13).

இயேசுவின் பணி வாம்வ நம் எல்லோருக்கும் எழுப்புகின்றது. ஆச்சரியக்கை வார்க்கைகளைக் அவரது கேட்டவர்கள் வியந்து நின்றார்கள் என்று சொல்லப்படுகின்றது. புதுமைகளைச் செய்து குணமளித்த போகு அதிர்ச்சியானதொன்று இடம் பெறுகிறது என்று அவர்கள் அறிந்து கொண்டார்கள். இதனால் மக்கள் கூட்டம் அவரை அரசனாக்க விரும்பியது. அவரோ அங்கிருந்து நழுவி விட்டார். தான் தேடிவந்தது இவ்வுலக ஆட்சியும் இவ்வுலக முடியும் அல்ல என்பதில் அவர் தெளிவாய் இருந்தார். தலைசாய்க்க இடமில்லாத மனுமகனாக தான் இருப்பதையே விரும்பினார். ஆரம்பத்திலே அலகை தன்னை வணங்கினால் இவ்வுலக அரசு அனைத்தையும் கொடுப்பேன் என்று சொன்ன பொழுது கடவுள் ஒருவரையே ஆராதிப்பாயாக என்று உறுதியாக வென்றார் (மத்தேயு 4:8-10). சிலுவையிலே இருந்து இறங்கி வா என்று இறுதி நேரத்திலே கூறியபோது தந்தையின் வழியையே அவர் பின்பர்நு விரும்பினார்.

இயேசு தன் தாய் மரியாவை சீடத்துவத்தின் மாதிரியாக எமக்கு முன்வைக்கின்றார். மக்கள் கூட்டத்திற்கு போகிக்குக் கொண்டிருந்த பொமுது ''உம்முடைய காயம் உம்முடைய சகோகார்களும் உம்மைக் காண்பகள்காக வெளியே காக்குக் கொண்டு நிற்கின்றனர்" என்று சொன்னபோது தன்னுடைய தாயை அறிமுகப்படுக்கி பின்வருமாறு கூறுகின்றார். "இளுவார்க்கை யைக் கேட்டு அதன்படி செயந்படுகிறவர்களே என் காயம் என் சகோதரர்களும் ஆவார்கள்" (லாக் 8:21). இது அரம்பக்கில் பொருத்தம் இல்லாதது போல் தோன்றலாம். ஆனால் இயேசுவே இளை வார்க்கையைக் கேட்பகர்கும் அதன்படி வாம்வகங்கம் தன்னுடைய தாயை சுட்டிக் காட்டுகின்றார். இதுவே சீடத்துவத்தின் சாராம்சமாகம்.

"என் தந்தையும் தாயும் என்னைக் கைவிட்டாலும் ஆண்டவர் என்னை ஏற்றுக்கொள்வார்" (தி.பா 27:10).

சீடத்துவம் என்பது எதிர்நீச்சல் போடுவதாகும். அறிவாளி களும் செல்வந்தர்களும் அதை ஒரு மடமையாகக் கருதுவர். உந்நார் உறவினர்கள்கூட நாம் எடுக்கும் இந்த சீடத்துவத்தின் ஒடுக்கமான பாதையை விளங்காமல் இருக்கலாம். கந்கையின் பாகையைக் கேர்ந்கெடுத்தபோது, அனைவரும் கன்னைக் கைவிட்ட நிலையை இயேசு உணர்ந்தார். இப்படிப்பட்ட தனிமை இறுதி இராவுணவின் நிலையை தனது பொழுது இவ்வாறு கூறுகின்றார். "என்னைத் தனியே விட்டுவிடுவீர்கள். ஆயினும் நான் இருப்பகில்லை. தந்தை என்னோடு இருக்கின்னார்" (யோவா 16:32). இயேசு இத்தனிமையை நல் மனத்தோடு ஏற்றார். மற்றவர்கள் தன்னைத் தனிமையில் விட்டதை அவர் படுத்தவில்லை.

காயம் சீடத்தியும் நிலையில் बळांग மரியன்னை இரைவனின் அமைப்பை (மமுமையாக கடினமும் எന്ദ്ന്ദ്വ. **கனிமையின்** பயங்கரமுமான பாகையில் நடப்பகை எந்நுக் கொண்டாள் இரைவனின் காயாக வாவேண்டும் என்ற வானதூதரின் அழைப்பை ஏற்றபொழுது அவள் தனிமையிலேயே இருந்தாள். தன்னில் நிரைவேற இருக்கும் இரைதிட்டத்தை ஏந்பதனால் வரும் விளைவுகளைப்பற்றி அவள் பயப்படவில்லை. யகேயாவில் இருந்த எலிசபெத்தினுடைய வீட்டிந்கு நிறைந்த பாதையால் சென்றபொழுது, தன்னுடைய எதிர்காலம் எப்படி இருக்கும்? தான் கருவுந்று இருப்பதை சூசையப்பர் எப்படி ஏற்றுக்கொள்ளுவார்? என்பது பற்றியெல்லாம் சிந்தித்தார். தனக்கு நெருக்கமானவர்களுக்கு தன் நிலையை எப்படி வெளிப்படுத்த முடியும் எனச் சிந்தித்தாள். பின்னர் பெத்லகேமிற்கு பிரசவக் திற்காக சென்ற பொழுது கன்னைப் பாரமரிக்க எந்தப் பெண்ணினதோ வயகுள்ள கன் குடும்பக்கின் அறுதலோ இல்லாமல் இருப்பதையும் உணர்ந்தாள். அதற்கு மேல் அவர்கள் தங்குவதற்கு எங்கும் இடம் இருக்கவில்லை. இறுதியாக கல்வாரியிலே, உயிர் போகும் மயில் ஒன்று ஊசலாடுவது போல கனிமையிலே ஊசலாடினாள். தன்னுடைய மகன் அனைவராலும் கைவிடப்பட்டு கொடூரமான விதத்திலே கொலை செய்யப்பட்ட பொழுது அந்தத் தாயின் உள்ளம் எவ்வளவிற்கு துன்பத்தினால் வெடித்து சிதறி இருக்கும் என்பதை நம்மில் எவராலும் உணர முடியாது. சீடத்துவத்தின் பாதையிலே தனிமையிலே சென்று கடுமையான பாகையிலே போகம் பொழுதும்கூட மங்கள வார்த்கையில் "அம்" ഞ്ഞ சொன்ன அகே காராளக் தன்மையோடு கான் சென்றாள்.

# "நான் மாந்தர் யாவர் மேலும் என் ஆவியைப் பொழிந்தருளுவேன்" (யோவா 2:28)

மரியாள் இயேசுவை இவ்வுலகிற்குக் கொண்டு வந்தது மாத்திரமல்ல, சீடர்கள் மீது ஆவியானவர் பொழியப்படுவதற்கும் இறைவனின் முக்கிய கருவியாக இருக்கின்றாள்.

இயேசு தன் சீடர்களிடம் ''நீங்கள் உன்னதத்திடமிருந்து வரும் அவ்வல்லமையால் ஆட்கொள்ளப்படும் வரை'' (லூக் 24:49) காத்திருந்து வேண்டுதல் செய்யுங்கள் எனக் கூறுகின்றார். சீடர்கள் அனைவரையும் ஒன்றுபடுத்தி, தொடர்ந்து செபிப்பதில் மரியாள் ஈடுபட்டு இருந்தாள் என்று திருத்தூதர் பணி கூறுகின்றது. அனைவரும் சில பெண்களோடும், "அவர்கள் இயேசுவின் சகோதரர்களோடும், அவருடைய தாய் மரியாவோடும் இணைந்து ஒரே மனத்தோடு இறைவனிடம் வேண்டிக் கொண்டிருந்தார்கள்" (தி.பணி 1:14). மரியன்னை சீடர்களை ஆவியின் பொழிவுக்காக ஆயத்தம் செய்து கொண்டு இருந்தாள். தன்னுடைய சொந்த அனுபவத்தில் இருந்து இரைவனுக்கு தன்னுடைய வாழ்வை முமுமையாக அர்ப்பணிப்பதன் மூலமாகவே ஆவியின் பொழிவு கிடைக்கும் என்று உணர்ந்திருந்தாள். தனக்கு மங்கள வார்த்தை சொல்லப்பட்ட பொழுது ஆவியின் பொழிவு கிடைக்கும் என்று சொல்லப்பட்டது. "தூய ஆவி உம்மீது வரும், உன்னத கடவுளின் வல்லமை உம்மீது நிழலிடும் (லூக் 1:35). இவ்வேளையில்தான் இதோ ஆண்டவரின் அடிமை என்று தன்னைக் கையளித்தாள். கானாவூர் திருமணத்தின் போதும் இந்த ஆவியின் தலையே அவள் உணர்ந்தாள். திராட்சை இரசம் தீர்ந்த பொழுது அந்த குடும்பத்தை ஆண்டவரிடம் கையளிக்கச் சொன்னாள். "அவர் சொல்வதெல்லாம் செய்யுங்கள்" (யோவான்.2:5) என்று குடும்பமும் இயேசு சொல்வகெல்லாம் பணித்தாள். அந்த ஆண்டவருடைய ஊழியராக இருப்பதற்கும் செய்வதற்கும் சம்மதித்தது. அதனால் தண்ணீர் திராட்சை இரசமாக மாறியது. அந்தத் திருமணம் மங்களகரமான கொண்டாட்டமாக மாறியது.

கானாவூர் திருமணப்புதுமை இறைவார்த்தைக்குத் தம்மை சரணடையச் செய்யும் அனைவர் மேலும் கிறிஸ்து பொழியவிருக்கும் தூய ஆவியார் ஆகிய புதிய இரசத்திற்கு முன்னடையாளமாக இருக்கின்றது. இந்தப் புதுமையிலே மரியன்னை முக்கிய பங்கு வகித்தது குறிப்பிடப்பட வேண்டியது.

# "கோழி தன் குஞ்சுகளை தன் இறக்கைக்குள் கூட்டிச் சேர்ப்பது போல" (லூக் 13:34)

ஆவியானவரின் பொழிவை நாம் அனுபவிப்பதற்கு மரியாயின் மாசற்ற இருதயம் நமது வாழ்வை இறைவனிடம் சரணடையச் செய்ய இட்டுச் செல்கின்றது. ஆண்டவருக்காகக் காத்திருப்பதில் திருச்சபையை ஒன்றுபடுத்தும் பணியிலே மரியன்னை முக்கிய் பங்கு வகிக்கிறாள். இயேசுவோடு நடந்து சென்ற போது திருத்தூதர்களிடையே பல விதமான முரண்பாடுகள் ஏற்பட்டன. தமக்குள்ளே பெரியவர் யார் என்ற வாக்குவாதங்கள் அடிக்கடி எழுந்தன. ஆனால் சிலுவையடியிலே சீடர்களுக்கு அவர்களது தாயாகக் கொடுக்கப்பட்டதில் இருந்து அவர்கள் ஒன்றுபடத் தொடங்குகின்றார்கள்.

ஒரு குருவானவர் பின்வரும் நிகழ்வை எனக்கு கூறினார். குடும்பங்களை இணைப்பதிலே மரியன்னையின் அன்பப் பிரசன்னத்தின் அழகான அனுபவம் அது. ஒரு ஊரிலே மகா ஞான െത്ന്വ நடந்து கொண்டிருந்தது. ஒடுக்கம் லரு பிரச்சினையைத் தீர்ப்பதற்கு நாம் அழைக்கப்பட்டோம். குடும்பத்திலே 05 சகோதரர்கள் திருமணமாகி கனிக்கனியே வாழ்ந்தார்கள். சொத்தைப் பிரிப்பது பெரும் பிரச்சினையாக இருந்தது. தங்களுக்கு கொடுக்கப்பட்ட சொத்து போதாது, தமக்கு அநியாயம் செய்யப்பட்டது எனச் சொல்லிக் கொண்டிருந்தார்கள். குருக்கள் அவர்களுடைய முறைப்பாடுகளைக் நாம் **9**(Th கேட்டுக்கொண்டு இருந்தோம். நான் அவர்களை ஒன்றாக செபமாலை சொல்லும்படி அழைத்தேன். ஆரம்பத்தில் அவர்கள் பிரச்சினை பற்றிச் சொல்லிக்கொண்டு செபமாலை கம் சொல்வதற்குப் பின்னடித்தார்கள். அந்நேரத்தில் நான் எப்படியாக ஆண்டவரிடம் திரும்பி அவருடைய திருவுளத்தின்படி வாழ கானாவூர் திருமணத்திலே மரியன்னை அந்தக் குடும்பக்கை அமைத்தாள் எனச் சொன்னேன். அவர்களுக்கு கொண்டாட்டம் அனைத்தும் ஆண்டவர் அவர்களுக்குக் கொடுத்தது தவிர வேறொன்றும் இல்லை எனச் சொன்னேன். ஆனால் அவர்களோ தம்முடைய எண்ணப்படி அந்தக் கொண்டாட்டம் நடைபெறவில்லை என வருந்தினார்கள். ஆனால் இயேசு தலையிட்டு அவர்களுக்கு தூய ஆவி எனும் திராட்சை இரசத்தைக் கொடுத்தார். அதனால் அக்குடும்பத்திலே கொண்டாட்டம் மங்களகரமாகியது. நானும் அவர்களை அவர்களுடைய உள்ளத்தைத் ஆண்டவருக்கு ஆண்டவருக்காகக் காத்திருந்து அவர் காட்டும் வழியிலே நடக்க அவர்களை அழைத்தேன். அப்பொழுது அனைவரும் சேர்ந்து செபமாலை சொல்லத் தொடங்கினர். மரியன்னையின் பிரசன்னத்தை நாம் அனைவரும் உணர்ந்தோம். அவர்களது செப அனுபவங்களை பகிர்ந்து கொள்ளுமாறு நான் சொன்னேன்.

ஒருவரொருவராக ஒவ்வொருவரும் தம்முடைய உள்ளத்திலே எவ்வாறு அமைதி ஊற்றெடுக்கின்றது எனச் சொன்னார்கள். நாம் இரண்டு குருக்களும் சொல்வதன்படி ஒவ்வொருவருக்கும் சொந்த மானதை ஏற்றுக் கொள்வதெனச் சொன்னார்கள். இருகியிலே அனைவரது உள்ளங்களிலும் மகிழ்ச்சி நிரைந்திருந்தது. கீர்ந்து முரண்பாடுகளும் கங்கள் மக்கியில் அனைக்கு உண்மையான சமாதானம் செய்து கொண்டனர். உண்மையில் அந்தக் குடும்பத்தை இணைத்தவர் தேவதாயாரே. மரியன்னையின் பிரசன்னமும் இடைவிடாக രിഞ്ഞുക செபமும் வைவொரு குடும்பத்திலும் இரையாட்சியின் அனுபவம் ஏற்பட வழிவகுக்கும்.

#### செபம்

விண்ணகத் தந்தையே! மீட்பரை உலகிற்கு கொண்டு மரியன்னையைத் தேர்ந்து வருவதற்கு நீர் கொண்டீர். **காழ்ந்தோரை** உயர்க்கி அவர்களுக்கு நம்பிக்கையைக் கொடுக்கின்றீர். மரியன்னை இவ்வுலக வாம்வில் உமகு இரக்கத்தையும் நன்மைத்தனத்தையும் பிரதிபலித்துக் கொண்டிருந்தார். நாம் உம்மைக் கேடி வரும்பொமுகும் எம் தேவைகளிலும் ை ம் கிருமகலிடம் எம்மை வழிநடத்திச் செல்லுகின்றீர். இந்தக் கண்ணீர்க் கணவாயிலே நாம் கைவிடப் இல்லாதபடி எம்மோடு எந்நாளும் இருந்தருளும் பட்டவர்களாக தாயே. நாம் எங்கிருந்தாலும் உம்முடைய மகனையும் தூய ஆவியானவரையும் எமக்குத் தந்து எம்மை ஆறுதல் படுத்தும் அமென்.



# "**மத்தேயு எழுந்து இயேசுவைப் பின்பற்றிச் பெசன்றார்"**

பன்னிரு அப்போஸ்தலர்களில் இயேசுவின் ஒருவராக மத்தேயுவை நற்செய்தியாளர் நற்செய்கி குறிப்பிடுகின்றது. நற்செய்தியை இருக்கவம். பரைசாந்றுவதந்கு அனுப்பப்படவும் இயேசு பன்னிரு திருத்தூதர்களைத் எனவே இயேசுவின் மிக நெருக்கமான குழாமில் ஒருவராக மத்தேயு இருந்தார். அவரைப் பற்றிய குறிப்புகள் மிகக் குளைவாகவே இருக்கின்றன. அவர் அல்பேயுவின் கலிலேயாவிலே பிறந்தார். உரோமானியரின் ஆட்சிக்காலத்தில் பலஸ்கீனாவிலே வரிதண்டும் ஒருவராக இருந்தார். அலுவலகம் கப்பர்நாகூமிலே இருந்தது. வரிதண்டுபவர் என்ற நிலையில் அவர் தனது சக யூத சமூகத்தினால் வெறுக்கப்பட்டு சமுதாயத்திற்கு புறம்பானவராகக் கருதப்பட்டார்.

தன்னுடைய அழைப்பின் பின்னர் மக்கேயு வீட்டிந்கு தன்னுடைய விருந்துக்காக அழைக்கார் நற்செய்தி கூறுகிறது. அவரின் அப்போஸ்தலிக்க செயற்பாடுகள் ஆரம்பத்தில் பலஸ்தீனாவில் உள்ள கிறிஸ்தவ சமூகங்களுக்குள் இருந்தது. அவர் நற்செய்தியை எழுதும் பொழுது நசரேனுவாகிய இயேசுவே வாக்குப்பண்ணப்பட்ட மெசியா என்றும் அவரிலே மெசியாவின் வாக்குறுதிகள் நிறைவுற்றது என்றும் யூதர்கள் நம்புவதற்காகவே எழுதினார்.

"மனிதர் விரும்புவதாலோ உழைப்பதாலோ எதுவும் ஆவதில்லை; கடவுள் இரக்கம் காட்டுவதாலேயே எல்லாம் ஆகிறது" (உரோ 9:16).

மத்தேயு தன்னுடைய வாழ்வாலும் இறைவார்த்தையாலும் மனிதனின் மீட்பு இறைவனின் இரக்கத்தினாலேயே ஏற்படுகிறது என்று காட்டுகின்றார். தன்னுடைய சொந்த இனத்தினாலேயே பாவியாகக் கருதப்பட்ட தன்னை திருத்தூதர் குழாமில் ஒருவராக இயேசு அழைத்தது பற்றி அவர் ஆச்சரியப்பட்டிருப்பார். வரி தண்டுபவர் எனும் முறையில் இயேசுவால் அழைக்கப்படும் வரை அநீதியாக கொண்டவராக இருந்தார். நடந்து பண ஆசை கப்பர்நாகூமிலேயே அவரது முக்கிய சுங்கச் சாவடி இருந்தது. உரோமானிய ஆட்சி முறையின்படி வரிதண்டுபவர் அதிகபணத்தை அறவிட்டு தன்னை வரிதண்டுபவராகக் காட்டிக் வரு நல்ல உரோமானியப் படைவீரரால் என்றும் கொண்டார். அவர்கள் பாதுகாக்கப்பட்டனர். அகிக இலஞ்சம் இதனால் அவர்கள் முடியவில்லை. வாங்கினாலும் எவரும் எதிர்க்க அவரை இப்படிப்பட்ட வாழ்க்கை வாழ்ந்த அவர் கடவளின் மகனான இயேசுவின் அருகில் இருப்பதற்கு தான் அருககை அந்நவர் ஆனாலும் என்பதை உணர்ந்தார். இயேசு அமைக்கவுடன் அவரைப் பின்சென்றார். மத்தேயுவின் அழைப்புப் பற்றி முன்று கவனிக்க வேண்டும். விடயங்களை நாம் இரையருள் மனிதனின் பெறுபேறுகளைப் பொறுத்தது கொடுக்கப்படுவது அல்ல என்கிறது ஒரு நற்செய்தி. கடவுள் தம் நட்பில் இருந்து மக்கேய இயேசுவின் ഖിറ്രഖക്കിல്തെல. எவரையமே தைக்கி நெருங்கிய சீடராக ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்டது பற்றி பரிசேயரும் சதுசேயரும் அதிர்ச்சியடைந்தனர். இவர்களுக்கு பதிலாக இயேசு பின்வருமாறு கூறுகின்றார்.

"நோயற்றவர்களுக்கு அல்ல. நோயுற்றவர்களுக்கே மருத்துவர் தேவை. நேர்மையாளரை அல்ல பாவிகளையே அழைக்க வந்தேன்"

(மத்தேயு 9:13)

இயேசுவின் சீடராக மத்தேயுவே கான் இருப்பதற்குத் உணர்ந்தார். கக்கியந்நவர் ஆயினும் என்பகை கிடைத்த விசேட அழைப்புப் பற்றி மிக மகிழ்ச்சியுற்றார். இதனால் பாவம் பற்றி வெட்கப்படாமல் தனது கடந்தகால தன்னுடை**ய** செய்தவற்றுக்கு நன்நியுள்ளவராக வாம்விலே இரைவன் நற்செய்திகளிலே மக்கேயு வருவர்தான் தன்னை இருந்தார். ஆயக்காரன் என்று குறிப்பிடுகிறார். மற்ற நற்செய்திகள் அவரை இவ்வாறு குறிப்பிடவில்லை. இது தமது சகோதர திருத்தூதர் களுக்கு மதிப்புக் கொடுப்பதற்காக இருக்கலாம். நற்செய்தியிலே என்ற சொல் அருவருக்கத்தக்க ஆயக்காரன் பாவிகளையே நற்செய்தியில் பல இடங்களில் "ஆயக்காரர்களும் குறித்தது. "ஆயக்காரரும் (மத்.9:10) (லாக்இ15:1), பாவிகளும்" விலைமாகரும்" என்றும் குறிப்பிடப்படுகிறது (மத் 21:31).

ஆனால் மத்தேயுவோ தன்னை ஆயக்காரன் என்று குறிப்பிடத் தயங்கவில்லை. ஏனென்றால் அவர் தன் கடந்தகால வாழ்வை விட்டுவிட்டு இயேசுவைப் பின்தொடரத் தீர்மானித்து விட்டார். இயேசு அழைத்ததும் உடனடியாகப் பதில் கொடுத்தார். "அவர் எழுந்து அவரைப் பின் சென்றார்" என்று நற்செய்திகள் கூறுகின்றன (மத்தேயு 9:9) (மாற் 2:14) (லூக் 5:26). அவரது பதில் முன்னைய எசமானர்களுக்குப் பயப்படாமல் ച്ചവന്ത്രലധ சுங்கவரிக் கணக்குகள் அனைத்தையும் அப்படியே விட்டு விட்டு உடனடியாக இயேசுவைப் பின்சென்றார். இந்த உடனடிப் பதில் தனக்கு இதுவரை வாழ்வு கொடுத்த அனைத்தையும் விடுவதாக இருந்தது. இயேசுவுக்குப் பணிந்து வாழ்வதன் என்னவென்றோ தன்னுடைய எதிர்காலம் பிரதிபலன் வென்றோ அவர் சிந்திக்கவில்லை. மாறாக அவர் கொடுத்த பதில் பெரும் கொண்டாட்டமாக இருந்தது. ஏனென்றால் இயேசுவுக்கு தன் வீட்டில் பெரும் விருந்தளித்தார் என்று சொல்லப்படுகின்றது. இந்த விருந்தின் பொழுதுதான் பரிசேயரும், சதுசேயரும் இயேசு ஆயக்காரர் பாவிகளோடு ஒன்றுபடுத்துகிறார் சொல்லும்பொழுது இயேசு இறை உள்ளத்தின் மறை பொருளை எடுத்துச் சொல்லுகின்றார். அதாவது "நான் பலியை அல்ல இரக்கத்தையே விரும்புகின்றேன்" (மத் 9:13).

மத்தேயுவினது அழைப்பும் அவர் கொடுத்த (ழக்கியத்துவத்தை மீட்பின் நமக்கு உணர்த்துகின்றன. எம்முடைய வாழ்வு மனித தகுதிப்பாட்டிலே அல்ல, இநைவனின் இரக்கத்தி லேயே தங்கியுள்ளது. இறைவன் நம்மை அழைக்கும் பொழுது நாம் தாராளமாகப் பதில் கொடுப்போம் என்றால் எமது கடந்த கால பாவ வாழ்வு எவ்வளவு துன்பமாக இருந்தாலும் அது இறைவனின் இரக்கத்தினாலே முழ்கடிக்கப்படுகின்றது. இகனால் எம்முடைய கடந்தகால வாழ்வை நாம் வெட்கத்தோடும் துக்கத் தோடும் பார்க்காமல் இறை இரக்கத்தினால் மன்னிக்கப்பட்டோம் என்று அளவில்லா மகிழ்ச்சியால் நாம் நிரப்பப்படுகின்றோம். "செயல் இல்லை. ക്<del>ടിത് ചൂല്ലലെധി</del>ത്ന நம்பிக்கையின் அடிப்படையில் தான்" (உரோமர்.3:27). திருத்தூதர்களின் அழைப்புப் பற்றி புனித யோண் கிறிஸ்தோஸ்தம் கூறும்பொழுது திருத்தூதர்களுடைய பெயர் மீட்பின் வரலாற்றில் மகிமையான தாக இருந்தாலும்கூட அவர்களுடைய கடந்தகால வாழ்வு பாவ

குறிப்பிடுகின்றார். வாழ்வாகவே என்று இருந்தது மத்தேயு அமைக்கப்படும்பொமுது வரிகண்டுபவராக இருந்தார். அது அனைவராலும் வெறுக்கு தெக்கப்பட்ட வாழ்வு. பேதுரு. பெலவேந்கிரர், யாக்கோப, யோவான் என்பவர்கள் அமைக்கப்படும் பொழுது அவர்களது தொழில் மீன்பிடிக்தொழிலாக ஆனாலும் அவர்களது பணிக்குப் பெருமை வந்தது அவர்கள் பெற்ற அழைப்பாலும் அதற்கு அவர்கள் முழுமனதோடு கொடுத்த பதில்களாலுமே.

இறை தியானம் நடத்தும் ஒரு அருட்கந்தை பின்வரும் நிகழ்வை எனக்குச் சொன்னார். இரைவனுக்கு அர்ப்பணிக்கப்பட்ட ஒரு வியாபாரியை எனக்குத் தெரியும். தூய ஆவியின் வரங்களி னாலே நிரப்பப்பெற்றவர் அவர். தங்களுடைய துன்ப வேளைகளில் ஆறுதல் பெறவும் வழிநடத்தலைப் பெற்றுக்கொள்ளவும் மக்கள் அவரைத் தேடிச் சென்றனர். அப்படி வருபவர்களுக்கு அவர் தன்னுடைய கடந்த கால வாழ்வை எவ்வித ஒளிவுமறைவும் இல்லாமல் கூறுவார். அது கேட்பவர்களுக்கு ஒரு தூண்டுதலாக முறையற்ற தொடர்பு இருக்கும். அவருக்கு @(Th அவருடைய செப வாழ்வும் மிகக் குறைந்ததாகவே நண்பர்கள் அவரைக் குடிப்பதற்கும் சூதாடுவதற்கும் இட்டுச் சென்றனர். அவர் தன்னுடைய தொழிலிலே நேர்மையாய் இருக்கவில்லை. அந்நேரத்தில்தான் அவரது தொழிலிலே பெரிய பாதிப்பு ஏற்பட்டது. எனவே விரக்தி அடைந்த நிலையில் அவர் தியானத்திற்கு வந்தார். ஏனென்றால் அவருக்கு எங்கே போவது என்று தெரியவில்லை. அவரது மனைவியும், மகனுமே அவரைக் கைவிட்டு விட்டனர். அவருடைய ஆன்மீகப் பிரச்சினை அவரை அந்தத் தியானத்திற்குக் கொண்டு வந்தது. அவர் இறைவனுடைய அனுபவத்தின் இரக்கத்தினாலே ஆழமாகத் தூண்டப்பட்டார். தான் இரைவனை சாதாரணமானவராக எடுத்துக் கொண்டார் உணர்வுக்கு வந்தார். அவருடைய FIDUI அனுஸ்டானங்கள் எல்லாம் விசுவாசத்தால் அல்ல, சம்பிரதாயமாகவே இருந்தன. விட்டு สล่าลาสา கொலைவில் இரைவனை இருக்கின்றார் என்பதை அவர் உணர்ந்தார். தன்னுடைய தொழிலில் ஏற்பட்ட இரைவனிடம் கொண்டு வீம்ச்சியே கன்னை வருவதர்கான காரணம் என்பதை உணர்ந்தார். அந்த வீழ்ச்சியே கடவுளுக்கு தன் முதலிடம் கொடுக்க வாழ்விலே இரைவன் கன்னை

அழைக்கின்றார் என்பதை உணர்ந்தார். அவர் கியான நிலையத்தில் சேர்ந்து கியானம் செய்ய வருபவர்களுக்கு ஆற்றுப்படுத்தலைத் தொடங்கினார். அவரிலே குறிப்பிடத்தக்கது என்னவெனில் அவர் தனது மனமாற்றம் பற்றி எவ்வித வெட்கமும் உள்ளத்தோடு சொல்லுவார். கிரந்த நான் அவரோடு பேசிக்கொண்டிருந்தபோது அனைத்தும் இவை இரைவனின் செயலே என்று சொன்னார். இறைவன் மனித வாழ்விலே எவை எல்லாம் செய்ய முடியும் என்பதற்கு இவர் ஓர் முன்னுதாரணம். தன்னுடைய பணிக்கு இவர் எவ்விக பிரகிபலனும் எதிர்பார்ப்பதில்லை. தனக்கும் தன் மூலமாகவும் இறைவன் செய்த அனைத்திற்கும் இறைவனுக்கு அவர் ന്ടത്നി உள்ளவாக இருந்தார்.

# "குயவர் கையில் களிமண் போல்" (சீராக் 38:13)

இங்கே நாம் கிரிஸ்கவ வாழ்வினதும் பணியினதும் மையத்தைத் தொடுகின்றோம். நாங்கள் நினைப்பதுபோல நாம் வாழும்பொழுது வாழ்வு (முழுவதையுமே எமகு நாம் விடுகின்றோம். இறைவனது கரத்தில் நாம் சரணடையும் பொழுது அவர் தமது திருவுளத்திற்கு ஏற்ப எம்மை உருவாக்குகின்றார். எம் மூலமாக அவர் வாழ்வின் விரும்பவகை இவ்வாறுதான் செய்கின்றார். அப்பொழுதுதான் எமது வாழ்வு அர்த்தமுள்ளதாகி மீட்பின் வரலாற்றிலே எமது பணி ஏற்றுக்கொள்ளப்படக் கூடிய தாகின்றது.

மக்கேயு இயேசுவின் கரத்திலே கொடுக்கும் கன்னை பொழுது அதை ஒரு பெரும் கொண்டாட்டமாக்கியதுடன் கனது மனமாற்றத்தில் இருந்து என்றுமே பின்வாங்கியதில்லை. அவரது கொண்டாட்டம் அவருடைய பழைய நண்பர்களுக்குப் பிரியாவிடை கொடுத்து அவருடைய புதுவாழ்வு பற்றிப் பறை சாற்றியது. இந்தக் கொண்டாட்டத்திலேதான் அவர் இறைவனின் மாபெரும் இரக்கத்கை கொண்டார். அதிலிருந்து அறிந்து இயேசுவை அறிவிப்பகே அவருடைய ஒரே ஒரு ஆவலாக இருந்தது. வரிதண்டுபவர் என்ற முறையில் அரமேய மொழியை, மக்களின் மொழியை அவர் நன்கு தெரிந்திருந்தார். தொழில் செய்வதினால் கிரேக்க மொழியைக் தெரிந்திருந்தார். தன்னுடைய நற்செய்தியை அவர் எதிர்பார்த்திருந்த பொழுது யூதர்கள் மெசியா இயேசுதான்

என்பதை தெளிவாகக் காட்டுகின்றார். "வரவிருப்பவர் நீர்தானோ அல்லது வேறொருவரை எதிர்பார்க்க வேண்டுமோ" (மத் 11:3) என்ற யோவானின் சீடர்களது கேள்விக்கு மத்தேயு நற்செய்தி பதில் கூறுகின்றது. நான்கு நற்செய்தியாளர்களுள் மத்தேயுவே யூதர்களுடைய மீட்புப்பற்றிய நம்பிக்கை அனைத்தும் இயேசுவிலே நிறைவேறுகிறது என்று காட்டுகின்றார். இன்று நமக்கும்கூட எங்களுடைய எதிர்பார்ப்புக்கள் எல்லாம் வாழ்விலே அர்த்தமுள்ள விதமாக நிறைவு பெறுவது இயேசுக் கிறிஸ்துவிலேதான் என்பதை இந்த நற்செய்தியே எமக்கு காட்டுகின்றது.

"தாம் முன்குறித்து வைத்தோரை அவர் அழைத்திருக்கிறார். தாம் அழைத்தோரை ஆட்சியில் பங்குபெறச் செய்தார்" (உரோ 8:30)

மத்தேயு நமக்கு இரண்டு பாடங்களைக் கற்பிக்கின்றார். எமது இன்றைய வாழ்வு, எமது கடந்த காலத்தினாலே தீர்மானிக் கப்பட முடியாது. எம்முடைய கடந்த காலத்திலே என்ன தவறுகள் நேரிட்டாலும் நாம் குற்ற உணர்வோடு வாழ்வைத் கூடாது. எமக்கு வேண்டியதெல்லாம் "என்னைப் பின்பற்று" என்ற இயேசுவினது அழைப்பிற்கு பதில் கொடுப்பதாகும். நாம் விசுவசிக் கும் கடவுள் கடந்த காலத்தின் கடவுள் அல்ல, எதிர் காலத்தின் கடவுள். ஒவ்வொரு புனிதருக்கும் ஒரு கடந்தகாலம் உண்டு. ஒவ்வொரு பாவிக்கும் ஒரு எதிர்காலம் உண்டு. இறைவனின் தள்ளிப் போடுகின்றோமோ எவ்வளவிற்கு அழைப்பை அவ்வளவிற்கு எம் வாழ்வை அழித்து விடுகின்றோம். இயேசுவைப் ஒரு மகிமையைக் கொண்டுவரும். நாம் பின்பர்நுவது எமக்கு பாவத்தில் இருந்து மீண்டு எழுந்து வாழ இறை உறவைத்தேடி திருப்தி அடைய முடிபவர்களாக இருக்க வேண்டிய நிலையில் திருப்தியோடு இருக்கமாட்டோம். இயேசுவைப் பின் செல்லும் பொழுது எமது வாழ்வு மகிமை நிறைந்த வாழ்வாக மாறுகின்றது.

தொடங்கியதும் இயேசுவைப் பின்கொடரத் மக்கேய தொடங்கினார். சாய்க்கத் அவரது வார்த்தைக்குச் செவி என்பது இதுதான். மக்கேய இயேசுவின் சீடராக வாழ்வது நற்செய்திலே இயேசு இவ்வாறு கூறுகின்றார். "நான் சொல்லும் இவ்வார்க்கைகளைக் கேட்டு இவற்றின்படி செயல்படுகிற எவரும் பாரை மீது தம் வீட்டைக் கட்டிய அறிவாளிக்கு ஒப்பாவார். மழை பெய்தது, ஆறு பெருக்கெடுத்து ஓடியது, பெருங்காற்று வீசியது

அவை அவ்வீட்டின்மேல் மோதியும் அது விழவில்லை. ஏனெனில் பாரையின் மீது அதன் அடித்தளம் இடப்பட்டிருந்தது" (மத்தேயு 8:24,25). மத்தேயு இயேசுவின் வார்த்தையைக் கேட்டது மாத்திரம் அல்ல முழு உலகமும் ஆண்டவர் காட்டும் வாழ்வுக்கு வாவேண்டும் என்று விரும்பினார். இதற்காகக்கான் நற்செய்தியை எழுதினார். எந்தத் தடையும் இயேசுவைப் பின் பந்நுவகில் இருந்து எம்மைத் தடுக்க முடியாது என்பதை வலியுறுத்தினார். மத்தேயு தனது சீடத்துவத்தினால் பெற்றுக் கொண்டது என்னவென்றால். இயேசுவைப் பின்செல்பவர்கள் இறைவார்த்தை எனும் கற்பாறை மீது தம் வாழ்வைக் கட்டுகின்றார் கள். வரி சேர்ப்பதனால் தம் வாழ்வை வீணடித்த ஒரு மனிதரை, ஆன்மாவை இறையரசுக்காக சேர்த்ததனால் அர்த்தமுள்ளதாக்கிக் கொண்டார்.

#### செயம்

ஆண்டவரே! அற்புதமான திருத்தூதரை உருவாக்கிய உமது இரக்கத்திற்காக உம்மைப் புகழுகின்றோம். அவர் ஒரு பாவியாக இருந்தாலும் ஒரு புனிதராகவும், நற்செய்தியாளராகவும் மாறச் செய்தீர். எமக்குக் கொடுக்கும் நம்பிக்கையின் அழைப்பை நாம் விசுவசிக்கின்றோம் ஆண்டவரே. நாம் உம்முடைய வார்த்தைக்காகக் காத்திருக்கும்பொழுது அவநம்பிக்கையாலும் குற்றப்பழி உணர்வுகளாலும் உடைந்திருக்கும் இவ்வுலகத்தை உம்முடைய மீட்பினால் ஒன்று சேர்க்கும் கருவிகளாக நாம் மாறுவதற்கு எம் உள்ளத்திற்கு அவை ஒளி தருவதாக ஆமென்.



# "எழுத்து உன் படுக்கையை எடுக்குக் கொண்டு கட"

(மாற்கு 2:9)

இயேசுவினுடைய பகிரங்க வாழ்வு முழுவதும் நோயாளிகள் அனைவருக்கும் குணமளிக்கும் ஒருவராக இயேசு காட்டப் படுகின்றார். நோயாளிகளைக் கண்டவுடன் அவரது இதயத்தின் ஆழத்தில் இருந்து இரக்கம் சுரப்பதாக நற்செய்திகள் காட்டுகின்றன.

"நோயற்றவர்க்கு அல்ல, நோயுற்றவருக்கே மருத்துவர் தேவை. நேர்மையானவர்களை அல்ல பாவிகளையே அழைக்க வந்தேன்" (மாற்கு 2:17).

விளிம்பக்குக் நோயாளிகளும் சமுகாயக்கின் கள்ளப்பட்ட வர்களமே இயேசுவிடம் கிரண்டு வந்கனர். இயேசுவுக்கு குணமளிப்பது என்பது இரையாட்சியின் தொடக்கமாக இருந்தது. திருமுழுக்கு யோவான் தன் சீடர்களை அனப்பி உண்மையான மெசியா நீர் கானோ என்று கேட்டபொமுது இயேசு பின்வருமாறு கேட்பவர்ளையும் கூறுகின்றார். ''நீங்கள் காண்பவந்ளையம் போய் அறிவியங்கள். பார்வையந்நோர் பார்வை போவானிடம் ஊன முக்கோர் பொகின்னர். கால் நடக்கின்றனர். நோயாளர்கள் நலமடைகின்றனர். காது கேளாதோர் கேட்கின்றனர். இநந்தோர் உயிர்பெற்று எமுகின்றனர். ஏமைகளுக்கு நற்செய்கி (மத்தேயு.11:4.5). அறிவிக்கப்படுகிறது" இயேசுவக்க மளிப்பது என்பது வெறும் உடல் நோயைக் குணமாக்குவது மட்டுமல்ல. மனிதனுக்கு அவர் கொண்டுவந்த நிரைவாம்வின் ஒரு அடையாளமுமாகும்.

## "அவர் உன் உயிரை படுகுழியில் நின்று மீட்கின்றார்" (தி.ப 103:4).

முடக்குவாதமுற்ற ஒருவரைக் குணமாக்குவது பற்றி நற்செய்தி விபரிக்கின்றது (மாற் 2:1-12). இயேசு ஒரு வீட்டில் போதித்துக் கொண்டு இருக்கும்பொழுது அவர் சொல்வதைக் கேட்பதற்கு திரளான கூட்டம் குழுமி இருந்தது. அந்நேரத்தில்தான் முடக்கு வாதமுற்ற ஒருவரை இயேசு குணமாக்க வேண்டும் என்ற எதிர்பார்ப்போடு நாலு பேர் சுமந்து வந்தனர். ஆனால் திரளான கூட்டத்தின் காரணத்தினால் அவரை இயேசுவுக்கு கொண்டுவர முடியவில்லை. இயேசு குணமளிப்பார் என்ற உறுதியோடு அவர்கள் கூரை மேல் ஏறி நோயுற்றவரை கீழே இநக்கினர். கூரை மீது ஏறி கூரையைப் பிரித்து ஒரு வெளி உண்டாக்கி இயேசு இருந்த இடத்திற்கு முன்னால் இருக்கினர். அவர்கள் கூரையைப் பிரித்து முடக்குவாதமுற்றவரை இயேசு முன் இநக்கும்போது, யுக மாபகள். கலாசாரம் அனைத்தையும் உடைத்தெறிந்து இயேசுவின் விசுவாசம் என்னும் புதிய யுகத்தை ஆரம்பித்தனர். அவர்களுடைய விசுவாசத்தைக் கண்ட இயேசு முடக்குவாதமுற்றவரை நோக்கி "மகனே ഉ ത് பாவங்கள் மன்னிக்கப்பட்டனு (மாற் 2:5) என்றார். பின்னர் இயேசு அவரிடம் எழுந்து நட என்று சொன்னார். அவர் எழுந்து நடந்து தன் வீட்டிற்குச் சென்றார்.

இந்தப் புதுமை இயேசு குணமளிக்கும் மூன்று நிலைகளைக் காட்டுகின்றன. முடக்குவாதமுற்றவர் இயேசுவிடம் கொண்டுவரப்பட்டபோது அவர்கள் எதிர்பார்த்தது அனைத்தும் அவருடைய உடல் நோய் குணமாக்கப்படவேண்டும் என்பது மட்டும்தான். ஆனால் அவருடைய உடல் நோயைக் குணப் படுத்தும் முன் இயேசு அவருடைய பாவங்களை மன்னித்து அவருடைய இதயத்தைக் குணமாக்குகின்றார்.

பரிசேயரும் சதுசேயரும் இதைக் கேட்டபொழுது அவர்கள் இயேசுவுக்கு எதிராக முணுமுணுத்து "இவன் ஏன் இப்படிப் பேசுகிறான்? இவன் கடவுளைப் பழிக்கின்றான். கடவுள் ஒருவரே அன்றி பாவங்களை மன்னிக்க யாரால் இயலும்?" (மாற்கு 2:7) என்றனர். ஆனால் இயேசுவோ "மண்ணுலகில் பாவங்களை மன்னிக்க மானுட மகனுக்கு அதிகாரம் உண்டு என்பதை நீங்கள் அறிந்து கொள்ள வேண்டும்" (மாற்கு 2:10) என்றார். ஆண்டவர் இவ்வுலகிற்கு வந்ததன் நோக்கம் பாவங்களை மன்னிப்பதாகும். "பாவிகளை மீட்க கிறிஸ்து இயேசு இவ்வுலகிற்கு வந்தார். இக்கூற்று உண்மையானது எல்லாராலும் ஏற்றுக்கொள்ளத்தக்கது. (திமொ 1:15).

மனிதனைப் பாதிக்கும் மிகப்பெரிய பிரச்சினை என்னவென்றால் கடவுளிடம் இருந்து அவனைப் பிரிப்பதாகும். இந்தப் பகைமை மனிதனின் செயல், அவனது தீர்மானம். ஒவ்வொரு பாவமும் மனிதன் மீண்டும் இறைவனிடம் இருந்து விலகுவதாகும். எசாயா இறைவாக்கினர் மூலமாக ஆண்டவர் பேசுவது போல.

"உங்கள் தீச்செயல்களே உங்களுக்கும், உங்கள் கடவுளுக்கும் இடையே பிளவை உண்டாக் கியுள்ளன. உங்கள் பாவங்களே அவர் செவிசாய்க்காதவாறு அவரது முகத்தை உங்களுக்கு மறைத்துள்ளன." (எசாயா 59:2).

ஊர்ரில் இருந்து துண்டாடப்பட்ட நீரோட்டம் காய்ந்து போகும். ஒளியில் இருந்து தடைப்பட்ட ஒளிக்கதிர் இருளையே காட்டும். பாவம் என்பது மனிதனுடைய முழுமையான வாழ்வையும் அவனுடைய இருளாக்குவதுமட்டுமன்றி மனம் அனைத்தையும் ஒரு போலியான சிந்தனைக்குள்ளாக்குகின்றது. இதனால் மனிதன் அன்பு செய்யவும், அன்பு செய்யப்படவும் முடியாதவன் ஆகி விடுகிறான். உறவுகள் அனைத்தும் பாதிக்கப் தனிமையில<u>்</u> அவன் வாழத்தொடங்குகின்றான். படுகின்றன. இதனால் அவனது உடல் நலம் பாதிக்கப்படுகின்றது. அவனது ஒரு சுமையாகிவிடுகின்றது. பாவம் வாழ்க்கையே வாழ்வைப்பற்றி பவுல் அடியார் கூறுவது போல நாம் விரும்பு செய்ய(ழடியாமல் போகின்றது. "நான் விரும்பும் நன்மையைச் செய்வதில்லை விரும்பாத தீமையையே செய்கி நேன்" (உரோ 7:19). மனிதன் தன்னுடைய செயல், தீர்மானம் இவற்றின் மேல் உள்ள சுதந்திரம், கட்டுப்பாடு அனைத்தையும் இழந்து விடுகின்றான்.

நாம் இரைவனிடம் திரும்பும்பொழுது இரைவன் செய்யும் செயல் பிரிந்த எமது இதயத்தின் மேல் அகிகாரம் அடிமைப்படுத்தும் எல்லாச் செலுத்துவதாகும். எம்மை சக்திகளிடம் இருந்தும் அவர் எம்மை விடுவிக்கின்றார். எமக்கு உறுதிப்பாட்டை அளிக்கின்றார். "மகன் உங்களுக்கு விடுதலை அளித்தால் நீங்கள் உண்மையிலேயே ഖിന്ദ്രക്കര பெற்றவர்களாய் இருப்பீர்கள்" (யோவான் 8:36). பாவத்தினதும் சாவினதும் இருளில் இருந்து நம்மை இறைவன் விடுவித்து நிலை வாழ்விற்கு எம்மை உயர்த்துகின்றார் என்று வேதம் கூறுகின்றது. தீய சக்திகளின் பிடியில் இருந்துதான் ஆன்மீக விடுதலையை இயேசு முடக்குவாதக்காரனுக்குக் கொடுத்தார். பாவங்களில் இருந்து அவனை மன்னிக்கும் பொழுது அவன்மேல் இயேசுவுக்கு இந்த அதிகாரம் இருந்தது. நற்செய்தியிலே தனிநபர்கள்மேல் தீய சக்திகள் கொண்டிருந்த அதிகாரத்தை இயேசு விரட்டுகின்றார். கெனசரேத் நகரிலே பேய் பிடித்தவன் எத்தனையோ வருடங் களாக படைகள் என்று சொல்லப்படுகின்ற பெரும் ஆவியினாலே ஆட்கொள்ளப்பட்டிருந்தபொழுது அவனைக் குணமாக்கி, அவனது சுயநிலைக்குக் கொண்டுவந்தார். அவன் சமூகத்தில் இருந்து கனிமையாக்கப்பட்ட<u>ு</u> கனிமையிலும், துன்பதுயரத்திலுமே வாழ்ந்தான். அவனை ஆட்கொண்ட கீய சக்திகள் அவனை அலைக்கமிக்கு அவனது உடலையே வெட்டுமளவிற்குக் துன்புறுக்கின. நற்செய்தி "அவர் இரவு பகலாய் எந்நேரமும் கல்லறைகளிலும் மலைகளிலும் கூச்சலிட்டுக் கொண்டிருந்தார். தம்மையே கற்களால் காயப்படுத்தி வந்தார்" (மாற்கு 5:5) என்று கூறுகின்றது. இந்தத் தீய ஆவியிடமிருந்து இயேசு அவனை விடுவித்து, அவனது சுய நிலைக்கு அவனைக் கொண்டு வந்த பொழுது இயேசுவின் தூதுவராக மாறி தனக்கு நடந்தவற்றை மக்களுக்கு எடுத்துரைத்தான் என்று கூறுகின்றது. "அவர் சென்று, இயேசு தமக்கு செய்ததையெல்லாம் தெக்கப்பொலி நாட்டில் அறிவித்து வந்தார். அனைவரும் வியப்புற்றனர்" (மாற்கு 5:20).

# "உள்ளம் உடைந்தோரைக் குணப்படுத்துகின்றார்" (தி.பா 147:3)

சுமந்து வந்த (மடக்குவாகக்காரன் நாலுபேர் உடலிலே தனிமைப்பட்டிருந்தது போல மற்றவர்களிடமிருந்தும் தனிமைப்பட்டிருந்தான். தன்னுடைய நண்பர்களின் பேச்சையும் அன்பையும் கேட்டுப் பதில் கொடுக்க முடியாதவனாக இருந்தான். தனிமை எனும் கொடுமையிலே வாழ்ந்து கொண்டிருந்தான். ஆண்டவருடைய பார்வை அவன் மேல் விமுந்கபோது அவனது அதிலிருந்து உள்ளத்தின் துன்பத்தைப் பார்த்து விடுவிக்து ''என் மகனே'' என்றழைத்தார். என் மகனே என்று அழைத்த இயேசுவின் அன்பு வார்த்தையைக் கேட்டு அவன் கண் கிறந்தான். அந்த அன்பின் அழைப்பு அவன் இயேசுவுக்குச் சொந்தமானவன் என்ற ஒரு விழிப்புணர்வைக் கொடுக்கது. இயேசு தன்னை ஒரு மகன் என்று அழைக்கின்றார் என்றும் ஒரு தந்தை தன் மகன் மேல் அக்கரை கொள்வது போல தன்மீது அக்கரை கொள்கின்றார் என்றும் உணருகின்றான். அவன் இப்பொழுது

எவராலும் வேண்டப்படாத ஒருவன் அல்ல. இனி வாழமுடியும் என்ற மகிழ்ச்சியை தன்னுடைய உள்ளத்திலே பெறுகின்றான். தன்னால் உணரக்கூடிய, தன்னை அன்பு செய்யக்கூடிய ஒருவர் இருக்கின் நார் என்பதை உணருகின்றான்.

ஒரு மகன் தன் தந்தையை உற்றுப்பார்ப்பது போல அவன் இயேசுவை உற்றுப்பார்க்கின்றான். வருடக்கணக்காக மற்றைய வர்களிடம் தனிமைப்படுக்கப்பட்ட இருந்து அவனது நிலை பெரும் அங்கலாய்ப்பைக் அவனுக்கு கொடுக்கது. கிடீரென நம்பிக்கை அவனுக்கு ஏந்படுத்தி. அவனுடைய வாம்வை விமயமாக்கி. உணரவைத்து மீண்டும் அன்பை அவனது உள்ளக்கைக் குணப்படுத்தியது. அவன் இரைவனோடும் ஒப்புரவாகத் மனிகனோடும் கொடங்கி விட்டான். அவனுக்கு இனிமேல் எவர்மீதும் எவ்வித மனத்தாக்கமும் இல்லை. அவன் மனம்மாறி இறைவனோடு ஒப்புரவாக ஆயத்தமாகி விட்டான்.

மன்னிக்கப்பட்டபொமுது அவனகு பாவங்கள் முழுமையாகக் குணமாகி, தந்கையினதும், தூய ஆவியினதும் அன்பைச் சுவைக்க இயேசு அவனை அழைத்தார். கந்கையாகிய இளுவன் நம்மைப் படைக்கும் பொழுதே மூவொரு கடவளின் அந்நியோன்னிய அன்பைச் சுவைக்கவே அழைத்தூர். பாவம் மனிதனின் உள்ளத்துள் குடிகொள்ளும் முன் இத்தகைய நிலையே மனிதனுக்கு இருந்தது. அதுவரை மனிதனின் உள்ளம் இரைவனோடு ஒன்றித்து இருந்தது. இதுதான் ஆரம்பத்தில் நல்லிணக்கம். படைப்பிலே இருந்த வெறுப்போ, கோபமோ. பிரிவினையோ இருக்கவில்லை. குன்பமோ. கோயோ. இருக்கவில்லை. மனிதனுக்குள் பிளவுபட்ட இருக்கவில்லை. இயற்கை மனிதனோடு இணைந்த நிலையில் இருந்தது. ஆனால் மனிதனிலே "வீழ்ச்சி" ஏற்பட்டதும் எல்லாச் சமநிலைகளும் பாதிக்கப்பட்டன. மனிதனுடைய வாழ்வு, அவனது அனைத்தையும் பிளவு உாவகள் वाळाग கொள்ளை ஆட்கொண்டது. மனிதன் தன் சக மனிதனிடமும் இயற்கையிடமும் தொடங்கிவிட்டான். குறைகாணக் மனிகனுடைய இகயக்குள் பிளவு ஏற்பட்டு அவன் விரும்பியதைச் செய்ய முடியாது போயிந்நு. துயரம் புகுந்துவிட்டது. மனிதனுடைய மனிதனுக்குள் எதிராக அவனுடைய உடல் கிளர்ந்தெழுந்து நோய்களையும் துன்ப துயரங்களையும் ஏந்படுத்தியது.

இயேசு உலகிற்கு வந்தபொழுது மீண்டும் ஆரம்பத்தில் இருந்த நல்லிணக்கத்தை உலகத்தில் அந்க உருவாக்கினார். சிலுவையிலே காட்டப்பட்ட உன்னதமான அன்புக்கு மனிகனு டைய ஆன்மா திறக்கத் தொடங்கிவிட்டது. இயேசுவில் விசுவாசம் அனைவரும் அவர்முலம் மீட்பைக் கண்டடைந்தனர். பகிர்ந்து வாழும் மனித சமுதாயம் உலகத்தில் உருவாகத் தொடங்கியது. இயேசு குணமளித்தபொழுது அவர் கொண்டு வந்த ஆரம்பமாகிவிட்டது என்பதை நாம் உணரவேண்டும். முடக்குவாகம் உந்நவனுடைய உள்ளம் இரைவனுடன் ஒப்புரவாகத் தொடங்கியபொழுது அவனது உடலும் குணம் பெற்றது.

நேரத்தில்தான் இயேசு "நீ எழுந்து உன்னுடைய இந் படுக்கையை எடுத்துக் கொண்டு வீட்டுக்குப் போ" (மாற் 2:11) என்று கூறுகின்றார். எல்லோரும் ஆச்சரியப்படும் விதத்தில் புதிய வாழ்வுக்குள் அவன் நடந்து செல்லுகின்றான். அவனுடைய உடல் முடக்குவாதம், அவனுடைய பாவ வாழ்வோடும் மன அழுத்தம் கொண்ட மனத்தோடும் நெருங்கிய கொடர்ப கொண்டதாக இருந்தது. அவன் குணமாக்கப்பட்ட பொழுது, அவன் பாவத்தில் இருந்து விடுதலை பெற்று அவனது புதிய உறவுகள் ஆரம்ப மாகின்றன. எமது ஆவி, ஆத்ம, சரீர நிலைகள் அனைத்தும் ஒன்றோடொன்று நெருங்கிய தொடர்புடையதாக இருக்கின்றன. இவ்வாறுதான் இயேசு கொண்டுவந்த மீட்பு நிறைவாழ்விற்கு மனிதனை இட்டுச் செல்கின்றது. ''நீங்கள் வாழ்வு பெற அதுவும் நிறைவாக பெறவே நான் வந்தேன்" (யோவான் 10:10)

"நீர் என் புலம்பலை களிநடனமாக்கிவிட்டீர்." (தி.பா 30:11). இறைதியானம் நடத்தும் ஓர் அருட்தந்தை பின்வரும் சம்பவத்தை என்னோடு பகிர்ந்து கொண்டார். இளைஞன் ஒருவன் இளைஞர் தியானம் ஒன்றிற்கு வந்தான். அவன் நொண்டியாகவே இருந்தான். மருத்துவரால் அவனது நோய்க்கான காரணத்தைக் கண்டுபிடிக்கவும் முடியவில்லை. அவனுக்கு சிகிச்சை அளிக்கவும் முடியவில்லை. நடைபெற்ற தியானத்தில் அவனுக்கு எவ்வித ஆர்வமும் இருக்கவில்லை. அவன் போதைக்கு அடிமையாகவும் இருந்தான். அவனுக்கு உள ஆற்றுப்படுத்தல் செய்த பொழுது தன்னுடைய உறவிலே தான் ஆழமாக பாதிக்கப்பட்டிருப்பதாகச் சொன்னான். தன்னை ஏமாற்றிய பெண்ணை தன்னால்

மன்னிக்கவே முடியாது என்று கூறினான். அவனுடைய ஒரே ஒரு நோக்கம் அவளைப் பழிவாங்குவதாகும். அவளைப் பழிவாங்க முடியவில்லையே என விரக்தி அடைந்தவனாக இருந்தான். அப் பெண்ணோ வாழ்க்கையில் முன்னேறி இருந்தாள். அவனாலேயோ முடியவில்லை. உள்ளார்ந்த குணமாக்கல் நடைபெற்ற வேளை அவனுக்கு ஒரு புதிய உணர்வு ஏற்பட்டது. அவளை மன்னிக்க வேண்டும் என்ற என்ற பெரும் தூண்டுதல் அவனுக்கு ஏற்படக் காரணம் இயேசு சிலுவையில் இருந்து மன்னிக்க வேண்டும் என்று அவனிடம் கேட்டுக் கொண்டிருந்தார். அவனோ அதனை தட்டிக் கழித்துக் கொண்டு இருந்தான். ஆனால் அவன் மன்னிக்கக் தீர்மானித்து மனமுவந்து மன்னித்தபோது பெரும் அழுகுரலோடு நிலத்திலே விழுந்தான். கூட நின்ற இளைஞர்கள் சூழ நின்று இருந்தனர். அவன் கொண்டு கண் கிளந்கபோகு மன்றாடிக் உள்ளத்திலே பெரும் அமைதியும் போகையின் அவனது தூண்டுதலில் இருந்து ஒரு விடுதலையும் கிடைத்தது. குவித்து கைகளைக் நந்கருணை ஆண்டவரை வாழ்வை ஆண்டவருக்கு அர்ப்பணித்தான். கன்னுடைய காக்கிய பொழுது இளைஞர்கள் அவனைக் அவன் தன்னால் நடக்கமுடியுமெனவும் தான் நொண்டிக் கொண்டிருந்த நிலையில் இருந்து குணம் பெற்றதாகவும் நினைத்தான்.

முடக்குவாதக்காரன் குணமாகியது மக்கள் அனைவரும் பாவத்தினால் முடக்கப்பட்டு, உருவுகளில் இருந்து பட்டிருந்த நிலையில் இருந்து முழுமையாக விடுதலை பெறுவதன் முன்னடையாளமாக இருக்கின்றது. அவனது இயலாமை இன்று இருக்கும் இயலாமையைக் குறிக்கின்றது. நாலு பேரும் சுமந்து வந்த அவனைக் வந்தபொழுது அவனை மீண்டும் குணமாக்கி நடக்கச் செய்வார் என்ற ஆழமான நம்பிக்கையுடன் தான் கொண்டு வந்தனர். ஆனால் குணமாக்கலோ எதிர்பார்ப்பு அவன் பெற்ற அவர்களது அனைத்தையும் விட மேலானதாக இருந்தது. அது அவனுக்குச் கொடுக்கப்பட்ட முழு வாழ்வின் குணமாக்கல் ஆகும். இன்றைக்கு எமக்குத் தேவைப்படுவது எம்மைக் கடவுள் எந்த நோக்கத்திற் காகப் படைத்தார் என்ற விசுவாசத்தைப் பெறும் நோக்கத்தை அடைவதாகும். இன்று எமக்குக் கொடுக்கப்படும் மகிழ்ச்சிக்குரிய செய்தி என்னவென்றால் நாம் விசுவாசத்தோடு இறைவனோடு திரும்பினோம் என்றால் எமது உடைந்த, சிதைந்த நிலைகளிலே நாம் விடப்படமாட்டோம். "தம் ஒரே மகன் மீது நம்பிக்கை கொள்ளும் எவரும் அழியாமல் நிலைவாழ்வு பெறும் பொருட்டு அந்த மகனையே அளிக்கும் அளவுக்குக் கடவுள் உலகின் மேல் அன்பு கூர்ந்தார்." (யோவா 3:16). முடக்குவாதம் உற்றவனை நான்கு மனிதர்களும் இயேசுவிடம் தூக்கி வந்தது அவர்களது உண்மையான அன்பின் வெளிப்பாடாகும். மனிதர்களாகிய நம் மத்தியில் உண்மையான அன்பு காட்டப்படும் என்றால் உண்மையான புது வாழ்வு நம் மத்தியில் மலரும்.

#### செபம்

ஆண்டவராகிய இயேசுவே, நமக்கு வாழ்வை அதுவும் நிறை வாழ்வைத் தரவே நீர் வந்தீர். நீர் நோயுற்றோரைக் குணமாக்கிக் கொண்டு, பாவிகளை மன்னித்துக் கொண்டு, ஆறுதலற்றோருக்கு ஆறுதலை கொடுத்துக்கொண்டு, உறவு முறிந்த குடும்பங்களிலே உறவை ஏற்படுத்திக் கொண்டு சென்றீர். இறுதியாக உம்முடைய மீட்பை அனைவரும் அடையும்படி உம்மைச் சிலுவையிலே பலியாக்கினீர். உம்முடைய பிரசன்னத் திலே முறிந்த உறவுகள் அனைத்தும் மீண்டும் குணமாக்கப்படும் என்ற ஆழமான விசுவாசத்தை நமக்குத் தாரும். எம்மைப் பல விதங்களிலும் முடக்கிக் கொண்டிருக்கும் பாவ நோய்களிலிருந்து எம்மைக் குணமாக்கும். உம்முடைய குணமாக்கலை நாம் அனுபவித்த பின்னர் முழு உலகும் மீட்பை அனுபவிப்பதற்காக உடைந்த உள்ளங்கள் அனைத்தையும் சிலுவையின் நிழலின் கீழ் கொண்டுவரும் ஆற்றலை நமக்குத் தாரும்.



# இறைவனின் திருவுளத்திற்குக் கீழ்ப்படிதல்

"ஒரு மனிதனின் கீழ்ப்படியாமையால் பலர் பாவிகளானது போல் ஒருவரின் கீழ்ப்படிதலால் பலர் கடவுளுக்கு ஏற்புடையவர் ஆவார்கள்" (உரோமர் 5:19). மீட்பின் வரலாறு முழுவதுமே இநைவனுக்குக் கீழ்ப்படியும் ஒரு கொண்டாட்டம் ஆகும். ஒருவர் தன்னை இறைவனுக்கு மகிழ்ச்சியுடன் அர்ப்பணிக்கும் பொழுது கீழ்ப்படிதல் ஒரு கொண்டாட்டமாகின்றது. ஒருவர் தான் செய்வ தையே சரியென வலியுறுத்திக் கொண்டிருக்கும் பொழுது அது அவரின் விடாப்பிடியாக இருக்கின்றது. ஆனால், ஒருவர் தன்னு டைய உள்ளத்தை இறைவனின் விருப்பத்திற்குத் திறந்திருக்கும் பொழுது அங்கே இறைவனது அருள் பொழியப்பட்டு விண்ணகத் தின் அரிய ஆற்றல்கள் பொழியப்படுகின்றன. எமது விசுவாசத்தின் மரபை நாம் பார்க்கும்பொழுது இதையே நாம் அனுபவித்து எமது கிறிஸ்தவ வாழ்விற்குச் சான்று பகரக்கூடியதாக இருக்கின்றது.

இறைமகனாய் இருந்தும் துன்பங்கள் கீழ்ப்படிதலைக் கற்றுக்கொண்டார்" (எபிரேயர் 5:8). இறைமகன் மனுவுருவானதை மனுக்குலத்தின் மீட்புக்கான இறைவனுடைய திட்டத்திற்கு தன்னைக் கையளிப்பதாக இயேசு விளக்குகின்றார். 'தம் ஒரே மகன் மீது நம்பிக்கை கொள்ளும் எவரும் அழியாமல் நிலைவாழ்வு பெறும் பொருட்டு அந்த மகனையே அளிக்கும் அளவுக்குக் கடவுள் உலகின் மேல் அன்பு கூர்ந்தார்" (யோவான். 3:16). மனுக்குலம் முழுவதும் இறைவனுக்கெதிராகக் கிளர்ச்சி செய்து தங்களுக்கான அழிவையே தெரிவுசெய்த பொழுதும்கூட, மனிதரில் ஒருவராவது அழிவதை கந்கை ഖിന്ദ്രധവിல്லை. அவர்களைக் கையளிக்காமல். மடமைக்க அவர்களது அவர்களது கொடூரச் சாவிலிருந்து அவர்களை தன்னுடைய ஒரே மகனைக் கையளித்தார். இதனால் மனுக்குலம் தன் மேல் எடுத்துக்கொண்ட சாவின் சுமையையும் அதனால் வரும் துன்பத்தையும் இறைமகன் தன்மேல் ஏற்றுக்கொண்டார். இதனால் விட்டு இறங்கி விண்ணகத்தை மண்ணகம் மனுக்குலத்தின் துன்ப துயரங்களோடு தன்னை ஒன்றுபடுத்திக்

கொண்டார். இவ்வாறு, தந்தையின் திட்டத்தை முழுமையாக ஏற்றுக்கொண்டு திருப்பாடல் ஆசிரியர் கூறுவதுபோல "என் கடவுளே! உமது திருவுளம் நிறைவேற்றுவதில் நான் மகிழ்ச்சி யடைகின்றேன் உமது திருச்சட்டம் என் உள்ளத்தில் இருக்கின் நது" (தி.பா.40:8,9) என்கிறார். தந்தையை அவர் முழுமையாக அன்பு செய்ததால் எந்த ஒரு தியாகத்தையும் ஏற்றுக்கொள்ள அவர் தயங்கவில்லை. "நானும் தந்தையும் ஒன்றே" (யோவா. 10:30). இயேசு தன்னை தந்தையின் விருப்பத்திற்கு அர்ப் பணித்ததை நற்செய்தி முழுவதிலும் நாம் பார்க்கிறோம். "என்னை அனுப்பியவரின் திருவுளத்தை நிறைவேற்றுவதும் அவர் கொடுத்த வேலையை செய்து முடிப்பதுமே என் உணவு" (யோ.4:34). இந்த நற்செய்திப் பகுதியிலே நாம் பார்ப்பது, பாவியாகிய சமாரியப் பெண்ணை பாவம், சாவு ஆகிய சாபத்திலிருந்து விடுவிப்பது இயேசு தன்னுடைய பணியைச் செய்து முடிப்பது என்பதாகும்.

தந்தையின் விருப்பத்தின்படி எந்நேரமும் வாழ்வதனால் தந்தையின் அன்புப் பிரசன்னம் தனக்கு என்றும் ஆதாரமாக இருக்கின்றது என்பதில் அவர் உறுதியாய் இருந்தார். "இதோ! காலம் வருகின்றது ஏன், வந்தே விட்டது. அப்போது நீங்கள் சிதறடிக்கப்பட்டு ஒவ்வொருவரும் அவரவர் வீட்டுக்கு போவீர்கள். என்னைத் தனியே விட்டு விடுவீர்கள். ஆயினும் நான் தனியாய் இருப்பதில்லை. தந்தை என்னோடு இருக்கிறார்" (யோவா 16:32). மனிதரின் பாராட்டுக்களையோ பசப்பு வார்த்தைகளையோ இயேசு ஒரு பொழுதும் எதிர்பார்க்கவில்லை. மாறாக, அவரது இந்தக் கீழ்ப்படிதல் பெத்தலகேமில் பிறந்தது முதல் கல்வாரிச் சிலுவையில் உயிர் துறந்ததுவரை தன்னை (முழுமையாக வெறுமையாக்குவதிலேயே அடங்கியிருந்தது. "சாவை ஏந்கும் அளவிற்கு அதுவும் சிலுவைச்சாவையே ஏற்கும் அளவிற்குக் கீழ்ப்படிந்து தன்மையே தூழ்த்திக் கொண்டார்" (பிலிப் 2:8).

### மரியன்னையின் கீழ்ப்படிதல்

"நான் ஆண்டவரின் அடிமை, உம் சொற்படியே எனக்கு நிகழட்டும்" என்றார் (லூக்.1:38). மீட்பின் வரலாற்றிலே தந்தைக்கு இயேசு காட்டிய உன்னதமான கீழ்ப்படிதலை நாம் கொண்டாடும் பொழுது அவரோடு ஒத்துழைத்தவரை நாம் மறந்து விடக்கூடாது. இறைமகன் மனிதனாகப் பிறப்பெடுப்பதற்கு ஒரு பெண் தாயாக வரும் சம்மதம் தேவைப்படுகின்றது. இந்தச்செய்தி மரியாளுக்கு வானதூகர் மூலம் தெரிவிக்கப்படுகின்றது. மரியாளுக்கோ எதுவும் ഖിബங്കഖിல്തെ. ஆகையால் மிகவும் கலங்கினாள் நற்செய்தி கூறுகின்றது. ஒரு கன்னியாக இருந்து கொண்டு தாயாக எப்படிப்பட்ட ஆபத்துக்களை வருவகன்மலம் எதிர்நோக்க வேண்டுமென்பதை மரியா உணர்ந்தாள். கிருமணத்திற்கு முன் கருத்தரிப்பது கல்லால் எளிந்து கொல்லப்படக்கூடிய ஒரு குற்றம் அளிந்திருந்தாள். அப்பம என்பகை அவள் நன்க வானதூகரின் அந்கச் செய்கிக்கு - ஆண்டவரின் அமைப்பிற்கு அடிபணிந்தாள். இதனால்தான் என்று எலிசபேக்கு மரியாளை வாழ்த்தும் பொழுது "ஆண்டவர் உமக்குச் சொன்னவை நிறைவேறும் என்று நம்பிய நீர் பேறுபெற்றவர்" (லூக்கா1:45) என்று கூறினார்.

### கீழ்ப்படிதலே செவிமடுத்தலின் கனி

பல குரல்களால் நமது மனம் அலைக்கழிக்கப்படும்போது ஒரு குறிப்பிட்ட முக்கியமான செய்திக்கு நம்மால் செவிமடுக்க முடியாது. வெளி இரைச்சல் மட்டுமன்றி உள்ளிருந்தும் தோல்வியின் பயம், பொறாமை, சோம்பல், தன்னலம் போன்ற "பல இரைச்சல்கள்" வரலாம். இவையனைத்தும் நம்மை செவிமடுக்க விடாது தடுக்கின்றன. சுய விருப்பத்தில், தன்னலத்தில் மூழ்கியிருக்கும்போது நம் உள்மனக்குரலை நாம் கண்டறிய முடியாது.

திருவிவிலியத்தில் கீழ்ப்படித்தல் பற்றிய கருத்து முதல் நூலிலிருந்து இறுதி நூல் வரை இழையோடுகிறது. கடவுளை கீழ்ப்படிதல் மூலமே ஒருவர் அடையமுடியும். (தி.வெ.12:17) இல் கடவளின் கட்டளைக்குக் கீழ்ப்படிந்து ஈடேற்றும் பெண்ணாக மரியா உருவகப்படுத்தப்படுகிறாள். கீழ்ப்படிதலே மரியாவினது வாழ்வின் அடித்தளம். அவளைப் பொறுத்தவரை கீழ்ப்படித்தல் என்பது அவ்வப்போது இங்கொன்றும் அங்கொன்றுமாக நிகமும் செயலன்று. மாறாக, முழுச்சுதந்திரத்துடன்கூடிய திறந்த மனப் பான்மை. கடவுளின் திருவுளம் அவள் வாழ்வில் நிரைவேற இக் கீழ்ப்படித்தல் உதவுகின்றது. வானதாதரது தூரைப்பின் போது "அம்" அந்நேரத்திலிருந்து மரியா என்றாள். இயேசுவோடு "அம்" இரைதந்தைக்கு இயேசுவோடு கொடர்ந்து என்றாள். இணைந்து "என் சொந்த விருப்பத்தை நிறைவேற்ற ച്ചல്ல.

என்னை அனுப்பியவரின் விருப்பத்தை நிறைவேற்றவே வந்தேன்" (யோவா6:38) என்றாள். இவ்வாறு தனது வாழ்விலே எந்நாளும் இறைத்திட்டத்துக்கு "ஆம்" என்று பதிலளித்துப் பழகிய தாய் கானாவூர் திருமணத்தின் இக்கட்டான நேரத்திலே பணியாளர் களைப் பார்த்து "அவர் சொல்வதெல்லாம் செய்யுங்கள்" என்று பணிக்கின்றாள். அவ்வாறு செய்யவே புதுமைகள் நடக்கின்றன.

### புனித வளனாரின் கீழ்ப்படிதல்

மீட்பின் வரலாற்றிலே கீழ்ப்படிதலுக்கு புனித வளனார் ஒரு சிறந்த சின்னமாக இருக்கின்றார். நற்செய்தி நூல்களின்படி அவர் ஒரு வார்த்தையும் பேசாத ஒருவர். ஆனால், இரைவார்த்தையைத் கடைப்பிடிப்பதில் குல்லியமாகக் மிகவம் சிறந்தவராகக் காட்டப்படுகின்றார். அவரைப்பற்றி நற்செய்தியில் அடிக்கடி என்னவென்றால், கூரப்படுவது **தன்னுடைய** கீர்மானங்களை செபத்தில் கொடுக்கும், இறைவழிகாட்டலுக்கு ஏற்ப ஒருவர். மரியாள் எனும் ஒருவரை அவர் திருமணம் செய்வதாக இருந்தது. ஆனாலும், அவள் கருவுற்று இருந்ததை அறிந்ததும் நடக்கமுடியாமல் தன்னுடைய திட்டங்களின்படி மளைவாக விலக்கிவிடத் திட்டமிடப்பட்டிருந்தார். மரியாளை ஆனால், மரியாளைத் தன் மனைவியாக ஏற்றுக்கொள்ளும்படி வானதூதர் கூறிய அறிவுரைக்கு இணங்க இறைவார்த்தைக்குப் பணிந்தார். கணவன் என்ற உரிமையைக் கைவிட்டு வார்த்தைக்கு தன்னைக் கையளித்தார். இவ்வாறு கன்னைக் தன்மையுடன் இரைதிட்டத்திற்குத் கையளிப்பகு அவரது வாழ்வுப் பயணத்தின் ஒவ்வொரு அடியிலும் (முமுமை யாகின்றது.

மரியாளின் மகப்பிரசவத்திற்கு நோம் வந்ககும் கணக்கெடுப்பிற்காக பெத்லகேமிற்குக் கூட்டிச் செல்கின்றார். நற்செய்தியின்படி நகரத்தின் எந்த இடத்திலும் அவருக்கு இடம் இரைவனின் காயின் കി**പെ**ക്കഖിல്லை. இந்த இக்கட்டான நிலையில் இடமேதும் கிடைக்காதது அவருக்கு இதயம் தாங்க முடியாத துன்பமாக இருந்திருக்கும். அடுத்து பாலன் பிறந்தவுடன் ஏரோதுவின் கைக்குத் தப்புவிக்க தப்பியோடவேண்டி இருந்தது. எகிப்திற்குத் தப்பியோடி மீண்டும் நசரேத்துக்கு திரும்பிவரப் பணிக்கப்படுகின்றார். எந்தவொரு கட்டத்திலும் அவர்

தயங்காமல் இறை திட்டத்திற்குத் தன்னைக் கையளிக்கின்றார். இறைவனுடைய வெளிப்பாடே தன்னுடைய குடும்பத்திற்குத் தலை சிறந்தது என அவர் உணர்கின்றார். அனைத்தும் செய்து முடிந்ததும் விவிலியத்தின் பக்கங்களிலிருந்து அவர் மறைந்து விடுகின்றார். அவரது வாழ்வின் ஒரே ஒரு நோக்கம் இயேசுவையும் மரியாளையும் பாதுகாத்து வழிநடத்துவதாகும்.

#### விவிலியத்தில் இறைத்திட்டத்தை ஏற்பது

ஆண்டவருக்கு மகிழ்ச்சி தருவது எரிபலிகள், பிறபலிகள் செலுத்துவதா? அவரது குரலுக்குக் கீழ்ப்படிவதா? கீழ்ப்படிதல் பலியை விடச் சிறந்தது" (1சாமுவேல்15:22). மீட்பு நிகழ்விற்கான ஆரம்பத்தின் முன்று முக்கியமானவர்கள் முகல் இரைவனின் திட்டத்திற்கு முற்றாகக் கையளித்தவர்கள். இயேசுவின் மனுவருவாகலைக் கொண்டாடும் பொமுது இரை வனுக்குக் கீழ்ப்படிகலே எமக்கு மீட்பைக் கொண்டு வரும் என்று அறிக்கையிடுகின்றோம். வாழ்க்கைக் கொண்டாட்டத்தை நிர்மூல மாக்குகின்ற ஒரே ஒரு திட்டம் இரைவனுடைய நிராகரிப்பது ஆகும். ஊகாரி மகன் கந்கையை அவமானப்படுக்கி சுயநலத்தோடு சென்றபொழுது பன்றிகளோடு வாழும் பரிதாப நிலைக்குத் தள்ளப்படுகின்றான். தந்தையின் இல்லத்தில் இருந்து அவன் வெளியேறும்பொழுது தந்தையின்றி தான் வாழமுடியும் **தீ**ர்மானத்தை எனும் எடுக்கின்றான். அவனகு **நோக்கம்** தந்தையைப் பற்றி எந்தச் சிந்தனையும் எடுக்காது, தான் மட்டும் இன்பத்தில் வாழ வேண்டும் என்பதாகும். இந்த முடிவிற்கு அவன் சென்றதும் அவனால் ஒன்றும் செய்ய முடியவில்லை. தந்தையிடம் திரும்ப வேண்டும் என்ற தீர்மானத்தை எடுத்தபோதே அவனது வாழ்வு மீண்டும் ஆரம்பமாகின்றது. அவனது ஒரே ஒரு நோக்கம் "உம்முடைய கூலி ஆட்களுள் ஒருவனாக என்னை வைத்துக் கொள்ளும்" என்பதாகும் (லூக்கா15:19).

தன்னை ஒரு கூலியாளாக வைத்திருக்க விரும்பும் பொழுது தந்தையின் அன்புக் கரங்களுக்குள்ளே வந்து விழுகின்றான். வீட்டிலே ஆரம்பமாகின்றது கொண்டாட்டம்.

தந்தைக்கு அமைவதே மீட்பின் நுழைவாயில் ஆகின்றது. ஒருவர் இறைசித்தத்திற்கு தன்னை சரணடையச் செய்யும்போது இறைவன் தனது திட்டத்தின்படி அவரது வாழ்வை உருவாக்குவார். இறைவனின் திட்டங்கள் எந்நாளும் எமது எதிர்கால வாழ்வை நலமாக்குவதும் நம்பிக்கையாக்குவதும் ஆகும் (எரேமியா20:11).

இறைவன் எவரையாவது மீட்பின் வரலாற்றிலே தன்னுடன் ஒத்துழைக்கத் தேர்ந்து கொள்ளும்பொழுது தனக்கு முழுமை யாகக் கீழ்ப்படிய அவர் பணிக்கின்றார். எவ்வளவிற் கெவ்வளவு மனிதன் இறைவனுடன் ஒத்துழைக்கின்றானோ, அவ்வளவுக்கு மனுக்குலத்தை மீட்கும் மனிகன் இரைதிட்டத்தைத் துரிதப்படுத்துகின்றான். எமது ஆதிப்பெற்றோரான ஆதாம், ஏவாள் அலட்சியப்படுத்தி இரைவனில்லா சொர்க்கத்தை சாத்தானுடன் சேர்ந்து உருவாக்க விரும்பினர். இதனால் மீட்பின் வரலாற்றில் அவர்கள் பயனற்றுப் போயினர். ஆதாம் ஏவாளின் இக் கிளர்ச்சியினால் கடவுள் பூமியைச் சபித்தார். "உன் பொருட்டு நிலம் சபிக்கப்பட்டுள்ளது" (தொ.நூல்.3:17) என்றார். மாறாக மரியாளின் கீழ்ப்படிவால் மனுக்குலத்தின் சாபம் உடைக்கப் பட்டது. நாம் இளுவனுக்கு அமையும் பொழுது நம்மீதும் ஏனையோர் மீதும் இறையருள் பொழியப்படுகிறது.

இரு தாய்மார்களின் சம்பவம், துன்பம் வந்ததும் ஒரு தாய் 'கடவுளே' உனக்குக் கண்ணில்லையா? என்று திட்டுகின்றாள். குருமடமாணவனின் தாய் மகனின் இறப்புச் செய்தி கேள்விப் பட்டதும் முழந்தாளிலிருந்து "ஆண்டவரே! உமக்கே மகனைக் கையளித்தேன், நீரே எடுத்துக்கொள்ளும்" என்றாள். இதில் எந்தத் தாய் உண்மையான விசுவாசமுள்ள தாய்?

ஒரு குடும்பத்தினர் தங்களுக்கு அற்புதமான இறையருள் பொழியப்பட்டதாகக் கூறிக்கொண்டு குருவானவரிடம் Q(II) வந்கார்கள். கடும்பப் பெண் கருவுற்றிருந்தாள். அக் அவளுக்கு முன்றாவது குழந்தை ஆகும். அவள் வழக்கமான பரிசோதனைக்குச் சென்றபோது மருக்குவ அவளது கொடியநோய் பீடித்திருந்த அடையாளங்களைக் காட்டியது. ஒரு மாதம் பொறுத்திருந்து மீண்டும் மருத்துவரோ மருத்துவப் பரிசோதனை செய்யச் சொன்னார். இம்முறை முந்திய மருத்துவக் கண்டுபிடிப்பை அது நிரூபித்தது. எனவே, அவளை கருக்கலைப்புச் செய்யுமாறு மருத்துவர் ஆலோசனை கூறினார். இரண்டு குழந்தைகள் அவளுக்கு ஏற்கனவே இருந்ததால் முன்றாவது குழந்தை நோயுற்ற குழந்தையாக இருக்கத் தேவையில்லை எனும் காரணங்களைக் காட்டி மருத்துவரின்

ஆலோசனைப்படி செய்யுமாறு அவனது நண்பர்கள், உருவினர்கள் அறிவுறுத்தினர்; பேசினர். ஆனாலும் அக்குழந்தையின் பெற்றோர் கொடை. இது கடவள் கொடுக்க அகனால் கடவளைப் புண்படுத்தக்கூடாது என ஆழமாக உணர்ந்தனர். இறைவன் எப்படி குமந்கையைக் கொடுக்கப்போகின்றாரோ அப்படியே ஏற்றுக்கொள்வதற்கு இதய பூர்வமாக விரும்பினர். அக்குழந்தை ஆச்சரியப்படும் அனைவரும் பொமுகு குழந்தையாகப் குளைபாடந்ந சுகதேகியான பிறந்தது. எப்படி விளங்குவதென்று மருத்துவருக்கே புரியவில்லை. அந்தக் காம் இரைவனுக்குரியவர்கள் என்பகால் தம்பதிகள<u>ோ</u> கொடுத்த ஆசீர்வாதம் என்று நம்பினர். குறைபாடுள்ள நோயுற்ற குழந்கை பிருந்திருந்தால் மகிழ்ச்சியாக குமந்கையாக ஏற்றிருப்பீர்களா என்று குருவானவர் கேட்ட பொழுது இப்பொழுது எவ்வாறு அன்பாக அக்குழந்தையை ஏற்றிருக்கிறோமோ அன்போடு தாம் ஏற்றிருப்போம் என்று கூறினார்கள். குழந்தையாக அக்குழந்தை பிறந்திருந்தாலும் அக் குமந்கை ஆசீர்வாதமான ஆண்டவருக்கு குழந்தையாக என்றார்கள். நாம் எம் இதயத்தைத் திறந்து இறைவனை வாம்வின் வெவொரு கட்டக்கிலும் அவரது ஏற்றுக்கொள்ள ஆயத்தமாக இருக்கும்பொழுது அவர் எங்களை நிறைவாக ஆசீர்வதிப்பார்.

"அவை பொன்னிலும் பசும் பொன்னிலும் மேலாக விலைமிக்கவை தேனிலும்...... தெளி கேனிலும் இனிமையானவை" (கி.பா19:10). பிரபரல்ய அமெரிக்க மறையுரைஞர் ஆயர் புல்டன் அனுபவத்தைக் **தன்னுடைய** கூறும் **奧**mm பொமுக் சொல்கின்நார்: **தன்னுடைய** பட்டப்படிப்பு (முடிந்து குருமடத்தில் சேருவதந்கான இரைவனின் அழைப்பை கனகு உள்ளத்தில் மிக காத்திரமாக உணர்ந்தார். அந்நேரத்தில்தான் கல்வித்திணைக்களத்தில் இருந்து அதி உன்னத பலமைப்பரிசு அவருக்கு அனுப்பி வைக்கப்படுகின்றது. அவருடைய கல்லூரிக் கல்விகள் அனைத்தும் இலவசமாகக் கொடுக்கப்படுகின்றன எனும் கடிதம் அனுப்பி வைக்கப்படுகின்றது. இது கிடைத்தது புலமைப்பரீட்சைக் இந்தப் ஆகம். எடுத்துக்கொண்டு மிக்க மகிழ்ச்சியோடு தன் பங்குத் தந்தையிடம் சென்றார். வயது முதிர்ந்த அந்தப் பங்குத்தந்தையோ அதைப்பற்றி எள்ளளவும் அக்கறை காட்டவில்லை. அந்த இளம் சீனிடம், அவர் பெற்ற இறை அழைத்தலோ அனைத்தையும் விடப் பெறுமதி மிக்கது, அவ் அழைத்தலுக்குக் கீழ்படிதலே மேலானது, என்று கூறி கடிதத்தைக் கிழித்துவிட்டு குருமடத்திற்கு செல்லச் சொன்னார் பங்குத்தந்தை. சீனும் உடனடியாக அக் கடிதத்தைக் கிழித்து எறிந்து விட்டார். அவர் ஒரு குருவாகி, ஒரு ஆயராகி, ஒரு பெரும் தலைவராகவும், போதகராகவும் எத்தனையோ காலங்களுக்கு புகழப்படுகின்றவராக மாறினார்.

ஆண்டவருடைய திருவுளத்தை ஏற்பதற்கு எத்தனையோ விதமான சலுகைகளை நாம் விட்டு விடவேண்டும். எமது அன்றாட வாழ்வின் சூழ்நிலைகளில் இறைவனின் திட்டத்தை செபத்திலே நாம் கண்டுகொள்ள முடியும். அவற்றைக் குழப்பும் பல தெரிவுகள் எங்களுக்கு முன் வரலாம். ஆனால் இறைவனுடைய திருவுளத்திற்கு எம்மை அர்ப்பணிக்க எமது உள்ளத்திலே உறுதி வேண்டும். உலகத்தினால் முன்வைக்கப்படும் தேர்வுகள் எங்களுடைய வாழ்விலே இறைவனுடைய அருளைக் களைந்து எறிவதற்கான ஏமாற்று நிலைகளாகவும் ஆகலாம்.

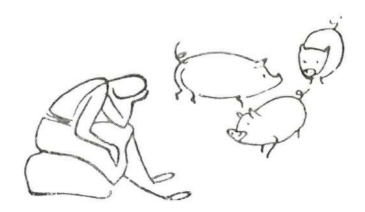
"நான் என்ன செய்யவேண்டும்?" (தி.பா.22:10) என்று திருத்தூதர் பணியிலே திருத்தூதர் பவுலுக்குக் கொடுக்கப்பட்ட அழைப்புப் பற்றி நாம் வாசிக்கின்றோம். தமஸ்கு நகருக்கு குதிரையிலே செல்லும்பொழுது அவ் அழைப்பு கொடுக்கப் படுகின்றது. இயேசுவின் அவ் அழைப்பை ஏற்றுக் கொண்டால் நிச்சயமாக எத்தனையோ காரியங்களை விட்டுவிட வேண்டும் என்பது அவருக்குத் தெரியும். தனது அழைப்பையும் அதை ஏற்றுக்கொள்வதனால் ஏற்படும் உள்ளார்ந்த நிலையும்பற்றி பிலிப்பியருக்கு எழுதிய திருமுகத்திலே அவர் கூறும் பொழுது, "இயேசுவின் மகிமைக்காக இவை அனைத்தையும் குப்பை என்று கருதுகிறேன்" எனக் கூறுகின்றார் (பிலிப்பியர்.3:8).

கல்வியிலே கமாலியியலால் பயிற்றப்பட்ட பரிசேயர். இது அக்காலத்திலுள்ள மிக உயர்ந்த நிலை ஆகும். சமூக நிலையிலே பவுல் ஒரு உரோமைக் குடிமகன். பவுல் தலைமைக்குருவின் நண்பன். பழைய சமயத்திற்கெதிராக எழும் எதையும் தகர்த்தெறிவதை எவராலும் நிறுத்தப்படமுடியாத ஒருவர். ஆனாலும் இயேசுவின் அழைப்பை ஏற்ற பொழுது இவற்றில் எதுவுமே அவரைத் தடுத்து நிறுத்த முடியவில்லை. அந்நேரத்தில் அவர் செய்த தீர்மானம் அவரை ஓர் கிறிஸ்துவின் திருத்தூதராக உருமாற்றியது. பிற இனத்தாரை இயேசுவிடம் கொண்டு வருவதற்கு சிறப்பாக தேர்ந்தெடுக்கப்படுகின்றவராகி ன்றார். இறை அழைத்தலுக்கான அவரது கீழ்படிவு அவருக்கும் இயேசுவைத் தேடும் அனைவருக்கும், பெரும் ஆசீர்வாதமாகின்றது.

ஆரம்பத்தில் பார்த்தது போல, மீட்பு நிகழ்வின் ஆரம்பத்தில் குறிக்கப்பட்ட இயேசு, மரி, சூசை என்பவர்களின் சித்தத்திற்கான கீழ்படிவு நாம் நினைக்க முடியாக அளவிற்கு வரவிருக்கும் தலைமுறை அனைத்திற்கும் பெரும் ஆசீர்வாதமாகின்றது. எமது விசுவாசம் எமது அன்றாட வாழ்வில் இரைவனுக்குச் சொல்லும் "அம்" என்பகா்க வரப்பிரசாதமாகவுள்ளது. இவ்வாறு நாம் நம்மை இறைவனிடம் அர்ப்பணிப்பதற்கு எதிராக குழப்பும் சந்தர்ப்பங்கள், அச்சமூட்டும் சவால்கள் பல ஏற்படலாம். ஆயினும் இரைவனின் வழியைக் தெரிந்துகொள்வதற்கான உறுதியான **கீ**ர்மானம் உள்ளத்திலே இருக்க வேண்டும். குழப்பும் சந்தர்ப்பங்கள் அல்லது பயப்படுத்தும் நிகழ்வுகள் ஏற்பட்டால் நாம் செய்யவேண்டியது கடவுளுடைய உள்ளக்கின் வெளிப்பாடு எமக்குத் தெளிவாகும் காத்திருந்து மன்றாடுவதாகும். இரைவனுடைய திருவுளத்தை ஆவலோடு அறிந்து கொள்வதற்கான அருளையும் கடைப்பிடிப்பதற்கான மன்றாடுவோம். ஆசிரையம் இரைவனுடைய திருவுளத்திற்கு அமைந்து செல்லும் நிச்சயமாக எமக்கு மீட்பின் மகிழ்ச்சியைப் பெள்ளுக்கரும். இவ்வாறு இயேசுவின் மீட்பளிக்கும் அருளைப் பறைசாற்றுபவர்க ளாக நாம் மாறுவோம்.

#### செபம்

வானகத் தந்தையே! உம்முடைய ஒரே மகன் இயேசுக் கிறிஸ்துவை இவ் உலகிற்கு ஒரு கொடையாகக் கொடுத்தமைக் காக நாம் மனம் மகிழுகின்றோம். இது எம்மை பாவத்திலும் சாவிலும் இருந்து மீட்டு மாபெரும் நிலையாகிய நிலை வாழ்வை கொடுத்துள்ளது. இறைவா! நாம் உம் திருமுன் பணிந்திருக்கும் இவ்வேளை எமது தீர்மானங்கள் அனைத்தையும் உமது திருப் பாதம் வைத்து "உமது சித்தம் எம் வாழ்வில் நிறைவேறட்டும்" என்று மன்றாடுகின்றோம். அன்பின் இறைவா! உமது அன்பு எம்மை விட்டு ஒரு போதும் அகலாது என்பதை உறுதியாக விசுவசிக்கின், நோம். நாம் எம்மை உமது திட்டத்திற்கு முழுமையாக அர்ப்பணிக்கும்போது நாமும் முழுமையாக ஆசீர் வதிக்கப்பட்டு எம் வாழ்வும் எம்மை சூழ உள்ளவர்களுக்கும் ஒரு ஆசீர்வாதமாக அமைகின்றது. எமது வாழ்வின் ஒவ்வொரு கட்டத்திலும் உம்முடைய விருப்பத்தை எமக்குத் தெளிவாக்கும். உம்முடைய திருவுளத்தை நாம் என்றென்றும் தேடி உமது மகிமைக்காக அவற்றை நிறைவேற்ற எமக்கு அருள்தாரும். ஆமென்.



## "ஆண்டவரே என் ஆயர்"

(தி.பா.23:1)

தன்னை<u>ப்</u> படைத்தவருடைய பெயரையும் அவரது குணவியல்புகளையும் அழிய வேண்டுமென்கின்ற ஆவல் மனிதனின் இதயத்தில் ஆழப் பதிந்திருந்தது. இதை நாம் விவிலியத்தின் தொடக்கத்திலேயே மோயீசன் எரியும் முட்புதரில் இறைவனைச் சந்தித்த நிகழ்விலே காணுகின்ரோம். இந்த அகிசய நிகழ்விலே ஆச்சரியப்பட்ட மோயீசன் இரைவனின் பெயர் என்ன என்பதை வினவுகின்றார். கடவுளும் பதிலாக "இருக்கின்றவராக இருக்கின்றவர் நானே" என்றார் (வி.ப3:14).

புதிய ஏற்பாட்டில் இயேசு மனிதனுக்கு வெளிப்படுத்த வேண்டிய கடவுளின் அதீத ஆவலை பல்வேறு உவமைகள், விபரங்கள், தலைப்புக்கள் மூலமாக வெளிப்படுத்துகின்றார். இத்தகைய உருவகங்களில் எல்லாம் மிகச் சிறந்ததும் ஆறத லளிப்பதும் பல நூற்றாண்டுகளாக மனிதனால் விரும்பப்படுவதும் நல்லாயன் என்ற உருவகமே.

"நல்ல ஆயன் நானே" (யோவான் 10:11) என்கிநார் இயேசு. இயேசு கூறும் இந்த உருவகம் விவிலியத்திலும் சாரத்தி லும் ஆழப் பதிந்திருந்தது. இவ் உருவகம் கேட்போருக்கு பரீட்சார்த்தமானதாகவும் இருந்தது. பழைய ஏந்பாட்டில் வழிநடத்தும் இரைவனுடைய அன்ப பலதடவைகளில் பேசப்படுகின்றது. தன்னுடைய இயேசு தனித்துவமான தன்மையையும், பணியையும் விளக்குவதற்கு இவ் உருவகத்தைத் தேர்ந்தெடுத்தார். யோவான் நற்செய்தியில் வரும் "நானே" எனும் வாக்கியங்களுள் இயேசுவின் "நல்லாயன் நானே" முக்கியமானதாகும். அகே பகுதியில் இயேசு வாயில் நானே" (யோ.10:07) என்கிறார்.

### "ஆயன் தம் மந்தையைக் காப்பது போல் ஆண்டவர் அதைக் காப்பார்" (எரேமியா 31:10)

"ஆடுகளுக்கு வாயில் நானே" (யோவான் 10:7). இதை விளங்கிக் கொள்வதற்கு யூதர்களின் கலாசாரத்தை அறிந் திருப்புது நல்லது. ஆடுகள் முற்று முழுதாக ஆயனின் அன்பிலும் பராமரிப்பிலும் தங்கியிருந்தன. ஆயனே ஆடுகளின் தொடர்பான துணையாக இருந்தான். அவரே ஆடுகளுக்கு அனைத்தையும் வழங்கி அவற்றைப் பாதுகாத்தார். ஆயனுக்கும் ஆடுகளுக்கு மிடையேயுள்ள உறவு எவ்வளவு நெருக்கமானதும் உணர்ந்து கொள்ளத் தக்கதும் என்றால் ஆயனின் குரலை அவை கேட்ட வுடன் அதை இனங்கண்டு ஆயனைப் பின் செல்லும். ஆயனும் அவற்றைப் பாதுகாப்பான பசும்புல் மேய்ச்சலுக்கு இட்டுச் செல்வான்.

வேளைகளில் அடுகள் பட்டிகளுக்கு இட்டுச் இரவ செல்லப்படும். ஆயன் பட்டியின் வாயிலின் குறுக்கே படுத்திருப் பான். ஓநாய்களும் காட்டு மிருகங்களும் ஆயனைக் கடந்த பின்பே பட்டிக்குள் செல்ல முடியும். "பட்டிக்கு வாயில் நானே" என்று கூறும் மந்தையை எவ்வளவிற்கு பாதுகாக்குப் பொழுது இயேசு பராமரிக்கின்றார் என்பதை வெளிப்படுத்துகின்றார். எவரும் அவரது கையிலிருந்து அதைப் பறிக்க முடியாது. மேலும் இயேசு விளக்குகையில் "நான் அவர்ரிர்க நிலை வாழ்வை அளிக்கின்ரேன். என்றுமே அழியா. அவற்றை அவை கையிலிருந்து யாரும் பறித்துக்கொள்ளமாட்டான் அவற்றை என் தந்தையின் கையிலிருந்து யாரும் பறித்துக் கொள்ள இயலாது" (யோ10:28,29). அநேகமாக பொதுவான ஆட்டுப்பட்டிகள் இருந்தன. மேய்ச்சலுக்குக் காலையில் மந்தைகளை கூட்டிக்கொண்டு போகுமுன் ஒவ்வொரு ஆயனும் தனக்குரிய குரலில் கூப்பிட்டுவான். அல்லது ஒரு குறிப்பிட்ட பெயர் சொல்லிக்கூப்பிடுவான். ஒவ்வொரு ஆயனுக்குரிய மந்தையும் அவனையே கேடி ஒடும். இதைக்கான் ஆடுகள் எனது குரலுக்கு செவிசாய்க்கின்றன" (யோ.10:27) என்கிரார். இயேசு இரண்டு முக்கிய உண்மைகளை இங்கே வெளிப்படுத்துகின்றார்.

1) தன்னிடம் ஒப்படைக்கப்பட்ட ஒவ்வொருவரையும் தனித்துவமான அவர்களது (ഥന്ദ്രെധിலേ தெரிந்து கொண்டு **தனிப்பட்ட** தேவைகளையும் அறிந்துள்ளார். இதைத்தான் "நானும் ஆடுகளை அறிந்திருக்கிறேன்; என் ஆடுகளும் என்னை அநிந்திருக்கின்றன" (யோவான் 10:14) என்கிறார். இதைத்தான் இன்னுமொரு இடத்தில் இயேசு "உங்கள் தலைமுடி எல்லாம் எண்ணப்பட்டிருக்கின்றது" என்கிறார் (மத்தேயு 10:30). சாதாரண மாக ஒருவரின் தலையில், சராசரி ஒரு லட்சம் முடி இருப்பதாகக் கூறப்படுகின்றது. அது தலையிலிருந்து கீழே விழுந்தவுடன் கால் விரலிலே சுற்றி குப்பையில் அல்லது நெருப்பில் போடுவார்கள். அருவருப்பாக இருக்கும். அந்த முடிக்கே கடவுள் இவ்வளவு அக்கறை காட்டுகிறாரெனில் நம்மைக் காப்பதற்கு எவ்வளவு தான் செய்யமாட்டார் என்று உணர இயேசு அழைக்கின்றார். 40 வருடங்களாக வனாந்தரத்தில் இஸ்ராயேல் மக்களின் ஆடைகள் கிழியவுமில்லை, செருப்புகள் தேயவுமில்லை (இணை.29:5). இதை நாம் உணர்ந்தோம் என்றால் எமக்கும் இறைவனுக்கும் உள்ள உறவு ஆழமான மாற்றம் பெறும்.

2) இயேசு மீண்டும் மீண்டும் எமக்கு நினைவுறுத்துவது, "ஆகவே, எதை உண்போம்? எதைக் குடிப்போம்? எதை அணிவோம்? எனக் கவலை கொள்ளாதீர்கள். ஏனெனில் பிற இனத்தவரே இவற்றை எல்லாம் நாடுவர். உங்களுக்கு இவை யாவம் கேவை உங்கள் விண்ணகத்தந்தைக்குத் தெரியும்" (மத்தேயு 6:31-33). எங்களுடைய செபத்தில் எப்படியோ இரைவனை நம் வசப்படுத்தி பெற்றுக்கொள்ள கேவைகளைப் சுயநலவாகிகளாகி விடுகின்றோம். இளையாசை மறந்து இதனால் எங்களுடைய மனிதப் போக்கிலே நாம் அங்கலாய்ப்புள்ளவர்களாக மாநி இரை நம்பிக்கையில் தளர்ந்து விடுகின்றோம்.

#### "ஆட்டுக்குட்டிகளைத் தம் கையால் ஒன்று சேர்ப்பார்" (எசாயா 40:11).

கம் சீடருக்க **தானே** ഉ ഞ്ഞഥവാത கூறுகின்றார். என்பகை வலியுறுத்திக் அவர்நின் வெவொரு தேவைக்கும் தானே பொறுப்பெடுப்பதாகக் கூறுகின்றார். ஆயனின் உருவகம் மிகவும் முக்கியமானது. ஏனென்றால் ஆடுகள் உதவி அனைத்திற்கும் இல்லாப் பிராணிகள்; பயந்து பாதுகாப்பிலே தங்கியிருக்கின்றன. மற்றைய பிராணிகள் போல கூரிய பாதுகாப்பகள்கான நகங்களோ பலமுள்ள பற்களோ அவற்றிற்குக் கிடையாது. அப்பனே அவர்ரின் பாதுகாப்பு; அந்த ஆயன் தன்னுடைய உயிரையே வைத்து மந்தைகளைப் பாதுகாக்கின்றான். மந்தையின் ஒவ்வொரு சிறு சிறு விடயத்திலும் ஆயன் அதீத கவனம் எடுக்க வேண்டும். உதாரணமாக - எங்கே அவற்றை இட்டுச் செல்கின்றார். விரைந்து ஒடும் ஆற்று நீரில் அவை குடிக்க முடியாது. எனவே ஆயன்

மந்தைகள் குடிக்கக்கூடிய அளவிற்கு நீரைக் கட்டுப்படுக்கி அவர்ளைக் குடிக்க விட வேண்டும். இதனால் தான் திருப்பாடல் 23 இல் "அமைதியான நீர் நிலைக்கு என்னை அழைத்துச் செல்வார்" கூறுகின்றார். மந்கையின் வாம்வம் என்നു பாதுகாப்பம் ஆயனுடைய உயினாவிட முக்கியமாக இருக்கின்றது. எம்மை விமுங்கவரும் எல்லாத் தீமைகளிலிருந்தும் எம்மைப் பாதுகாக்க இயேசு தனது உயிரைப் பணயம் வைத்தார். இதையே பவுல் அடியார் "நாம் இறைபற்றின்றி வலுவற்று இருந்தபோதே குறித்த காலம் வந்ததும் கிறிஸ்து நமக்காக தம் உயிரைக் கொடுத்தார்" (உரோமர்.5:6) என்று கூறுகின்றார். எம்முடைய பாவங்களைக் தானே தம் மேல் சுமந்து கொண்டு அவற்றிற்காக தம் உயிரைக் கொடுக்கார். பாவத்திற்கு அம்மையாகி எம்மையே плір மீட்டுக்கொள்ள முடியாதிருந்த நிலையில் தந்தையினது பணியை தாம் ஏந்றுக்கொண்டார். "என் உயிரை என்னிடமிருந்து யாரும் பு பித்துக் கொள்வதில்லை. நானாகவே அதைக்கொடுக்கிறேன். உயிரைக்கொடுக்கவும் எனக்கு அதிகாரம் உண்டு, அதை மீண்டும் பெற்றுக்கொள்ளவும் எனக்கு அதிகாரம் உண்டு. என் தந்தையின் கட்டளைப்படியே நான் இப்படிச் செய்கிறேன்" (யோவான். 10:18).

#### "ஆயனைப் போல் தம் மந்தையை அவர் மேய்ப்பார்" (எசாயா 40:11).

மீட்பிற்காக நொருக்கப்பட **தன்னைக்** நமது அடித்து கையளித்தபின் நமக்கு உணவானார். "நான் ஆடுகள் வாழ்வைக் பெறும் பொருட்டு, அதுவும் நிரைவாகப் பெரும் பொருட்டு வந்துள்ளேன்" (யோவா.10:10). சொற்றொடர் யோவான் இந்த அதிகமான ந<u>ர்</u>செய்தியில் ஐயாயிரத்துக்கும் மக்களுக்கு அப்பங்களை உணவாகக் புதுமையின் பின்னர் கொடுக்க அதிகாரம்) குறிக்கப்படுகின்றது. புதுமை (போவான் 6 மறுநாள் மக்களுக்கு ஏற்பட்ட உடல் பசியைத் தீர்ப்பதற்கான இயேசுவின் ஆவல் பந்நி அல்ல, ஆன்மீக வாழ்விர்கான செய்வதே முக்கியம் என்பதை இயேசு ஏக்கத்தைப் புர்க்கி தெளிவுபடுத்துகின்றார்.

"அழிந்து போகும் உணவிற்காக உழைக்க வேண்டாம் -நிலைவாழ்வு தரும் அழியாத உணவிற்காகவே உழையுங்கள்" (யோவா.6:27). அவ் உணவை மானிட மகன் உங்களுக்குக் கொடுப்பார். இந்நிலையில் அவர் தம் உடலையும் உதிரத்தையும் எமக்கு உணவாகவும் பானமாகவும் தருகின்றார். "விண்ணகத்தி லிருந்து இறங்கி வந்த வாழ்வு தரும் உணவு நானே. இந்த உணவை எவராவது உண்டால் அவர் என்றுமே வாழ்வார். எனது சதையை உணவாகக் கொடுக்கின்றேன். அதை உலகு வாழ்வதற்காகவே கொடுக்கிறேன்" (யோ.6:51).

இவ்வாறு இயேசு கூறியபோது அவரைப் பின்பற்றியவர்கள் பலர் அதை விளங்கிக் கொள்ளமுடியவில்லை. அவர்கள் அவரை விட்டுப் பிரிந்து சென்றனர். ஆனால், அவரோ அவர்களை மீண்டும் அழைக்கவில்லை. அதேவேளை அவர் முன்வைத்த அன்புக் கொடையை அவர் எடுத்துக் கொள்ளவுமில்லை. அவர் அப்போஸ் தலர் பக்கம் திரும்பி அவர்களிடம் "நீங்களும் போய்விட நினைக் கிறீர்களா?" என்று கேட்டார் (யோவா.6:67). சீமோன் பேதுரு மறு மொழியாக "ஆண்டவரே நாங்கள் யாரிடம் போவோம்? நிலை வாழ்வு அளிக்கும் வார்த்தைகள் உம்மிடம் தானே உள்ளன." (யோவா.6:68-69) என்றார்.

"இயேசு அப்பத்தை எடுத்து இதைப் பெற்று உண்ணுங்கள் இது எனது உடல்....... இதிலுள்ளதை அனைவரும் பருகுங்கள். ஏனெனில் இது எனது உடன்படிக்கையின் இரத்தம் பலருடைய பாவ மன்னிப்பிற்காக சிந்தப்படும் இரத்தம்" (மத்.26:26-29) என்று இயேசு கூறியபோது திருத்தூதர்கள் இயேசுவின் உடலிலும் உதிரத்திலும் பங்கு பற்றும் பாக்கியம் பெற்றனர்.

கடவுளிடம் இருந்து மனிதனைப் பிரித்த பாவத்தின் சாபம் பலியினால் இந்தப் முறியடிக்கப்பட்டது. அலகை கான் விழுங்க நினைக்ககு போல மனிதனை ഗ്രഥ്യധഖിல്തെ. ஏனென்றால் கிறிஸ்து கான் சிந்கிய இரத்தத்தினாலே மன்னிப்பையும் நிலைவாம்வையம் வென்றெடுத்து உண்மையான ஆயனாக தன்னுடைய உடலாலும் உதிரத்தாலும் ஊட்டம் எமக்க கந்து எம்(முடன் ஒன்றாகி எம்மை நிலைவாழ்விற்கு வழிநடத்தி செல்கிறார்.

### "என் இதயத்திற்கேற்ற மேய்ப்பர்களை உங்களுக்கு கொடுப்பேன்" (எரேமியா3:15)

நானே நல்லாயன் என்று இயேசு கூறும் பொழுது அன்றைய மதத்தலைவர்களிடம் இருந்து முற்றுமுழுதாகத் தன்னை வேறுபடுத்திக் கூறுகின்றார். அவர்களை சுயநலம் பேணும் கூலியாட்கள் என்று அழைக்கின்றார். அவர்கள் மத மரபுகளின், ஒழுங்குகளின் சுமையை மக்கள் மீது சுமத்திவிட்டு தாங்கள் எதையும் சுமக்காமல் இருப்பவர்கள் என்று கூறுகின்றார்.

"சுமத்தற்கரிய பழுவான சுமைகளைக் கட்டி மக்களின் தோளில் அவர்கள் வைக்கிறார்கள். ஆனால் அவர்கள் தங்கள் விரலால் தொட்டு அசைக்கக்கூட முன் வரமாட்டார்கள்" (மத்தேயு கூறுகின்றார். இரைவரக்கினர் எசேக்கியேலின் 23:4) െൽന്ദ്വ இறைவாக்கினைக் கூறி அன்றைய மதத் தலைவர்களைக் கடிந்து கொள்கின்றார். பரிசேயரும், சதுசேயரும் தங்கள் பற்றியே சிந்தித்து தங்களுக்கு எப்படிப்பட்ட நன்மை கிடைக்கும் என்பதையே பார்க்கின்றனர். "தலைவனாகிய ஆண்டவர் கூறுவது இதுவே: காங்களே மேய்க்குக்கொள்ளும் இஸ்ரபேலின் ஆயர்களுக்கு ஐயோ கேடு! ஆயர்கள் மந்தையையன்ளோ மேய்க்க வேண்டும்: நீங்கள் கொழுப்பானதை உண்டு, ஆட்டு மயிராடையை உடுத்தி, மந்தையில் சிறந்ததை அடிக்கிறீர்கள். மந்தையையோ மேய்ப்பதில்லை. நீங்கள் நலிந்தவற்றை திடப்படுத்தவில்லை பிணியுற்றவற்றிற்குக் குணமளிக்கவில்லை. காயமுற்றவற்றிற்குக் கட்டுப்போடவில்லை வழிதப்பியவற்றை திரும்பக் கூட்டி வரவில்லை. காணாமல் போனவற்றைத் தேட வில்லை, ஆனால் அவற்றைக் கொடுமையுடன் வன்முறையுடன் நடத்தினீர்கள் (எசேக்கி.34:2-4).

பரிசேயருடைய மேலோட்டமான வாழ்வை எடுத்துக்காட்டி மந்தைக்காகத் தன் உயிரைக் கொடுப்பதே தனது தந்தையின் திருவுளம் என்பதை உறுதிபடக் கூறுகின்றார். பரிசேயர் எந்த நாளும் பொதுமக்களில் குறைகண்டு மோயீசனுடைய சட்டத்தினாலே அவர்களைக் கண்டனம் செய்தனர். இயேசு அனுதாபத் தோடு மக்களுக்கு ஓய்வுநாளில் குணமளித்ததற்காகவும் இயேசு வின் மேல் குற்றம் சாட்டினர். மனிதனுடைய துன்பத்தையும் துயரத்தையும் விட மரபுகளும் சட்டங்களும்தான் அவர்களுக்கு முக்கியமானவையாக இருந்தன.

இந்தப் பின்னணியில் இயேசு தொலைந்த ஆட்டின் உவமையைக் கூறுகின்றார். பரிசேயருடைய பார்வையில் பாவி களின் வீழ்ச்சிக்கு அவர்களே காரணம் அதற்குரிய பரிகாரத்தை அவர்களே செய்யவேண்டும். இயேசுவோ இதற்கு எதிர்மறை யானதைக் கற்பித்தார். தவறிய ஆட்டைத் தீர்ப்பிடாமல், அழிவுக்கு விட்டுவிடாமல் அதைத் தேடிச் செல்லுகின்றார். 99 நல்லவற்றையும் பாழ்வெளியில் விட்டு விட்டு தொலைந்த ஒன்றைத் தேடி ஆயன் செல்லுகின்றான். 99 நீதிமான்களால் ஏற்படும் மகிழ்ச்சியை விட, தொலைந்து கண்டு பிடிக்கப்பட்ட ஒன்றினால் ஆயனுக்கு ஏற்படும் மகிழ்ச்சி அதிகமாகும்.

"காணாமல் போனதைத் தேடுவேன், அலைந்து திரிவதை கிரும்பக் கொண்டு வருவேன்" (எசேக்கியல் 34:16). இயேசுவின் இப்போதனை பல்வேறு பலவீனங்களோடு இருக்கும் நமக்கு மிகுந்த நம்பிக்கையைத் தருகின்றது. பாவத்திற்கெதிரான எமது போராட்டத்தில், எமது குறைகுற்றங்களை மூடி மறைக்க முயற்சி அவசியமில்லை. கேவையான எடுக்கவேண்டிய நம்பிக்கையோடு கந்தையிடம் அனைத்தும் கிரும்பி அவரது அன்பால் அரவணைக்கப்படுவதே ஆகும். அதாவது கந்தையினு டைய அளப்பரிய இரக்கத்தையும் தாராளத் தன்மையையும் உணராமல் எத்தனையோ பேர் குற்றப்பழி உணர்வினால் கூனிக் வேதனைப்படுகின்றார்கள். குளுகி கியானம் நடாக்கும் அருட்தந்தை ஒருவர் பின்வரும் நிகழ்வை எனக்குக் கூறினார்.

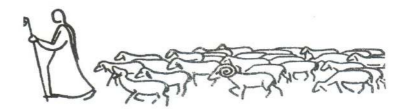
இளைஞன் ஒருவன் தியானத்திற்கு வந்தான். தியானத்தின் நாளிலேயே தான் தியானத்திலிருந்து வெளியேற இரண்டாம் வேண்டும் என்று நெஞ்சுப்படபடப்போடு வந்தான். இங்கு சொல்வது ஒன்றுமே எனக்கு விளங்கவில்லை என்றான். அவன் மனத்தைக் குழப்புவது என்னவென்று கேட்டேன். இங்கு கூறப்படும் இறை வார்த்தைகள்தான் என்று உடனடியாகப் பதில் சொன்னான். இங்கு சொல்வதன்படி யாருமே வாழமுடியாது. பணம் சேகரிப்பதும், பகட்டாக வாழ்வதுமே என் வாழ்வின் இலக்கு என்றான் அவன். புத்திக் கூர்மையும் கடின உழைப்பும் உடையவன். ஆகலால் வாழ்க்கையில் பல முன்னேற்றங்களைக் கண்டிருந்தான். இவ்வாறு அவன் முன்னேறுவகந்குப் பலருடைய வாழ்வின் மேல் மிதிக்க வேண்டி இருந்தது. இதனால் உறவுகளை இழந்தான். ஆரம்பத்தில் மக்களை ஏமாற்றுவதும், தனது நோக்கத்திற்காக அவர்களைப் அவனுக்கு குற்றப்பழியை ஏற்படுத்தியது. பயன்படுக்துவதும் ஆனாலும் அவனது வாழ்வின் நோக்கம் அவற்றைவிட முக்கிமாக இருந்தது.

இத்தியானத்திற்கு எதற்காக வந்தீர் என்று கேட்டபொழுது தன் பணத்தாலும், பகட்டான வாழ்வாலும் மனத்தை திருப்திப் படுத்த முயன்றேன். ஆனாலும் இவை அனைத்திற்கும் மேலாக மனகிலே பெரும் வெறுமை இருக்கின்றது என்று சொன்னான். தனிமை அவனை வாட்டியது. அவனுடைய குற்றப்பழி உணர்வுகள் ஆழ்ந்த அங்கலாய்ப்பை ஏற்படுத்தியது. தன்னுடைய கடந்தகால வாழ்விலிருந்து தப்பிக்க வழியில்லை. தன்னுடைய எதிர்காலம் இப்படியே போகப் போகின்றதா என்று மனங்குழம்பினான். கேடிப்போவகற்கு அவன் கிடைக்கவில்லை. அவனுக்கு ஆறுகலோ மன நிரைவோ இல்லை. அவனது பணம், பதவி கொடுத்தது எல்லாம் ஒரு மேலோட்டமான வெருமையான வாம்வையே. சிரிக்கு அவன் மகிழ்ந்தது ளோபகமில்லை. அவனுக்கே அப்போகு நான் அவனது ஆண்டவர் பேசத்தொடங்கிவிட்டார் உள்ளத்திலே என்று இதனால்தான் இந்தத் தியானத்திற்கு சொன்னேன். உழ்மை வந்திருக்கின்றார். நிச்சயமாக இரைவன் அமைக்கு உமக்க ஆறுதலையும் மன்னிப்பையும் கொடுக்கக் காக்கிருக்கின்றார் என்று கூறினேன். ஊதாரி மகன், தொலைந்த ஆடு இவற்றின் உவமைகளை வாசிக்கச் சொன்னேன். நல்லாயனாகிய இயேசு கொடிய காரிருள், பாலைவனம் போன்றவற்றிலிருந்து மீட்டு தன் அருகில் உள்ளதைக் கொண்டு வருவார் என்று அவனுக்கு உறுதியளிக்கேன். அவனை நல்லதொரு கீர்த்தனம் செய்யும்படியாக சொன்னேன். அவன் இரைவனோடு ஒப்புரவாகி நம்பிக்கை நிரைந்த எதிர்காலத்தில் காலடி வைக்கத் கொடங்கினான்.

இயேசு பணியை நல்லாயன<u>்</u> என்ற கனகு இந்த இரத்தினச் சுருக்கமாகக் உருவகத்திற்குள் கூரி விட்டார். எத்தகைய வீழ்ச்சிகள், தவறுகள், பாவங்களுக்குள் விழுந்தாலும் இறைவனது அன்பின் அரவணைப்பு எங்களுக்கு நம்பிக்கையைத் தருகின்றது. எந்த ஆபத்திலிருந்தும் மீட்க அவர் எங்களுக்காகக் காத்திருக்கின்றார். எந்தப் பாதையிலே நாம் நடத்தாலும் நமக்கு முன் ஒரு அடி அவர் முன்நடந்து பசும் புந்தரைக்கும் அமைதியான நீர்நிலைக்கும் இட்டுச் செல்கின்றார். நல்லாயனின் முகத்தைப் பார்க்கும்பொழுது எல்லாவித பயங்களும் எம்மை விட்டு அகன்று நாங்கள் அஞ்சவேண்டிய சவால்களுக்கு போகும். வாழ்வின் தில்லை. தோல்விகளும் இயற்கை அனர்த்தங்களும் எங்களை அங்கலாய்ப்பிற்குள்ளாக்கத் தேவையில்லை. எம்மைப் பாதுகாக் கவும், வழிநடத்தவும் நல்லாயன் என்றும் இருக்கின்றார்.

#### செபம்

நல்லாயனாகிய இயேசுவே! எமது கண்கள் என்றும் உம்மையே நோக்கி இருக்கின்றன. எமது சுயநலப் போக்குகளும் சவால்களால் ஏற்பட்ட தோல்விகளும் எம்மை மூழ்கடிக்கும் பொழுது எமக்கு அருகில் இருந்தருளும். பசும்புற்தரைக்கும் தெளிந்த நீர் நிலைக்கும் உம்முடைய பாதச்சுவடுகளில் நாம் நடந்து தந்தையின் இல்லம் நோக்கி வரச் செய்யும் - ஆமென்.



## "**ಹಒவுன் ឃាំស្រូந்த இரக்கமூடையவர்"** (ត**ើ**L.2:4)

இன்றைய உலகம் பல்வேறு சவால்களுக்கு ஊடாகச் சென்று கொண்டிருக்கின்றது. இயற்கை அனர்த்தங்கள், ஈவு இரக்கமற்ற கொலைகள் என்பன இவற்றுள் சில. இந்தக் கொடிய இருள் அடர்ந்த நேரத்திலேதான் பரிசுத்த திருத்தந்தை பிரான்சிஸ் எல்லா மக்களையும் இறைவனின் இரக்கத்தை அனுபவிக்கவும் தம் வாழ்வாலும், செயலாலும் தம்மைச் சூழவுள்ளவர்களுக்கு இரக்கத்தின் வாய்க்காலாக இருக்கவும் தொடர்ந்து அழைத்துக் கொண்டிருக்கின்றார். "முழுத்திருச்சபையும் இறைவனுடைய இரக் கத்தில் தங்கியிருக்கின்றது என நான் உறுதியாக நம்புகின்றேன். ஏனென்றால், நாம் அனைவரும் பாவிகள். இன்று வாழும் ஒவ்வொரு மனிதருக்கும் ஆறுதலைக் கொடுப்பதற்காகவே நாம் அழைக்கப் படுகின்றோம். இவ்வாறு ஆறுதலைக் கொடுக்கும் பொழுதான் உண்மையான மகிழ்ச்சியைக் கண்டுகொள்ள முடியுமென நான் உறுதியாக நம்புகின்றேன்" என்று திருத்தந்தை கூறுகின்றார்.

### "கடவுளே வானங்களுக்கு மேலாக நீர் உயர்வு பெறுவீராக" (தி.பா. 57:11)

மனிதன் அன்புக்கும் நீதிக்கும்தான் பழக்கப்பட்டவனாக இருக்கின்றான். ஆனால் இறைவனின் இரக்கமோ மனிதனின் அறிவு அனைத்தையும் கடந்து நிற்கின்றது. நீதி என்பது ஒவ்வொரு வருக்கும் உரியதைக் கொடுப்பது. ஆனால் அன்பு நீதியைக் கடந்து, தன்னை மறந்து மற்றவருக்குக் கொடுப்பதாகும். ஆனால் அன்பிலும்கூட ஒருவித பதில் எதிர்பார்ப்பு இருக்கின்றது. மற்றவர் தனக்கு அன்பு காட்டுவார் என்ற பதில் எதிர்பார்ப்போடுதான் ஒருவர் மற்றவருக்குக் கொடுக்கின்றார். இந்த அன்பை அவர் அலட்சியம் செய்யும்பொழுது மற்றவர் உள்ளத்திலே ஒரு தாக்கமும் வேதனை யும் ஏற்படுகின்றது. தான் காட்டிய அன்பு அனைத்தையும் மறந்து பழிவாங்கவேண்டுமென்ற உணர்வும் ஏற்படுகின்றது. அன்பு எவ்வளவிற்குப் பெறுமதியானதோ அவ்வளவிற்கு அதை நிராகரிப்பதனால் ஏற்படும் தாக்கமும் ஆழமானதும் வலுவானதுமாக இருக்கும். எல்லாக் காலங்களிலும் அன்பு உன்னதமானதாகப் போற்றப்

படுகின்றது. ஆனால் அதைவிட மேலானது ஒன்று உண்டு. அது தான் இரக்கம். ஒருவருக்கு இரக்கம் காட்டும் பொழுது அது அன்பிற்கு மேலாக சென்று தாக்கங்களையும் பாராது மற்றவர் களுக்கு நன்மை செய்கின்றது. இரக்கம், மற்றவருடைய தகுதி யற்ற நிலையிலும் அன்பைக் காட்டி ஆனந்தம் கொள்வதாகும்.

தன்னுடைய சீடரின் அளவுகோலாக இயேசு இரக்கத்தைக் காட்டுகின்றூர். "பலியை அல்ல இரக்கத்தையே விரும்புகிறேன்" (மத்9:13) என்று இயேசு கூறுகின்றார். இயேசு கூறும் இவ் வார்த்தை சந்தர்ப்பம் மிக முக்கியமானது. இயேசு வரிகண்டும் மத்தேயுவை தன் சீடராக அழைத்தார். அது மாத்திரம் அல்ல அவருடைய வீட்டிற்கு விருந்திற்குச் சென்றார். அவ்விருந்திலே பாவிகள் பலர் கலந்து கொண்டனர். அவர்கள் அனைவரும் யூத மதத்தின்படி சமுதாயத்திற்குப் புரும்பானவர்கள். இச்செயல் பரிசேயரின் பார்வைக்கு இடறலானதும், விளங்கிக் கொள்ள முடியானதாகவும் இருந்தது. மத்தேயுவைத் தன் சீடராக ஏற்றுக்கொண்டதற்காகவும் அவருடைய வீட்டிற்கு உண்ணச் சென்றதற்காகவும் இயேசுவின் மேல் பல கேள்விக் கணைகளைக் வரிதண்டுவோரோடு கொடுக்கனர். சேர்ந்து கொள்வது யூத ராபிக்கு தகுமா? என்று கேட்டனர். இத்தகைய சந்தர்ப்பத்தில்தான் "ஒருவரை மேன்மைப்படுத்துவது பலி அல்ல இரக்கமே" என்று இயேசு கூறுகின்றார்.

## "இறைவன் பேரன்பு கூர்வதில் விருப்பமுடையவர்" (மீக்கா. 7:18)

இயேசுவினுடைய பணியையும் போதனையையும் உந்தித் கள்ளியகு தந்தையினுடைய அவரது இரக்கம். வெளிப்படுத்துவதற்கு இயேசு ஊதூரி மகன் எனம் பிரபல்ய உவமையைக் கூறினார். இந்த உவமை உண்மையில் "ஊதாரித் தந்தை" இன் உவமை என்று கூறுவதே பொருத்தம். ஏனென்றால், தந்தையே இதன் முக்கிய நபர் என்பதையும் மகனின் ஊதாரித் தனத்தை தந்தையினுடைய ஊதாரித்தனமான அன்பு வென்றெடுத் தது என்பதையும் விளக்குகின்றது. தந்தையினுடைய இறப்பின் பின்னரே மகனுக்குச் சேர வேண்டிய சொத்தை, முன்னதாகவே வலுக்கட்டாயமாக வாங்கிக்கொண்டு செல்லுகின்றான். அனைத்தையும் ஊதாரித்தனமாக அழித்து பரம ஏழையாகின்றான். எந்தவொரு யூத மகனும் நினைக்கமுடியாத அளவிற்கு அவன்

பன்றிகளை மேய்க்கத் தொடங்குகின்றான். உண்மையில் அவன் வாழ்வு பன்றிக் கூட்டைச் சென்றடைகின்றது. அந்நேரத்தில் தந்தை யின் கூலி ஆட்களுள் ஒருவனாக என்றாலும் தன்னை ஏற்றுக் கொள்ளும்படி தன் தந்தையிடம் சொல்வேன் - என்று உணருகின் நான். அதுதான் அவனுக்கு "அருளின் நேரம்". நீதியின்படி தனக்கு எதுவுமே கிடையாது. அன்பையும் தான் அலட்சியம் செய்து விட்டேன் என்று உணருகின்றான். தந்தையின் இடத்தில் ஒரு வேலையாளுக்கு இடமாவது கிடைக்குமா? என்று ஏங்குகிறான். இவ்விடத்தில்தான் இயேசு இரக்கத்தை அறிமுகப்படுத்துகின்றார். தந்தையின் வேலையாட்களுள் ஒருவனாக மகனோ ஏற்றுக்கொள்வாரா តស់ាា ஏக்கத்தோடு வருகின்றான். கந்தையோ தன் இரக்க மிகுதியால் அவனை அரவணைத்து அவனுடைய மடமைத்தனத்தினாலும், பிடிவாதத்தினாலும் இழந்த அனைத்தையும் பெற்றுக்கொடுக்கின்றார். இப்பொழுது தந்தையின் கரத்தில் அவன் மகனாகி விட்டான்.

தந்தையை நன்கு அறிந்த இயேசு தந்தையின் ஒரு அழகான படத்தை நமக்கு வரைந்து காட்டுகின்றார். "தந்தையைத் தவிர வேறு எவரும் மகனை அறியார். மகனும் அவர் யாருக்கு வெளிப்படுத்த வேண்டுமென்று விரும்புகிறாரோ அவருமன்றி வேறு எவரும் தந்தையை அறியார்" என்று இயேசு கூறினார் (மத்.11:27). உண்மையில் இயேசு இவ் உவமையைக் கூறியிருக்காவிட்டால் தந்தையின் இரக்கத்தையும் அவரது தாராளத் தன்மையையும் நாம் உணர்ந்திருக்கவே முடியாது.

தந்தையின் இம் மாபெரும் இரக்கத்தில் நாம் அனைவரும் பங்குபெற திருத்தந்தை நம்மை அழைக்கின்றார். அவர் இவ்வாறு கூறுகின்றார்: 'தந்தையின் மென்மையையும் அண்மையையும் அனுபவித்த நாங்கள் ஒவ்வொருவரும் எமது வாழ்வில் உறுதியடைந்து அவற்றிற்கு "உண்மைச் சாட்சிகளாக இருக்க வேண்டும் என்பதே என் விரும்பம்". மேலும் அவர் கூறுகையில் "கிறிஸ்தவ பயணம் இறைவனின் இரக்கத்தை உண்மையிலே சந்தித்து வாழ்வதாகும்" என்கின்றார். ஒப்புரவு அருட்சாதனத்தில் வெளிப்படுத்தப்பட்டு நந்கருணையில் கொண்டாடப்படும் உண்மையான மன மாற்றத்திற்கு அனைத்து விசுவாசிகளையும் அவர் அழைத்து நிற்கின்றார்.

"ஆண்டவரின் இரக்கம் எத்துணை பெரிது? அவரிடம் மனந்திரும்பு வோருக்கு அவர் அளிக்கும் மன்னிப்பு எத்துணை மேலானது" (சீராக்.17:29).

இறைவனின் இரக்கத்தை நாம் அனுபவிப்பதற்கு அல்லது மனஸ்தாபத்தோடு மனத்துயர் உண்மையான அவரிடம் திரும்பி வரவேண்டும். நற்செய்தியில் நாம் காணும் மனமாந்நக்கோடு அனைக்கும் **உ**ண்மையான உவமைகள் வருபவரே இரக்கத்தைப் இளைவனிடம் இரைவனின் ஆயத்தமாக உள்ளார் என்று கூறுகின்றது. திருத்தூதர் யோவான் எட்டாம் அதிகாரத்தில் விபசாரத்தில் பிடிபட்ட பெண்ணினுடைய நிகழ்வைக் கூறுகிறார். இப்படிப்பட்டவர்களை கல்லால் கொல்லவேண்டுமென்பதே மோயீசனின் கட்டளை. கற்கள் ஆயத்தமாக இருந்தன. இப்படிப்பட்ட கொடிய அனைக்கும் பாவத்தை இயேசு முன்பாக வைத்தபோது நிச்சயமாக கல்லால் எரிந்து கொல்லப்படவேண்டும் என்று தம் கைகளில் வைத்திருந்தனர். ஆனால் இயேசுவோ கந்களை காப்பாற்றத் தீர்மானித்து விட்டார். அவர்கள் சுமத்திய குற்றத்தை அவர்கள் பக்கமே திருப்பி "உங்களுள் பாவமில்லாதவர் முதலில் என்றார். இதுவும் மோயீசன் எளியட்டும்" சட்டக்கில் தன்னுடைய பாவத்திலே தன் வாழ்வை குறிக்கப்பட்டிருந்தது. எவ்வளவு வீணாக்கி விட்டாள் என்பகை அவள் உணர்ந்து இப்பொழுது எவ்வளவு மனஸ்தாபப்படுகிறாள் என்பதை இயேசு உணர்ந்து கொண்டார். "எவரும் உன்னைத் தீர்ப்பிடவில்லையா?" என்று கேட்டபொழுது "எவரும் இல்லை ஆண்டவரே" என்று கூறிய அவளது பதிலிருந்து அவளது மனஸ்தாபம் தெளிவாய் இருந்தது. அவள் இயேசுவை "ஆண்டவரே" என்று கூறியதை மிக உன்னிப் நான் தீர்ப்பிடவில்லை கவனிக்க வேண்டியது. கூறியதன்மூலம் இயேசு அவளுக்கு மனம்மாற சந்தர்ப்பமளிக் கின்றார். தன் உயிரின் மேல் அதிகாரம் கொண்டவராக இயேசுவை அவள் வெளிப்படுத்துகின்றாள். இனிமேல் அவளது வாழ்வு அவருக்கு அடிபணிந்து இருக்கும் என்றார். இத்தகைய உணர்வு அவளுக்கு ஏற்பட்டது இதுவரை அவள் வாழ்ந்த பாவ வாழ்வு அவளுக்கு எந்த நன்மையையும் செய்யவில்லை. அவள் அனுப வித்த உலக இன்பங்கள், உடல் இச்சைகள் எல்லாம் அவளை வெறுமைக்கே இட்டுச் சென்றது. அவளது மனமாள்கம் இயேசுவை மையமாகக் கொண்டு வாழ அவளுக்கு உதவியது.

ஒரு தியானத்திற்கு வந்த நபரைப்பற்றி ஒரு அருட்தந்தை பின்வருமாறு கூறினார். பாரிசவாதத்தால் பாதிக்கப்பட்ட ஒருவர் நாற்சக்கரவண்டியில் தியானத்திற்கு வந்தார். அவர் ஒரு கொடிய வியாபாரி என்பது பலருக்குத் தொரியும். பணம் தான் அவருக்கு எல்லாம். மென்மேலும் பணத்தைச் சேமிக்கவேண்டும் எனும் அவா அவருக்கு. இதற்கு யாராவது தடையாக வந்தால் அவர்களுடன் கொடூரமாக நடந்துகொள்வார். தங்களது குடும்பச் சொக்கைப் பிரிப்பதில் தன்னுடைய சகோதரன் தன்னை ஏமாந்நிவிட்டான் என்பதை உணர்ந்த அவர் குண்டர்களைக் கூலிக்கு அமர்க்கி கன்னுடைய சகோதரனைத் தொலைத்துவிட முடிவு செய்தார். ஆனால், அவரது சகோதரன் கொலையிலிருந்து தப்பிவிட்டான், ஆனால் அவரது கை ஒன்று துண்டாடப்பட்டது. நடந்ததைப்பற்றி எந்தவொரு குற்ற உணர்வும் அவருக்கு இல்லை. பதிலாக தன்னுடைய சகோதரன் உயிரோடு இருக்கின்றான் என்ற கோபமே இருந்தது. தியானத்தின் 2ம் நாள் இரைவனின் அவருக்கு இரக்கத்தைப்பற்றி இறைவார்த்தை எடுத்துச் சொல்லப்பட்டபோது அவரது உள்ளம் உருகத் தொடங்கியது. இறைவனுடைய அளப்பரிய இரக்கத்திற்கும் தன்னுடைய கடின உள்ளத்திற்கும் எவ்வளவு வேறுபாடு என்பதை உணரத் தொடங்கினார். நல்லதொரு பாவசங்கீர்த்தனம் செய்தார். பாவசங்கீர்த்தனம் கேட்ட குருவானவருடைய அறிவுரையால் தன்னுடைய சகோதரனோடு உண்மையான மனஸ்தாபத்தோடு தொலைபேசியில் கதைத்தார். தியானம் முடிந்து அவரை நேரில் சந்தித்து தன்னுடைய கொடிய செயலுக்கு பரிகாரம் செய்வதாகச் சொன்னார். அந்த சகோதரனோ இதற்குமுன் நடந்த தியானத்தில் பங்குபற்றியிருந்தார். ஆதலால் அவரை மனதார ஏற்றுக்கொண்டார்.

அதன்பின் நான் அவரை சந்தித்த ஒவ்வொரு சந்தர்ப்பத் திலும் இறைவன் தனக்குக் காட்டிய இரக்கத்தைச் சொல்லிக் கண்ணீர் விட்டு அழுதார். அவர் மனஸ்தாபப் படுவதையோ அழுவதையோ தான் முன்பு ஒரு பொழுதும் கண்டதில்லை என்று அவர் மனைவி கூறினாள். இந்த இரக்கத்தின் அனுபவம் பாரிச வாதத்திலிருந்து அவரை குணமாக்கத் தொடங்கியது. யாருடைய உதவியும் இல்லாமல் அவர் நடக்கத் தொடங்கினார். உடலிலும் உள்ளத்திலும் முழுமையாகக் குணமடையத் தொடங்கினார். பணத்தைச் சேகரிப்பதில் குருட்டுத்தனமாகத் தன் வாழ்க்கையை வீணாக்கி தன்னுடைய வாழ்வையும் அன்பையும் இழந்து விட்டதை நினைத்து மனம் வருந்தினார். இனிமேல் தன் வாழ்வையும் பணத்தையும் நோயாளிகளுக்காகவும், வீடற்றவருக்காகவும் செலவளிக்கத் தீர்மானித்தார்.

### "இரக்கமுடையோர் பேறுபெற்றோர்" (மத்தேயு 5:7).

இறைவனது இரக்கத்தின் அளப்பரிய அனுபவம் எம்மை எம் சகோதரர் சகோதரிகளுக்கு, குறிப்பாக ஏழைகள், நோயாளர், பாதிக்கப்பட்டோர், உரிமை மறுக்கப்பட்டோர் அனைவருக்கும் இரக்கத்தின் வாய்க்காலாக இருக்கத் தூண்டுகின்றது. இறைவன் மட்டில் கிறந்துள்ள இதயம் கேவைகளோடும் துன்பங்களோடும் இருக்கும் ஒவ்வொருவர் மட்டிலும் திருந்திருக்கின்றது. செல்வந்தனும் ஏழை இலாசரும் பற்றிய உவமையை இயேசு கூறினார். செல்வந்தனின் பெயர் குறிப்பிடப்படவில்லை. செல்வந்தன் என்பது ஒரு தனி நபரை அல்ல. இறையாட்சியை இழந்த ஒரு சாராரைக் குறிக்கின்றது. இவ்வுவமையில் பசியிலே இநந்துகொண்டிருந்த ஏழையைப் பற்றி எவ்விதமான அக்கறையு மின்றி ஒரு ககபோக வாழ்க்கையை வாழ்ந்து கொண்டிருந்த இந்த செல்வந்தன் இறந்து அடி நரகத்தில் புதைக்கப்பட்டான். அவனது ஒரே ஒரு குற்றம் தேவையோடிருந்த தன் சகோதரனைப் பற்றி அக்களை இல்லாமல் வாழ்ந்ததே. வாழ்க்கைத் தேவையில் தன்னுடைய செல்வத்தைப் பகிர்ந்து இருப்போரோடு வாம்வது அவனுடைய பாதாரமான பொருப்பாக இருந்தது. குற்றத்திற்காக नारी செய்யாக கள்ளப்பட்டான். நரகத்துள் ഉ ഞ്ഞഥവാത குற்றம் என்னவென்றால் தன்னைப் இரைவனின் இரக்கத்தை சுன் சகோதுனுக்குக் இறைவனை இரக்கத்தின் ஆண்டவராக விட்டதாகும். கவலை கொள்ளவில்லை. பர்ரி அவன் இரைவனை தந்தையாகத் தேடியிருந்தால் நிளைந்த அந்த இரக்கத்தை மற்றவருக்கும் காட்ட அது நிச்சயம் அவனைத் தூண்டியிருக்கும்.

இறைவனின் இரக்கத்தை அனுபவிப்பவர்கள் அதைத் தம் அன்றாட வாழ்வில் காட்டுவார்கள் என்று திருத்தந்தை கூறுகின் நார். எவ்வளவிற்கு எவ்வளவு இறைவனின் நன்மைத் தனத்தை உற்றுப் பார்க்கின்றோமோ அவ்வளவிற்கு அவ்வளவு நாம் மற்றவர் மட்டில் இரக்கமுடையவராய் இருக்கின்றோம். இரக்கம் நிறைந்த நமது வாழ்விற்கு ஆண்டவர் இயேசு ஒரு எடுத்துக்காட்டாக இருக்கின்றார். இயேசு நோயாளர், கைவிடப்பட்டோர் அனைவருக் கும் நன்மையே செய்து கொண்டு சென்றார். நாம் வாழ்க்கையில் தேவையில் உள்ளவர்களுக்கு உதவ சரீர இரக்க செயலில் ஈடுபடுவதற்கும் ஆன்மீக குணமாக்கலில் ஈடுபடுவதற்கும் திருச் சபை நம்மைத் தூண்டுகின்றது.

தன்னைப் பற்றியும் தன்னுடைய பாதுகாப்புப் பற்றியும் சிந்தித்து தனக்கென்றே வாழும் கிறிஸ்தவன் தன்னுடைய சுய அடையாளத்திற்கெதிராகவே வாழ்கின்றான். தங்களுடைய ஆன்மீக நிறைவு பற்றியும் தம் சுய விளம்பரங்கள் பற்றியும் பெரிதுபடுத்திக் கொள்பவர்கள் பரிசேயரிலிருந்து வேறுபட்டவர்கள் அல்ல.

விசுவாசிகள் என்ற நிலையில் இயேசு நமக்கும் வெளிப்படுத்தும் இரக்கத்தின் தந்தையைப் பற்றி நாம் அதிகம் அதிகம் தியானிப்பது அவசியம். எமது இதயங்கள் இறை அனுபவத்திற்குத் திறந்திருக்கும்பொழுது அவை இரக்கத்தால் வழிந்தோடும். எம்முடைய ஒவ்வொரு உறவும் இரக்கத்தால் செயற்படும். தண்டனையைவிட இரக்கமே மேலோங்கி நிற்கும்.

#### செபம்

ஆண்டவராகிய இயேசுவே! பாவிகள் மட்டில் உமது தந்தையின் இதயம் துடித்துக் கொண்டிருப்பதை எமக்கு வெளிப்படுத்த வந்தீர். ஈட்டியால் குத்தித் திறக்கப்பட்ட உமது இதயத்தை நாம் உற்று நோக்கிப் பார்க்கச் செய்யும். உமது தந்தையின் இரக்கத்தினால் நிறைந்து இரக்கத்தின் வாய்க்காலாக நாம் மாறச் செய்யும். மற்றவர்களைப் பற்றி அக்கறையற்ற வாழ்வை எமது இதயத்திலிருந்து வேரோடு அறுத்தெறியும். ஏழைகளும் உள்ளம் உடைந்தவர்களும் எம்மூலம் உமது இரக்கத்தை அனுபவிக்கச் செய்யும் - ஆமென்.

# "நான் உங்களோடு இணைந்திருப்பதுபோல நீங்களும் என்னோடு இணைந்திருங்கள்"

எசாயா.49:13-18. யோவா 15:1-5

லிஷோ என்பவர் புத்தகத்தில் கனகு இவ்வாரு குறிப்பிடுகிறார்: நாலு வயதுக் குழந்தையின் தாய் நாள் முழுவதும் வேலை செய்து கடும் களைப்போடு ஆழ்ந்த நிலையில் படுத்திருக் கிறாள். நீங்கள் கூப்பிடுகிறீர்கள். அவள் எழும்பவில்லை. அவளுடைய அசையவில்லை, கையில் தட்டுகிறீர்கள், அவளோ அவளுக்கு அருகில் படுத்திருக்கும் அவளது நித்திரை. வயதுக் குழந்தையை மெதுவாக தொடப்போகிறீர்கள். உடனே குழந்தை மேல் தனது கையைப் போட்டு குழந்தையைப் பாதுகாக் கிறாள். இதை எப்படி விளக்குவீர்கள்? இதைத்தான் தொப்புள் கொடி உறவு என்கிறோம். தாய்க்கும் சேய்க்கும் இடையே உள்ள உரவு அவ்வளவு நெருக்கமானது. இதுகான் இரைவனுக்கும் நமக்கும் இடையே உள்ள இணைபிரியா உருவு. இதைத்தான் இறைவாக்கினர் எசாயா 49:15ல் "பால் குடிக்கும் தன் மகவைத் தாய் மறப்பாளோ? கருத்தாங்கினவள் தன் பிள்ளை மீது இரக்கும் காட்டாதிருப்பாளோ? இவர்கள் மாந்திடினும், நான் மறக்கவேமாட்டேன்" என்கிறார். இதே உண்மையைத் தான் திருப் பாடல் ஆசிரியர் "கண்ணின் மணிபோல் காத்தருளும்" என்று தி.பா.17:8ல் கூறுகிறார். எவ்வாறு கண்ணின் மணியை இமைகள் காக்கின்றன என்று நமக்குத் தெரியும்.

இறைவனுக்கும் நமக்கும் இடையே உள்ள இவ் உறவு ஒருதலைச்சார்பானது அல்ல. இறைவன் இவ்வாறு நம் ஒவ்வொரு வரையும் பாதுகாக்கின்றார், வாழ்விக்கின்றார், வழி நடத்துகின்றார் என்றால், நாம் எப்படி வாழவேண்டும்? இதே உறவு நெருக்கத்தோடு அல்லவா? ஆதிக் கிறிஸ்தவர்கள் கிறிஸ்தவத்தை 'வழி' அல்லது 'மார்க்கம்' என்று அழைத்தார்கள். அங்கு எவ்வித பாகுபாடும் இல்லை. சிந்தித்ததைச் சொன்னார்கள், சொன்னதைச் செய்தார்கள். அவர்களில் ஒரு ஒருங்கிணைந்த வாழ்வு இருந்தது. இதையே தி.ப.17:28ல் "நாங்கள் வாழ்வதும், இயங்குவதும் இருப்பதும் உம் மிலேதான்" என்று கூறினார். இதுதான் அன்று சாட்சிய வாழ்வாக அமைந்தது.

ஒருங்கிணைந்த அல்லது ஒன்றுபட்ட வாழ்வை நாம் வாழவேண்டுமென்றால், நாம் இறைவனிலே, கிறிஸ்துவிலே இணைந்து வாழவேண்டும். அன்பை ஆழமாக அனுபவித்த திருத்தூதர் யோவான் இதுபற்றிக் கூறும்போது "நான் உங்களோடு இணைந்து இருப்பதுபோல நீங்களும் என்னோடு இணைந்து இருங்கள்" என்கிறார் (யோவா 15:4). கிறிஸ்துவோடு இணைந்து வாழ்வதை எவ்வளவுக்கு வலியுறுத்துகிறார் என்றால் தனது நற்செய்தியில் 40 முறையும் திருமுகங்களில் 30 முறையும் அதாவது முழு நற்செய்தியில் குறிப்பிடப்படுவதில் அரைவாசிப் பங்கு யோவான் மட்டும் குறிப்பிடுகிறார்.

இணைந்து இருப்பது என்பது தந்தையோடு அவர் நித்தியத்திற்கும் அனுபவிக்கும் அந்புதமான அந்தரங்க வாழ்வைக் குறிக்கின்றது. அது மட்டுமல்ல, அவரது சீடர்கள் உண்மையின் ஆவியாரோடு அனுபவிக்கப்போகும் வாழ்வையும் குறிக்கின்றது. தாய்க்கும் சேய்க்கும் இடையே உள்ள தொப்புள்கொடி உறவைக் குறிக்கிறது.

எப்படி இந்த நெருங்கி இணைந்திருக்கும் வாழ்வை நாம் வாழ முடியும்? இரண்டு விடயங்களைக் குறிப்பிடுகிறார்.

- 1. யோவா 8:21 "என் வார்த்தைகளை நீங்கள் தொடர்ந்து கடைப்பிடித்து வந்தால் உண்மையில் என் சீடராயிருப்பீர்கள்."
- யோவா 6:56 "எனது சதையை உண்டு எனது இரத்தத்தைக் குடிப்போர் என்னோடு இணைந்திருப்பர். நானும் அவர்களோடு இணைந்திருப்பேன்."

இரண்டு வழிகளில் நாம் இயேசுவோடு இணைந்திருக்கி நோம். இவை இரண்டும் ஒவ்வொரு திருப்பலியிலும் இடம் பெறுகின்றன. தகுந்த ஆயத்தத்தோடு நாம் திருப்பலியில் பங்கெடுத்தால் இயேசுவோடு நெருக்கமாக இணைந்திருக்கிறோம். இவ்வாறு இணைந்திருப்போரே உண்மைக் கிறிஸ்தவர்கள். ஒரு கிளை எவ்வளவுக்கு நெருக்கமாக செடியோடு இணைந்துள்ளதோ அவ்வளவுக்கே அது செடியின் சாரத்தையும் பெறும்; கனியையும் கொடுக்கும். இது போலவே கிறிஸ்துவின் சீடரும். இத்தகைய தொப்புள் கொடி உறவோடு வாழும் பொழுது என்ன நடக்கிறது?

தந்தையோடு இயேசு நெருக்கமாக இணைந்திருத்ததன் விளைவு என்னவென்றால் தனது உள்ளார்ந்த பதிலைக் கொடுக்கக்கூடிய விதமாக இருந்தது. அதாவது, தன்னை மிகக் கொடிய வேதனைகளுக்கு உள்ளாக்கி சிலவையில் அறைந்தவர் களுக்காகவும் "தந்தையே! இவர்கள் அறியாமல் செய்கிறார்கள். இவர்களை மன்னியும்" என்று வேண்டினார். இத்தகைய மன்றாட்டு அனைவரையும் திகிலுநச் செய்தது, இயற்கையையே அதிரவைத்தது. இதுதான் சாட்சிய வாழ்வு, இன்று வாழப்பட வேண்டிய வாழ்வு. "இன்னா செய்தாரை ஒறுத்தல், அவர் நாண நன்னயம் செய்து விடல்." இன்னா செய்தார்க்கு அவர்கள் நாணும்படி நன்மை செய்வது மட்டுமன்று அத்துடன் அச்செயல்பற்றி மறந்துவிட வேண்டும்.

இன்ளைய நிலையில் சாட்சியம் பகருவது பெரும் விமாக்களும் உயர்ந்த கோபுரங்களுமல்ல. கிருச்சபையின் வரலாற்றில் மீண்டும் மீண்டும் ஏற்படும் தவறுகள்தான் இன்றும் நம்மத்தியில் நிலவுகின்றன. எந்த மக்களை நினைத்து இயேசு இந்த ஏழைகளின் திருச்சபையை ஆரம்பித்தாரோ அதே ஏழைகள், நோயாளிகள், ஓரங்கப்பட்டவர்களை மருந்து அமைப்பக்கள். அகிகார மோகங்கள், உலகப்போக்குகள், பகட்டான வாழ்க்கை முறைகள் என்று ஏழைகளின் திருச்சபையிலிருந்து எங்கோ சென்று எதிர்சாட்சியமாக வாழ்ந்துவரும் இக்காலகட்டத்தில் திருச்சபைக்கு எதிராக ஏற்படும் பல்வேறு சவால்கள் நம்மைக் கண்விமிக்க வைக்கின்றன. எமது இருப்பைக் கேள்விக் குறியாக்குகின்றன. காய ஆவியானவரின் துணையோடு உண்மையான ஒரு புதுப்பித்தல் ஏற்பட வேண்டும்.

இரைவனின் ஆலயங்களைத் தேடிவரும் நாம் ஒன்று கூடி செபிக்க வேண்டும். எமது மனமாற்றம் பற்றி ஆராய வேண்டும். பணிவிடை பெற அல்ல, பணிவிடை புரியவே வந்தேன் என்று கூறி சீடர்களின் பாதங்களைக் கழுவிய பின் "ஆண்டவரும் போதகரு மான நான் உங்கள் காலடிகளைக் கழுவினேன் என்றால் நீங்களும் ஒருவர் மற்றவருடைய காலடிகளைக் கழுவக் கடமைப்பட்டிருக் கிரீர்கள்" (யோவா 13:14) என்று கூறிய அந்த இயேசுவின் அடிப்படைப் போதனைக்குச் செல்ல வேண்டும். எது இயேசுவின் மனநிலையோ, எது திருச்சபை ஆரம்பிக்கப்பட்டதன் நோக்கமோ அவர்ளை ஆவியாரின் துணையோடு உய்க்கு ககையில் வரும் தாயைப் போன்று இயல்பாகவே கிரிஸ்கவ வாழ்வை வாழ அனைவரும் உருக்கமாகச் செபிப்போம். புதுப் பித்தல் முதலில் ஒவ்வொரு தனி மனிதனுடைய உள்ளத்திலும் ஏந்பட வேண்டும்.

எனவே, புதுப்பிக்கும் ஆவியாரால் நம் உள்ளங்கள் நிரப்பப்பட மன்றாடுவோம். நமது விண்ணப்பம் வீண்போகாது என்று இயேசு லூக் 11:13 வழியாக உறுதியளிக்கிறார். கேளுங்கள் உங்களுக்கு கொடுக்கப்படும் என்னும் பகுதியின் இறுதியில் "அப்படியானால் விண்ணகத் தந்தை தம்மிடம் கேட்போருக்குத் தூய ஆவியைக் கொடுப்பது எத்துணை உறுதி!" என்கிறார். திருப்பாடல் 51:10,11ல் உறுதி தரும் ஆவியை, புதுப்பிக்கும் ஆவியை, என்னுள்ளே உருவாக்கியருளும்... உமது தூய ஆவியை என்னிடமிருந்து எடுத்து விடாதேயும் என்று மன்றாடுகின் றோம். தூய ஆவி நம்முள் பிரசன்னமாயிருப்பதன் அடையாளம் கலாத் 5:20 கூறும் அவரது கனிகளான அன்பு, மகிழ்ச்சி, அமைதி, பொறுமை, பரிவு, நன்னயம், நம்பிக்கை, கனிவு, தன்னடக்கம் என்பவற்றால் நிறைந்திருப்பது. கலாத் 5:25 கூறுவதுபோல "அந்த ஆவி காட்டும் நெறியிலேயே நடக்க முயலுவது".



## நீ இன்றி நிறைவு இங்கை

#### முகவுரை

குடும்பத்தைப் LIOUT பந்பலவாறு விபரிக்கின்றனர். பார்க்கின்றனர். சமுகத்தின் ை அலகாகப் உளவியலாளர் மாநிவருகின்ற சூழலுக்கு ஏந்ப கன்னை தகவமைத்துக<u>்</u> கொள்ளும் ஒரு திறந்த அமைப்பாகப் பார்க்கின்றனர். திருச்சபை கடும்பத்தை @(II) இல்லக் கிருச்சபையாக நோக்குகின்றது. உலகத்திற்கு அங்கத்தவர்களை வாரி வழங்கும் ஒரு அமைப் அன்பினதும், உயிர்வாழ்வினதும் பாகவம். சாணாலயமாகவம் இறைவனின் கொடைகள் என நோக்குகின்றது. பிள்ளைகளை வரவேற்று, அடிப்படையாக, சமுதாயத்திற்கும் திரு அவைக்கும் சிறந்த அங்கத்தவர்களை வழங்குவதன் மூலம் தனது பணியை ஒரு குடும்பம் செவ்வனே செய்கின்றது.

#### திருக்குடும்பமே முன்னுதாரணம்

இந்நிலையில் வருங்காலத் திருச்சபையின் மறுமலா்ச்சி குடும்பத்தின் முழுப் புதுப்பித்தலிலே தங்கியுள்ளது. தம்பதியா்கள் கிறிஸ்துவுக்காக வாழும் உயிா்த்துடிப்புள்ள தம்பதியா்களாக மாற வேண்டும். குடும்பங்களைப்பற்றிச் சிந்திக்கும் வேளையிலே, எந்தவொரு நிலையிலும் கிறிஸ்தவா்களாகிய எமக்கு எடுத்துக் காட்டாக, முன்மாதிரியாக விளங்குவது திருக்குடும்பமே. எனவே, இந்த திருக்குடும்பம் எவ்வாறு என்றும் சமாதானத்திற்கு அடிப் படையாக, சமாதானத்தின் ஊற்றாக விளங்குகின்றது என்றும் அதில் மாபெரும் கொடையாகிய இயேசு, ஒட்டுமொத்த சமாதான வடிவமாக எப்படித் திகழ்கின்றார் என்றும், இச்சமாதானத்தின் மனிதர் முழு வளா்ச்சி பெறுவதற்கு அன்னை மரியாளும், தந்தை குசையும் காரணிகளாக எப்படித் திகழ்ந்தாா்கள் என்றும் பாா்ப்போம்.

#### இறைசித்தமேற்ற அன்னை மரி

இச்சமாதானத்தின் இயேசு உருவாவதற்கு அடிப்படைக் காரணியாய் அமைந்தது அன்னை மரியாளும், சூசையப்பருமே. அன்னையருக்கு எல்லாம் எடுத்துக்காட்டாக விளங்கும் அன்னை தன் பிள்ளை சமாதானம் நிறைந்த மரியாள் பிள்ளையாய் இருப்பதற்குப் பல வழிகளில் காரணமாக இருந்தாள். அன்னை மரியாள் திருமண வாழ்விற்கு அழைப்புப் பெற்றது அன்றைய சமுதாய வழமைக்கு முற்றிலும் வேறுபட்ட விதத்தில். அவளு டைய திருமண ஒழுங்குகள் நிறைவேறியது வித்தியாசமான, ஏன்? விசித்திரமான விதத்தில். அப்படியிருந்தும் அவற்றை **A**om ஏற்றுக்கொள்கின்றாள். உதாரணமாக கிட்டமாக 200 m வார்த்தையையே தன் வாழ்வாக்கி, இந்த வார்த்தையைத் தன் உள்ளத்திலே என்றும் இருத்தி சிந்தித்துக்கொண்டு இருந்ததனால் தான் (லாக் 2:19) இரை திட்டத்தை அவளால் உணர முடிந்தது. இந்த இறைதிட்டத்திற்கு எவ்வளவு தூரம் இறை வார்த்தையைத் தன் உள்ளத்திலே இருத்தி, சிந்தித்து, இறை திட்டத்திற்கு ஒவ்வொரு சந்தர்ப்பத்திலும் உடன்பாடு கொடுத்து தன்னைக் கையளித்தாளோ அவ்வளவிற்குத்தான் தனக்குள்ளும், தன் குடும்பத்திலும் சமாதானத்தை அனுபவித்தாள்.

#### அர்ப்பணத்தின் மறுபெயர் சூசை

புனித சூசையப்பரைப்பற்றிப் பார்க்கும்பொழுது தந்தையாக இருப்பதற்கு குசையப்பருக்குக் கொடுக்கப்பட்ட அழைப்ப. அன்றைய சமுதாய நிலையில் இருந்து மிகவும் வேறுபட்டது. மரியாளுடன் கூடி வாழுமுன் அவள் கருத்தரித்திருந்தாள். அதனால் ஏற்படுகின்ற சந்தேகங்கள்...! ஆனால் இது கடவுளின் திட்டமென்று தெளிவுபடுத்தப்பட்டவுடன் அத்திட்டத்திற்கு முழுமையாகத் தன்னை அர்ப்பணிக்கின்றார். குழந்தை இயேசுவின் உயிருக்கு ஆபத்து என்று அநிவிக்கப்பட்டவுடனே, குடும்பத்தைக் காப்பாற்றத் தொலைவிடத்திற்கு கொண்டு ஓடிச் சென்றார். இவ்வாறு இறைவனுடைய திட்டத்திற்குத் முழுவதும் கையளிப்பதனாலே, தனக்குள்ளும் தன் குடும்பத்திலும் இரைவன் கொடுக்கின்ற சமாதானத்தை அனுபவித்தார். கற்பாறையில் அமைந்த இல்ல(நம்)ம் மேற்சொன்ன வழிகளாலும், இன்னும் பல்வேறு வழிகளாலும், அன்னை மரியாளும், சூசையப் பரும் இணைந்த திருக்குடும்பம் சமாதானத்தால் நிறைந்து, சமா தானத்தின் ஊற்றாக இருப்பதற்கு காரணமாக இருக்கின்றது. ஒட்டு மொத்தமாகப் பார்க்கும் பொழுது திருக்குடும்பத்தின் மூன்று அங்கத்தவர்களுமே அவரவர் வாழ்விலே எதிர்காலம் தெளி வில்லாமல் இனம்புரியாததாக இருக்கின்ற நேரத்திலும் இறைவனு டைய திட்டத்திற்குத் தம்மை முற்றாகக் கையளித்தார்கள். அவர்கள் இறைவார்த்தையிலே தம் வாழ்வை அமைக்க வைத்தது மத்தேயு 7:14 இல் சொல்லப்படுவது போல கற்பாறை மீது தங்கள் வீட்டைக் கட்டியவர்களாக இருந்ததனால் தான். இதுதான் அவர்கள் சமாதானத்தை அனுபவிக்க ஊர்றாக அமைந்தது.

இத்திருக்குடும்பத்திலே ஒவ்வொரு உறுப்பினரும் தத்தம் அழைத்தலுக்கும் நிலைக்கும் ஏற்ப சமாதானத்தை அனுபவித்து, சமாதானத்தின் தூதுவர்களாக இருந்தார்கள்.

#### கனியாக இயேசு

குடும்பத்தில் அவர்களுக்கு எந்பட்ட கஷ்டங்களில் உதாரணமாக, கன்னிப்பெண் வீதியோரத்திலே தன் ஒரே மகனைப் பிரசவித்த நேரத்திலே, பாலகன் இயேசுவை எகிப்துக்குக் கொண்டு ஓடிய நேரத்திலே, ஒருவருக்கு ஒருவர் பிரமாணிக்கத் துடனும் ஒருவர் மட்டில் ஒருவர் பொறுப்புணர்வுடனும் இருந்தார்கள். இன்னும் அன்னை மரியாளினதும் சூசையப்பரினதும் வாம்விலே இரையாவு, ஆலயம் செல்லும் வழக்கம், ஆழமான திருச்சட்டத்தை நிறைவேற்றும் ஆவல் போன்றவைதான் இயேசு வின் ஆளுமை வளர்ச்சிக்குக் களம் அமைத்துக் கொடுத்தன. இந்தக் களத்திலேதான் லூக் 3:52 இல் கூறப்படுவதுபோல இயேசு ஞானத்திலும், உடல் வளர்ச்சிலும் மிகந்து கடவுளுக்கும் மனிதருக்கும் உகந்தவராய் வாழ்ந்து வந்தார். 60 (Th பிள்ளை வளர்வதற்கு இவ்வாறு களம் அமைத்துக் கொடுக்கும் பொறுப்பு குடும்பத்தைச் சார்ந்தது.

இந்த இயேசுதான் சமாதானத்தின் கொடை. தந்தையிட மிருந்து உலகிற்கு சமாதானத்தின் கொடையாக அனுப்பப்பட்ட இந்த இயேசுதான் உலகம் தரமுடியாத உண்மைச் சமாதானத்தை நான் உங்களுக்குத் தருகின்றேன் (போவான் 14:27) என்று கூறுகின்றார். இந்த இயேசு தனக்குள்ளே எவ்விதத்திலும் குறைவு படாத சமாதானத்தை அனுபவித்தார். இத்தகைய சமாதானத்தின் மனிதரைத்தான் ஆயிரம் ஆயிரம் மக்கள் ஆவலோடு தேடி ஓடினார்கள். ஆனால் மேலோட்டமாக உள்ளங்களைச் சாந்திப் படுத்தக்கூடிய சமாதானத்தை அவர் அறிவிக்கவில்லை. உண்மைச் சமாதானத்தைப்பற்றிப் பேசும் இயேசு, சமாதானத்தை அல்ல, வாளையே கொண்டு வந்தேன் என்று தெளிவாகக் கூறுகின்றார் (மாற்கு 10:34). அதாவது பல்வேறு வகையான தீமைகள், அடக்கு நிரைந்த சமுதாயத்திலே, சமாதானம் உண்மைக்குக் குரல் கொடுத்து இரைவன் பக்கம் நிற்பதனாலே இதனால்தான் சமாகானக்கிற்கான ஏந்படுகின்றது. உலக செய்தியை விடுத்த திருத்தந்தை 23ம் அருளப்பர், உண்மை, நீதி, அன்பு, சுதந்திரம் என்பவற்றின்மேல் கட்டப்பட்ட சமாதானம், தீமை, என்பவற்றிற்கு அடிமைத்தனங்கள் சவால் மனிகனை எல்லா நிலையிலிருந்தும் சமாகானம். உண்மையான சுதந்திரத்தை அனுபவிக்கச் செய்த சமாதானம் என்று வர்ணிக்கின்றார். இதனால்தான் இயேசு தான் கொண்டுவந்த சமாதானத்தை சமாதானத்தின் நகரம் அதாவது ஜெருஷலோம் என்று அழைக்கப்படுகின்ற ஜெருசலேமிலே தன்னை முழுவதும் பலியாக்கித்தான் பெற்றுத்தந்தார். எவ்விதத்திலும் சவால் விடுக்க முடியாத சமாதானத்தின் மனிகனாகிய இயேசு, தனக்குள்ளே நிறைவான சமாதானத்தை அனுபவித்தது மாத்திரமல்ல, உலகம் துமுடியாத உண்மைச் சமாதானத்தை நான் உங்களுக்குக் கருகின்றேன் (அரு 14:27) என்று சொல்லும் சமாதானத்தின் கொடையாகத் திகழ்கின்றார்.

#### இல்லறத்திற்கு இன்றைய சவால்கள்

கிருக்குடும்பம் சவாலை எற்றது போல இன்ளைய வெ்வொரு குடும்பமும் பல்வேறு சவால்களை ஏற்றுக்கொண்டு வாழ்கின்றது. ஆனால் திருக்குடும்பம் ஏற்றுக்கொண்ட சவால்கள் வേന്ദ്വ. விஞ்ஞான தொழில்நுட்ப முன்னேற்றத்தாலும், பூகோள மயமாக்கலினாலும் குடும்பத்தின் சமாதானம் இன்று பலவிதத் திலும் நிர்மூலமாக்கப்பட்டுக் கொண்டிருக்கின்றது. வைவொரு துரையும் குடும்பத்தின் சமாதானத்திற்கு **நவீன** சவால்களை விடுத்துக்கொண்டே இருக்கின்றது. உதாரணமாக ஊடகங்கள், நாட்டிலே மலிந்து வருகின்ற வன்முறைகள், போதைப்பொருட்கள் இவைகள் எல்லாம் குடும்ப சமாதானத்திற்கு பெரும் சவால்களாக அமைந்து பெரும் பெரும் (மதலைகளுக்கு குடும்பங்களை இரையாக்குகின்றன.

#### இல்லறம் இறையறமாக...

ஒவ்வொரு உறுப்பினரும் குடும்பத்தில் தன்னுடைய என்பவற்றை உடைக்கும்போதுதான் ஆணவும். கன்னலம் குடும்பத்தின் அங்கக்கவர் மத்தியில் உண்மைச் சமாதானம் ஏற்படும். ஒவ்வொரு குடும்பமும் சமாதானத்தின் உறைவிடமாக, ஊற்றாகத் திகழும். குடும்பம் சமாதானத்தின் உரைவிடமாகவும், ஊற்றாகவும் இருக்கும்போது அது நிச்சயமாக குடும்பங்களிடை சமூகத்திற்குள்ளும் பரவும். இனிக்காக தேனில்லை. மணம் பரப்பாத மலர் இல்லை. ஒளி கொடுக்காத விளக்கில்லை. எந்த மதிப்பீடும், எந்த நன்மைத்தனமும் தன்னிலே வெளிநோக்குக் கொண்டது. இதுபோன்றுதான் சமாதானம் நிறைந்த குடும்பமும், குடும்ப உறுப்பினரும் என்றும் வெளிநோக்குக் கொண்டவர்களாக இருக்கின்னர்கள்.

குடும்ப இவ்வாறு உருப்பினர் ஒவ்வொருவரும் தானத்தின் கருவியாக, பகை உள்ள இடத்தில் அன்பையம். மனவருத்தம் உள்ள இடத்தில் மன்னிப்பையும், கொடுக்கின்ற வர்களாக. ஆறுதலுக்காக அலைவகை விடுக்கு ஆளுகலைக் கொடுக்கின்றவர்களாக இருக்கின்றார்கள். இவ்வாறுதான் குடும்பங் களின் ஊடாக சமாதானம் பரவ முடியும். எனவே, திருஅவையின் மறுமலர்ச்சியை விரும்பும் நாம் ஒவ்வொரு குடும்பத்தையும் எமது குமுமம், பங்கு, தலத் திருஅவை எனும் குடும்பங்களையும் புகுப்பிப்போம். குடும்பம் சமாதானத்தின் உளைவிடமும் ஊற்றுமாகத் திகழ்வதற்கு எதிராக வரும் சவால்கள், சக்திகளை இனம் காண்போம். அதேவேளை இச்சமாதானத்தை உருவாக்கும், வளர்க்கும் ஆக்கபூர்வ அம்சங்களையும் இனங் கண்டு, ஒவ்வொரு குடும்பத்தையும் சமானத்தின் உரைவிடாகவும், ஊற்றாகவும் மாற்றுவோம்... வளர்ப்போம்...!

# உள் அறைக்குள் செல்லுங்கள்

செபிப்பது எப்படி என்று தமது சீடர்களுக்கு கற்றுக் கொடுத்தபோது இயேசு கூறியது "உங்கள் உள்ளறைக்குச் சென்று, கதவை அடைத்துக் கொண்டு மறைவாய் உள்ள உங்கள் தந்தையை நோக்கி வேண்டுங்கள். மறைவாய் உள்ளதைக் காணும் உங்கள் தந்தையும் உங்களுக்குக் கைமாறு அளிப்பார்" (மத் 6:6). இந்த "உள்ளறை" ஓர் இடமல்ல. அது எமது உள்ளத்தின் அடி ஆழத்திலுள்ள நாம் யார் என்பதை உணர்த்தும் ஒரு பகுதியாகும். அது நாம் ஆண்டவரைச் சந்திக்கக் கூடிய அமைதியான இடமாகும்.

செபிக்கும்போது வெவொரு நாளும் உங்களால் சக்கக்கைக் குளைக்க முயர்சியங்கள். உங்கள் களவு உள்ளறைக்குச் செல்வதற்கு துணைபுரியக் கூடிய ஒரு திட்டத்தை ஏற்படுத்திக் கொள்ளுங்கள். சில ÆLDU II.D இது உங்களை **ந**ற்கருணை ஆராதனைக்காக ஆலயத்திற்குக்கூட போகச் செபிக்கும் போது செய்யலாம் அல்லது நீங்கள் உங்கள் கொலைக்காட்சியையும் கைத்தொலைபேசியையும் நிறுக்கி விடுவதாயிருக்கலாம். அல்லது உங்கள் வீட்டிலேயே நாளாந்த பாரக்குகள் அமைதியான அரையைத் இல்லாக @(II) கேடிப் பிடிப்பதாக இருக்கலாம். உங்கள் யுக்தி எதுவாக இருந்தாலும் இறைவனோடு தனித்திருக்க ஒரு குறிப்பிட்ட நேரத்தை ஒதுக்குங் கள். இறைவனை நீங்கள் அனுபவிக்கும் படியாக உங்கள் மனகை அமைதிப்படுத்த ஒரு நல்ல வழியைக் கண்டு பிடியுங்கள்.

# செயற்படுதலுக்கு மாறாக இருத்தல்.

உலகமானது எமது உறவுகளையிட்டோ அல்ல, எமது பயன்பாடுகளையிட்டோ அல்ல, மாறாக எமது பயன்பாடுகளை யிட்டு எம்மை இனங்காட்டத் தூண்டுகின்றது. எமது வேலை, எமது வீடு, எமது பிள்ளைகள், எமது பொழுது போக்குகள், எமது திறமைகள் எமது ஆற்றல்கள் பற்றிப் பேசுகின்றோம். எமது வெற்றி தோல்விகளின் அடிப்படையில் எமக்குத் தீர்ப்பிட்டுக் கொள்கின் நோம். ஓர் அளவுக்கு இது இயல்பானது. எமது வாழ்வின் இலக்குகளை நிர்ணயிக்க இது உதவக்கூடும்.

ஆனால் இறைவனது அன்பை அனுபவிப்பதோ செயலாற்று வதல்ல, அது சிந்தயை அடக்கி சும்மா இருப்பது. செயற்படுவதை நாம் சுலபமாக விளக்கலாம். அது ஏதாவது ஒன்றைச் செய்வது. ஆனால் இருப்பதை விளக்குவது எப்படி, அதற்குச் சொல் வடிவம் கொடுப்பது மிகக்கடினம்.

செயலாற்றுவது வாழ்வின் ஒரு முக்கிய அம்சம் என்பது உண்மையே. எமது செலவினங்களை ஈடு செய்ய நாம் உழைக்கத் தான் வேண்டும். நாம் உண்ண வேண்டுமானால் சமைக்கத்தான் வேண்டும். ஆனால் இருப்பது அதைவிட முக்கியமானது. நாம் இறைவனை அறிந்து அவரது அன்பை அனுபவிக்க வேண்டுமானால் இது மிக முக்கியம்.

இயேசுவிடம் எமது வாழ்வை ஒப்படைக்கும் ஆவலுடன் நாம் திருப்பலிக்கு வராவிட்டால், அவர் கூறுவதைக் கேட்கும் ஆவலுள்ளவர்களாகவும், அவர் எமக்குத் தர விரும்பும் கொடை களை ஏற்பதற்கு ஆயத்தவமானவர்களாகவும் நாம் வராவிட்டால் நாம் பெறக் கூடிய பலன்களை இழந்து விடுவோம்.

ஆகவே, தவக்காலங்களில், செய்வதை விட இருப்பதற்கு முக்கியத்துவம் கொடுக்க முயற்சிப்போம். இறைவனது பிள்ளைக ளாக இறைவனிடமிருந்து வாழ்வையும், அன்பையும் பெற்றுக் கொள்வதற்கெனப் படைக்கப்பட்ட அன்புக்குரிய மகனாக, மகளாக எம்மை நோக்கக் கற்றுக் கொள்வோம். இவ்விதமாக எம்மைப் பார்க்க முடியுமானால் எமது செப, திருப்பலி வேளைகள் மேன்மேலும் இயேசுவைச் சந்திக்கும் சந்தர்ப்பங்களாக மாறும்.

# இயேசுவைத் தியானித்தல்

எம்மை முடிவில்லாமல் நேசிக்கும் ஒருவருடன் ஒன்றாகி இறைவனைத் தியானிப்பதில் மட்டுமே எமது மேலான மகிழ்ச்சி அடங்கியுள்ளது என்று புனித அக்குவீனாஸ் தோமையர் கூறியுள்ளார்.

இயேசுவைத் தியானிப்பது எப்படி என்று நீங்கள் கற்றுக் கொள்ள விரும்பினால் உங்கள் கற்பனையோடு ஆரம்பிப்பது நல்லது. பெய்யும் மழையின் நடுவே நீங்கள் நிற்பதாக கற்பனை செய்து பாருங்கள். 'இயேசு உங்கள் மேல் அருள் மழை பொழிவதாகக் கற்பனை செய்யுங்கள். அல்லது இயேசுவுக்கு அருகில் இருப்பது போல அல்லது அவரோடு சேர்ந்து நடப்பது போல நீங்கள் கற்பனை செய்யலாம். அவருடைய பிரசன்னத்தால் ஈர்க்கப்பட்டு அவரது ஒவ்வொரு சொல்லையும் விடாமல் பற்றிக் கொள்வதாகக் கற்பனை செய்யுங்கள். தாழ்மையாயிருங்கள், போலிப் பெருமை வேண்டாம். உங்கள் ஆன்மாவை அவருக்குத் திறந்து காட்டுங்கள். உங்கள் நன்மை தீமைகளையும், சுக துக்கங்களையும் அவருக்குக் கூறுங்கள்.

இவ்வாறு உங்கள் உள்ளக்கைக் கிளந்க பின்ப. இயேசுவையும் அவரது உண்மைகளையும் பற்றிக் கியானிக்கக் தொடங்குங்கள். "இயேசு முடிவில்லாக் கடவளின் நேசிக்கின்றார்" "இயேசு அயினம். அவர் என்னை என்ளோ. எனக்காகத் தம் உயிரைக் கொடுத்தார், அவ்வளவ என்னை நேசிக்கின்றார்" என்றோ, "இயேசு இப்போது என்னோடு இருக்கிறார் நான் கூறுவதைக் கேட்கிறார். அவரது அன்பை நான் சுவைக்கவேண்டுமென்று விரும்பகின்றார்" என்ளோ உங்களுள் சொல்லிக் கொள்ளுங்கள்.

இத்தகைய தியானத்தின் நோக்கம் எமது இதயங்களை இயேசுவின் திரு இதயத்துடன் ஒன்றாக்கி எமது உள்ளத்தின் எண்ணங்கள், நினைவுகள் அனைத்தையும், பலங்கள், பலவீனங்கள் அனைத்தையும் அவரிடம் கொண்டு வருவதாகும். நாம் விரும்புவதெல்லாம் எமது உள்ளத்தை அவருக்குக் கொடுப்பதும் அதற்குப் பதிலாக அவர் தமது இதயத்தை எமக்குத் தருவதுமேயாகும்.

# அவரது பிரசன்னத்தை உணர்தல்

இயேசுவோடு ஒன்றாகும் வேளையில் அவர் உங்களிடம் செய்ய விரும்புகின்றரோ என்ன கூடியளவு அகை ஏற்கும் நிலையில் இருங்கள். இதை நாம் மிகவும் வற்புறுத்துகின்றோம். ஏற்கும் மனநிலையில் இருங்கள். உள்ளத்தைத் திருந்து ஏற்றுக்கொள்ளுங்கள். இரைவனது அன்பிலம் நன்மைத் தனத்திலும் நம்பிக்க<u>ை</u> வையுங்கள். சில வேளை அவர் உங்களுக்கு எதுவும் கூற விரும்புவார், அல்லது ஒரு காயத்தைக் குணப்படுத்த விரும்புவார். அல்லது நீங்கள் தள்ளிப் போட்ட ஒரு செயலைச் செய்யும்படி தூண்டுவார்.

இறைவன் உங்களிடத்தில் எதைச் செய்தாலும் எதைச் சொன்னாலும் அதை நீங்கள் உணரும்போது அவரில் நம்பிக்கை வையுங்கள். உங்களால் எதையும் உணரமுடியாது போனாலும், இயேசு உங்களுடன் இருக்கிறார் என்று நம்புங்கள். "தட்டுங்கள் திறக்கப்படும்" (மத்.7) என்று அவர் உறுதிமொழி கூறியதை நினையுங்கள் "இப்பொழுதும் நீங்கள் அவரைக் கண்டதில்லை எனினும் நம்பிக்கை கொண்ட சொல்லொணா, ஒப்பற்ற மகிழ்ச்சி யடைந்து பேருவகை கொள்கிறீர்கள்" (1பேதுரு 1:8) என்ற புனித பேதுருவின் வார்த்தைகளை நினைத்துப் பாருங்கள்.

சில வேளைகளில் தூய ஆவியானவர் செய்வதை நாம் உணரக்கூடியதாயிருக்கின்றது. இயேசுவைத் தியானித்தவர்கள் அடிக்கடி ஆழ்ந்த அமைதியாலும் பெருமகிழ்ச்சியாலும் நிரப்பப் பெறுவர். வேறு சிலர் இறைவனது அற்புதமான பிரசன்னத்தைப் பற்றி நினைப்பதாக உணருகின்றனர். "இயேசுவே, நான் உம்மை நேசிக்கின்றேன்" அல்லது "இயேசுவே, என் வாழ்வை உம்மிடம் ஒப்படைக்கின்றேன்" என்று சொல்லும்படி தூண்டப்படுகின்றனர். ஆயினும் நாம் இயேசுவைத் தியானிக்கும் போது நாம் காணும் பொதுவான அனுபவம் இறைவன் எம்மை அன்பினாலும் அமைதியினாலும் நிரப்புகின்றார் என்ற உணர்வே.

# ஆண்டவரே, இதோ இருக்கின்றேன்.

ஒவ்வொரு நாளும் இயேசு எம்மைத் தமது பிரசன்னத்தில் தம்மோடு ஒன்றாகும்படி அழைக்கின்றார். "என்னிடம் வாருங்கள் இளைப்பாற்றுவேன்" என்கிறார் (மத் உங்களை 11:28). தேவைகளை நிறைவு செய்ய விரும்புகிறார். அன்பகான் எம்மை முழுமையாகத் திருப்திப்படுத்தக் கூடியது அரிவார். உண்மையான மகிழ்ச்சியையும் என்பகை அவர் உண்மையான அர்த்தத்தையும் தம்மிடம் காண முடியும் என்று எமக்குக் தெரியப்படுத்த விரும்புகிறார். அம், தினந்தோறும் ஏற்போம். அழைப்பை அவாகு இரைவன் உங்களை ஆசீர்வதிப்பாராக, நீங்கள் அவரது பிரசன்னத்தையும் அன்பையும் கியானிக்கும் போது, உங்கள் செயற்பாடுகள், முயற்சிகளுக்கு மிகுந்த பலனைத் தருவாராக.

# அம்மாவைக் காண முடியுமா?...

#### முகவுரை

நம் நாட்டில் ஒரு ஆச்சரியமான, ஆனால் மகிழ்ச்சியான கிறிஸ்தவர்களை மட்டுமல்லாது ஆயிரக்கணக்கான மதத்தினரையும் கவர்ந்திமுக்கும் தேவதாயாரின் எனைய சக்தியாகும். ஒரு பெண் என்ற முறையில் பெண்கள் மரியாவுடன் பொருமைப்பாட்டைக் காண்கின்றனர். ஆண்களும் @(Th பெண்களும் ஒரு தாய் என்ற விதத்தில் அவரிடம் பெரிதும் ஈர்க்கப்படுகின்றனர். மரியா அனைத்துலகத் காய். அவரிடத்தில் மக்களுக்கு ஒரு தனிப்பட்ட, சில சமயம் உணர்ச் சிகரமான அன்பு உண்டு. தமிழ் நாட்டிலுள்ள வேளாங்கண்ணி. நாட்டிலுள்ள மடுத் திருப்பதி, தேவத்தை திருத்தலங்கள் ஆயிரக்கணக்கான யாத்திரிகர்களைக் கவரும் இடங்களாயள்ளன. வழக்கமாக வரும் ஆயிரக்கணக்கான ஏழைகளும் ஏதிலிகளும் செல்வந்தர்களும், தொழிலதிபர்களும் வர்க்க பேதங்களை மறந்து ஒன்றாகக் கூடி நின்று அன்னையை வணங்குவார்கள்.

### நவீன கால உளவியலாளரின் சான்று

நவீன கால உளவியலாளருள் செல்வாக்குமிக்க ஒருவராக கார்ல் ஜுங் (karl Jung) என்ற கிறிஸ்தவ சமயத்தவர் கிறிஸ்தவர் பரிசுத்த கன்னி மரியாவைத் தமது சமய அனுசாரங்களில் பின்நோக்கித் தள்ளி விட்டார்களென்றும், இதனால் வருந்தத்தக்க ஒரு பெரும் பிழையைச் செய்து தம்மை ஆன்மீக அனாதை களாக்கிவிட்டனர் என்றும் கவலைப்படுகிறார். எமது, உடல், உள, ஆன்மீக வளர்ச்சிக்கு ஒரு தாய் தேவை. வாழ்வில் எமது ஆன்மீக தாய்க்குரிய இடத்தை கன்னி மரியா வகிக்கின்றார்.

### அம்மா வரவேண்டாம்.

புதிய பெந்தெக்கோஸ்தே சபையினர் கன்னி மரியாவின் பக்தியைக் கடுமையாகத் தாக்கி வரும் இக்காலகட்டத்தில் பின்வரும்

சம்பவத்தை நாம் மனதிற் கொள்ள வேண்டும். ஒரு இயேசு சபைக் குருவானவரின் தந்தை ஒரு கிறிஸ்தவருடன் நெருங்கிய நட்புக் கொண்டிருந்தார். அவர்கள் அடிக்கடி நட்பரிமையடன் -கன்னிமரியாவுக்கு கத்தோலிகர் செலுத்தும் வணக்கம் உட்பட, பல்வேறு மத சம்பந்தமான விடயங்களைப் பற்றி உரையாடுவது தேவதாயின் வழக்கம். அந்த நண்பர் பக்கியை படுத்தப்பட்ட ஒன்றாகவும் தப்பானதாகவும் கூடக் கருகினார். ஒரு நாள் அவர் தமது தாயுடன் கத்தோலிக்க நண்பரின் வீட்டுக்கு வந்தார். வழக்கம் போல அவர் அன்புடன் வரவேற்கப்பட்டார். ஆனால், அவர் வீட்டுக்குள் காலடி வைத்தபோது வீட்டுக்காரர் நான் அன்புடன் வரவேற்கிறேன். 'நண்பரே. உம்மை தயவு செய்து உமது தாயாரை உள்ளே அழைத்துவர வேண்டாம்" என்று கூறினார். கிறிஸ்தவ நண்பருக்கு அவமானமாக இருந்தது. அவர் கோபத்துடன் "எனது தாயாரை என்னோடு வீட்டுக்குள் அனுமதிக்காவிட்டால் வரப்போவதில்லை" நானும் என்னார். "உம்முடைய கத்தோலிக்கரோ பன்னகையுடன் காராளமாக அழைக்து வாரும். அவர் வருவது மகிம்ச்சியே. ஒரு விடயத்தை சுட்டிக் T501 601 காட்டக்கான் விரும்பினேன். நீர் வரலாம். ஆனால், உமது தாயார் வரக்கூடாது அவமதிக்கப்பட்டதாகக் சொன்னபோது THE T அல்லவா? அதுவும் சரியே, நீர் இயேசுவை உமது வாழ்வில் வரவேற்று, அவரது தாயை வேண்டுமென்றே வெளியே விட்டால் இயேசுவுக்கு எப்படி இருக்கும் என்று நினைக்கிறீர்?" என்றார். கிறிஸ்கவ நண்பர் இந்த நியாயத்தை ஏற்றுக் கொண்டார். தனது தாயாரை எமது வாழ்விலிருந்து நீக்கி விட்டால் இயேசு தாம் அவமதிக்கப்பட்டதாகவே கருதுவார்.

### அன்னை வழி ஆண்டவரிடம்

மனிதனுக்குமிடையே இரைவனுக்கும் இருக்கும் நிலையாளர் இயேசுவே என்றும். இயேசு எவரும் அல்லாமல் தந்தையிடம் போக (முடியாது என்றும் கிறிஸ்கவ சபையினர் கூறலாம். அவர்கள் கூறுவது சரியே. "மரியாவிடமிருந்து அறிமுகக் கடிதமில்லாமல் நேரே இயேசுவிடம் போக முடியாதா?" என்று அவர்கள் கேட்கலாம்.

அதற்கு விடை "ஆம், போக முடியும்". எனது தனிச்

செபத்திலும் திருவழிபாட்டிலும் நாம் அடிக்கடி அவ்வாறு போகிறோம். ஆயினும், தூய கன்னி மரியாள் கிறிஸ்துவை அடைவதற்கு, தந்தையை அடைவதற்கு ஒரு சிறப்பான வழியாவார். அவர் நாம் இயேசுவைச் சந்திப்பதை இலகு வாக்குகிறார்.

இறைமகனும் எமது மீட்பருமான இயேசு, எந்த இடையீட்டாளரும் இன்றியே ஒரு வளர்ந்த ஆளாக உலகுக்கு வந்திருக்கலாம். ஆயினும், தம்மை உலகிற்கு அளிக்க மரியாளைத் தேர்ந்தெடுத்தார். கன்னி மரியாளின் திருவயிறு என்னும் அதே வாசல் வழியே சென்று இயேசுவைச் சந்திப்பதில் தவறென்ன? இயேசு மரியாளை அம்மா என்று அழைத்து அவரை கௌரவித்தார். நாமும் அவரை அன்னையென்று அழைக்க உரிமை தந்து எம்மைக் கௌரவித்தார்.

### மகிமைப்படுத்தப்பட்ட மரியா

தமது ஒரே மகனும் எமது மீட்பருமான இயேசுவை உலகிற்கு அனுப்புவதற்கு முன் தந்தையானவர் தமது திருமகனுக்குத் தாயாக மரியாளைத் தேர்ந்தெடுத்து அவருடைய சம்மதத்தையும் கேட்டார். கடவுளுக்கு ஒரு மனித உடலையும் மனித ஆன்மாவையும் அளிப்பதில் மரியாளோடு ஒத்துழைத்து தூய ஆவியானவர் மரியாளைக் கௌரவித்தார். தூய ஆவியின் வல்லமையால் கன்னி மரியாளின் திருவயிற்றில் வார்த்தையானவர் மனிதனானார். தந்தை, மகன், தூய ஆவி ஆகிய மூவரும் தெய்வீகத்தைத் தவிர்ந்த மிக உயர்ந்த கௌரவத்தை அளித்த மரியாளுக்கு விசேட வணக்கம் செலுத்துவதில் தவறென்ன இருக்க முடியும்? எனவே...

அவரைக் கௌரவிக்கும் சிறந்த வழிகளில் ஒன்று அவரைக் கண்டு பாவிப்பதாகும். அவர் எமக்கு சிறந்த முன்மாதிரியாக இருக்கிறார். அவரைக் கௌரவிக்கும் மற்றொரு சிறந்த வழி அவரிடம் செபிப்பதாகும். மரியாளுக்குரிய பல்வேறு பக்தி முயற்சிகளுள் செபமாலையே வரலாற்றில் சிறப்பிடம் பெற்றுள்ளது. போலியான இறையியல் போக்குகளாலும், வாழ்க்கை உலக மயமாக்கப்படுவதாலும், பொழுது போக்கு சாதனங்களை மேன்மேலும் தேடுவதாலும் அநேக கத்தோலிக்க இல்லங்களில் அவர்களது செப வாழ்விலிருந்து செபமாலை நீக்கப்பட்டு விட்டது.

செபமாலையின் மறை பொருள்கள் நற்செய்தி பற்றிய கியானங்களே. செபமாலையில் வாய்ச் செபமும் உண்டு. மனச்செபமும் உண்டு. எமது உடல், உள்ளம். கந்பனை கொண்டு செபிக்கிரோம். அனைத்தையும் "மலர்களோடு சொல்வது" என்று சொல்வார்கள். செபமாலை ஒரு ரோஜா மலர்ச் செண்டாகும். ഷ്ട്രയോ. செபிக்கும் அகைச் போகு ரோஜா மலர்களோடு சொல்கிறீர்கள்... "மரியாயே என் நல்ல தாயாரே, நேசிக்கிரேன்" உற்றை என்று சொல்லுவோம். தாய்ப்பாசமுள்ள பிள்ளை, தவறினாலும் அழிந்து போகாது. பெற்ற தாய்க்கு அன்பு வற்றிப் போகுமோ? தனது பிள்ளை அவள்

மரியாவின் மாண்புகளைப் பற்றி நாம் சிந்திப்பதன் மறுபக்கம் நம் கிறிஸ்துவ அழைப்பையும் அதன் அலுவல்கள் சிறப்புக்களையும் சிந்திப்பதே. நம்முடைய வாழ்வுகளுடன் தொடர்புபடுத்தப்படும்போதுதான் மரியா பற்றி நம் வாழ்த்துக்களும் வணக்கங்களும் நமக்கு உண்மை ஆகின்றன, பொருள்படுகின்றன...

வானத்தில் உயரத்தில் வைத்து மரியாவை வாழ்த்தி வணங்குவதுடன் நின்று விடாது, வாழ்வுப் பயணத்தின் நம்பிக்கையின் உயர்மாதிரியாக நம்முடன் பயணிக்கும் அவரது கரம்பற்றி. இயேசுவின் உண்மைச் சீடர்களாக வாழவும் செயல்படவும் ஒவ்வொரு கிறிஸ்தவரும் அழைக்கப்படுகின்றார்.

# சமகாலத் துன்பியலில் ஓர் ஆன்மிகத் தேடல்

"சோதனை மேல் சோதனை போதுமடா சாமி, வேதனை தான் வாழ்க்கையென்றால் தாங்காது பூமி" என்ற கவிஞனொரு வரின் வரிகளோடு அறிமுகமாகி, துன்பத் தீப்பிழம்புகளோடு பயணித்துக் கொண்டிருக்கும் நமது மக்களைச் சந்திக்க விழைகிறேன்.

கிறிஸ்கவக்கையம் துண்டுபடுக்கிப் துன்பியலையும் கிறிஸ்தவம் துன்பியலுக்கு அர்த்தத்தைக் பார்க்க முடியாது. இரைவனை அண்ணார்ந்து பார்க்க கொடுக்து வைக்கிருது. ஓடிக்கொண்டேயிருக்கும் மனிதனுக்கு நில் - நிதானி - செல் என்று துன்பியல். சுய பணிப்பது அமிவை நோக்கி வாழ்க்கைப் கொண்டிருக்கும் மானுடக்கை பயணத்தை நகர்த்திக் விமர்சனம் செய்யப் பணிப்பது துன்பியல். எனவே, துன்பியல் எம்மை உள்நோக்கிப் பார்க்க, இதய சுத்தியுடனான தேடலைத் கொடர வழி வகுக்கின்றது.

இவ்வருடம் 2020 தவக்காலப் பயணத்தை கொவிட்-19 நோயிலிருந்து கொள்ளை வேறுபடுத்திப் முடியாது. எமது தவக்காலம் இந்தக் கொள்ளை நோயென்னும் நெருக்கீட்டை எதிர் கொள்ள எமக்கு ஒரு புதிய பார்வையைக் வேண்டும். புதிய வாழ்வைக் கொடுத்து இறைவன் கொடுக்க சொல்லும் செய்திக்குச் செவிமடுக்கச் செய்ய வேண்டும். 2020ஆம் ஆண்டு தவக்காலம் கொரோனாவோடு நினைத்துப் பார்க்கச் செய்கிறது. இதை வார்த்தையின் அடிப்படையில் கீழ்வரும் மூன்று சிந்தனைகளும் எமது தனிப்பட்ட சிந்தனைகளைத் தூண்டி எமது ஆன்மீக வாழ்வுக்கு ஒரு நுண்நோக்கைக் கொடுக்குமென நம்புகிறோம்.

இந்நாட்களில் "உங்கள் கைகளைக் கழுவுங்கள்" என்னும் ஆலோசனை, எச்சரிக்கை அடிக்கடி எமக்குச் சொல்லப்படுகிறது. இந்த சாதாரண ஆலோசனை காத்திரமானதாகக் கொள்ளப்பட வேண்டும். மற்ற இரசாயனங்களைவிட சாதாரண தண்ணீர், சவர்க்காரம் அதிக பலனைத் தரும் என்று கூறுவோரும் உண்டு.

எப்படியாயினும் "தயவு செய்து கையைக் கழுவுங்கள்" என்பது மருத்துவ ஆலோசனை. கைகளைக் கமுவாமல் இருந்தகற்காக இயேசு பிரச்சினைக்கு உள்ளானாரென ந<u>ள்</u>செய்கி கூறுவது அல்லவா? கெரியம் உண்பதற்கு (ழன் தன் சீடர்கள் செய்யாதது. கைகமுவாககை கடை இதைச் சொன்னவடனே இயேசுவும் சீடர்களும் கைகமுவவில்லை. நாங்களும் கேவையில்லை கைகமுவக் **न**ळात (மடிவுக்கு முண்டியடித்து வரக்கூடாது. மாற்கு நற்செய்தியில் இயேசுவின் மனப்பான்மையை நாம் நன்கு பரிந்து கொள்ள வேண்டும்.

மாற்கு 7:1-13, வாசிக்கவும். மேலும் 7:8 இல் மனித மரபைப் பின்பற்றி வருகிறவர்கள் என்கிறார் இயேசு. மத் 15:3ல் "நீங்கள் உங்கள் மரபின் பின் பொருட்டுக் கடவுளின் கட்டளையை மீறுவது என்று வினவுகிறார். எனவே இயேசு கைகமுவவகை எதிர்க்கவில்லை. கடவளின் கட்டளைகளை மீருவகையே கண்டிக்கிறார். இரைவனது கட்டளைகள் எம்மைக் கமுவிக் காய்மைப்படுக்கும்.

இணைச்சட்டம் 8:11 "ஆண்டவரை மறந்து போகாதபடி கவனமாயிருங்கள். இணைச்சட்டம் 8:3 "கடவுளின் வாய்ச்சொல் ஒவ்வொன்றாலும் உயிர் வாழ்கின்றார்". இறை வார்த்தை எம் உணவு, அதை உண்டு தன் வயமாக்கி, ஆழமாகத் தியானிக்க வேண்டும்.

மாற்கு 7:14-15 உள்ளேயிருந்து வெளியே வருபவையே உண்மையான நச்சுயிர். உள்ளிருந்து, உள்ளத்திலிருந்து வெளிவருகின்றன. அனைக்கும் அவர்ரை வார்க்கையால் தூய்மையாக்குங்கள். மாற்கு 7:20-23 களவு, கொலை, கீச்செயல், வஞ்சகம் இத்தீமைகள் அனைத்தும் உள்ளிருந்து வெளியே வந்து உள்ளத்தை தீட்டுப்படுத்துகின்றன. லூக்கவோ வெளிப்புறத்தைத் தூய்மையாக்குகிறீர்கள். உள்ளேயோ நூற்றமடிக்கிறது என்கிறார். நமது கையைக் கழுவும் அதே வேளை இயேசுவின் அறிவுரை யையும் மனத்தில் பதிப்போம். கொரோனாவிலிருந்து நம்மைப் பாதுகாக்க மூக்கு, வாய், முகத்தை மூடிக் கையைக் கழுவும் அதே வேளை, நச்சுயிர்களான பொறாமை, கோபம், பரிவர்ന தீர்ப்பு, எதிர்மறையான குறைகூறுதல், இரக்கமின்மை, சுயநலம் போன்றவை பரவாவண்ணம் பொறுப்புடன் செயற்படுவோம்.

இவ்வகை நச்சுயிர்கள் பரவாவண்ணம் கவனமாயிருப் போம். எமக்குளிருந்து வெளிவரும் நச்சுயிர்களிலிருந்து நம்மைக் காத்துக் கொள்வோம். கடவுளின் கட்டளைகள் பற்றி நமக்கு ஊட்டமளிக்கும் உணவு, அதாவது நம்மைப் தூய்மைப்படுத்தும் இறைவார்த்தை மட்டில் கருத்தாயிருப்போமா?

திருப்பாடல் ஆசிரியரோடு மன்றாடுவோம். தி.பா 51:7 "என்னைக் கழுவியருளும், உறை பனியிலும் வெண்மையாவேன்" யோவா 9:7 "நீர் சீலோவாம் குளத்துக்குப் போய்க் கண்களைக் கழுவும்". 2அரசர் 5:9-10, 14-15 "யோர்தானில் ஏழுமுறை கழுவும்". வெளிப்புறத்தில் கழுவுவது நமது உள்ளார்ந்த கழுவுதலை நமக்கு உணர்த்தி நிற்கிறது.

### பிலாத்து கைகழுவுதல்

கொரோனாவிலிருந்து பாதுகாப்பதற்கு பிலாத்து ஒரு முன்னுதாரணம் என்று நம்மில் எவரும் சொல்ல மாட்டார்கள். தவக்காலத்தில் நாம் பிலாத்துவைப் பற்றிச் சிந்திக்கின்றோம். இயேசுவில் நான் ஒரு நச்சுயிரையும் காணவில்லை, என்னிலே தான் நச்சுயிர் இருக்கிறது. எனவே என் கைகளைக் கழுவுகிறேன். இயேசுவில் ஒரு குற்றமும் நான் காணவில்லை. அவரால் எவ்வித ஆபத்தும் இல்லை என்றான். யோவா 19:4-6 மாற் 15:10-11, மத் 27:18 கூறுகின்றது "அவர்கள் பொறாமையால் தான் இயேசுவை ஒப்படைத்தார்கள்"

மத்.27:24 கலகமே உருவாகிறது என்பதாலும், "கண்ணீரை பரிந்துரையாலும் தன் மனைவியின் எடுக்கு கமுவினான்." அவன் **தன்னையே** கைகளைக் அதாவது கமுவிக்கொண்டான். அது கழுவுதல் - ஆம் தன் பொறுப்பிலிருந்து கமுவுதல், இல்லை நமுவுதல். இப்படியாகக் கமுவுவதை நாம் இன்று எதிர்பாக்கிறோமா? இது கை கமுவுதல் எம் பொறுப்புக்களிலிருந்து நழுவுதல். இது எமகு தந்தாப்புக்காக மட்டுமல்ல, இப்படிப்பட்ட கழுவுதல்களை இயேசு எதிர்பார்க்கவில்லை. உங்கள் அரைக்குள் நுழைந்து, உள்ளிருந்து கதவுகளைத் தூழிட்டுக் கொள்ளுங்கள் (எசா.26:20, யோவா 20:19).

மாற்கு 7:31-37 காது கேளாதவரும் திக்கிப் பேசுபவரும் நலம் பெற இயேசு என்ன செய்தார்? தம் விரல்களை அவரது காதுகளில் இட்டு, உமிழ்நீரால் அவர் நாவைத் தொட்டார். இன்று இப்படிச் செய்பவர் கைது செய்யப்படுவார். மாற் 8:22-26 இயேசு "அவருடைய செய்கார்? 23ஆம் வசனம் விமிகளில் உமிழ்ந்து" (யோவா 9:6). அவர் தரையில் உமிழ்ந்து, உமிழ்நீரால் உண்டாக்கி. அச் சேந்நைப் பார்வையந்நவருடைய பூசி" கண்களில் என்று கூறுகிறது. இயேசுவின் கரங்கள் அமக்காகின. இதே காங்கள் 4000. 5000 கான் பேருக்கு உணவளிக்க காங்கள்.

இப்பொழுது நிலவம் நெருக்கீடு மள்ளவர் பர்ளி அக்கரையந்நு இருப்பகற்கான ஒன்றல்ல. ஏழைகளையும். நோயுந்நோரையும் மநந்து எங்கள் இல்லங்களில் எம்மைப் பூட்டி வைத்துக் கொண்டிருப்பதுமல்ல. நாம் பொறுப்புடன் செயற்பட வேண்டும். எம்மைக் கழுவிக் கொள்ள பிலாத்து செய்தது போல் அல்ல, எமக்குள்ளே இருந்து இன்று நடக்கும் மெய்மையை நன்கு எமது பார்வையை, தொலைநோக்கைக் பார்ப்பகள்காக வேண்டும். எம் கண்களில் பூச இயேசு வேண்டும். இயேசுவின் உமிழ்நீர் எம் கண்களில் படவேண்டும். இயேசு எத்தனையோ நச்சுயிர் கொண்டவர்களைக் கொட்டுக் குணப்படுத்தினார். இயேசுவைப் போன்று மற்றவர்கள் வாழ வேண்டும் என்பதற்காக கழுவுவோம். எமகு கண்கள். கரங்களைக் உலகளாவிய இக்கொள்ளை நோய் பிலாத்துவைப் போன்று பொறுப்பற்வர்களாய் கைகமுவாமலிருக்க எம் கண்களைக் குருடாக்காதிருக்கட்டும்.

# கொரோனா என்பது முடி அல்லது முடிகூட்டுதல் எனப்பொருள்படும் ஆங்கிலப் பதத்திலிருந்து வருகிறது

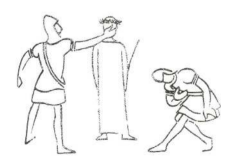
(முள்(முடி யோவா 19:2-3 (மண்(மடியம் செந்நிருப் போர்வையும் - அவரை எள்ளி நகையாடினார்கள்! அவர் அரசர் போன்றா காட்சியளிக்கிறார்? உடல் வேதனைக்கு மேலாக உள வேதனை. தாம் செய்வதென்னவென்று வீரருக்கு விளங்கவில்லை. 1கொரி. 1:23. "நாங்கள் சிலுவையில் அறையப்பட்ட கிறிஸ்துவைப் பறைசாற்றுகிறோம்". இன்று மனிதன் ஏனைய கோள்களுக்குச் சென்றுள்ளான். நாம் படைத்தவருக்கு நிகர் என்ங தட்டுகிறான். ஆனால் இந்த அற்ப, நுண் நச்சுயிர் தாழ்த்தக் கற்றுக் கொடுத்து விட்டது. இக்கொள்ளை நோய் எம்

அனைவரையும் சமப்படுத்தி விட்டது. அனைவரும் கைகோர்த்து இயேசுவின் முடியுடன் சேரவேண்டும். இயேசு சொன்னது போல "உமது கரங்களில் என்னைக் கையளிக்கிறேன். வல்லமையும் தூய்மையும் நிறைந்த கரங்களில் எம்மைக் கையளிப்போம். இந்த ஆச்சரியமான கொள்ளை நோயான கொரோனா நேரத்தில் இறைவனிடத்தில் எம்மைக் கையளிப்போம். இறைவனின் அன்புக் கரங்களில் எம்மைக் கையளிப்போம். இறைவனின் அன்புக் கரங்களில் எம்மைக் கையளிப்போம் என்று ஒருவருக்கொருவர் சொல்லுவோம்.

எமது கரங்களைக் கழுவுவோம். இல்லை இறைவன் எம்மை உள்ளார்ந்த விதமாகக் கழுவி வேண்டாத அனைத்தி லிருந்தும் எம் உள்ளத்தைத் தூய்மையாகக்க இடமளிப்போம்.

பிலாத்துவைப் போலன்றி பாராமுகமாயிராமல் சுயநலமற்று இருப்போம். மற்றவர்கள் மட்டில் நமக்குப் பொறுப்பு உண்டு. குறிப்பாக ஏழ்மையில் வாழ்வோர் மட்டில் நாம் பொறுப்பேற்போம். அவர்கள் எமது சகோதர சகோதரிகள். அதே வேளை எமது குடும்பம், குழுமத்தில் உள்ளோருடன் அன்புறவை ஏற்படுத்துவோம். அவர்களுடன் எமது நேரத்தைச் செலவிட்டு அவர்கள் சொல்லாமற் சொல்பவற்றுக்கு உற்றுச் செவிமடுப்போம். உண்மைக் குடும்பங்களாவோம்.

இறுதியாக இயேசுவின் முள்முடி - துன்பத்தின் கொடுமுடி கொரோனா எம்மை ஒரு மகிமைக்கு இட்டுச் செல்லும் என உள்ளுர நம்புவோம். நம் அன்னை அனைவரின் அரசி, இவ் இக்கட்டான நேரத்தில், மனித நிலையில் நம்பிக்கையற்ற நேரத்தில் இறைவனிடத்தில் நமக்காக இறைஞ்ச இரு கரம் கூப்பி மன்றாடுவோம்.



# உயிர்ப்புத் தரும் புது வரழ்வு

சிலுவையிலே அறையுண்ட அதே கிறிஸ்து மூன்றாம் நாள் உயிர் பெற்று விட்டார். அவருடைய உயிர்ப்பினால் முழுவதும் புத்துயிர் பெறுகின்றது. தனக்குள் இருந்த உயிரை உலகம் புதுப்பித்துக் கொள்கிறது. கிறிஸ்துவின் உயிர்ப்பால் கிறிஸ்துவின் உயிர்ப்பில் நிகழ்கின்றது. அது கடவுளோடு ஒப்பரவான வாழ்வுதான் உயிர்ப்புத் தரும் புதுவாழ்வு! கடவுளோடு ஒப்புரவாகி விட்டோம், முறிந்த உறவு இணைக்கப்பட்டு விட்டது என்பதைக் காட்டும் வாழ்வுதான் கிறிஸ்துவில் நாமும் நம்மில் கிறிஸ்துவும் வாழும் வாழ்வு. இது கான் உயிர்ப்பக் புதுவாழ்வு. அப்போஸ்தலர்களே புதுவாழ்வு பெற்று கிறிஸ்துவின் உயிர்ப்புக்கு (முதன்(முதலாக சான்று பகர்ந்தவர்கள். அப்போஸ்கலர்கள் இயேசுவின் உயிர்ப்புக்குப் பின் மாறுகின்றனர். கிறிஸ்துவுடன் அவர்கள் கொண்டிருந்த தொடர்பு, கிறிஸ்துவில் அவர்கள் அறிந்திருந்த கன்மை மாறுகின்றது. இவ்வலகில் வாழும்போது அவருடன் ஓரளவிற்குத்தான் அப்போஸ்கலர்கள் இயேசுவைப் பரிந்து வைத்திருந்தனர். கிறிஸ்துவைப் பந்நிய அவர்களகு அறிவு அகள்க மேல் போகவில்லை. ஆனால் கிறிஸ்து உயிர்த்தபின் அவரைப்பற்றிய அனைவருக்கும் கொடுக்கப்படவில்லை. அறிவ விசுவசித்தவர்கள் கிறிஸ்துவின் மட்டுமே புதுத்தன்மையை, உயிர்ப்பைப் பரிந்துகொள்ள (முடிந்தது. கான் முகலில் சொல்லியவைகளின் பொருளை அவர்களுக்குத் கெளிவாக்கு கின்றார் (லூக் 24:8). அவர்களது அகக் கண்களைத் திறக்கின் றார் (லூக் 24:31-35). அப் புது அறிவை முழுமைப்படுத்தும் பணி தூய ஆவியிடம் விட்டுவிடப்படுகின்றது. அவர்களின் கன்னலம் புதிய சகோதரத்துவம் மலர்ந்து புதுச் சீழகம் உருவாகிறது (தி.ப 2:42-46).

# திருச்சபையின் புது வாழ்வு

கிறிஸ்துவின் இடத்தைத் தூய ஆவியானவர் நிரப்புவத

னால் கிறிஸ்துவின் பிரிவை அப்போஸ்தலர்கள் உணர்வதில்லை. கிறிஸ்து அவர்களோடு இருப்பதாக உணர்ந்து கிறிஸ்துவில் வாழவும் கிறிஸ்துவுக்காக வாழவும் தொடங்குகின்றனர். கடவுளின் திட்டப்படி புனித சின்னப்பர் தோன்றுகின்றார். கிறிஸ்துவைச் சந்தித்த இவர் கிறிஸ்தவ சபைகளை உருவாக்குகின்றார். "கிறிஸ்துவில் வாழ்வு" பற்றி கற்றுத் தருகின்றார்.

# கிறிஸ்துவில் வாழ்வு

"கிறிஸ்துவில்" என்ற சொற்றொடரை புனித சின்னப்பர் தெசலோனிக்கேயருக்கு எழுதிய இரண்டாம் திருமுகத்தைத்தவிர மற்ற எல்லாத் திருமுகங்களிலும் பயன்படுத்துகின்றார். கிறிஸ்துவின் உயிர்ப்பிலே நாம் கடவுளோடு ஒப்புரவாகின்றோம். அப்போது கிறிஸ்து நம்மில் குடிகொள்கிறார். கிறிஸ்துவின் ஆவி நம்மிலே உறைய வருகிறார். அதனால் நாம் கிறிஸ்துவின் அன்பில் சமாதானத்தில் வாழத் தொடங்குகிறோம்.

கிறிஸ்துவில் நாம் வாழத் தொடங்கும்போது அது புது அனுபவமாகிறது; படைப்பாகிறது. நம்மில் கிறிஸ்து வாழ்கிறார். இவ்வாழ்வைத்தான் புனித சின்னப்பர் "புதுப் படைப்பு" "புது வாழ்வு" என்று கூறுகின்றார். "ஒருவன் கிறிஸ்துவுக்குள் வாழ்ந்தால், புதியதொரு படைப்பாகி விட்டான். பழையன கழிந்தன, இதோ புதியன தோன்றியுள்ளன (2கொரி 5:17).

### கிறிஸ்துவில் வாழ்வதால் வரும் விளைவுகள்

புதிய வாழ்வு என்பது நாம் கிறிஸ்துவில் கிறிஸ்துவோடு வாழும் வாழ்க்கையாகும். இப் புது வாழ்வு நம்மைப் புது மனிதர் களாக்கி, நம்மில் பல மாற்றங்களை ஏற்படுத்துகின்றது. நம்முடைய இயல்பிலே, இயற்கையிலே வாழ்விலே, வாழும் வழிகளிலே இப்புதுவாழ்வு ஊடுருவுகிறது.

### புதிய இனம்

கிறிஸ்துவோடு நாம் புதிய வாழ்வு வாழத் தொடங்கும் போது அவரிலே முற்றிலும் உறைந்து விடுகிறோம். நம்முடைய உணர்வுகளெல்லாம் அவரில் ஒன்றிக்கின்றன. நாம் அனைவரும் கிறிஸ்துவில் இணையும்போது புதிய இனமாகின்றோம். புதிய குலமாக உருப்பெறுவதால் நம்மிடையே முன்பிருந்த வேறுபாடுகள் மறைந்தே ஆகவேண்டும். கிறிஸ்துவிலே புதுவாழ்வு வாழத் தொடங்குவதால் புதிய படைப்பாகின்றோம்.

# இறைவனின் மக்கள்

கிறிஸ்துவில் இணைந்த நாம் அனைவரும் கடவுளின் மக்கள் ஆகின்றோம். "அப்பா" என்று கடவுளை அழைக்கும் உரிமையைப் பெற்றவர்களாகின்றோம். இந்த உரிமையைப் பெறுவதற்குக் காரணம் தூய ஆவியே (உரோ 8:15).

# சாவிலிருந்தும் சட்டத்திலிருந்தும் விடுதலை

கிறிஸ்து தனது உயிர்ப்பால் சாவினை வென்று அதன் ஆதிக்கத்திற்கு முற்றுப் புள்ளி வைக்கின்றார். அது மட்டுமன்றி மோயீசன் சட்டத்தின் துணை கொண்டு பரிசேயர் ஏற்படுத்திய வெளிவேடங்களிலிருந்தும், ஆசாரங்களிலுருந்தும் நாம் விடுதலை பெற்றுள்ளோம். அன்பு ஒன்று தான் அவர் கொடுத்த கட்டளை! சட்டம்!!...?

### மனமாற்றம்

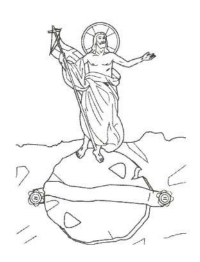
எவ்வாறு கிறிஸ்துவின் மனிதாவதாரம் நம்மிலே மாற்றத்தை, திருப்பத்தை ஆசிக்கிறதோ அவ்வாறே உயிர்ப்பும் எதிர் நோக்குகிறது. இந்த மனமாற்றம் மனிதனின் உள்ளத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டது. எனவே இந்த மனமாற்றம் அவனது ஆன்மீக பொருளாதார, சமூக வாழ்விலே மாற்றத்தைக் காண்பிக்க வேண்டும்,

### தூய்மை

மனமாற்றம் ஒரு பொழுதும் மனிதனால் நிகழ்வதில்லை. அதற்கு ஆண்டவரின் அருள் தேவை. அந்த அருளின் உதவியால்தான் புதுவாழ்வு நிலை நிற்க முடியும். விசுவசிப்போர் அனைவரும் ஒரு வகையில் தூயவர்கள்! புனிதர்கள்! (உரோ 2:7). "அவர்கள் உண்மையினால் உமக்கு உரியவர் ஆகும் படி அவர்களுக்காக என்னையே அர்ப்பணமாக்குகிறேன்" (யோவான் 17:19).

### மகிழ்ச்சி

உயிர்ப்பின் மற்றொரு முக்கிய கொடை மகிழ்ச்சியாகும். கிறிஸ்தவன் வாழவேண்டிய புதுவாழ்வின் ஒரு அவசியமான தன்மையும் மகிழ்ச்சிதான். கிறிஸ்தவனுடைய மகிழ்ச்சி அவனைப் மனிதனாகக் காட்டுகிறது. ஒவ்வொரு கிறிஸ்தவனும் புது மகிழ்ச்சியள்ளவனாக வேண்டும். கிறிஸ்தவர்கள் வாழ்ந்தாக இருக்குமிடத்தில் மகிம்ச்சி தெரிய வேண்டும். "மகிழ்ச்சியாய் விடாது செபியுங்கள்! கூறுங்கள்!" இருங்கள்! இடை நன்றி "ஆண்டவரில் அகமகிமுங்கள், (1தெசலோ 5:14). காரணம் ஆண்டவர் அண்மையிலுள்ளார்" (பிலிப்பியர் 4:4). எனவே மகிழ்ச்சியுடன் நாம் புதுவாழ்வை ஆரம்பிப்போம். புதுவாழ்வில் திளைத்திடுவோம்.



# मित्राका वी हिक्काध्यीकं मीकंकाधं

சிலுவையானது இயேசு தரும் விடுதலையின் முழுமையான சரணடைவைக் குறிக்கின்றது. தமது தந்தை மீதும் அவரது மக்கள் மீதும் வைத்த மட்டற்ற அன்பின் காரணமாகவே அவர் இவ்வாறு செய்தார். இது அவர் தாமே தெரிந்து கொண்டது. "என் உயிரை என்னிடமிருந்து யாரும் பறித்துக் கொள்ளவில்லை. நானாகவே அதைக் கொடுக்கின்றேன்" (யோவான் 10:18). மரண ஆதிக்கத்தில் இருப்போரிடம் தாமும் ஒன்றித்து தமது உயிரைக் கையளிக்க இயேசு சுயமாகத் திர்மானிக்கின்றார். அவரது சுதந்திரம் ஆபத்தானது. அதன் விளைவு? சிலுவை மரணம்.

### இயேசு விடுதலையின் முழுமையாய்

நந்செய்கியில் இயேசுவை ஒப்புயர்வற்ற விடுதலையின் மனிகராகச் சந்திக்கின்றோம். அவரது விடுதலையின் ஊற்றாக விளங்கியது தன் தந்தையையும், அவரது அரசையம் அனுபவித்தமை ஆகும். இயேசுவிடம் பேராசை இருக்கவில்லை. "மானிட மகனுக்கோ தலைசாய்க்கக்கூட இடமில்லை" (லூக் 9:58). சாதிக்க வேண்டும் என்ற அவாவினால் அவர் உந்தப்படவில்லை. "மானிட மகன் தொண்டு ஏற்பதற்கல்ல, மாநாகத் தொண்டு ஆந்நு வகுற்கும், பலருடைய மீட்புக்கு உயினைக் FLITE கம் கொடுப்பதற்குமே வந்தார்" (மாற் 10:45).

மட்டுமீறிய பாசமும் அவரிடம் இருக்கவில்லை (மாந் 3:31:35. லூக் 41:52). அர்த்தமற்ற அச்சங்களும் அவரிடம் இருக்கவில்லை (மார் 2:15. லாக் 15:1-2). பிரை என்ன சொல்லுவார்கள், என்ன நினைப்பார்கள் என்பது புய்ய அவர் அஞ்சவில்லை. பழிச்சொல் உண்டாகும் என்றோ, தனது மதிப்புக் கெட்டுவிடும் என்ளோ. உயிரை கமகு இழக்கவோ அவர் அஞ்சவில்லை. அவரது ஒரே கரிசனை தந்தையையும் அவரது அரசையும் பந்நியகே. அவர் மக்களின் அங்கீகாரக்கையோ. பாராட்டையோ ஒரு போதும் தேடவில்லை. அதிகாரத்தில் உள்ள வர்களின் வன்முறைக்கு அவர் ஒருபோதும் அஞ்சியதில்லை (லூக்

13:31,33) "நீ இறைமகன் என்றால் சிலுவையிலிருந்து இறங்கி வா" என்று அவரைப் பழித்தபோது அவர் இறங்கி வரவில்லை. "உன்னையே விடுவித்துக்கொள்" என்றார்கள். அதற்கும் அவர் இசையவில்லை. ஏனென்றால், தன்னைக் காப்பாற்ற முனைபவன் மற்றவர்களை காப்பாற்ற ஒருபோதும் முன்வரமாட்டான்.

தனிமனித விடுதலையை இயேசுவிடம் முழுமையாகக் காண்கின்றோம். அவரது இச் சுதந்திரமே அவரது சமகால சமூக அரசியல், சமய - கலாச்சார அமைப்புக்களை எதிர்த்து நிற்க அவருக்கு வல்லமையைக் கொடுத்தது. அவர் ஓய்வு நாள் சட்டத்தை மீறுகின்றார் (மாற்கு 2:23-36), தொழு நோயாளரைத் தொடுகிறார் (மாற் 1:41) சமூகத்தில் விலக்கப்பட்டவர்களான ஆயக்கார் பாவிகளுடன் உணவருந்துகின்றார் (மாற் 2:15-17, லூக் 15:1-2). அவர் அவ்வாறு சுதந்திரமாக வாழ்ந்து, பேசி செயற்பட்டது 1ம் நூற்றாண்டு யூதமதத்தின் சமூக, சமய சமநிலையை ஆட்டம் காணச் செய்தது. அதன் விளைவு? சிலுவை மரணம்.

# உண்மை தெரிவில் உறுதியுடன்

அவரது விடுதலை உணர்வும் அபாரத் துணிச்சலும் பார்ப்போருக்கு ஆச்சரியமூட்டும். இயேசு அவர்களுக்கு ஒரு தொல்லை. இவர் கலிலேயா தொடங்கி யூதேயா வரை இவ்விடம் முழுவதிலும் மக்களுக்குப் போதித்து அவர்களைத் தூண்டி விடுகின்றார்" (லூக் 23:5). ஆனால், இயேசுவோ விளைவுகளைப் பற்றி அஞ்சவில்லை, போற்றுவார் போற்றட்டும், தெருப்புழுதி வாரி தூற்றவார் தூற்றட்டும். ஏற்றது என் கொள்கை என்றால் துணிந்து சொல்வேன், தொடர்ந்து செல்வேன் என்று சென்றார்.

### சுதந்திரத்தின் மறுபக்கம்

சுதந்திரம் கடுமையானது. டெஸ்ரோயெஸ்வசி எழுதிய "உயாநீதிமன்ற உசாக் குழுத்தலைவர்" என்னும் நூலில் "சுதந்திரம் மனிதன் சுமக்க முடியாத பெரும் சுமை" எனக் கூறப்பட்டுள்ளது. "வீழ்ச்சி" என்னும் நூலில் கேமஸ் என்பவர் "நானும் சுதந்திரத்திற்குப் பயப்படுகின்றேன்" என்று கூறுகின்றார். சுதந்திரம் ஆபத்தானது, அச்சம் தருவது, பாதுகாப்பற்றது. ஆகவே நாம் பல வேளைகளில் ஒத்துப்போகிறோம்; விட்டுக் கொடுக்கிறோம்; பணிந்து போகிறோம், சமாளித்து வாழ பழகிவிடுகின்றோம்; பழகிவிட்டோம்.

நாம் துணிந்து நம்பிக்கையுடன் இடரை எதிர்கொள்வோமா? பத்திரமாக பாதுகாப்பாக அல்லகு கிருப்கியாக இருக்க விரும்புவோமா? உனமுனோ என்ற ஸ்பானிய தத்துவ ஞானி "நான் ஒரு திருப்தி அடைந்த பன்றியாக இருப்பதைவிட கடும் துயருற்ற மனிதப் பிறவியாகவே இருக்க விரும்புகின்றேன்" என்று கூறினார். இன்று உலக மயமாக்கல் என்று அழைக்கப்படும் கூட்டாண்மை குடியேற்றவாதத்தை / புதிய ஏகாதிபத்தியவாதத்தை வேண்டிய அவசர தேவையுள்ளது. இது ஒரு கொடிய, அநீதியான ஏற்றுக் கொள்ள முடியாக உலகளாவிய பெரும்பான்மைப் பொதுமக்களுக்கு அடிப்படைத் தேவைகளான சுயகொளரவம், உணவு, நீர், வதிவிடம் ஆகியவற்றை மறுக்கும் கொள்கைகளையும் வெளிச்சக்கிற்குக் கொண்டுவா எமக்குக் துணிச்சல் வேண்டும்.

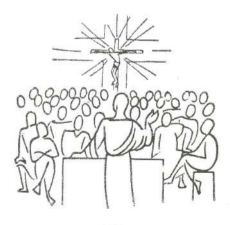
# சிலுவையில் பொதிந்த விடுதலை

கிறிஸ்து எமக்கு விடுதலையை அளித்துள்ளார். கிறிஸ்தவத்தின் வழி விடுதலையின் வழியாகும். இந்த விடுதலை அன்புக்குப் பணிபுரியத் தயாராயிருக்கும் (கலாத்தியர் 5:13, 1கொரி 9:19). அன்பு செய்வதற்கும், பிறருக்கு வாழ்வு கொடுப்பதற்கும் விடுதலை வழி செய்யும்.

கிறிஸ்து இதுவே. "கம் நண்பர்களுக்காக செய்கது உயிரைக் கொடுப்பதைவிட சிறந்த அன்பு யாரிடமும் இல்லை" (யோவான் 15:13). "இது உங்களுக்காகக் கையளிக்கப்பட்ட எனது உடல், உங்களுக்காகச் சிந்தப்பட்ட எனது இரக்கம்". வார்க்கைகள் இயேசுவின் அசாதாரணமான சுதந்திரத்தை, புரட்சிகரமான அன்பை, எதற்கும் பின்வாங்காத பிரமாணிக்கத்தை நினைவுபடுத்துகின்றது. நீங்கள் விடுவிக்கப்பட்டிருக்கிறீர்கள். ஆகவே, முட்டாளைப்போல அன்புக்கும் @(II) வாழ்வுக்கும் தனிமையான பாதையைத் தேர்ந்தெடுக்கின் இட்டுச்செல்லும் றீர்கள். தனிமனிதனதும், மனுக்குலத்தினதும், முழு உலகத்தின தும் முழுமைக்காக தாமே சிலுவை மரணத்திற்குத் தம்மைக் கையளித்த எமது ஆண்டவரிடமிருந்து நாம் விலகிப் போகலா காது. சிலுவையில் அறையப்பட்ட எமது ஆண்டவர் இயேசு கிறிஸ்துவில் இறைவனின் புதல்வர் புதல்வியராக நாம் மகிமை மிக்கதோர் வாழ்வுக்கு அழைக்கப்பட்டுள்ளோம். போராட்டம்,

வேதனை, கைவிடப்படுதல், துன்புறுத்தப்படுதல், மரணம்கூட விடுதலையின் இன்றியமையாக் கூறுகளாகும். சிலுவை விடுக்கும் அழைப்புக்கு எனது பதில்?

> சாவே. உனது வெற்றி எங்கே? மரணமே உனது கொடுக்கு எங்கே? ஏளனத்தோடு புனித பவுல் எமுப்பகின்ற கேள்வி மரணத்தின் மீது கிறிஸ்து பெற்ற முழு வெற்றியை முழக்கமிடுகின்றது! சாவ கோல்வி கண்டக் மரணத்தின் கொடுக்கு பிடுங்கி எறியப்பட்டது! கிறிஸ்துவுக்கு முன் சாவு இன்று பல் பிடுங்கப்பட்ட பாம்பாக சிறைபிடிக்கப்பட்ட கைதியாக கூனி, குறுகி நிற்கின்றது! எத்தனையோ பேருக்கு வாழ்வூட்டியவர் எத்தனை காலம்தான் வாழ்விழந்து கிடப்பார்? கல்லறையோடு அடங்குவதல்ல **ക**ഥവ്യത്തെഥ്യ ഖസ്ക്കൂ!



# Ternerooose gruir gruir Gruisseicegruir?

நான் ஒன்பதாம் வகுப்பில் படித்துக் கொண்டிருக்கும்போது, அருட்தந்தை ஒருவர் தினந்தோறும் செபமாலை சொல்வதாக வாக்குப்பண்ண விரும்பியவர்களை அவ்வாறு செய்யுமாறு அழைத்தார். நானும் வாக்குப்பண்ணினேன். அன்று முதல் ஒவ்வொரு நாளும் நான் செபமாலை செபித்து வந்திருக்கிறேன்.

நான் வாக்குப் பண்ணியபடியே செபமாலை சொல்லி வந்தேன். பெரும்பாலும் அது மனதில் சிந்தனையின்றி வார்த்தைகளை வெறுமனே சொல்வதாக இருந்தது.

வத்திக்கான் பொதுச்சங்கத்தின் பின் நிகழ்ந்த இரையியல். ஆன்மீக புதுப்பித்தலுடன் செபமாலை என்பது சொன்னதையே மீண்டும் மீண்டும் சொல்லும் அர்த்தமற்ற செபம் குளை கூறலாயினர். வார்த்தைகளில் கருத்துச் கடினமாயிருருந்த செலுத்துவது போதிலும் நான் இதனை எந்நுக்கொள்ளவில்லை.

செபமாலையைப்பற்றி நான் மேலும் வாசித்து சிந்தித்த போது, செபமாலையை வெறுமனே சொல்லாமல், உண்மை யாகவும், உளப்பூர்வமாகவும் செபிப்பதற்கு மூன்று வழிகளை நான் கண்டு பிடித்தேன்.

### முதலாவது

எளிமையானது. ஆனால். விதத்தில் மிகக் 60(Th கடினமானது. ஒவ்வொரு செபத்திலும், ஒவ்வொரு ஒவ்வொரு சொல்லையும் செபிப்பதில்தான் இது அடங்கியுள்ளது. செபவாம்வில் அடம்பரக்கைக் காட்டிக்கெள்ளும் செபமாலை "எளிய மக்கள் செபிப்பதற்கான இலகுவான வழி", திருப்பாடல்களுக்கும் பதிலாகப் பயன்படுத்திப் பழகுவது என்பதை மனதிற் கொள்ள வேண்டும். செபமாலையின் தோற்றம் பற்றிய மிகுந்த சான்றாதாரமுடைய நியாயமான வரலாந்நின்படி சந்தியாச துறவுச் சூழலைச் சாராத உறுப்பினர்கள் மடங்களிலுள்ள செபிப்பதற்கு உதவுவதற்காகவே செபமாலை ஆரம்பிக்கப்பட்டது. துறவிகள் தினந்தோறும் வாசித்து வந்த திருப்பாடல்களை அவர்கள் வாசிக்க முடியவில்லை. ஆகவே, அவர்கள் 150 "அருள் நிறைந்த மரியே" செபித்தனர். பின்னர் அவர்களுக்கு அதை இலகுவாக்கும் படியாக 150 செபங்களும் 15 பத்துக்களாக (காரணிக்கங்களாக) பிரிக்கப்பட்டன. பின்னர், இவை மூன்று 5 பத்துக்காளக (காரணிக்கங்களாக) பிரிக்கப்பட்டன.

செபமாலை செபிப்பதில் இந்த முதலாவது எளிமையான, ஆனால் மிகக் கடினமான முறை வறிய, எளிய, எழுத்தறிவற்ற அல்லது அதிகம் படிக்காத பக்தியுள்ள கத்தோலிக்கருக்கு மிகப் பொருத்தமானதாகும். ஒரு வைத்தியசாலையில் இப்படிப்பட்ட ஒருவரைச் சந்தித்தது நினைவிருக்கிறது. அந்த மூதாட்டி மிகவும் கவலைப்பட்டுக்கொண்டிருந்தார். "சுவாமி எனக்கு மனமே சரியில்லை ஒரு காரணிக்கம் சொல்வதற்கு எனக்கு அரை மணித்தியாலயம் எடுக்கிறது" என்றாள். "எனக்கு அப்படிச் செபிக்க முடிந்தால்!" என்று நான் நினைத்தேன்.

# இரண்டாவது முறை

காரணிக்கத்துக்குரிய மறை பொருளை அல்லது மறையுண்மையைத் தியானித்து சில சமயம் அதனுடன் தொடர்புடைய ஒரு விசேஷ அருளுக்காக அல்லது உதவிக்காக செபிப்பதாகும். உதாரணமாக, முதல் மிகிழ்ச்சி காரணிக்கத்தில் மரியாயின் இறைசித்தத்துக்கு பணியும் புண்ணியத்தை வேண்டுகிறோம்.

### மூன்றாவது முறை

வார்த்தைகளையோ எண்ணங்களையோ கருதாமல் இறைவனோடு நாம் ஒன்றிப்பதற்கு செபமாலையைப் பயன் படுத்துவதாகும். இதைத்தான் ஒரு விதமான தியானம் எனலாம். "சில வேளைகளில் காரணிக்கத்துக்குப் பதிலாக அதற்குப் பொருத்தமான விவிலியப் பகுதியை வாசிப்பதுண்டு" என லெஸ்ஸா் என்னும் ஒரு அருட்தந்தை தனது செபமாலைப் பக்தியின் அனுபவம் பற்றி எழுதுகின்றாா். நாமும் செபமாலையை அா்த்தமுள்ள விதமாகச் செபிப்போமா?

# இயேசு இனி இயேசுக்களாக...

#### அடையாளங்கள்

இறைவன் மனிதன் மட்டில் கொண்டுள்ள அற்புதமானதும் நம்புவதற்குரியதுமான அன்பு பெரும்பாலும் அடையாளங்களின் மூலம் வெளிப்படுத்தப்படுகின்றது. தனது உள்ளத்தில் இருப்பதை சொற்களில் வெளிப்படுத்த முடியாத போதெல்லாம் மனிதன் அடையாளங்களைப் பயன்படுத்தியிருக்கிறான்.

அன்றாட வாழ்வில் கிறிஸ்தவனுக்கு சாதாரணமாக உயிர்ப்பு விழா தரும் அர்த்தம் என்ன? அது நம்பிக்கை எனும் அர்த்தத்தைத் தருகிறது. நம்பிக்கையில் வாழ்பவர்களுக்கே உலகம் சொந்தமானது.

எமது வாழ்வில் கிறிஸ்துவின் வாழ்வை நாம் வாழவேண்டும். இதற்கு நற்செய்தியை மிகவும் காத்திரமாக நாம் எடுத்துக் கொள்ளவேண்டும். ஒரு கிறிஸ்தவன் கிறிஸ்துவத்தின் போதனையை ஏற்று அதன் வியத்தகு உண்மையை எவ்வாறு வாழ்வது என்பது எல்லையற்ற விடயம்.

## வாழும் இயேசுக்களாக

அவர் நேசித்தது போல் நாம் நேசிப்பதென்றால் அவரைப் போல் தாழ்ச்சியும் சாந்த குணமும் உள்ளவர்களாக வேண்டும். கடவுள் மன்னித்தது போல், மன்னித்துக் இருக்க கொண்டிருப்பது போல் நாம் மீண்டும் மீண்டும் மன்னிக்க வேண்டும். நாம் மறுகன்னத்தைக் காட்ட வேண்டும். தேவையானால் அவரைப் போல் சகோதரருக்காக எமகு எந்த விகி விலக்கோ. நியாயப்படுத்தலோ இன்நி எமது உயிரையே தியாகம் செய்ய முன்வர வேண்டும். நாம் நற்செய்தியின் ஒரு பகுதியை மட்டும் வாழ முடியாது. இவ்வளவு தூரம்தான் போவோம், இதற்குமேல் போகமாட்டோம் என்று நாம் கடவுளிடம் கூற முடியாது.

இயேசு கிறிஸ்துவையும் அவரது நற்செய்தியையும் முழுமையாக அதன் சாராம்சத்தோடு நாம் ஏற்றுக்கொள்ள வேண்டும். நாம் அவரிடமும் அதனிடமும் சரணாகதி அடைய வேண்டும். ஏனெனில், அவரே "வார்த்தை" அதாவது தந்தையின் வார்த்தை அவரே. எமது தொழிநுட்ப உலகுக்கு நற்செய்தி கூறும் ஆவியைக் குறித்த விடயங்கள் நிறுக்க முடியாததாகவும் அளக்க முடியாததாகவும் இருக்கின்றன. ஆனால், மனிதன் சந்திரன் மேல் நடந்திருந்தாலும் அவன் அப்பத்தினால் மட்டும் உயிர் வாழ முடியாது.

### எமது கொல்கொத்தா

மனுமகன் மேலே எடுத்துக் கொள்ளப்பட்டார். நாமும் அவ்வாறே எடுத்துக் கொள்ளப்படுவோம். கிறிஸ்துவை நாம் உலகுக்குக் கொண்டுவர வேண்டுமானால் எமக்கும் கொல் கொத்தா அல்லது "மண்டையோட்டின் இடம்" இருக்க வேண்டும். இறுதியில் அவரை இலகுவாகக் காணக்கூடிய இடங்கள் இரண்டு உண்டு. அதாவது பெத்லகேம், கொல்கொத்தா என்பவை. அவர் பிறந்த குகைக்கு நாம் போகலாம். ஆனால் அதற்கு முன் கொல் கொத்தாவினூடாகச் செல்ல வேண்டும். இதனை நாம் உலகுக்குக் காட்ட வேண்டும்.

நாம் தன்னுடைய முகத்தைப் பிறருக்குக் காட்டவேண்டும் என்று இயேசு விரும்புகிறார் என்ற எண்ணம் அநேக நாட்களாக எனது உள்ளத்தில் மிக வலுவாக இருந்து கொண்டிருந்தது. நாம் எம்மைக் கிறிஸ்தவர்கள் என்று கூறிக்கொண்டால் அவ்வாறு செய்யத்தான் வேண்டும். இது அத்தியவசியமானது. நான் மற்றொருவருடைய கண்களில் அதைக் காணாவிட்டால், நான் நேசிக்கப்படத்தக்கவன் என்பதை எவ்வாறு அறிந்து கொள்ள முடியும்?

### இன்றைய தோமையார்கள்

இன்று உலகில் தோமயாரைப்போல சந்தேகப்படுபவர்கள் நிறைய இருக்கின்றார்கள். அவர்களுக்கு நாம் கிறிஸ்துவின் காயங்களைக் காட்ட வேண்டும். இல்லா விட்டால் அவர்கள் அழிந்து போவார்கள். அவற்றை அவர்கள் காண வேண்டும். கிறிஸ்தவர் களாகிய நாம் எப்பாடுபட்டும் எமது உயிரைக் கொடுத்தாவது உலகுக்கு கிறிஸ்துவின் உண்மையான முகத்தைக் காட்ட வேண்டும். எம்மைச் சுற்றி தோமையரைப் போன்றவர்கள் வாம்கிருர்கள். இயேசுவின் காயங்களில் தமது விரலை வைத்துப் பார்க்காவிட்டால் நம்ப மாட்டார்கள். ஆகவே, நாம் அக்காயங் களை எம்மிலே காட்டவேண்டும்.

எமக்கு அக்காயங்கள் எப்படி ஏற்படுகின்றன? மிகவும் ந<u>ர்</u>செய்கியை சுலபம். வாழ்வதன் மூலம் ஏந்படுகின்நன. ஏனெனில், சிலுவையில் அறையப்பட்ட ஆண்டவரைப் பின்பற்றும் நாமும் விசுவாசம், அன்பு, சரணாககி என்னம் சிலவையில் அரையப்பட வேண்டும். எமக்கும் இறைவனுக்குமிடையில் நடந்து போராட்டத்தினால் கொண்டிருக்கும் நாம் சிலுவையில் அரைப்படுகின்நோம். ஏனெனில் விட்டுக்கொடாமல் நற்செய்தியை வாழ்வது இரைவனுக்கும் மனிதனுக்குமிடையில் நிகமும் பெரும் போராட்டம்.

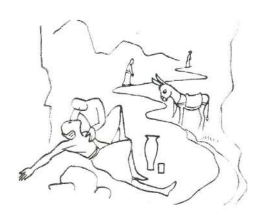
#### காயங்களைக் காட்டுங்கள்

மனிதனது (முழுமையான சரணாகதி மகிழ்ச்சயையும் அமைகியையும் கொண்டு வருகிறது. அதற்கு முன் சிலுவைப்பாடும் போராட்ட (மும் காயங்களை ஏற்படுத்தும். இக்காயங்களையே நாம் பிறருக்குக் காட்டவேண்டும். கிநிஸ்துவிடம் சரணாகதி அடைந்து அவரது நற்செய்கியை முழுமையாக எற்றுக்கொண்டால், நாம் எம்மையே வெறுமையாக் கிக் கொண்டமையால், எம் மூலமாக அவர் தனது குணமாக்கும் செய்யக்கூடியதாயிருக்கும். வல்லமையைச் மக்கள் மிகவம் (மயர்சிக்குக் தேடிக்கொண்டிருக்கும் விசுவாசம். அன்பு. எம்மூலம் அடைந்து நம்பிக்கை ஆகியவர்ரை கொள்வார்கள். கிறிஸ்து உண்மையாகவே உயிர்த்து விட்டார் என்பதை கொள்வார்கள். இகற்கு எதிரான ஒவ்வொரு விட்டுக் சிரு கொடுப்பையும் நியாயப்படுத்தலையும் குறிக்கு TEITLD ஆத்தும சோதனை செய்ய வேண்டும்.

நாம் எல்லோரும் மிகத் துன்புறுகின்றோம். எமது பலவீனங்களை, நற்செய்தியை வாழ்வதற்கு நாம் கொடுக்கும் விலையை பிறரிடமிருந்து மறைத்தலாகாது. உதாரணமாக, எமது விருத்தினர் எம்மை மேலோட்டமாகத்தான் காண்கிறார்கள். நாம் பண்பாகவும், மகிழ்ச்சியாகவும் இருப்பதாக அவர்கள்முன் காட்டிக்கொள்கின்றோம். விருந்தோம்பல் எமது வாழ்வின் ஓர் அம்சமாக இருப்பதால் அவர்களது வருகையையிட்டு மகிழ்ச்சி யடைகிறோம். அவர்கள் ஓர் ஆசீர்வாதமெனக் கருதுகிறோம். அதனால் எமது மனக்காயங்களை அவர்கள் முன் மறைத்து விடுகிறோம். ஆனால் எமது காயங்களை ஒருபோதும் மறைக்கலாகாது. மற்றவர்கள் விரலால் தொட்டுப்பார்க்க வேண்டிய காயங்கள் கண்கூடாகத் தோன்றும்படியாக உண்மையாகவும் வெளிப்படையாகவும் இருங்கள்.

#### குணமளிக்கும் காயங்கள்

எமது குடும்ப வாழ்வில் ஒருவித உத்தரிப்பு ஸ்தலத்தி னூடாகச் செல்லுகின்றோம். நாம் கிறிஸ்துவின் துன்பங்களை அணிகின்நோம். ஒருவருக்கொருவர் அதாவது உறுத்தலாக உள்ளோம். நாம் வெவ்வேறு பின்புலங்கள், இனங்கள், சமூகப் படி நிலைகளிலிருந்து வருகின்நோம். ஒருவரோடொருவர் உரசுகிளோம் அல்லது உராய்கிரோம். ஆனால். அந்த உராய்வ கிறிஸ்கு எம்மை நிரப்புவதற்கு எம்மைத் தகுதியற்றவர்களாக்கும் செயற்பாடாகின்றது. நாம் ஏறக்குறைய இயேசுவின் இரண்டாம் வருகையில் இருக்கின்றோம் என்ற பொய்த் தோற்றத்தை நாம் பிறர் நம்பும்படி விடக்கூடாது. அவர்கள் எமது காயங்களைத் தொட்டுப் பார்த்தால், தங்கள் காயங்களையும் ஏற்றுக்கொள்ளக் கூடியவர்களாயிருப்பர். எம் எல்லோருக்கும் காயங்கள் உண்டு. எனவே, நாம் ஒருவர் மற்றவரின் காயங்களை புரிந்து கொள்ள வேண்டும்.



# மறைந்துள்ள உன் புதையல் எங்கே?

முகவுரை

வல்லமைகளை விரும்புவதும், வியப்பதும், அவற்றிற்கு விருதுகள் வழங்குவதும் இவ்வுலகத்தின் இயற்கைக் குணம், இயற்கையின் சக்திகளைக் கண்டு மிரண்டு நிற்கிறது உலகம்.

ஏழாவது அறிவை நோக்கி நகர தன்னைத் தயார் செய்கிறது மானுட அறிவியல். இந்நிலையில் ஈடிணையில்லாத வல்லமை பற்றிய உண்மையின் அறிவை இனங்காட்டும் ஒரு சக்தி பற்றிய போலிகளைத் தோலூரித்து மனிதனை ஆண்டவருக்கு ஏற்புடையவராக்கும் ஓர் ஆற்றல் பற்றிய சில எண்ணக் குறிப்புகளை உங்களோடு பகிர விழைகிறேன்.

தூய ஆவியானவர் கிறிஸ்தவனை இனங்காட்டும் ஒரு முத்திரையாக, செப ஊற்றை ஒருவனிடம் பீறிட்டெழச் செய்யும் வல்லமையாக, சாட்சிய வாழ்வின் உந்துவிசையாக, உனியல்புப் போராட்டத்தில் ஒரு போர்வாளாக, புதுப்பித்தலின் இயங்கு சக்தியாக இருக்கிறார். அவரின் வல்ல செயலாற்றல்களை சற்று இங்கே தரிசிப்போம்.

ஒரு புறத்தில் தூய ஆவியானவர் யாரென இனங்காட்டுவது அகேவேளை. கடினமான மறுபுறத்தில் கமகு வாம்வை ஆவியானவருக்கே இசைந்து உருமாற்றத் காய கொடுக்கும் மக்களின் வாம்வில் செயந்பாடுகளை அவரது இனங்கண்டு கொள்வது மிகவும் எளிது. ஒரு கிறிஸ்தவனின் வாம்வை தாய ஆவியானவர் உருமாற்றி, அவனது வாழ்விலே வியக்கத்தக்க மாற்றத்தைக் கொண்டு வரும்பொழுது, அத்தகைய மாற்றத்தை எவராவது கண்டு கொள்ளாமல் இருக்க நம்மில் ஒருவரை இறைமனிதன் என்று இனங்காட்டுவகற்கு திருஅவையின் "ஆவியைக் கிருக்கந்கையர்கள் கொண்டிருப்பவர்" नला हा அழைத்தார்கள். இத்தகைய இறைமனிதர்கள் உடன்படிக்கையை உன்னதமாகக் கருதி வாழ்ந்தவர்கள். பழைய வாழ்வில் இருந்து புது வாழ்விற்குக் கடந்து வந்தவர்கள்.

அதற்கு எதிர்மாறாக ஆவியைக் கொண்டிராத ஒருவர் இருளில் வாழ்கின்றார். இறைவனிடமிருந்து தொலைவில் வாழ்கின்றார். "வாக்குறுதியைக் கொண்டிருந்த உடன்படிக்கைக்கு அந்நியர்களாகவும் எதிர்நோக்கில்லாதவர்களாகவும்" (எபே 2:12) வாழ்கின்றார்.

ஆவியைப் பெற்றுக்கொண்டதினால் "இறைத்தன்மையில் பங்கு பெறுகின்றோம்" (2பேதுரு.1:4). புனிதத்தன்மை என்பது கிறிஸ்து வழியாக தூய ஆவியில், இறைதன்மையில் பங்கு கொள்ளுதலாகும். ஆவியானவர் இல்லாமல் "நாம் அந்நியர், வேற்று நாட்டினார். ஆனால் ஆவியிலோ இறை மக்கள் சமுதாயத்தின் குடிமக்கள், கடவுளின் குடும்பத்தில் சேர்ந்தவர்கள்" (எபே 2:19).

### ஆயத்தம் செய்பவராக

இறைதந்தை தூய ஆவி வழியாக எம்மில் எவ்வாறு செயலாற்றுகின்றாரென்றால் நம் மனித உள்ளங்களில் கிறிஸ்து உறையத் தொடங்குகின்றார். "நீங்களும் உங்களுக்கு மீட்பளிக்கும் நற்செய்தியாகிய உண்மையின் வார்த்தையைக் கேட்டு, அவர் மீது நம்பிக்கை கொண்டு, வாக்களிக்கப்பட்ட தூய ஆவியால் அவருக்குள் முத்திரையிடப்பட்டீர்கள்" (எபே 1:13). நற்செய்தி முழுவதிலும் குறிப்பாக புனித பவுலின் திரு முகங்களிலே இது தொடர்பான கருத்து நிலவுகின்றது.

அதாவது "தூய ஆவியின் வல்லமையால்" (உரோ 5:19 கலா 3:15, 1கொரி 6:16, 1தெச 1:4-5) வழங்கப்படும் விசுவாசம் என்னும் கொடையின்றி ஒருவர் தன்னை நற்செய்திக்கு அர்ப்பணிக்க முடியாது. எனவே விசுவசிப்பது என்பது இறை அருளாலும், தூய ஆவி வழங்கும் உள்ளார்ந்த உதவிகளாலும் மட்டுமே நடைபெற முடியும். இத்தகைய அர்ப்பணம் கிறிஸ்து என்னும் நபருக்கு நம்மைக் கையளித்து அவரை நம் வாழ்வின் ஆண்டவரும் குருவுமாக ஏற்றுக் கொள்வதாகும்.

### செபம் செய்ய விரும்பு

செபம் என்பதன் உண்மையான அர்த்தம் ஆன்மா இறைவனுடன் ஐக்கியமாவதாகும். "தூய மூவொரு கடவுளின் பிரசன்னத்தில் அவரோடு உறவாடும் பழக்கமே செபவாழ்வு. அது நிலையான ஆன்மாவை இறைவனை நோக்கி எழுப்புவதேயாகும்". என்று ஜோண் டமசீன் கூறுகிறார். இந்த விதத்தில் மனிதன் தானாகக் குரலெழுப்ப முடியுமேயொழிய செபிக்க முடியாது. இறைவனை நாடி அவரோடு ஐக்கியமாவதுதான் செபமாகையால் அது எப்போதும் இறைவனது கொடையாகவே இருக்கிறது.

எனவே நாம் யூதா எழுதிய திருமுகத்தில் கூறப்பட்டுள்ள அறிவுரையின் முக்கியத்துவத்தைப் புரிந்து கொள்ளக்கூடியதாக "அன்பானவர்களே, தூய்மை இருக்கிறது. மிக விசுவாசத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டு உங்கள் வாம்வைக் எழுப்புங்கள். காய ஆவியின் துணையுடன் செய்யுங்கள். கடவுளது அன்பில் நிலைத்திருங்கள்". புகழ்ச்சியோ, நன்ரியோ. மன்றாட்டோ, எல்லா வகையான செபமும் எப்போதும் தூய ஆவியின் துணையுடனேயே செபிக்கப்படுகிறது.

சமாரியப் பெண்ணுக்கு இயேசு கூறுவதுபோல ஒரு கிறிஸ்தவன் உண்மையிலும் ஆவியிலும் மெய்யான வழிபாடு செய்பவனாக ஆவதற்கு இது ஒன்றே வழி.

#### சாட்சிகளாய் செயலூக்கம் பெற

கிறிஸ்துவின் சீடரைச் சாட்சிகளாக உருமாற்றவதே தாய "தந்தையிடமிருந்து ஆவியின் செயலாகும். நான் உங்களுக்கு அனுப்பப்போகிற துணையாளர் வருவார். அவரே மிருந்து வந்து உண்மையை வெளிப்படுத்தும் தாய அவர் தந்தையிடமிருந்து வரும்போது என்னைப் பற்றிச் பகர்வார். நீங்களும் சான்று பகர்வீர்கள். எனெனில் நீங்கள் தொடக்க முதல் என்னோடு இருந்து வருகிறீர்கள்" (யோவான் 5:26-27) என்று இயேசு ஏற்கனவே கூறியிருக்கிறார். தூய ஆவியின் ഖര്രെബവിത് துணை கிறிஸ்துவக்காகச் கொண்டு பகர்வதென்பது, தன்னை முற்றும் உருமாற்றி, ஊடுருவி, எல்லா விடயங்களிலும் அனைவருக்கும் முன்பாக பிரகாசிக்கும் இறை வார்த்தையால் ஒரு கிறிஸ்தவன் தன் வாழ்க்கையில் சந்திக்கும் பல்வேறு சந்தர்ப்பங்களில் மிகுந்த ஒளியோடு வெளிப்படுத்தும் எந்த சாட்சியத்திலும் மூலகாரணமாக இருப்பது தூய ஆவியின் செயற்பாடேயாகும். வேதசாட்சியாக மரிப்பது ஆகிக் கிருச்சபை யினாலும். திருச்சபைக் கிருக் தந்தையர்களாலும் புனிகுக் தன்மையின் உச்சக்கட்டமாகக் கருதப்படுவதுடன். களுக்கு தூய ஆவியால் அருளப்படும் அதிமேலான கொடையாக எப்போதும் கருதப்பட்டது.

# தூய ஆவி தரும் வாழ்வில் வளர்ச்சி

ஆயினும் கிறிஸ்தவனில் தூய ஆவியின் செயற்பாடு தானாக நிகழ்வதல்ல. ஏனெனில், கிறிஸ்தவன் தானாக செயலாற்றுவதில்லை. தூய ஆவியின் செயற்பாட்டுக்கு இடையூறாக இருக்கும் யாவற்றையும் தவிர்பப்பதன் மூலம் அவன் அவரோடு ஒத்துழைக்கிறான்.

### ஊனியல்பை உரிந்திட – கனிகள்

துணையோடு செயற்படும் <u> அ</u>வியின் காய இந்த சுத்திகரித்தல், கலாத்தியருக்கு (5:13,16-18) எழுதிய திருமுகங்களில் ஊனியல்புகளுக்கு எதிரான போராட்டம் எனக் குறிப்பிடப்படுகிறது. மனிகன் ஏந்கனவே மீட்கப்பட்டு ஆவியைப் பெற்றிருப்பது உண்மையாயினும், அவன் மீண்டும் ஊனியல்புக்குத் திரும்பும் சாத்தியக்கூறு எப்பொழுதும் உள்ளது. மனிதன் தனது இயல்பில் வீழ்ச்சியடைந்தவன், மீட்கப்படாதவன், தனது சுயநலத்துக்கே அடிமையானவன். கானே கலைவன் என்னும் நோக்கில் எல்லாவற்றையும் நோக்குபவன்.

இந்த முற்றும் எதிரிடையான சக்தியிலிருந்து அவன் தன்னை விடுவித்துக் கொள்ள தூய ஆவியானவர் துணை புரிந்து வாழ்வின் அடிப்படை விதியை இறுகப் பற்றிக்கொள்ள உதவி செய்கிறார். வாழ்வின் அடிப்படை விதியென்பது இறைவன் மட்டிலும் தனது சகோதர சகோதரிகள் மட்டிலும் திறந்த உள்ளம் கொண்டவராக இருந்து, அன்பு என்னும் அளவுகோலின்படி தமது வாழ்க்கையை நடத்துவதாகும்.

ஊனியல் | க்கும் ஆவிக்கும் இடையேயான போராட்டம் விசுவாசிகளின் உள்ளத்திலேயே நிகழ்கிறது என்பது தெளிவு.

### வாழ்வின் தூய்மையே – இறுதி இலக்காய்...

திருமுழுக்குப் பெற்ற ஒவ்வொருவரிலும் தூய ஆவி ஏற்படுத்தும் புதுப்பித்தல் அவனை இறை மக்கள் கூட்டத்தில் சேர்க்கிறது. திருமுழுக்கு, உறுதிப் பூசுதல் ஆகியவற்றில் அடங்கியுள்ள செல்வங்கள், பொறுப்புகளில் பங்கு கொள்ளும் ஒவ்வொரு விசுவாசியும் முழுக் கிறிஸ்தவ சமுதாயத்தினதும் அருங்கொடைப் பரிமாணத்தை மீண்டும் கண்டு பிடிக்கிக்கிறான். தூய ஆவியானவரே பொது நன்மைக்காக ஒவ்வொரு விசுவாசியிடமும் அநேக கொடைகளை அளித்து திருச்சபை யினுள் பணியிலும் அருங்கொடைகளிலும் உள்ள பல்வகைப்பட்ட தன்மையை வெளிப்படுத்துகிறார். தூய ஆவியினது செயற்பாட்டின் விளைவாக இறை மக்களின் அருங்கொடைச் செல்வங்கள், தனிப்பட்டோர் அல்லது குழுக்கள் (பொது நிலை அமைப்புக்கள், இயக்கங்கள் அல்லது குழுக்கள்) அனைத்திலும் வெளிப்பாடு ஆகின்றது. இவற்றின் அடிப்படை திருமுழுக்கின் அழைத்தலை மீண்டும் கண்டுபிடித்து நற்செய்தி அறிவிப்பிலும், வாழ்க்கைத் தெரிவுகளைச் செய்வதிலும் முன்னதாகவே இருந்ததாகும்.

மேற்கூறியவற்றிலிருந்து, தூய ஆவி கிறிஸ்தவ வாழ்வின் இதயமாகவும் உயிர் மூச்சாகவும் உள்ளார் என்பதையும், தூய ஆவிக்கு பக்தி செலுத்துவது என்பதை விட ஆவியை சுவாசித்து அவரில் வாழ்வதுதான் உண்மை என்பதையும் நாம் விளங்கிக் கொள்ளலாம். உலகம் என்றுமே கண்டிராத வல்லமை உமக்குள் உம் அழைப்புக்குள், உம் ஆற்றலுக்குள் உறங்குவதால் ஒரு புதுப்பித்தலுக்கு நீங்கள் தயாரா?



# இளைஞர் மாபெரும் செல்வங்கள்

#### முகவுரை

எமது நாட்டின் இளைஞர்களே எமது மாபெரும் செல்வங்கள். அவர்கள் புத்திக்கூர்மை உள்ளவர்கள். கடுமையாக உழைப்பவர்கள். அவர்களே எமது நம்பிக்கை. ஏனெனில் இன்றைய இளைஞர்களிடமல்லாது வேறு யாரிடம் நாம் நாளைய எமது பொறுப்புக்களை ஒப்படைக்க முடியும்?

இச்செல்வங்கள், அதைப் பேணி வளர்த்து, அவர்கள் அழகான, வலிமையுள்ள, பூரண வளர்ச்சிபேற்ற ஆண்களாகவும் பெண்களாகவும் உருவாவதற்கு அவர்களுக்குத் துணைபுரியும் படியாகவே, வளர்ந்தோராகிய எம்மிடம் பொறுப்பு ஒப்படைக்கப் பட்டுள்ளது. அறிவுரை கூறுவதன் மூலமோ, போதிப்பதன் மூலமோ அல்ல, எமது வாழ்வின் முன்மாதிரிகையால்; அதிகாரம் செலுத்துவதாலோ, செல்வாக்கைப் பயன்படுத்துவதாலோ அல்ல சில தசாப்பதங்களுக்கு முன் நாமே சிரமத்துடன் கடந்து வந்த வாழ்க்கையின் ஒரு காலகட்டத்தில் அவர்களுக்குத் துணை போவதன் மூலமே அவர்களுக்கு உதவ முடியும்.

பல ஆண்டுகளாக இளைஞர்களுக்குத் துணைபோகும் சிறப்புரிமையையும் மகிழ்ச்சியையும் நான் கண்டனுபவித் திருக்கிறேன். ஆகவே அக்காலத்தில் நான் கற்றுக்கொண்ட பாடங்களை முக்கியமாகப் பெற்றோரோடும் வேறு கரிசனை யுள்ளவர்களோடும் பகிர்ந்து கொள்ள விரும்புகிறேன்.

# இன்றைய இளைஞர் வாழும் உலகு

வளர்ந்தோராகிய நாம் இளைஞராக இருந்தபோது நாம் கண்டு வியக்க எத்தனையோ காரியங்கள் இருந்தன. இன்றைய இளைஞருக்கு அதற்கு மேல் உண்டு. உ-ம் ஒலிம்பிக் விளையாட் டுகள் அல்லது டெஸ்ற் கிரிக்கட் போட்டிகளை நேரடி ஒளிபரப்பில் கண்டுகளிப்பது, கணனி - தகவல் தொழில்நுட்பம் - உயர் கல்வியைத் தொடர்வதற்குக் கூடிய வாய்ப்புக்கள்.

வளர்தோராகிய ஆனால் ты எமகு இளைஞருக்காகப் உலகைப் பற்றிப் பெருமைபேச படைத்துள்ள நினைத்தால் அவர்கள் அதிக அழுக்கிலும் குப்பை கூளங்கள் மத்தியிலும்கூட வேண்டியிருக்கிறது என்பகை மறந்துவிடலாகாது. உகாரணமாக இன்றைய உலகில் மனித உயிர் மலிவாக மகிக்கப்பட்டு இலகுவாகப் பறிக்கப்படுகிறது. வன்முறையும் பயங்கரவாதமும் மற்றவர்களை அச்சத்திலும் கவலையிலும் வாம வைக்கின்றன. பேராசை நாம் வாமும் உலகை செய்கின்றது. இது மக்களைக் குன்பாக்கும் அநீதிகளுக்குக் காரணமாயிருக்கிறது. பிரிந்த குடும்பங்கள் ஆரோக்கியமான வளர்ச்சிக்கு இன்றியமையாக உறுகிப் பாட்டையும் பாதுகாப்பையும் இளைஞர்களுக்கு கிடைக்காமற் செய்துவிடுகின்றன. கிராமப்பா இளைஞர்கள் ளங்கட்டப் படுகின்றனர். நம் வாழ்க்கைக்குத் தேர்ந்து கொண்ட கொள்கைகள் மனப்பான்மைகளிலிருந்து நாம் உருவாக்கிய உலகம் இதுதான் என்பதை முதிர்ந்த தலைமுறையினரான நாம் மறுக்க முடியுமா?

### இளைஞர்களைப் புரிந்து கொள்ளுதல்

எமது இளைஞர் பெரிதும் புரிந்து கொள்ளப்படாதவர்கள். தூற்றப்படுபவர்கள். மிகவம் நாம் அடிக்கடி இதுபோன்ற "அவர்களுக்குப் கூற்றக்களைக் கேட்கிரோம். புத்தியில்லை. சுறுசுறுப்பில்லை அவர்களிடம் கட்டுப்பாடு இல்லை. அவர்கள் அடங்காதவர்கள். இரக்கமற்றவர்கள், சோம்பேரிகள்" சமுதாயத்தில் செல்வங்களாயிருப்பதைவிட செல்வாளியாய் இருக்கிறார்கள்.

இந்தக் குறிப்புகள் எம் இளைஞருள் சிலருக்குப் பொருத்தமாக இருக்கலாம். ஆனால், நான் கண்ட பெரும்பாலான இளைஞர் மட்டில் இது உண்மையல்ல.

கோபிக்கு சமஸ்கிருதம் படிப்பிக்க வேண்டுமானால் சமஸ் கிருதத்தை மட்டுமல்ல கோபியையும் அறிந்திருக்க வேண்டும் என ஒரு சமஸ்கிருதப் பழமொழி கூறுகிறது. பெற்றோர், ஆசிரியர்கள், கரிசனையுள்ள வளர்ந்தோர் ஆகிய நாம் இளைஞரைப் பேணி வளர்க்க விரும்பினால், நாம் முதலில் அவர்களைப் புரிந்து கொள்ளத் தொடங்க வேண்டியது அவசியம்.

அ) இளைஞரைப் புரிந்து கொள்வதன் முதற்படி அவர்கள் ஒர்

அரிய செல்வம் என்பதை ஏற்றுக்கொள்வதாகும். விட்டால் அவர்களைப் புரிந்து கொள்ள முயந்சிப்போமா? அநேகர். பெற்றோர் உட்பட, ஆனால் இதை ஏற்றுக் பிள்ளைகளோடு கொள்வதில்லை. தம் மிகக் குளைந்த நேரத்தை அவர்கள் செலவிடுவது அவர்களுக்கு இதைவிடக் முக்கியக்குவமும் பெரும்கியமுள்ள வേന്ദ விடயங்கள் உள்ளன என்பதைக் காட்டுகின்றது.

- நாம் அனைவரும் வாழ்க்கையில் -குழந்தைப் பருவம், 24) வளரிளமை, பூப்புப்பருவம், கட்டிளமை, வயோதிபம் - எனப் பல கட்டங்களைக் கடந்து வருகிரோம். ஒவ்வொரு பருவமும் அடுத்ததற்குப் படிக்கல்லாக இருக்கிறது. வேளைகளில் குழப்பமும் கலவரமும் நிறைந்த காலங்களாக இருக்கின்றன. அப்போது எம்மையே புரிந்து கொள்ளவோ சமாளிக்கனோ (முடியாதவர்களாக இருக்கிரோம். வேளைகளில் எம்மீது கரிசனையுள்ளவர்களின் புரிந்துணர் வும், நம்பிக்கையும், அன்பும் எமக்குத் தேவைப்படுகின்றன. இளமைப் பருவும் அத்தகைய குழப்பமும் கலவாமும் நிளைந்த காலமாகும். வளர்ந்தோரோகிய நாம் இதைப் பரிந்து எந்நுக்கொள்ளாவிட்டால் நாம் ளைபோகும் இளைஞர்களைப் புரிந்துகொள்ளவே முடியாது.
- விளங்கிக் கொண்ட (2) நான் அளவுக்கு, இளைஞர் கமகு காலில் முயந்சிப்பவர்கள், உளுகியாக எழுந்து நிர்க நிலத்தில் தவளுகிறவர்களல்ல. குழந்தைகளைப்போல் அடையாவிட்டாலம் சமநிலை கமகு உறுதியாக நிற்க முயற்சிப்பவர்கள். சிலவேளைகளில் தாம் உறுதியாக இருப்பதாக உணர்கிறார்கள். உறுகியாகவே இருக்கிறார்கள். சில சமயம் தடுமாறி விமுகினர்கள். ஆனால், சங்கடப்படுகிறார்கள். அத்தகைய நேரங்களில் நாம் அருகில் இருந்தால் அவர்களுக்கு உதவிக்கரம் நீட்டி ஒரு நல்ல வார்த்தையால் அவர்களுக்கு ஊக்கமளிக்கலாம்.

# எமது இளைஞரின் குறைகளும் நிறைகளும் நிறைகள்

- தமது திறமைக்கு உட்பட்ட வேலைகளைப் பொறுப்பெடுத்து நன்கு நிறைவேற்றும் ஆற்றல் அவர்களுக்கு உண்டு. ஆனால் பதினொராம் மணித்தியாலயத்தில் மாத்திரமல்ல. 11.45 இலும் கூட அவர்கள் அதை நிறைவேற்றலாம். இது வளர்ந்தோருக்கு எரிச்சலையூட்டுகிறது.
- அவர்கள் புத்திக்கூர்மையுள்ளவர்கள். துணிந்து முயற்சியைத் தொடங்குபவர்கள். சிறந்த உழைப்பாளிகள், பணியை ஒப்படைப்பவர்கள். பலர் இதை ஒப்புக்கொள்வதில்லை. வேறு பலர் மனமார ஒப்புக்கொள்கிறார்கள்.
- பிறர், முக்கியமாகப் பெற்றோரின் முன்மாதிரியால் நன்கு தூண்டப்பட்டால் பிறருக்காகத் தம்மை அர்ப்பணிக்கும் தூராள குணம் படைத்தவர்கள்.
- 4. அவர்கள் அன்பானவர்கள். எம்மெல்லோரையும் போலவே தாம் பெறும் அன்பில் திளைப்பவர்கள்.
- 5. அவர்கள் உள்நாட்டு வெளிநாட்டு விவகாரங்களை முக்கிய மாக அநீதியான சமூக அமைப்புக்களால் மக்கள் நசுக்கப்படுவதை உணர்ந்து அதில் அக்கறை காட்டுபவர்கள். சிலவேளைகளில் இது அவர்களை வன்முறைகளை ஆதரிப்போரின் கைப்பொம்மையாக்கிவிடுகிறது.
- பணத்தையோ, தம்மிடம் ஒப்படைக்கப்பட்ட வேலையையோ பொறுத்தமட்டில் அவர்கள் நம்பகமாகனவர்கள், பொறுப்புள்ள வர்கள்.

# இளைஞரைப் பேணிவளர்த்தல் – வழிவகைகள்

இளைஞரோடு உடன் செல்லுவதன் மூலமே பெற்றோரும், ஆசிரியர்களும், மற்றும் வளர்ந்தோரும் அவர்களைப் பேணி வளர்க்கக் கூடியதாயிருக்கிறது.

இளைஞரோடு உடன்செல்வதென்றால் அதற்கு அவசிய மாயிருப்பது.

- அ) அண்மையிலிருப்பது செவிமடுப்பது, பாராட்டான ஒரு பார்வை, வேண்டினால் ஓர் உதவிக்கரம்.
- ஆ) இளைஞரிடம் நம்பிக்கை வைத்து, காரியங்களைச் செய்வதில் தமது புத்தியையும், துணிவையும், ஆக்கத்

திறனையும் பயன்படுத்துவதற்கு சுதந்திரமளித்தல். இங்கு பெருந்தடையாக இருப்பது தவறுகள் நேரலாம் என்ற அச்சம்தான். ஆனால், தடுக்கி விழாமல் யாரால் நடக்கப் பழக முடியும்? புதியது பழையதைப்போல் நன்றாக இராது என்ற அச்சமும் உண்டு. ஆனால், இந்த அச்சங்கள் இளைஞரின் ஆக்கத்திறனைக் கெடுத்து அவர்களின் வளர்ச்சியை மழுங்கடித்து விடுகின்றன.

- இ) பொறுமையாயிருப்பது வாயை மூடிக்கொண்டிருப்பது -வாழ்க்கையின் இந்தக் கட்டத்தில் குழப்பமும் கொந்தளிப்பும் இளைஞரைத் துரத்துகின்றன என்பதைப் புரிந்து கொள்வது.
- ஈ) எமது வாழ்வின் முன்மாதிரியால் அவர்களுக்கு வழியமைத்துக் கொடுப்பது.
- உ) வீட்டிலே சமயப் பற்றுள்ள சூழ்நிலையை ஏற்படுத்துதல். இதன் மூலம் தமது பெற்றோருக்கு எந்த மதிப்பீடுகளும், மனப்பாங்குகளும் முக்கியமாக இருந்தனவோ அவற்றையே இளைஞர் போற்றி தாமும் அவற்றைக் கடைப்பிடிக்க முயல்வார்கள்.
- ஊ) இளைஞர்மீது மிகுதியாக அன்பு செலுத்துதல், புரிந்துணர்வாலும், கனிவான அன்பான ஆதரவினாலும் அவர்களை தொடர்ந்து தட்டிக் கொடுப்பது.
- எ) அவர்களுக்கு நல்லூக்கம் அளிப்பது அவர்களிடமுள்ள நற்பண்புகளையும், அவர்களது நல்ல செயற்பாடுகளையும் நயந்து பாராட்டுவதன் மூலம் அவர்களிடமுள்ள நல்ல அம்சங்களை வெளிக்கொணர்வது.
- ஏ) எமது பாடசாலைகளிலும், பங்குகளிலும், பல்கலைக் கழகங்களிலும் உளவளத்துணை வழங்குவதற்குத் தகுதியுள்ளவர்களின் சேவைகளையும் பயன்படுத்துவது.

இளைஞரோடு உடன் செல்வது எனக்கு நிறைவு தரும் ஓர் அனுபவமாக இருந்துள்ளது. அவர்கள் என் உள்ளத்தைத் தொட்டு, நான் வளர்ச்சியடைய உதவியுள்ளனர். அவர்கள் என் வாழ்வில் மகிழ்ச்சி உண்டாகி, என்னை இளமையாக உணரச் செய்தனர். அவர்கள் என்மட்டில் மதிப்பைவிட அன்பையே கொண்டுள்ளனர். ஆகவே, மிகுந்த நன்றியுணர்வுடன் நான் மீண்டும் மீண்டும் அவர்களோடு உடன் செல்ல முழுமனதுடன் என்னை அர்ப்பணிக்கிறேன்.

# தூய ஆவிக்கு எதிராக வாழகைமா?

எம்மீது நம்மைப் படைக்கும்போது இரைவன் பேரன்பினால் எம்மைத் தமது உருவிலும், தமது சாயலிலும் படைத்து உயிராகிய ஆவியை நமக்குள் ஊதி, தமது சொந்த ஓடவைத்து, நாம் தூயவராக இரக்கக்கை நமக்குள் வார்த்தையைத் தந்து வழிநடத்தி நாம் வழிதவறும் போதெல்லாம் நாம் மீள்வதற்காக அருட்சாதனங்களைத் தந்து, நாம் முற்றுமாயத் இரத்தத்தாலேயே கவாியபோது சொந்த நம்மை கமகு மீட்டுக்கொண்டது மட்டுமல்லாமல், தமக்குப் பின் நமது மீட்புப் பயணத்திற்காக இயேசு தூய ஆவியாரைத் துணையா ளராகத் தந்ததும் விவிலியம் கூறும் உண்மை.

இறைமகன் இயேசு வாக்களித்த துணையாளராம் தூய ஆவியாரின் பொழிவை, நிரப்புதலை, அபிஷேகத்தை திருவிழிப்பு நாளிலே நாம் எதிர்பார்க்கின்றோம். அதனூடாக, நாம் தாங்கி வந்திருக்கும் பிரச்சனைகள், துன்ப, துயர வேதனைகளுக்கு தீர்வு கிடைக்குமா என்று ஏங்குகிறோம். ஆனால் தூய ஆவியின் கோவிலாகப் படைக்கப்பட்ட நாம், அந்தத் தூய்மைக்குள், பரிசுத்தத்துக்குள், வார்த்தையின் வாழ்வுக்குள் எந்த நிலையில் இருக்கிறோம் என்பதை சீர்தூக்கிப் பார்த்தவர்களாய், நமக்குள்ளே வாழும் தூய ஆவியாரின் அனுபவத்துக்குள் நுழைவோம்.

நீங்கள் ஊனியல்புக்கு ஏற்ப வாழ்ந்தால், சாகத்தான் போகிறீர்கள், ஆனால் தூய ஆவியின் துணையால், உடலின் தீச் செயல்களைச் சாகடித்தால் நீங்கள் வாழ்வீர்கள். உரோ: 8:13

இந்த வார்த்தையின் அடிப்படையிலேதான் தூயஆவியின் கனிகள், கொடைகளையும் அவற்றிற்கெதிராக அலகை விதைக்கும் நச்சுக்கனிகளின் விளைவுகளையும், நாம் பிரித்துப் பார்க்க வேண்டியவர்களாக இருக்கிறோம். அதாவது, இறைவன் நமக்கு வகுத்துத் தந்த தூய வாழ்வுக்கும், அலகை நமக்குள் விதைக்கும் பாவவாழ்வுக்கும் இடையிலான நமது இருப்பியலை நாம் உணர வேண்டும்.

மனிதப் படைப்பினது அடிப்படையும், அதன் முறைகளும் வெறும் சரீரப் பிரகாரமான அல்லது ஊனியல்பின் செயற்பாடுகளோடு மட்டுமான ஒன்றல்ல. அவ்வாறு படைத்தவனுக்கும் படைப்புக்கும் படைப்பின் நோக்கத்துக்கும் எந்த உறவும் நிறைவும் இருக்காது. ஆனாலும், மனிகர்களான இன்ளைய நமகு **നിതെ**. ஊனியல்பின் தேவைகளையும், ஆசாபாசங்களையும் உலக அனுபவிப்பதோடு செத்துப் போய்விடுவதாக அமைகிறது.

ஆனால் மனிதப் படைப்பின் அத்திவாரமானது, ஆவி, ஆத்துமா, சரீரம் என்ற முப்பொருளின் கூட்டமைப்பாக இருப்பதை உணர்ந்தும், உணர்வந்றவர்களாக வாழ்ந்து கொண்டிருக்கிறோம். இதனால் மனித வாழ்வின் உண்மைப் பொருளான, இயங்கு சக்தியான, தூயஆவியை மறந்து விடுகிறோம். வெறும் உடற் பலத்தில் மட்டும் தங்கி வாழ்வதால், உண்மை அனுபவத்தை உணர முடியாமல், உலர்ந்த எலும்புகளின் பள்ளத்தாக்குகளிலே வீழ்ந்து கிடப்போராக நாம் வாழ்ந்து கொண்டிருக்கின்றோம்.

ஒரு உண்மையை நாம் உணர்ந்து கொள்ள வேண்டும். அதாவது ஆவியானது இன்று இந்த நேரத்தில் புதிதாக நமக்குள் வரப்போகின்ற ஒன்றல்ல. மனிகன் மண்ணால் அது படைக்கப்பட்டபோகே அவனுக்குள் ஊதப்பட்டு. ஒவ்வொரு மனிதனையும், உங்களையும், என்னையும் கூட இந்த நிமிடம் கொண்டிருக்கின்ற வரை இயக்கிக் அந்பக சக்கி. உண்மையின் இருப்பை, உயிரான, வல்லமையான ஆவியை செயலூட்டம் (சார்ஜ்) செயலந்நதாக்கி, இழந்தவர்கள் ஆகிவிட்டோம். இதற்கான காரணம், இந்த சார்ஜ்ஜை அதிகரிக்கின்ற தூய ஆவியின் கொடைகள், கனிகளை விட்டு, அலகை நம்முள் விதைக்கும் தூய ஆவியாருக்கு பாவங்களில் வீழ்வதே என்று வேதம் தெளிவாகக் கூறுகிறது (கலா:5:19-21). இந்க உண்மையை உணர்ந்தவர்களாய் ஆவியானவரை நோக்கி, தூய்மையாக்கும் உண்மையின் ஆவியானவரை நோக்கி, மாயைகளைக் கழுவும் ஆவியானவரை நோக்கி, எப்போது திரும்பப் போகிநோம்?

இவ்வாறான திரும்புதல்களுக்காகவே பாவக் கடலி லிருந்து விடுபட கரம் நீட்டும் அற்புத ஆயுதமான, இறைவனின் இரக்கத்தின் கரமாக, பாவ அறிக்கை அருட் சாதனம் நமக்கு அருளப்பட்டுள்ளது. பழைய ஏற்பாட்டிலே, ஆதிப் பெற்றோர் பாவம் செய்தபோது "போ" என்று துரத்திய இறைவன் புதிய ஏற்பாட்டிலே, நாம் பாவிகளாய் இருந்தபோதும் "வா" என்று அழைத்து, தகுதிப்படுத்தி, மன்னித்து அரவணைக்கும் இறை கரமாக பாவ அறிக்கை அருட்சாதனம் நம்முன்னே நிற்கிறது. பற்றிப் பிடித்துக் கரையேற நாம் தயாரா? இல்லையென்றால், அலகை காட்டும் பேராசைகளுக்குள்ளே வீழ்ந்து, பாவத்தின் சம்பளத்தை, அதாவது சாவை சம்பாதிப்பவர்களாக, ஆன்மாவைச் சாகடிப்பவர்களாக தொடர்ந்து வாழ வேண்டியிருக்கும். இந்த உண்மையை விவிலியத்தில் பல சம்பவங்களாக நாம் காணலாம்

- ஆதிப் பெற்றோருக்கு கடவுளைப்போல் ஆகலாம் என்று அலகை ஊட்டிய ஆசையே விலக்கப்பட்ட கனியை உண்டு அதனால், இறைவன் கொடுத்த அற்புத வாழ்வை இழந்து, மனித குலத்தையே ஜென்ம பாவத்தைச் சுமக்க வைத்தது.
- நிறைவற்ற தனது காணிக்கையையும் இறைவன் ஏற்பார் என்று எண்ணிய காயீனின் ஆசை நிராசை ஆனதால், நிறை வானதைக் காணிக்கையாக்கிய ஆபேல் மீது உண்டான சினம் சகோதர இரத்தத்தைச் சிந்த வைத்தது.
- குளித்துக் கொண்டிருந்த பெண்ணின் மேல் தாவீது அரசன் கொண்ட காம இச்சை, அவளது கணவன் ஊரியாவை வஞ்சகமாய் கொல்ல வைத்தது.
- தன்னைவிட ஒரு புதிய அரசன் பிறந்துவிடக்கூடாது என்று எண்ணிய ஏரோதனின் அதிகாரவெறி, இயேசு பிறந்தபோது எண்ணற்ற பச்சிளம் குழந்தைகளை ஈவு இரக்கமின்றிக் கொல்ல வைத்தது.
- முப்பது வெள்ளிக் காசின் மேல் யூதாஸ் கொண்ட பண ஆசை அவனைத் துரோகியாக மாற்றி நம் ஆண்டவரைத் திட்டமிட்டுக் காட்டிக் கொடுக்க வைத்தது.
- தனது ஆட்சியும் பதவியும் பறிபோய்விடக்ககூடாது என்ற பதவி ஆசையும் செசாரின் நட்பை இழந்துவிடக்கூடாது என்ற சுயநலமும் பிலாத்துவை இயேசுவுக்கு அநீதத் தீர்ப்பை வழங்க வைத்தது.

இவ்வாறு தூய ஆவியாரின் கனிகள் கொடைகளுக்கு எதிராக அலகை விதைக்கும் நச்சு விதைகளே, அனைத்துப் பாவங் களுக்கும் அடித்தளம் என்பதை விவிலியத்தில் மட்டுமல்ல, நமது அன்றாட வாழ்விலும் காண்கிறோம், அனுபவிக்கிறோம் திமோத்தேயு 6:8-10.

ஆம், தூயஆவியின் கனிகள் கொடைகளுக்கு எதிரான நமது செயல்கள் அடக்கி ஆளப்படாவிட்டால், அலகை நமது வாயிலிலே படுத்திருந்து நம்மை வேரறுக்கும் என்பதை உணர்ந்தவர்களாய், தூயஆவியாரின் வழிகாட்டலுக்குள் நம்மை நகர்த்த வேண்டும்; திரும்ப வேண்டும்.

தூயஆவியாருக்கு எதிராக, கட்டிக்கொண்ட பாவங்களுக் குப் பரிகாரம் காண ஒரே வழி பாவஅறிக்கை அருட்சாதனமே. எனவே, அதன் அற்புதத்தை உணர்ந்தவர்களாய் பாவங்களைச் சுட்டெரிக்கும் வல்லமைகளை உணர்ந்தவர்களாய், பாவ அறிக்கை செய்யத் துணிய வேண்டும். நம்மில் பலர் நினைப்பதுபோல், பாவ அறிக்கை இன்று நேற்று உருவாக்கப்பட்டது ஒன்றல்ல. மாறாக, பழை ஏற்பாட்டுக் காலத்திலிருந்தே இறைவனால் இடித்துரைக்கப் படுகிறது.

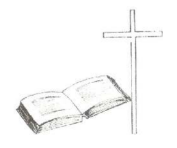
- ≽ எண்ணாகமத்தில் ஆரோனும் மிரியாமும் மோசேயிடமும்
- > யோசுவா நூலில் ஆக்கான் யோசுவாவிடமும்
- 🕨 2 சாமுவேல் நூலில் தாவீது நாத்தான் ஊடாகவும்
- எஸ்தர் நூலில் மக்கள் தலைவர்களிடமும், பாவ அறிக்கை செய்வதை நூம் விவிலியத்தில் காண்கிறோம்.

புதிப ஏற்பாட்டில் பாவ அறிக்கை இறைவனின் இரக்கத்தி னால் நமக்கு இலகுபடுத்தி அருட்சாதனமாகத் தரப்பட்டிருந்தால், அதை நாம் விளையாட்டாக எண்ணி விடுகிறோம்.

இயேசுவுக்குப் பின் பாவங்களை மன்னிக்கும் அதிகாரம் திருத்தூதர்களிடமும் அவர்களைத் தொடர்ந்து வழி, வழியாக நமது குருக்கள் ஊடாகவும் வழங்கப்பட்டிருப்பதை (யோவான் 20: 20:33.) வேதம் தெளிவாகக் கூறுகிறது.

தூய ஆவியாரை ஊதிய பின்பே இந்த அதிகாரம் அவர்களுக்கு அளிக்கப்படுகிறது. இதிலிருந்து நமக்கு படைப்பின் போது இறைவனால் ஊதப்பட்டு, புதிய ஏற்பாட்டில் இயேசுவால் ஊதப்பட்டு நம்மை இயக்கும் தூயஆவி என்னும் அற்புத சக்தியே பாவங்களைச் சுட்டெரிக்கும் சக்தி என்பதையும், பாவ அறிக்கை செய்யும்போது, தூய ஆவியின் வல்லமையாலேயே, பாவங்கள் சுட்டெரிக்கப்பட்டு இறைவனின் பிள்ளைக்காக ஒப்புரவாக்கப் படுகின்றோம் என்னும் உண்மையையும் நாம் உணரவேண்டும். அப்போது, ஆண்டவர் சொன்னதுபோல் மகனே! மகளே! உன் பாவங்கள் மன்னிக்கப்பட்டன. எழுந்து நட என்பது போன்ற குரலைக் கேட்க முடியும்; அனுபவிக்க முடியும். உள்ளத்தில் அமைதியும், மகிழ்ச்சியும் பெறமுடியும். ஆவியின் செயலூட்டம் பெற, இதயங்களைச் சார்ஜ்பண்ண நாம் தயாரா?

திருவிவிலியம் வல்லமை மிக்கது.
படைப்பாற்றல் கொண்டது எசா 55:10-11
வாழ்வுக்கு வழிகாட்டுவது தி.பா 15:10
இறை சமுதாயத்தை வளர்க்கம் ஆற்றல் கொண்டது தி.ப 2: 45-47
வரங்கள் அனைத்தையும் அளிக்கிறது. உரோ 10:17
நீதியை நிலைநாட்டுகிறது லூக் 1:51-53
மனித வாழ்வுக்குத் தூண்டுதல் அளிக்கிறது லூ4:18-19
இறைவாக்கு வாக்குறுதி தருகிறது மத் 7:7
இறைவாக்கு ஆறுதல் அளிக்கிறது 2கொரி 1:14



### **P! B**oar(GCor...!

இளமை என்பது மனித வாழ்வின் மையப் பருவம். அக்கக் முன்வரும் பருவங்கள் எல்லாம் அதற்கான தயாரிப்ப எனலாம். அக்க்கான பின்வரும் பருவங்கள் எல்லாம் பெரிகும் கொடர்ச்சியாகவே உளவியலாளர். அமையம் என்பர் பதின்மப்பருவம் (Teenage) ளைவரின் எதிர்கால நிலையை நிர்ணயிக்கும் அகி முக்கிய பருவமாகும். ஏனெனில், வாம்வில் நிலைக்கும் நட்புறவுகள் உருவாகி, உறுதியடைவதும் முக்கிய முடிவுகள் செய்யப்படுவதும் இளமையில்தான். தமது வாழ்வை நெரிப்படுக்கும் கலையாய விமுமியங்கள், அடிப்படை நம்பிக்கைகள் என்பவர்ளை ஒருவர் கோந்து உருகிப்பாடுகள் இருப்பருவத்தில்தான். கொள்வகும் இப்பருவத்தைத் கிருப்பொழிவைப் போது ஒருவர் காய ஆவியின் பெர்று வாம்வ பர்றிய தொலைநோக்கில் உறுதியடைகின்றார். இத்தகைய இளைஞன் அல்லது இயேசு யுவதி மக் 7:24ல் கூறுவதுபோல "பாரைமீது தம் வீட்டைக் கட்டிய அறிவாளிக்கு லப்பாவார்".

திட்டமிடுவதற்கும் வாம்வில் செயற்படுத்துவதற்கும் இடையில் வாம்வ (முழுவதும் நீடிக்கும் குடின உழைப்ப அவசியமாகிருது. மந்நவர்களுக்காக, சிருந்த இலட்சியம். கொள்கை, குறிக்கோளுக்காகத் தம்மை அர்ப்பணிக்கத் துடிக்கும் இளமைப்பருவம், எதையும் ஆய்வுக்கு உள்ளாக்கி அர்த்தத்தோடு தமதாக்கிக்கொள்ள ஆசிக்கும் பருவம் இப்பருவம். இந்நிலையில், இளைஞர்கள் மகிழ்ச்சியாக இருக்கிறார்களா, கீழ்ப் படிவுள்ளவர்களாக இருக்கின்றார்களா, ஏமாற்றம் அடைந்தவர் களாய் இருக்கிறார்களா, குருக்களை, சமுதாயப் பெரியவர்களை இருக்கிறார்களா? மகிப்பவர்களாக மதத்தில் நம்பிக்கை இருக்கிறார்களா? யள்ளவர்களாய் சுறுசுறுப்பானவர்களா? சோம்பேறிகளா? நம்பகரமானவர்களா? போன்ற சமுக - சமய நிலையினரின் தொடர்ச்சியான கேள்விக்கணைகள் இவர்களுக்கு தலைதூக்கி நிற்கின்றன. நிலையில் சவால்களாகக் கமது

பல்வோர மாற்றங் களைக் காணும் இவர்கள் சமூகத்திலும் மாற்றங்களைக் காணத்துடிக்கின்றனர். இவ்வாநான நிலையில் இவர்கள் தியாகத்தோடு தம்மை அர்ப்பணிக்கத் துடிக்கின்றனர். இத்தகைய தியாக நிலை தம்மை முழுவதும் இழந்து வாழும் ஒரு துநவுநிலை. ஆன்மீகப் பார்வையில் இது கடவுளின் திட்டத்திற்கு கம்மை (முழுமையாக அர்ப்பணிக்கு. முக்கியத்துவம் கொடாமல் வாழ்வது. விவிலியத்தில் ஆபிரகாம் கொடங்கி (கொ.நூல் 12:1). மோசே இறைவாக்கினர்கள் ஆமோஸ் (ஆமோஸ் 7:14-15), எரேமியா (எரே 12:1-5, 2:7-18), புதிய ஏற்பாட்டில் அன்னை மரியா (லூக் 1-38), யோசேப்பு (மத் 1:19-24) என பல்வேறு ஆட்கள் எடுத்துக்காட்டாய் வாழ்ந்தார்கள்.

இபேசு எவ்வாறு கந்கையின் திருவளக்கை நிறைவேற்றத் தம்மை இழந்து வாழ்ந்தாரோ, அதேபோல அவரைப் அவரது சீடர் வாழ்விலும் இப்பண்பு பிரதிபலிக்க வேண்டுமென்று ஆசித்தார். ஆகவேகான் "கம்மைப் பின்பள்ள விரும்பும் எவரும் தன்னலம் துறந்து தம் சிலுவையை நாள்தோறும் தூக்கவேண்டும் என்றும், தம்மைக் காத்துக்கொள்ளும் எவரும் அதை இழந்துவிடுவர், இயேசுவின் பொருட்டு அதை இழக்கும் எவரும் அதைக் காரத்துக்கொள்வர்" என்றும் இயேசு கூறினார் (மத் 16:24-25). இவ்வாறுதான் விண்ணரசின் நிரைவாழ்வை பெறுகின்றோம். எனவே, வாழ்வின் இலட்சியங்களை அடைவதற்கு கிடையாது, குறுக்கு வழிகள் பாடுகளின் வழியில்தான் பட்டங்களைப் பொமுடியும். இகள்க இயேசு சிறந்த வாம்வ பெரு, எடுத்துக்காட்டு. "நீங்கள் அதையும் நிறைவாய் பெறவே வந்தேன்" (யோவா 10:10) என்று Jamilio. இவ்வாழ்வைப் பெற்றுத்தர தன்னை (முமுவதும் தந்தையின் கிருவுளத்திற்குக் கையளித்தார். தம்மையே முற்றும் சிலுவைப் பலியாக்கினார்.

பல்வேறு சவால்களினூடாகப் பயணித்துக்கொண்டிருக்கும் நமது இளவல்களைப் புரிந்துணர்வோடு வழிநடத்துவது எமது சமூகத்தின் பொறுப்பு. "முதுகிற்குப் பின்னே ஒரேயொரு நல்ல செயல் மட்டும் செய்யலாம். அது தட்டிக்கொடுத்தல் மட்டுமே." பல்வேறு விதமான சவால்கள், குழப்பங்களுடாகச் செல்கின்ற இவர்கள் "எங்களைப் புரிந்து கொள்ளுங்கள்" என்று சொல்லாமல்

சொல்கின்றார்கள். இளைஞரோடு உடன் பயணிப்பதன்மூலமே பெர்ரோரும், அசிரியர்களும், மற்றும் வளர்ந்தோரும் அவர்களைப் பேணி வளர்க்க முடியும். அவர்களோடு உடன் பயணிப்பதென்றால், அவர்களுக்கு அண்மையில் இருப்பது, செவிமடுப்பது, பாராட்டான ஒரு உதவிக்கரம். பார்வை. வேண்டினால் @(T) இளைஞரிடம் நம்பிக்கை வைக்கு, அவர்கள் கமது புக்கி, துணிவு ஆக்கக்கிறனைப் பயன்படுக்கிச் செயல்பட சுதந்திரமளித்தல், வாழ்க்கையின் கட்டத்தில் அடுக்கு எந்தக் குழப்ப(ழம் கொந்தளிப்பும் இளைஞரைத் துரத்துகின்றன என்பதைப் புரிந்து அவர்களோடு பொறுமையாய் கொண்டு. ம്രൂധ്വധാത ക്ലാബ இருப்பது, எமது முன்மாகிரியால் அவர்களுக்கு வமிகாட்டியாய் இளைஞர்மீகு மிகுதியாக அன்ப செலுத்துதல். இருப்பது. கனிவான ஆதரவினாலும் புரிந்துணர்வாலும். அன்பான அவர்களிடமுள்ள அவர்களைத் தொடர்ந்து தட்டிக்கொடுப்பது. நந்பண்பகளையும், அவர்களது நல்ல செயர்பாடுகளையும் நயந்து பாராட்டுவதன் மூலம் அவர்களிடமுள்ள நல்ல அம்சங்களை வெளிக்கொணர்வது.

ஒட்டு மொத்தமாக, இளைஞர்களே நமது மாபெரும் செல்வங்கள் என்பதை உணர்ந்து அவர்களை மேற்சொன்னவாறு பேணி வளர்த்து, அவர்கள் அழகான, வலிமையுள்ள, பூரண வளர்ச்சி பெற்ற ஆண்களாகவும், பெண்களாகவும் உருவாவதற்கு அவர்களுக்குத் துணைபுரிய இந்நாள் நம் அனைவரையும் அழைத்து நிற்கின்றது. புதிய சமுதாயம் செய்வோம். - புரட்சி இயேசுவின் வழி செல்வோம்....!

> கற்பனைச் சிறகடித்துக் கனவுலகில் சஞ்சரித்து நனவுகளைச் சந்திக்கத் துடிக்கும் பருவம் இளமை! நலிந்த மனதுக்கும் நம்பிக்கை தருவது இளமை! துடிப்பும் துணிவும், துளிர்க்க எழுவது இளமை! இளமை! அது மனதுக்கு இனிமை! மனுக்குலத்தின் நம்பிக்கை! காலத்தில் – அது வசந்தம் கவிதையில் – அது மகரந்தம் வரம்பினை மீறிய எல்லைக்கே, எல்லை வகிப்பது இளமை இளமையில் சக்தி உண்டு, சலனமும் உண்டு.

# இறைவனின் திட்டும்

#### இறைவனின் திட்டத்தை அறிந்து, தேடி, வாழவேண்டும்.

"நான் உன்னை உருவாக்கியவர். நீ பிறருக்கு முன்னே எனது பாதுகாப்பில் இருந்தாய்" ஏசாயா 44:20.

எவரும் தந்செயலாக உருவாகுவதில்லை. எவருடைய பிறப்பும் எதிர்பாராத நிகழ்வல்ல. கடவுள் நம் ஒவ்வொருவருடைய பிறப்பையும் திட்டமிட்டு அதை எதிர்பார்த்திருந்தார். உம்மைப்பற்றி முதலில் நினைத்தவர் அவர்தான். கடவுள் விரும்பியபடியால்தான் நீர் உயிருடன் இருக்கின்றீர். உமது இயற்கையான திறமைகள், தனித்துவமான ஆளுமைகள் அனைத்தையும் அவரே தீர்மானித்திருந்திருக்கிறார். "என் எலும்பு உமக்கு மறைவான தன்று, மறைவான முறையில் நான் உருவானதையும் பூவுலகின் ஆழ் பகுதிகளில் நான் உருப்பெற்றதையும் நீர் அறிந்திருந்தீர்" (திருப்பாடல் 139:15).

எனது பிறப்பு பெற்றோர், இடம் அனைத்தையும் கடவுள் திட்டமிட்டுள்ளார். எனது வாழ்க்கைச் சூழல்கள் அனைத்தையும் அவரே வடிவமைத்தார். "தம் படைப்புக்களில் நாம் முதற்கனி ஆகும்படி உண்மையை அநிவிக்கும் வார்த்தையால் நம்மை ஈன்றெடுக்க அவர் விரும்பினார்" (யாக்கோபு 1:18). இப்படித்தான் கடவுள் எம் ஒவ்வொருவரையும் அன்பு செய்து அருமையாகப் பேணுகின்றார். "மண்ணுலகைப் படைத்து உருவாக்குபவர் அவரே. அதை நிலை நிறுத்துபவரும் அவரே. வெறுமையாக இருக்குமாறு படைக்காது மக்கள் வாழுமாறு அதை உருவாக்கினார்" (எசாயா 45:18).

கடவுள் இவை யாவற்றையும் ஏன் செய்தார்? ஏனெனில் அவர் அன்பின் கடவுள். இவ்விதமான அன்பின் ஆழத்தை அறிவது கடினம். இறைவனது சிறப்பான அன்பின் படைப்பாக படைப்புக் களின் சிகரமாக நாம் படைக்கப்பட்டிருக்கின்றோம். விவிலியம் "அன்புதான் கடவுள்" (1யோவான் 4:8) என்கிறது. தனது அன்பை வெளிப்படுத்துவதற்காகவே நம் ஒவ்வொருவரையும் இறைவன் படைத்தார். "யாக்கோப்பு வீட்டாரே... அனைத்து மக்களே செவிகொடுங்கள்.... உங்களை உருவாக்கிய நானே உங்களைத் தாங்குவேன் நானே உங்களை சுமப்பேன், நானே விடுவிப்பேன்" (எசாயா 46:3-7). கடவுள் இல்லாதிருந்தால் பூமியில் எமது குறுகிய ஆயுளுக்கு அப்பால் எவ்வித எதிர்பார்ப்பும் இராது. ஆனால், கடவுள் ஒருவர் இருக்கின்றார் என்பது மறுக்க முடியாத உண்மை. எமது வாழ்வுக்கு ஆழ்ந்த அர்த்தமுள்ளது. அந்த அர்த்தத்தையும் நோக்கத்தையும் ஆதாரமாகக் கொண்டால் மட்டுமே எம் ஒவ்வொருவருக்காகவும் இறைவன் வைத்திருக்கும் திட்டத்தைக் கண்டுகொள்ள அதற்கேற்ப வாழ முடியும். "அவரவருக்கு கடவுள் வரையறுத்துக் கொடுத்த நம்பிக்கையின் தன்மைக்கு ஏற்ப ஒவ்வொருவரும் தம்மை மதித்துக் கொள்ளட்டும்" (உரோமர் 12:3).

"நானே உன்னைப் படைத்தவர் நீ பிறக்கும் முன்பே எனது பாதுகாவலில் இருந்தாய்" என்று இறைவன் கூறுகின்றார்.

#### சிந்தனைக்கு

கடவுள் என்னைத் தனித்துவமாகப் படைத்தார் என்பதை அறிந்து கொண்ட நான் எனது தோற்றம், பின்புலம், உடலின் தோற்றம் ஆகியவற்றில் எவற்றை ஏற்றக்கொள்ளத் தத்தளிக்கின் றேன்?

"கடவுள் ஒருவர் உண்டெனக் கருதாவிடில் வாழ்க்கை நோக்கம் அற்றதாகிவிடும்".

இந்தப்பூமியில் நீ இருக்கக் காரணம் என்ன என்பதை அறியவிரும்பினால், கடவுளுடன் ஆரம்பிக்கவேண்டும். உனக்கு உள்ளேயே நோக்குவதன் மூலம் உனது வாழ்வின் அர்த்தத்தை ஒருபொழுதும் கண்டுபிடிக்க முடியாது.

நீர் படைக்கப்பட்ட நோக்கத்தை எப்படிக் கண்டுபிடிப்பது? இதற்கு இரு வழிகள் மட்டுமே உள்ளன. அவை: ஊகங்கள், வெளிப்பாடுகள்.

கடவுள் எம்மை இருளில் விட்டுவிடவில்லை, விவிலியம் மூலமாக எமது வாழ்க்கையின் 5 நோக்கங்களை தெளிவாக வெளிப்படுத்தியுள்ளார். "வெளிப்படாமல் மறைபொருளாக இருக்கும் இறைஞானத்தைப் பற்றியே நாம் பேசுகிறோம்.... உலகம் தோன்றுமுன்னே கடவுள் திட்டத்தில் இருந்தது" (1கொரி 2:7). வாழ்வின் நோக்கத்தைக் கண்டுபிடிப்பதற்கு உலக ஞானத்தை தேடாது கடவுளின் வார்த்தைக்குச் செவிசாயுங்கள். "கடவுள் தமது

திருவுள திட்டத்தின்படி அனைத்தையும் செயற்படுத்தி வருகிறார். அவரது தீர்மானத்தால் நாம் முன்குறிக்கப்பட்டு கிறிஸ்து வழியாய் அவரது உரிமைப்பேற்றுக்கு உரியவரானோம்" (எபே 1:11).

கிறிஸ்துவுடன் உறவாடுதல் மூலம் நீா் யாா் என்பதை அறிந்து கொள்வதுடன் உமது வாழ்வின் நோக்கத்தை கண்டு பிடிக்கலாம்.



# இறைவனின் உடனிருப்பு

இறைவன் நம்மீது கொண்ட பேரன்பையும் பாராமல், நாம் கொடுத்த துன்ப, துயர, வேதனைகள், சிலுவைச் சாவையும் தாங்கிக் கொண்டு நம்மோடு உடனிருந்து, நம்மை அழியாமல் காக்கும் உடனிருப்பின் சின்னமான, நற்கருணை ஆண்டவரின் இருப்பியலை உணர்ந்து கொள்ளும் வகையில் அவரது அன்பின் உடனிருப்பை சற்று சிந்திப்போம்.

இரண்டு உயிர்கள் அன்பில் இணைந்து ஒன்றை ஒன்று தொட்டு இணைந்திருப்பது உடனிருப்பாகும். அது வெறுமனே உடல்களின் அருகிருப்பு மட்டுமல்ல, மாறாக உள்ளங்களின் சந்திப்பு; உயிர்களின் அன்பின் தொடர்பு. தனக்குத் தானே போதும் எனும் சுய நிறைவைப் புறந்தள்ளி, ஓர் இதயம் இன்னொரு இதயத்தைத் தேடிவந்து, அதன் இன்ப துன்பங்களையும், வெற்றி தோல்விகளையும், சுகங்கள் சோகங்களையும் பகிர்ந்து, அவற்றின் பாதிப்புக்களுக்கு தன்னையும் ஆளாக்குவதே உடனிருப்பு.

உதாரணமாக கடலில் மழை விழுந்தபின் எந்தத்துளி மழைத்துளி என்று கேட்க முடியுமா? இது போன்றே கடவுளோடு நாம் சங்ககமாவதே உடனிருப்பு என்கிறோம். இதையே நம் இந்து சகோதரரர்கள் கூறும் பரமாத்மாவோடு ஜீவாத்மா இரண்டறக் கலத்தல்.

உண்மையான உடனிருப்பில் ஒருவர் தனது தனித்துவத் தையோ அடுத்தவரின் தனித்துவத்தையோ அழிப்பதுமில்லை; இழப்பதுமில்லை. மாறாக, காலைக் கதிரவன் மொட்டுக்களைத் தொட்டு அவற்றை மலர வைப்பதுபோல், ஓர் ஆளுமை இன்னொரு ஆளுமையை மென்மையாகத் தொட்டு, அதற்கு உயிருட்டி, உறுதிப்படுத்தி, வளமும் வலிமையும் சேர்த்து, வளர்ச்சியளிக்கும் வகையில் அன்புடன் அதன் அருகில் இருப்பதே உடனிருப்பு.

உடனிருப்பானது, மனித உறவை உறுதிப்படுத்து கின்றது; அவர்களது உயிர் வாழ்தலுக்கு அர்த்தம் தருகிறது. உள்ளங்களின் உணர்வுகளையும், எண்ணங்களையும், நினைவு களையும், கனவுகளையும் பகிர்ந்து கொள்ள உடனிருப்பு அவசிய

இருப்பியல் மாகிறது. ஒவ்வொருவருடைய இயல்பான தனிமை உணர்வுகளை நீக்கி, அவர்களது தனித்துவத்தை அது இரட்டிப்பாகவும். உருகிப்படுக்குகிரது. БÚ மகிம்வகளை துயர்களைப் பகிர்வதன் மூலம் அவர்ரைக் குரைக்கவும் பயன்படுகிறது. நாம் அன்பு செய்கின்றவர்களின் உடனிருப்ப நம்முடன் இல்லையென்றால், மகிழ்வுதரும் விழாக்காலங்கள் கூட விடுகிறது. வாம்வின் கசந்து வெள்ளிகள் வொமையாகி. கோல்விகளையம் நம்மால் காயப்பா காங்கிக்கொள்ள இயலாமல் நமது வாழ்வே பொருளந்நகாகிவிடும்.

உடனிருப்பாளரான உண்மை இயேசுவைப் பற்றிப் பார்ப்போம். நமக்காகவே மணுவருவெடுத்து, நமக்காகவே வாழ்ந்து, நமக்காகவே கசைகளையம் கமகு இரக்கக்கையம் சிந்தி. பகல் பாராது காத்திருக்கும் இயேசுவின் நமக்காகவே இரவு உடனிருப்பின். அன்பருவின் அருளடையாளமே வீற்றிருந்து, நமக்கு அருள்பொழியக் காத்திருக்கும் நற்கருணை. நற்கருணையிலே, இயேசு ஆண்டவர் தன் முழுமையான தன்மையுடன் நம்மோடு உடனிருக்கிறார்; நம்மைச் சந்திக்கிறார்; உரையாடுகின்றார்; நம்மோடு கமது இலட்சியக்கையம் விழுமியங்களையும் நமக்குத் கந்து, கம் சீடர்களாக இரை முழு மனித வளர்ச்சி அரசின் ஈடுபாட்டில், **&IT 600T** நம்மை அழைக்கிறார்; அதற்குத் தேவையான அருளையும் ஆற்றலையும் அவர் நமக்குத் தருகிறார்.

இயேசு நற்கருணையில் நம்மோடு இருப்பதன் முக்கிய நமது ஆராதனைகளையும், நோக்கம். துதிகளையும், பக்தியையும், பரிகார முயற்சிகளையும், பட்டாஸ் வெடிகளையும், ஒலிபெருக்கிப் பாடல்களின் அதிர்வுகளையும் பெறுவதற்கல்ல. தேவைப்படுவது நமக்கே . அன் നി அவருக்கு .அல்ல. எருசலேம் மகளீரே! நீங்கள் எனக்காக அமவேண்டாம். உங்களுக்காகவும், உங்கள் பிள்ளைகளுக்காகவும் அழுங்கள்" (வாக் 23 : 28) என்று அன்று இயேசு கூறியது இன்று அதிகமாகவே இநைவனின் உடனிருப்பை மருந்து, பொருந்தும். நந்கருணை ஆண்டவரின் ഖல்லமையை, அவர் காட்டும் காய பெறுமதியை உணராமல் திசைமாறிச் சென்று கொண்டிருக்கும் இளம் உள்ளங்களுக்கு விசுவாசம் மிக்க ஒவ்வொரு பெற்றோரும் உண்மையையும், நற்கருணை ஆண்டவரின் உடனிருப்பையும்

உணர்த்த வேண்டும். சிறு வயதிலிருந்தே இதனை ஊட்டுவதன் மூலம் அவரது உடனிருப்பில், அவரது அன்பில், அவரது அரவணைப்பில் வாழ்வதை அவர்கள் உணர முடியும்.

ஆண்டவர் இயேசு நற்கருணையில் உடனிருந்து நம்மை நிரைவாழ்வுக்கு அமைக்குச் செல்கின்றார். இன்றும் அவர் மக்களுக்கு அன்பு காட்டுகிறார்; ஆறுதல் அளிக்கின்றார்; அந்புதம் செய்கின்றார்; அதிசயம் செய்கின்றார்; பாவங்களை மன்னிக்கிறார்; பகிர்ந்து வாழவும், படித்தவர்களையும், பதவிகளில் இருப்பவர் களையும் பணிசெய்யவும் அழைக்கிறார். அதற்குரிய தம் ஆவியின் வல்லமையையும், அருளாந்நலையும் கருகிறார். எனவே உடனிருப்பு கருணையில் நிகமும் இயேசுவின் செயலாள்ளல் மிக்கது. அவரது இந்த மனநிலைகளை நாம் பெற்று, அவரது அருளாற்றலை அனுபவித்து, நம் உறவுகளோடு நம் உள்ளங் களை இணைத்து மனித சமுகத்தை அன்பால் புதுப்பித்து நிறை செய்யம் அவருக்குச் நாம் அராதனை, வாம்வ பெறுவகே மன்றாட்டு போன்றவற்றின் முக்கிய நோக்கமாகும்.

இல்லாதவரைக்கூட உடனிருப்பு ஆற்றல் கடவுளின் ஆற்றல் படுத்தி, செயலூக்கம் கொடுக்கிறது. மோசே இறைவாக் கினர் ஆண்டவர் அழைப்புக்கு முன் தான் திக்குவாயன் என்று கபந்திப்போது ஆண்டவர் அவரிடம் "அஞ்சாதே! உன் வாபோடு வாயாக நான் இருப்பேன்" என்று தனது உடனிருப்பை அவருக்கு உணர்த்தி அவருக்குத் துணிவூட்டுகிறார். புதிய ஏற்பாட்டில் உயிர்த்த இயேசு தம் சீடர்களோடு உடனிருந்து, செயல்பட்டு இறைவார்த்தையின் அடையாளங்களினால் உறுகிப்படுத்தி அருள் வல்லமையை இயேசுவின் உடனிருப்போடு துணிந்து சீடர்கள் யகையும், செயல்பட்டதையும் நான்கு நற்செய்திகளிலும் நாம் காணலாம்.

பவுல் அடியார் இறை இயேசுவின் உடனிருப்பை ஆழமாக அனுபவித்ததனால். என்னை வலப்படுக்கும் உணர்ந்து இரைவனைக் கொண்டு என்னால் எல்லாம் செய்ய முடியும் என்ற துணிவோடு செயல்படுவதையும் நாம் விவிலியத்தில் காணுகிறோம். 'துணை இருந்தால் துணிவு வரும்" "தம்பி உடையான் சண்டைக்கு என்பது பழமொழி. அதாவது யாராவகு அஞ்சான்" இருக்கும்போது அஞ்சாமல், துணைக்கோ உகவிக்கோ கலங்காமல் எந்தப் பிரச்சினையையும் எதிர்கொள்ளலாம் என்பது மனித இயல்பு. மனித உடனிருப்பிலேயே இத்துணை வல்லமை

இருக்கின்றதென்றால், இறை உறவின் உடனிருப்பு எத்துணை பொருந்தியதாய் இருக்குமென்பதை நாம் உணர்வ வல்லமை கில்லை. உடனிருப்பின் இத்தகைய வல்லமையால்கான். அனுபவத்தால்தான் உடனிருப்பின் சின்னஞ்சிறிய காவீகு கோலியாத்தை, பென்னம்பெரிய பேராயுதங்களுடன் நின்ரு கோலியாத்தை ஒரு கல்லால் வீழ்த்தும் வல்லமையைப் பெற்றூர். வல்லவனுக்குப் புல்லும் ஆயகம் என்பார்கள். பல்லையும் ஆயுகமாக்கும் வல்லமையைக் கொடுப்பதே இரைவனின் உடனிருப்பு என்பதை இன்றிலிருந்தாவது пытір உணர்ந்து "ஆண்டவரும் உடனிருந்து செயல்பட்டு நிகழ்ந்த கொள்வோம். அடையாளங்களில் அவர்களுடைய வார்த்தையை உறுதிப்படுத்தினார்" மாள் 16:20). சீடர்களுடன் அவர் உடனிருந்ததை விவிலியம் கூறுகிறது.

பாழ்வெளிப்பயணத்தில். மேகக் கூணாக, தூணாக, தொடர்ந்து வந்த இறை உடனிருப்பு பாழ் வெளிப் பயணத்துக்குத் துணிவூட்டியதை பழைய ஏந்பாட்டில் படிக்கிறோம். விவிலியம் கூறும் இறை உடனிருப்பின் செய்திகளை நாம் படிக்காலும், அவந்றை வொம் ககைகளாகவும், எண்ணிவிடுகிளோமே சம்பவங்களாகவம் கவிா. அன்னை மரியாவைப்போல் இறைவார்த்தைகளை உள்ளத்தில் இருத்தி சிந்திப்பதுமில்லை, அனுபவமாக்குவதுமில்லை, பெறுவதுமில்லை. இதனால்தான் இறைவனின் உடனிருப்பை நாம் உதாசீனப்படுத்துகின்றோம். இன்றும் கூட இறைவனின் உடனிருப் பப் பள்ளிய செய்கியை எக்கனைபேர் இளை உணர்வோடு உள்ளாங்கிக் கொண்டிருக்கின்நோம்? நமது நடை(முறை வாழ்வைப் பார்க்கும்போது தூய யாக்கோப்பு குறிப்பிடுவதுபோல கண்ணாடியில் முகத்தைப் பார்த்தவர்போல ஆண்டவர் முன் நின்றுவிட்டு, அப்பாலே சென்றதும் தங்கள் முகக்கை காங்களே மறந்துபோன மக்களாக நாம் மாறிவிட்டோமோ என்று எண்ணத் தோன்றுகிறது.

இயேசுவின் உடனிருப்பை நாம் அனுபவிக்க வேண்டுமென்றால், அவர் நம்மோடு இருக்கிறார் என்னும் உறுதியான நம்பிக்கை நம்முள் ஆழமாக வேரூன்ற வேண்டும். இல்லையென்றால் ஆண்டவர் விரும்பும் உடனிருப்பின் நோக்கம் செயலற்றுப் போய்விடும். இதனையே வேதம் "செயலற்ற

எனவே. என்று குறிப்பிடுகிறது. ந<u>ர்</u>கருணை நம்பிக்கை" உணர்ந்த வைவொருவரும் உடனிருப்பை ஆண்டவரின் குடியிருப்பதையும், வல்லமையோடு உள்ளங்களிலே அவர் உடனிருப்பதையும் உணர்ந்தவர்களாய், நம்மை நற்கருணை ஆண்டவரின் மறுரூபங்களாக்கி அவர் நமக்கு எவற்றைச் செய்ய வேண்டுமென்று காட்டுகிறாரோ அவற்றை நாமும் செயல்படுத்தி, உடனிருப்பைச் சமூகத்துக்குள் விகைக்க வேண்டும். நமது இறையன்பினூடாகப் பிறரன்புப் பணியைச் செய்வதே இறைவன் கரும் உண்மையான கட்டளையாகும். இதனை உணர்ந்தவர் களாய் நம்மைப்போல் நம் அயலானையும் நேசிப்போம். ஏழை, எளியவர்களை அன்பால் அரவணைப்போம்; இல்லாதவர்களோடு துன்புறுவோரை ஆறுதல்படுத்துவோம்; வாம்வோம்; ஆற்றல்படுத்துவோம்; நீதிக்குக் குரல் செயலிமந்கோரை கொடுப்போம். இவற்றையெல்லாம் நாம் செய்யும்போது இயேசு ஆண்டவரின் உடனிருப்பு, ஊக்கம் தரும் உடனிருப்பு, உயிரளிக்கும் உடனிருப்பு, குணமளிக்கும் உடனிருப்பு, ஆற்றல்படுத்தும் உடனிருப்பு, ஆறுதல் அளிக்கும் உடனிருப்பு, நம்மோடு நடக்கும் உடனிருப்பு என்பதை நாம் ஆத்மரீதியாக உணர்ந்து அனைத்திற்கும் மேலாக முடியும். கொள்ள இணைவோம். இன்று மனத்தால் கூருப்பட்டவர்களோடு மனக்காயங்களோடு நடைப்பிணங்களாய் நடமாடுவோர் எண்ணி லடங்காத ஏராளம்! ஏராளம். எனவே, இத்தகைய மனக்காயங் உண்மையை நம் கட்டுப்போடுவோம். களுக்குக் இந்த ஆழத்தில் உணர்ந்தவர்களாய் நாம் தேடிச் உள்ளத்தின் கேடிக் காத்திருக்கும் நந்கருணை நம்மைத் செல்லும், ஆண்டவரின் உடனிருப்பை முழுமையாக அனுபவிக்க ஆசீர்வாதத்தோடும், ஆற்றலோடும் ஆண்டவருக்காக இகயங் களைத் திறந்து பங்கெடுப்போம்.



**இந்நூலிலுள்**ள

- \* இளைஞன் இயேசுவின் இறையரசுக் கனவுகள்
- \* இயேசுவின் உருவில் வளர்தல்
- \* இயேசுவின் பணியைத் தொடர்தல்

என்னும் ஆக்கங்கள் அருட்பணி தே.அல்போன்சுவின் கிறிஸ்தியல் தொடர்பான ஆக்கங்களின் தழுவல்கள்

# நூலாசிரியரின் ஏனைய ஆக்கங்கள்:

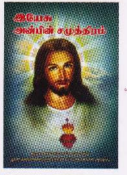


















Digitized by Noolaham Foundation. அன்னை அச்சகம் இருந்தாகள்கள்