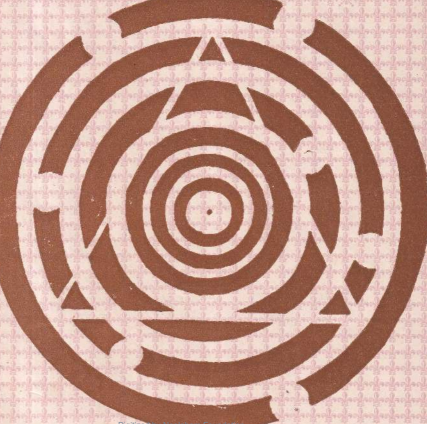
# Bonguluov



வடிவம் 2

வண்ணம்



noolaham.org | aavanaham.org

ஆவணி

1982



## இறையியல் கோலங்கள்

(பருவ இதழ்)

வடிவம்: 2 ஆவணி 1982 வண்ணம்:

வெளியிடுவோர் :

ஞானப்பிரகாசர் தமிழ்க் கழகம் தேசிய குருத்துவக் கல்லூரி

அம்பிட்டி

கண்டி.

#### ஆசிரியர் குழு

#### பொறுப்பாசிரியர்கள் :

அருள்திரு. சி. யோ. இம்மானுவேல் அருள்திரு. விக்ரர் குரூஸ் அ. ம. தி. அருள்திரு. ஜே. நீக்கலஸ் அருள்திரு. அல்போன்ஸ் பேர்ணுட்

#### தொகுப்பு :

ம். ஜெறே செல்வநாயகம்

ய. தேவசகாயம்

ஜெருட் செ. சவரிமுத்து அ. சகாயதாசன்

#### அச்சிடலாம் :

'' இறையியல் கோலங்கள் ''இல் வெளிவரும் கருத்துக்கள் கிறிஸ் தவக் கோட்பாடுகளுக்கு எதிரானவை அல்ல என்பதேயன்றி, இது தான் திருச்சபையின் போதீன என்பதற்கில்‰.

+ போல் பெரேரா

கண்டி மறைமாவட்ட ஆயர்

## புதிய பார்வையில் பழைய உண்மைகள்

இந்தவொரு உண்மையும் எக்காலத்திற்கும் பொருளுள்ளதும், சக்தி வாய்ந்ததாகவும் நிஸேத்திருக்க வேண்டுமெனில், அந்தந்தக் காலத் திற்கும், இடத்திற்குமுரிய மக்களுக்குப் பொருத்தமானதாகவும், பொருளுள்ளதாகவும் அமையும் வகையில் அவ்வுண்மை மீண்டும் மீண்டும் வடிவமைக்கப்பட வேண்டும். இல்லாவிடின், மாறிவரும் உலகில், மாறு உண்மைகள் உரிய முறையில் விளங்கிக் கொள்ளப்படாது போய்விடும்.

நம் மீட்பின் உண்மைகளும் இவ்வித புதுப்பித்தலுக்கு உட்படுத்தப் பட்டுப் புதுவடிவம் கொடுக்கப்பட்டால்தான், அவை தொடர்ந்து எக்காலத் திற்கும் எல்லா மக்களிடத்தும் நிஸேத்து நிற்க முடியும். ஒரு குறிப்பிட்ட மொழி, சூழல், பண்பாடு ஆகியவற்றிற்கு உட்பட்ட விதத்தில்தான் இந்த உண்மைகளுக்கு வடிவமும், பொருளும் கொடுக்கப்படலாம்.

நமது விசுவாசத்தின் ஒருமைக்கும் இரட்சணியப் பணிக்கும் குந்த கம் விளவிக்காது இத்தகைய செயற்பாடு இடம் பெறல் வேண்டும். இத னது நோக்கம் விசுவாச உண்மைகளே உருக்குஸ்ப்பதோ, அவற்றின் சிரிய பெறுமதிகளேக் குறைப்பதோ அல்ல; மாருக, அவற்றிற்கு மேலும் மெருகூட்டிப் புதிய இரட்சணிய சக்தி கொடுப்பதே,

கத்தோலிக்க விசுவாசத்தையும் மரபையும் நெறிப்படுத்தும் கில அடிப்படை உண்மைகளாகிய இறை வெளிப்பாடு, திருச்சபை வாழ்வு, சென்ம பாவம் என்பவை இவ்விதழில் குருமாணவர்கள் நால்வரால் ஆய்வுக்கு எடுத்துக் கொள்ளப்படுகின்றன. இன்றைய நவீன நோக்கு களேயும், தேவைகளேயும் கருத்திற்கொண்டு இவற்றை ஆராய்ந்து புது வடிவமும் பொருளும் கொடுக்க இவர்கள் முயலுகின்றனர்.

பாரியதொரு செயற்பாட்டில், இத்தகைய எம்முயற்கி ஒரு கிறு படிக்கல்லாக அமையும் என்பதில் ஐயமில்லே. ஒரே தூய ஆவியின் வழி நடத்தலின் கீழ், இப்பணியில் எம்முடன் சேர்ந்து உழைக்க, குருக் கள், துறவிகள், பொதுமக்கள் அளேவரையும் அன்புடன் அழைக்கின் ரும். உங்களது ஆக்கங்கள் விமர்சனங்கள் மூலம் இப்பணியில் பங்கேற் றிடுக!

## உள்ளே

|                                   | பக்கா                                                                                              |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| முதியவர்கள்                       | 1                                                                                                  |
| ஆசிய மண்ணின் இறைமக்கள்            | 8 magain 8                                                                                         |
| மறைநூல் உண்மையில் இறைவார்த்தைதானு | 16                                                                                                 |
| சென்மபாலம்                        | 24                                                                                                 |
| நற்செய்தி ஆய்வு: மாற்கு           | 31                                                                                                 |
| Synopsis                          | 37                                                                                                 |
|                                   | ஆசிய மண்ணின் இறைமக்கள்<br>மறைநூல் உண்மையில் இறைவார்த்தைதாஞ<br>சென்மபாவம்<br>நற்செய்தி ஆய்ஷ: மாற்கு |

## முதியவர்கள்

## — சில இறையியல் சிந்தீனகள்

அருள்திரு. இம்மானுவேல் பர்ணுந்து அமெரிக்க பல்கலேக்கழகம், வாஷிங்டன்

அவனுடைய அனுபவங்களுடன் ஒன்று LDனி தனின் வாழ்க்கையை படுத்தி, எமது விசுவாசத்தின் வழிநின்று சிந்திப்பதைப் பொது வாக நாம் இறையியல் சிந்தனே என்று அழைக்கலாம். எழும் சிந்தின்கள் மனித வாழ்க்கையின் அனேத்துப் பிரச்சின்களுக்கும் முழுமையான விளக்கங்களேத் தருகின்றன என்று நாம் கூறிவிட முடியாது. அதே வேளேயில் இறையியல் எனும் சிந்தனேத் தொகுப்பு உண்மையின் வழியில் நிலேத்து நிற்க வேண்டுமெனில், விதத்தில் தொடர்புற்றிருப்ப அனுபலங்களுடன் மிக நெருங்கிய துடன், மனித‱ப் பற்றி ஆய்வு செய்யும் மற்றைய படிப்பு நெறிகளிலி ருந்து சரியானவற்றைத் தனதாக்கிக் கொள்ளவும் வேண்டும். கட்டுரையில் அடங்கியிருக்கும் சிந்தனேகள் கத்தோலிக்க திருச்சபையின் மரபுவழி நின்று விளக்கம் தருகின்றன. இவை எமக்கு ஒரு நிறைவான (a complete Theology of Aging) ''முதுமையின் இறையிய''வத் தருபவை அல்ல; மாருக, இச்சிந்தணேகள் முதியோரைப்பற்றி இறை -யியல் கோணத்திலிருந்து இந்திக்க நமக்கு உதவுகின்றன.

## முதியோர் ஆண்டுச் சிறப்புக் கட்டுரை

மனிதனின் நிறைவுக்கு முதுமை எனும் பருவம் கட்டாயம் அவசியமா? இதே வினுவை எமது விசுவாசத்தின் வழி நின்று பின்வருமாறு கேட்கலாம்: எம்மைப் படைத்த இறைவன் வாழ்க்கையின் ஒரு கட்டமாக ஏன் அழகிழந்த, வலுவிழந்த ஒரு நிலேயைத் தருகிருர்? இத்த கைய வினுக்களுக்கு இலகுவான பதில்கள் மனிதனிடத்தில் இல்லாது போதிலும், மனிதனே முறையாகப் புரிந்து கொள்வதற்கு எம்மிடத்தில் ஒரு வகையான சிந்தனே இருக்கத்தான் வேண்டும். கத்தே ர விக்க திருச்சபை முதுமைப் பருவத்தை மதிப்புக்குரியதாகக் கணிக்கின்றது; முதியவர்களே மதித்து, அவர்களேப் பேணிப் பராமரிக்க வேண்டும்

என்று கற்பிக்கின்றது. இப்போதின பழைய ஏற்பாட்டுக் காலத்திலி ருந்தே வழக்கிலிருந்து வந்துள்ளது. சீராக் ஆகமம்: ''முதியோருக்கு உன் மனதைத் தாழ்த்தி. பெரியோருக்குத் தலேவணங்கு'' (சீராக் 4: 7) என்று சுறுகிறது. பழைய ஏற்பாட்டை நிறைவேற்ற வந்த கிறிஸ்து, ''நீங்கள் வாழ்வு பெறவும், அதை நிறைவாகப் பெறவுமே நான் வானி விருந்து இறங்கி வந்தேன்'' (அரு. 10: 10) என்று மொழிகின்ருர். இதனுலேயே கிறிஸ்துவின் வழி செல்லும் நாமும், மனிதனின் அணத்து வாழ்நாட்களும் நிறைவு பெறக்கூடிய வகையில் வாழவேண்டியுள்ளது. பின்வரும் பகுதிகளில், முதலில், மனத அனுபவத்தில் நாம் காணும் கில குறிப்புக்களே ஆராய்ந்து. பின்னர் இவற்றை பொட்டி, நமது செயற்பாடுகள் எப்படி அமைய வேண்டும் என்பது பற்றி நோக்கு கோம்.

## மனித அனுபவத்திலி ருந்து கிடைக்கப் பெறுபவை:

- 1. குடிசன மதிப்பீட்டாளர்கள் (demographers) ஒரு வகையில் மணித அனுபவத்தை மதிப்பீடுகின்றுர்கள் என்று நாம் கூறலாம். இம் மதிப்பீட்டின் புளிவிபரங்கள், மணித அனுபவத்தை மிகத்தெளிவாகவும், முழுமையாகவும் விவரிக்க முடியாதெனினும், அவை எமக்கு பெருமளவில் உதவுகின்றன. இத்தகைய மதிப்பீட்டின்படி, இலங்கையில் தற்பொழு ந சுமார் 951,000 முதியோர் இருக்கின்றுர்கள். இத் தொகை 60 வயதிற்கு மேற்பட்டவர்களே உள்ள டக்கு கின் றது. 1971-ம் ஆண்டு கணிப்பில் இதே வயதினரின் எண்ணிக்கை \*07,000 ஆக இருந்துள்ளது. முழுச்சனத்தொகையுடன் ஒப்பிடும்பொழுது கடந்த சில ஆண்டுகளில் முதியவர்களின் தொகை முழுச்சனத் தொகையின் 6·4 சதவீதமாக இருந்துள்ளது. இன்னும் 20 வருடங்களில் முதுமைப் பருவத்தை அடைந்தவர்கள் முழுச் சனத்தொகையின் 8· 9 சதவீதமாக இருப்பர் எளத் தெரிகிறது.
- 2. 60 வயதிற்கு மேற்பட்டவர்களே மு திய வர்கள் என்று அழைக்கப்படுவதற்கு, ஐக்கிய நாடுகளன் பொதுச்சபை, ஓர் விளக்கம் கொடுக்கிறது. அபிலிருத்தியடைந்த நாடுகளில் சராசரியாக மக்கள் 70—80 வயது வரை வாழ்கிருர்கள். எடுத்துக்காட்டாக, ஐப்பானில் உணிதனுடைய பிறப்பின்போதுள்ள வாழ்நாள் எதிர்பார்ப்பு (life expectancy at birth) 72·8 ஆண்டுகளாகும். ஆஞல் வங்காள தேசத் டுல் இச்சராசரி 48·8 ஆண்டுகள் மட்டுமே. நவீன புள்ளி விபரங்களின்படி இலங்கை வாழ் மக்களின் சராசரி வாழ்க்கை வயது 62·8 ஆகும். இச்சராசரி அதிகரிக்கும் பொழுது வழமையான ஆராய்ச்சி யாளர் அதை அபிவிருத்தியின் ஒரு அடையாளமாகக் கருதுவதுண்டு.

இதுபற்றி அண்மையில் ஆசிய சத்தோலிக்க இயக்கம் மேற்கொண்ட ஆய்வின்போது, எமது மக்கள் மிகவும் குறைந்த வயதுகளிலே மே நோய்வாய்ப்பட்டு விடுகின்றனர் என்று ஐக்கிய நாட்டுப் பொதுச் சபைச்கு ஒரு முறையீடு வரையப்பட்டது. இந்நிஃயை ஒழிப்பதற்கு எமது நாடுகளில் மருத்துவ வசதிகள் அதிகரிக்கப் படவேண்டும். அதிக போஷாக்குள்ள உணவுகள் அவர்களுக்கு அளிக்கப்படவேண்டும்.

- ஆரிய மக்களிடையே முதியவர்களுக்குப் பெருமதிப்பும், கௌர வழும் அளிக்கப்படுகின்றன. எம்மத்தியில், அவர்கள் பெரியோர்கள் என்று அழைக்கப்படுகிறுர்கள். குடும்ப சமூக வைபவங்களிலே அவர் களுக்குப் பிரதான இடமுண்டு. அவர்கள் பாட்டன், பாட்டி, அப் பப்பா, அம்மும்மா என்னும் அன்புப் பெயர்களேப் பெற்று, குடும்பத் தினருடைய ஆதரவையும், பராமரிப்பையும் பெற்றுவருகிருர்கள். இத்தகைய சூழ்நிலேயில், மற்றைய பிரச்சினக்கும் எழாமலி ஃ. ஒன் றித்துச் திந்திக்கும் பண்பும், உண்மை அன்பும், பணவசதி, இடவசதி என்பனவும் இல்லாத இடத்தில் முதியவர்கள் பெரும் இன்னல்களுக் குள்ளாகி வாழ்கின்ருர்கள். எனினும், முதியோரைப் பேணிப் பராம ரிக்கும், எமது பண்பாடடிலுள்ள உயரிய இப் பன்ரபை நாம் கொடர்ந்து வளர்த்துவரவேண்டும். மேற்கு நாடுகளில் இப் பண்பு ்பிகவும் அருகி வருகின்றபோதிலும், இன்று பல்வேறு துறைகளிலிருக் கும் ஆய்வாளர்கள், முதியோரை அவர்களது சொந்த இல்லங்களில் வைத்து பராமரித்து வருவதே சாலச்சிறந்தது என்று கூறுகின்றனர்.
- 4. முதியவர்களின் நிலேயை நாம் இருவிதங்களில் நோக்கலாம். பொதுவாக நாம் அவர்கள் சிறிதுகிறிதாக வலுவிழப்பதையே காண் கின்ரும். பற்கள் விழுந்து, கூனிக்குறுகி, அழகிழந்தவர்களாக அவர் கள் தோற்றமளிக்கின்றுர்கள். தனிமை, நோய், துன்பம் என்பவற்றிற்கு ஆளாகின்றுர்கள். சிரும் சிறப்பும் பெற்று வாழ்ந்தவர்கள் ஒதுங்கி. அடங்கி, வீடுகளில் தனியே அமர்ந்திருப்பதைக் காணும் பொழுது நாம் கலங்குகின்றேம். உயரிய சமூகப்பொறுப்புகள் கொண்டிருந்தவர்கள் இன்று மற்றவரின் உதவி நாடி வாழ்வதைக் கண்ணு றும்போது நாம் கவலேப்படுகின்றேம். அவர்களின் தோற்றத்தில் ஏற்பட்ட பலவீனத்துடன் சேர்ந்து அவர்களது மனுநில்வும் தள்ளாடு கின்றது. நினேருக் குறைவு, சிந்தலேச்சிக்கல், மூனே களேப்படைதல் போன்ற கோளாறுகள் அவர்களேப் பிடிக்கின்றன. இவையணத்தும் வடுயாதிப நிலேயை ஒரு வலுவிழந்த பருவமாக எம்மை எண்ண வைக்கின்றன.

மற்ளுரு விதத்தில் முதியவர்களே மதிப்பிடும்பொழுது, அவர்கள் தமது வாழ்க்கையில் பலவற்றை சாதித்தவர்களாகவும் கிறப்புப்பெற் றவர்களாகவும் காணப்படுகின்றனர். சார்ள்ஸ் கறன் ( Charles Curran ) போன்ற இறை இயல் ஆய்வாளர்கள் முதுமைப் பருவத்தை மனித் வளர்ச்சியின் உச்ச நிலே என்றளவுக்குக் கருதுகின்றுர்கள். இதன்படி முதியவர்கள் கூடுதலான தன்—உறவு (self—encounter) உள்ளவர்க ளாகவும், பிறருடன் ஆழ்ந்த, விரிவான உறவு கொண்டவர்களாகவும் இறைவனுடன் அதிகமாக உறவாடுபவர்களாகவும் காணப்படுகின்றுர் கன். தமது வாழ்க்கையில் பெற்ற அணேத்து அனுபவங்களின் வழி யாக இவர்கள் படைப்பின் கிகரமாகிய மனிதனது ஆழ்ந்த பொருளே அறிந்து கொள்ளும் வாய்ப்புப் பெறுகிறுர்கள், வாழ்க்கைப் போராட் டத்தில் நிறைந்த அனுபவம் பெற்ற இவர்கள் இடம், காலம் எனும் எல்லேகளேக் கடந்து மனிதனின் உண்மை நிலேயைப் பற்றிச் சிந்திக்கக் கூடியவர்களாக விளங்குகின்றனர்.

கிறிஸ்தவ விசுவாசத்தின்படி முதிய பருவத்தையடுத்து வரும் நிகழ்ச்சியான மரணம் நம்மனேவரினதும் கவனத்திற்குரியது. மரணத் இன் போது வாழ்வு முடிவுறுவதில்லே; அது வரையறுக்கப்பட்ட ஒரு நிவேயைக் கடந்து, உயிர்ப்பு நிவேயை அடையும் ஓர் இடைநிலேயே ஆகும். புனித சின்னப்பர் பாவத்தின் வழியாக மரணம் இவ்வுல கிற்கு வந்தது என்கிருர் (உரோ 5:12). ஆனுல் வரலாற்றில் வந்த கிறிஸ்து பாவத்தையும் மரணத்தையும் வென்று உயிர்**த்தெ**ழுந்தார் (1 தெச 4:14). எனவே கிறிஸ்தவ விசுவாகிகளுக்கு மரணம் ஒரு வாயில் மட்டுமே. இறைவனுடன் நெருங்கிய தொடர்பு கொண்ட முதியவர்கள், மரணத்தின் வாயிலாகச் சென்று அவரை நேர்முகமாகக் காண்கிருர்கள். இவ்விசுவாசம் முதிய பருவத்தின் கிறப்பை மேலும் வலியுறுத்துகின்றது. தன்னுடனும் இறைவனுடனும் மிக நெருங்கிய உறவு கொள்ளும் முதியவர்கள், தமது வாழ்வின் அடுத்த கட்டமாக அவ்வுறவுகளே மரணத்தின் வழியாக உச்சநிலேக்கு நியமப்படுத்துகிறுர் கள். இது மானிட வாழ்வின் நிறைவாக அமைகிறது. திருச்சபை இதன் பொருளே மிகவும் அழகாக அதன் வழிபாட்டிலே எடுத்தியம்பு இறந்தோருக்காக ஒப்புக் கொடுக்கப்படும் திருப்பலிகளிலே வெள்ளே நிற ஆடை அணிந்து, கிறிஸ்து உயிர்த்தெழுந்த திருப்பலியை திருச்சபை நிறைவேற்றுகிறது.

#### முதியோர் மட்டில் தம் கடமைகள்

மேற்கண்ட பகுதியில் மனித அனுபவத்திலிருந்தும், கிறிஸ்தவ விக**வாசத்திலிருந்தும் குறிப்புக்கள் சிலவற்**றை அவதானித்தோம். அடுத்து, முதியோர் மட்டில் நம் கடமைகள் யாவை என்று சிந்திப் போம். முதியோர் மட்டும் தமது முதுமைப் பருவத்தை எப்படிச் செலவிடவேண்டும் என அறிந்திருக்க வேண்டும் என்ற தவருன மனப் போக்கை நாம் விட்டுவிட வேண்டும். முதியவர்களின் வாழ்வு நம் அணேவரையும் பாதிக்கும் ஓர் விடயமாகும். சமூகம்—அரசாங்கம், பங்குத்தனங்கள், குடும்பத்தினர்—உறவினர், தனிப்பட்டவர்கள் என்ற பல்வேறு மட்டங்களிலிருந்து, நாம் செய்ய வேண்டியவை யாவை என்பது பற்றி ஆராய்வோம்.

#### (அ) சமூகம் —அரசு

புள்ளி விபரங்களின்படி சமுதாயத்தில் அதிகரித்துவரும் வகுப்பின ரான முதியவர்கள்மீது கவனம் செலுத்துவது எல்லா மணிதரதும் கடமையாகும். ஈழத்திலே, இன்றுகூட நகரங்களிலும் இராமங்களிலும் பலராலும் கைவிடப்பட்டு அல்லலுறும் வ யாதிபர்கள் அநேகருள்ளனர். சமூகசேவைப் பகுதியினரால் இவர்களுக்கு வழங்கப்படும் உதவிகள் மிகவும் குறைந்த அளவேயாகும் பல இன்னல்களுக்கு மத்தியில் நிர்வ கிக்கப்படும் வயோதிபர் இல்லங்களுக்குக் கூட அரசாங்க உதவி போதி இவ்வில்லங்களில் சேருவதற்கு அநேகர் பல யளவு கிடைப்பதில்வே. 回店的都 மாறுவதற்குப் காத்திருக்க வேண்டியுள்ளது. போதிய வசதிகளுடன் கூடிய வயோதிபர் இல்லங்கள் அமைக்கப்பட இம்முதியோர் அகங்கள் மிகவும் அவசியமான நிலேயிலுள் தமது பண்பாடும். ளோர்க்கு மட்டுமே உபயோடுக்கப்பட வேண்டும். மேல்நாட்டு அனுபவங்களும் வவியுறுத்துவது யாதெனில் முதியோர் தத்தம் வீடுகளிலேயே பராமரிக்கப்படல் வேண்டும் என்பதாகும். இவர் களுக்கு அரசாங்க உதவிகள் சரியான முறையில் வழங்கப்பட வேண்டும். போஷாக்குள்ள உணவுகள், மருத்துவ வசதிகள், போக்குவரத்து வசதி கள் போன்ற இன்னேரன்ன வழிகளில் அரசாங்கம் உதவவேண்டும். எடுத் துக்காட்டாக, ரஷ்யாவில் அரசு அளிக்கும் சிறந்த வசதிசளிஞல் சிலர் வாழ்கிறுர்களேன ஓர் விஞ்ஞான 81.095 168 வளடங்கள் கூட. இலகுவான வழிகளான மலர் வைத்தியம், இசை சஞ்சிகை கூறுகிறது. முறைகளினுல் பாக்கு (Baku) எனு மருத்துவ வைத்தியம் போன்ற மிடத்தில் முதியவர்கள் நெப்பாகப் பராமரிக்கப்படுகிறுர்கள் என அறிய முடிகிறது.

(ஆ) பங்குத் தளங்கள்

முதியவர்களின் ஆழமான ஆன்மீக வாழ்வு சமுதாயத்திற்கு இன்றி யமையாதது என்பது நாம் தெரிந்ததே. அவர்களின் தொகையும், முக்கியத்துவமும் அதிகரிக்கும்போது அதற்கேற்ப பங்குகளிலே நாம் வழிபாடுகளேயும் சேவைகளேயும் ஒழுங்குபடுத்த வேண்டும். எடுத்துக் காட்டாக, பங்குகளிலே நோயாளரை மந்திரித்தல், குணமாக்கும் வழி பாடுகளே (healing services) நடாத்துதல் ஆகியன மூலம் முதியோருக்கு நம்பிக்கையும் ஆறுதலும் அளிக்க முடியும். அவர்கள் பங்குபற்றக் கூடிய யாத்திரைகள், குறுகிய பயணங்கள், ககாதார—மருத்துவ சொற்பொழிவுகள் என்பவை அதிக பயன் கொடுப்பவையாகும். இதைளிட பங்குகளில் இயங்கிளரும் மரியாயின் சேனே, இள்ளுர் ஒன்றியம், மகளிர் மன்றம் ஆகிய சேவை இயக்கங்களின் வழியாக முதியவர்களே வீடுகளிலேயே வைத்து பராமரித்து வரும் நற்பண்பை வளர்க்கலாம். முதியவர்கள் தாமே ஒன்று சேர்ந்து மற்றவர்களுக்குச் செய்யும் பணிகளேயும் பங்கு மட்டங்களில் ஊக்குவிக்கலாம். இவ்விதமாக ஒவ்வொரு பங்கும் முதுமையின் முக்கியத்துவத்தைச் செயல் முறையில் எடுத்தியம்ப முடியும்.

#### (இ) குடும்பத்தினர் — உறவினர்

குடும்ப உறவுகள் எமது முதியோருக்கு மிக அவசியமானவை. அவற்றை நாம் என்றும் வளர்த்துக் கொள்ள வேண்டும். வீடுகளிலேயே மருத்துவ வசதிகளேக் கொடுக்குமளவிற்குக் கல்வியும் பயிற்டியும் அளிக் கப்படவேண்டும். இத்திறமை ஏற்பட குடும்பத்தினரதும், சமூகப் பணியாளரினதும் ஒத்துழைப்பு இருக்க வேண்டும். முதியவர்கள் தமது நேரத்தைச் செவ்வையான முறையில் பயன்படுத்திக் கொள்ளும் பொருட்டு நூல்கள், பத்திரிகைகள் போன்றவற்றையும், வாணுவி, தொலேக்காட்கி போன்ற கருவிகளேயும் அவர்களின் வீடுகளிலேயே பாவளேக்கு அளித்து உதவ வேண்டும்.

முதியவர்களது ஆண்மீக வாழ்வு பற்றியும் குடும்பத்தினர் கவனம் செலுத்த வேண்டும். ஆவைத்திற்குச் செல்ல முடியாத முதியவர்கள் வீட்டில் இருப்பின் அவர்கள் நற்கரு?ண, மற்றும் அருட்சாதனங்களேப் பெற்றுக் கொள்வதற்கு ஆவன செய்ய வேண்டும். குடும்பச் செயம், அயலார் ஒன்று சேர்ந்து வீடுகளில் செய்யும் செயம் போன்றவையும், குடும்பத்தினர் முதியவருக்குச் செய்யும் உதவிகளாக அமையும். இதே வேளேயில், நமது சூழலில் ஏற்படும் குடும்பத் தகராறுகளால் நமது முதியவர்களில் ஏற்படும் பாதிப்பையும் மறந்துவிடலாகாது. எமது குடும்பங்களிலே சண்டை சச்சரவுகள் மலிந்துள்ளன. இவற்றை முற்றுக குழிப்பதற்கு எம்மிடத்தில் கிறிஸ்தவ நற்பண்புகள் வளரலேண்டும். சீரிய பண்பாடும், பணவசதிகளும் இருப்பினும். மற்றவுரைப் புரிந்து கொள்ளுதல், பொறுமை, ஞானம் ஆகியவற்றில் குடும்பத்தினர் வளராலிடில் அவர்களது குறைபட்ட உறவுகளினுல் முதியவர்கள் துன்பப்படு

வார்கள். எனவே அவர்களே அன்பும் பரிவும் கொண்டு பராமரிக்க, நமது வீடுகளில் கிறிஸ்தவ வாழ்வு சரியான முறையில் வேரூன்ற வேண்டும்.

தனிப்பட்ட முதியவர்கள்

60 வயது அடைந்தவுடன் எல்லா மனிதரும் ஒரேயளவு முதிர்ச்சி பெற்றுவிடுவதில்லே. ஒவ்வொரு மனிதனும் தணக்கே உரிய விதத்தில் தனிப்பட்ட வளர்ச்சிக்கும் தளர்ச்சிக்கும் ஆளாகின்ருன். முதியவர்கள் பற்றிய விசேட புலமை பெற்றுள்ள ஆய்வாளர்கள் (Gerontologists, Geriatrists) இவ்வாழ்க்கைமாறுதல்களேப் பற்றித் தெளிவாக விபரித் துள்ளனர். அவற்றை இச்சிறுகட்டுரையில் ஆராய முடியாதிருக்கிறது.

முதுமையை ஓர் நோய் என்று கருதும் தவருன கொள்கை எம் மத்தியிலிருந்து அகற்றப்பட வேண்டும். முதுமை ஏன்பது வாழ்க்கை யின் ஒரு கட்டம், இறைவனுடைய சிறப்பான நன்கொடை என்பதை நாம் செயலில் காட்ட வேண்டும். முதிய பருவத்தைப்பற்றி, 60 வயதிற் குப் பின்னர் சிந்திக்கலாம் என்றிருத்தல் தவருகும். எமது சிறுவயதி லிருந்து வளர்ச்சியுடன் தளர்ச்சியும் ஏற்படுகின்றது எனக் கூறும் விஞ்ஞானிகளின் அறிவுரையை நாம் ஏற்று வாழ வேண்டும்.

முடிவுரை

இக்கட்டுரையின் முக்கிய ஒரு சிந்தனேயாக முதுமைப் பருவம் இறை வஞல் அருளப்படும் ஒரு நன்கொடை எனக் கண்டோம். எனவே இக்கால கட்டத்தை, சிறிஸ்தவ விசுவாசத்தின் வழிநின்று, தன்ஞேடும் இறைவஞேடும் கூடிய உறவு கொள்ளும் ஒரு நிலேயென நாம் மனப் பூர்வமாக ஏற்றுக்கொள்ளுதல் வேண்டும். இந்த அடிப்படையில் நாம் ஒவ்வொருவரும் பல்வேறு நிலேகளினின்று செயற்பட வேண்டியவர்களா யுள்ளோம். முன்ளுள் அமெரிக்க ஆனுதிபது ஜோன் கௌடி இதைப் பற்றி அழகாகக் கூறியுள்ளார்: 'வாழ்வுக்குப் புதிய வருடங்கள் அளிப்பதுடன் மட்டும் நாம் நின்றுவிடக் கூடாது. அவ்வருடங்களுக் குப் புதுவாழ்வு அளிப்பது எமது குறிக்கோள் ஆக வேண்டும்.'' ஆகவே புதுவாழ்வு அளிக்கும் அவ்வுயரிய குறிக்கோளுடன் செயற்படுவோம்.

# ஆசிய மண்ணின் இறைமக்கள்

— சா. பி. கிருபானந்தன் —

ஆசியா எங்கே?

ஆகியா என்பது உலக புவியியற் பிரதேசத்தின் ஒரு குறிப்பிட்ட பகுதியைக் குறிக்கும் வெறும் குறியீடுதாஞ? இற்றைவரை மேற்கத் தைய முறைச் சிந்தீணயாளர்கள் அப்படித்தான் எண்ணுகிருர்கள். ஆகியா என்று அழைக்கப்படும் இந்த புவியியற் பிரதேசம் ஒரு தனித் துவமான பண்பாட்டுப் பின்னணி கொண்ட ஒரே இடைமக் கள் க் கொண்டது அல்ல, மாருக பல தனித்துவமான பண்பாட்டுப் பின்ன ணிகளேக் கொண்ட பல இன மக்கள் கூட்டங்கள் வாழும் பிரதேச மாகும். உலகின் புவியியற் பிரதேசங்கள் ஐந்து கண்டங்களாக வகுக் கும் மேற்கத்தைய புவியியற் படவரைபு முறை, மேலெழுந்தமான, செயற்கையான ஐரோப்பிய முறையாகும். ஐரோப்பிய நிலப்பட வரைபாளர்கள் தனித்துவமான பண்பாட்டுப் பின்னணி கொண்ட பல்லின மக்களின் மரபுவழிப் பிரதேசங்களே ஒன்ருக்கி ஆசியா என

ஆகிய மக்களே ஒன்றிணேக்கும் நேரடிப் பண்பாட்டுப் பொதுமை ஒன்று இல்லாவிட்டாலும், வரலாற்று ரீதியிலும் அரசியல் ரீதியிலும் ஐரோப்பிய காலனித்துவ சிக்கலில் தொடர்ச்டியாக நீண்டகாலம் இருந்தமைதான் இம்மக்களே ஒன்றிணேக்கும் பொதுமைக் காரணியாக அமைகிறது. இந்த காலனித்துவ எதிர்ப்புணர்வு ஆசியமக்களே ஒன்றி ஊேக்கின்றது. ஐரோப்பிய வடிவத்தில் பெற்றுக்கொள்ளப்பட்ட எமது கிறிஸ்தவ விசுவாசமும் ஆசிய மண்ணில் புரட்சிகர மாற்றத்தை எதிர் நோக்கி நிற்கின்றது.

#### ஆசிய இறைமக்களின் வரலாற்றுப் பின்னணி

இயேசுகிறிஸ்து ஒர் ஆசிய மகளுகவும், கிறிஸ்தவம் ஆசிய மண்ணி லும் தோன்றிய போதிலும், கிறிஸ்தவம் ஆசியாவிற்கு பெரும்பாலும் மேற்கத்தைய காலனித்துவ ஆட்சியின் போதுதான் கொண்டுவரப்பட் டது. ஆசிய மண்ணில் மலர் ந்த கிறிஸ்தவம் ஐரோப்பிய மக்களின் அரசியல், பண்பாட்டுச் சூழலில் பின்னிப்பிணந்து ஒன்ருகிவிட்டிருந் தது. ஐரோப்பிய மத்தியகால பண்பாடு, சிந்தனேபோக்கு வெளிப்பாடு அனத்தும், கிறிஸ்தவம் என்ற அடைமொழியோடு குறிப்பிடப்பட்டும் கருதப்பட்டும் வந்தது. ஆசியாவிலுள்ள வைதீக திருச்சபைகள் தங்கள் வரலாற்று ஓட்டத்தை ஆரம்பகால அப்போஸ் தலிக்க வழிவந்த தொடர்ச்சியான கைமாற்றத்தோடு தொடர்புபடுத்தினும், பெரும் பான்மையான ஆசியக் கிறிஸ்தவ சமூகங்கள் 15-ம், 16-ம் நூற்முண்டு களிலே காலனித்துவ ஆட்சியோடுதான் ஆசியமண்ணில் வேரூன்றின.

மறைபரப்புப் பணி எப்பொழுதும் காலனித்துவ ஆட்சியாளின் மற்றைய பணிகளான ஆட்சியியல், வர்த்தகப் பணிகளோடு சேர்ந்த ஒரு அங்கமாகவே கருதப்பட்டு வந்தது. உரோமன் கத்தோலிக்க திருச்சபைகூட 'பாதுவாடோ' முறையின் கீழ் உலகின் மறைபரப்புப் பணியை ஸ்பானிய, போர்த்துக்கீச அரசுக்களின் ஏகபோக உரிமையாக கொடுத்திருந்தது.

காலனித்துவ ஆட்சியாளர்களும்சரி அவர்களோடு வந்த மறை பரப்புப் பணியாளரும் சரி ஆசிய மக்களின் பண்பாட்டு அறிவியல் வளர்ச்சியைப் புரிந்து கொள்ளவில்லே. ஆசியாவின் மற்றைய மதங்களின் மெய்யியல் இறையியல் சிந்தீனகளேயும் அவற்றின் வளர்ச்சியையும் புரிந்துகொள்ளாமலும், மேலும் மக்களின் வெகுஜன மத வணர்ச்சியை விளங்கிக் கொள்ளாமலும் அவற்றைப் பொய்மையின் வடிவமாகவும் சாத்தானின் வேதமாகவும் கருதி, ''அவர்களுக்கு மெய்வேதத்தை போதிக்கத்தான் கடவுள் ஆட்சியை தந்துள்ளார்'' என்று சொல்லிக் கொண்டு மறைபரப்புப் பணியில் ஈடுபட்டார்கள். ஆசிய மக்களே அஞ்ஞானிகள் என்று கருதி அவர்களுக்கு இரட்சணயத்தை கொடுக்க வேண்டும் என்ற எண்ணத்துடன் பல்லாயிரக் கணக்கான மறைபரப்பு பணியாளர்கள் ஆசிய மண்ணிற்கு வந்து உழைத்தார்கள்.

காலனித்துவ ஆட்சியாளிடையே ஏற்படும் மாற்றம் மறைபரப் புப் பணியின் நோக்கிலும் போக்கிலும் மாற்றத்தை மட்டுமல்ல கிறிஸ்தல சபைகளுக்கிடையிலும் மாற்றத்தை ஏற்படுத்தின. மறை பரப்பு பணியாளர்கள் தத்தம் நாட்டுக்குரிய சிறப்பியல்புகளேயும், பண் பாட்டுச் சூழஃயும் வழிபாட்டு முறைகளேயும் புதிதாக உருவான ஆசிய கிறிஸ்தவர்களிடையே நிஃவநாட்டிஞர்கள். விசுவாசம் தங்கள் நாட்டில் எந்த வடிவத்தில் இருந்ததோ அதே வடிவத்தை ஆசிய மண்ணிலும் வலிந்து புகுதிஞர்கள். இதஞல் ஆசிய மண்ணில் மதம் மாறியவர்கள் ஐரோப்பிய பழக்கவழக்கங்களேக் கைக்கொள்ளத் தாண்டப்பட்டனர். இதஞல் கிறிஸ்தவர்கள் காலனித்துவ ஆட்சியா எரின் கையாட்களாகவும் சமூக விரோதிகளாகவும் மற்றையவர்களால் கருதப்பட்டார்கள். கிராமப் புறங்களில் இம்மாற்றத்தை நேரடியாக காணுவிட்டாலும் இம்மாற்றம் நகர்ப்புறங்களில் ஏற்பட்டதை யாரும் மறுக்கமுடியாது. கிறிஸ்தவ மக்களும் சரி சமூகங்களும் சரி ஆசிய பண் பாட்டு சமூக ஓட்டத்திலிருந்து அந்தியப்படுத்தப்பட்டார்கள். ஆகியாவின் அரசியல் பரிணுமம்

ஆகிய நாடுகளின் அரசியல் பரிணும் வளர்ச்சியில் காலனித்துவ ஆட்சிமாற்றத்தோடு புதியதொரு மாற்றம் உருவாகத் தொடங்கியது. காலனித்துவ ஆட்சியின் முன்பு, ஆசிய ஆட்சிமுறை அரச பிரபுத்துவ நிலச்சுவாந்த அமைப்பை அடிப்படையாகக் கொண்ட ஆட்சிமுறை யாக இருந்தது. காலனித்துவ ஆட்சி கைமாற்றத்தின் போது ஆசிய நாடுகள் ஒவ்வொன்றும் ஜனநாயகக் கோட்பாடு சார் ந்த ஆட்சி முறையை விரும்பின. காலனித்துவத்துக்கு எதிரான போராட்டம் ஆசியநாடுகளில் நடைபெற்றிருந்தாலும், ஆட்சியியல் கைமாற்றமானது முறையான மக்கட் புரட்சியால் ஏற்பட்டதென்று கருதமுடியாது.

இரண்டாம் உலகப் பெரும் யுத்தத்தை தொடர்ந்து ஏற்பட்ட உலக வரலாற்றுச் சூழ்நிலே இந்த ஆட்சி மாற்றத்துக்கு ஒரு காரண மாய் அமைந்திருக்கலாம். இந்த ஆட்சி மாற்றத்தை காலனித்துவ ஆட்சியாளர் கையிலிருந்து உள்ளூர்ப் பிரபுத்துவ நிலச்சுவாந்தர் குடும்பங்களின் கைக்கு கொடுக்கப்பட்டதாகவே கருதவேண்டும். தற் கால ஆசிய நாடுகளின் அரசியல் போக்குகள் இக்கருத்தை நிருபிக் கின்றன. முதிர்ச்சியடைந்துவரும் மக்களின் பங்களிப்பு வெகுஜனப் பங்களிப்பாக மாறும் போதுதான் ஆசியாவில் உண்மையான அரசியல் கைமாற்றம் ஏற்பட்டதாகக் கருதமுடியும். இம்மாற்றம் உருவாகும் நிலேநாட்டல் என்ற ஸ்திரத்தை சூழ்நிலேகளேத் தடுக்க, நாட்டின் பெயரில் ஆசிய நாடுகளில் இராணுவ ஆட்சியதிகார முறை உருவா குவதைக் காண்கின்றேம். கடந்த பத்தாண்டுகளில் ஆசியநாடுகளில் நடந்த இராணுவப் புரட்சிகளும் மற்றும் உருவான தனி மனி த சார்பு ஆட்சியமைப்பு முறைகளுமே இதற்குச் சான்றுகும்.

காலனித்துவ ஆட்சியாளரால் செயற்கை முறையாக உருவாக் கப்பட்ட நாடுகளின் ஆட்சிமுறைகள் ஆசிய நாடுகளில் உடைந்து வரு வதைக் காணலாம். ஆட்சியியல் வசதிக்காக செயற்கை முறையாக ஏற்படுத்தப்பட்ட புளியியல் எல்லேகள் அந்தப் பிரதேசத்தில் வாழும் மக்களின் பண்பாட்டு, மத, இனத் தனித்துவங்களே காணத் தவறிவிட் டண. இந்த செயற்கையான புளியியல் எல்லேயமைப்பிலிருந்து விடுவித் துக் கொண்டு பல புதிய நாடுகள் ஆசியாவில் உருவாகின்றன. (இந் தியா-பாகிஸ்தான் 'பிரிவின்', பாகிஸ்தான்-வங்காள தேசம் 'பிரிவின்' இப்பின்னணியில் தான் ஈழப் போராட்டத்தையும் பார்க்கவேண்டும்.) ஆகியாவின் பொருளாதார நிலேப்பாடு

ஆசிய நாடுகள் காலனித்துவ ஆட்சியிலிருந்து விடுதலே அடைந்த போதிலும் பொருளாதார ரீதியில் எதிர்நோக்கும் பிரச்சின்களிலிருந்து விடுதலே அடையவில்லே. பொருளாதார வளர்ச்சி நீண்டதூர இலக் காகவே இருக்கிறது. உற்பத்திக்குறைவு, உணவுப் பற்ருக்குறை, முறை யற்ற பங்கீடு, தீர்க்கமுடியாத வேலேயின்மை. ஏற்றுமதி — இறக்குமதி வர்த்தகச் சமமின்மை போன்ற பல பிரச்சினேகளே ஆசியா எதிர் நோக்குகிறது. உடனடித்தீர்வாக தொழில்நுட்ப மயமாக்கல், கைத்தொ ழில் மயமாக்கல் போன்றவற்றைக் கடைப்பிடித்த போதிலும் இவை பிரச்சினேக்குத் தீர்வாக அமையவில்?ல.

ஆரிய பொருளாதாரம் மக்கட் தேவைசார் பொருளாதார அமைப்பிலிருந்து காலனித்துவ ஆட்சியானரால் வர்த்தகம்சார் பொரு வாதார அமைப்பாக மாற்றப்பட்டது. வர்த்தகம்சார் தொழில் க ஸ் வளர்க்கப்பட, பாரம்பரியத் தொழில்கள் நலிவுற்று இல்லாமல் போயின. உதாரணமாக இலங்கையின் பெருந்தோட்டப் பயிர்ச்செய்கை மைக் குறிப்பிடலாம், ஆட்சி மாற்றத்தைத் தொடர்ந்தும் பொரு வாதர உறவு வர்த்தகம் சார்பானதாகவே அமைகிறது. இவ்வர்த்தக உறவுகள் நவகாலனித்துவத்தை ஆசிய நாடுகளில் புகுத்துகின்றன.

#### ஆசியாவின் ஆன்மித்த தேடல் 🥏

உலகின் முக்கிய மதங்களென்றாம் ஆசியாவில் பிறந்தவையே.
ஆசியா உலகிற்கு அளிக்கக்கூடியவற்றில் கிறந்தது எதுவென்முல் அத
னுடைய ஆன்மீக அனுபவமேயாகும். ஆன்மீக மதிப்பீ நகளுக்கு முக்கி
யத்துவம், இடைவிடாத இறைத் தேடல், தொடர்ந்து வரும் தியான
செபப் பாரம்பரியம் போன்றவையே ஆசியாவிற்கு தனித்துவமான
தன்மையைக் கொடுக்கின்றன. ஆசியர்களின் மனநிறைவும் மனப்
பான்மையும் எப்பொழுதும் மற்ற உலகைச் சார்ந்ததாக ஆண்மீகத்
தன்மையுடையதாக இருக்கின்றதேயல்லாமல் அறிவுத்தன்மையுடைய
உலோகாயதமானதல்ல. இன்றைய வரலாற்று நிலேயில் ஆசியமக்கள்
சடப்பொருள்வாதக் கொள்கைகளுக்குப் பின் செல்வதாலும், தொழில்
துட்பமயமாக்கல் காரணமாகவும் ஆன்மீகத் தன்மையை இழந்து
வருகிறுர்கள்.

#### மனிதவுருவெடுத்தல் மண்ணின் மயமாக்கல்

இயேசு யூதனை இந்த மண்ணின் மகனுக முழுமையாக நிறை வாக மாறினர். திருச்சபையும் இருக்கின்ற பண்பாட்டு சூழலோடு முழுமையாகவும் நிறைவாகவும் மாறவேண்டும். விசுவாசமானது மனித பண்பாடு, வாழ்வு நிலேகள் என்பன கடந்த இறை அனுபவமாகும். ஆனுல் விக வாசத்தை வெளிப்படுத்தும் போது, அது வெளிப்படுத்தும் மணிதனின் பண்பாட்டுச் சூழலுக்கும் அவனுடைய அனுபவத்தின் நிறை விற்குமேற்ப ஒரு வடிவத்தை எடுக்கின்றது. இறைவனின் வெளிப்பாடு ஒரு பண்பாடல்ல; அது ஒரு பண்பாட்டுச் சூழலில் ஏற்றுக்கொள்ளப் பட்டது. இறை வெளிப்பாட்டின் நிறைவும் முழுமையும் இயேகவே திருச்சபையின் ஆரம்பகால மறைபரப்புப் பணியின்போது கூட இந்த பண்பாட்டு முரண்பாடு தோன்றியதைக் காண்கிறேம். யூத பண் பாட்டுச் சூழலில் தோன்றிய கிறிஸ்தவம் கிரேக்க பண்பாட்டுச் சூழ லுக்கு எடுத்துச் செல்லப்பட்டபோது முரண்பாடு தோன்றுவதை புதிய ஏற்பாட்டு நூல்களில் காணலாம். யூதமயமாக்கல் என்ற பண்பாட்டு ஆதிக்கத்தில் இருந்து கிறிஸ்தவத்தை விடுவித்தவர்களுக்குத் தலேமை தாங்கியவர் புனித சின்னப்பரே. புனித சின்பப்பர் கலாத்தியருக்கு எழுதிய திருமுகத்தில் இப் பிரச்சணேக்குத் தீர்வுகாண அப்போஸ்தலர் களின் தலே மயோடு சந்தித்துபேசியதாக எழுதுகிறுர். அப்போஸ்த லர் பணியில் இச்சந்திப்பு ஜெருசலேம் பொதுச் சங்கமாக விவரிக்கப் பட்டுள்ளதைக் காணலாம். ''இன்றியமையாதனவற்றைத் தவிர எச் கமையையும் உங்கள் மேல் சுமத்தலாகாது'' (அப். பணி 15. 28) என்ற தீர்மானமும் எடுக்கப்பட்டது.

ஆகியாவின் மறைபரப்பாளர்களுள் இப்பணித் திட்டத்தை நடை முறைப்படுத்திய இரு செயல் வீரர்களாக, 16-ம் நூற்ருண்டில் சீனுவில் பணியாற்றிய அருள்திரு.ரிச்சியையும், 18-ம் நூற்ருண்டில் இந்தியாவில் பணிசெய்த வீரமாமுனிவர் எனப்படும் அருள்திரு பெஸ்கியையும் இங்கு கட்டிக்காட்டாமல் இருக்கமுடியாது. இவர்களின் நோக்கும் போக்கும் உரோமை ஆட்ரிப் பீடத்தால் விளங்கிக் கொள் ளப்படாததாலும் மறைபரப்புச் சபைகளுக்கிடையே இருந்த போட்டி. மனப்பான்மையாலும் இவர்களின் திட்டம் தோல்விகண்டது. கடந்த காலங்களில் கிறிஸ்தவமயமாக்கல் எப்பொழுதும் மேனுட்டுமயமாக்க வாகவே இருந்திருக்கிறது. இரண்டாம் வத்திகான் சங்கம் புதிய சிந் துண்டை எமக்குத் தருகிறது. 'கிறிஸ்து மனுவுருவானபோது எந்த நோக்கத்தோடு தம்மோடு வாழ்ந்த மக்களுடைய சமுதாய, பண் பாட்டு சூழ்நிலேகளே ஏற்று நடந்தாரோ அதே நோக்கத்தோடு திருச் சபை மீட்பின் மறைத் திட்டத்தையும் கடவுளால் மனிதருக்கு அளிக்கப்பட்ட வாழ்வையும் எல்லா மக்களுக்கும் அளிக்கும் வகையில் இந்தக் குழுக்கள் அணத்திலும் நுழைய வேண்டும்'' (மறை பரப் புப் பணி, 10). எனவே கிறிஸ்தவ சமூகம் தனது பண்பாட்டுப் பின் னணிக்கேற்ப மாறவேண்டும் மறுவாழ்வடைய வேண்டும், அந்நியப் படுத்தப்பட்ட தன்மையிலிருந்து விடுதலேயாக வேண்டும்.

இந்திய இறையியல் அறிஞரான அருள்திரு. அமலோற்பவதாணின் கருத்து இதையே கூறுகிறது. ''இயேசு இறைவனின் ஆற்ற லால் நிரப்பப் பட்டு இந்த ஆற்றலேத் தம் சொல் செயல், அருங்குறிகள், புதுமைகள் ஆகியவற்றில் வெளிப்படுத்துகிருர். அவ்வாறே நற்செய் தியின் ஆற்றலும் வார்த்தையின் மீட்புச்செயலும் வெளிப்படுத்தப் பட வேண்டும், உருவந்தரப்பட வேண்டும், புல ஞல் அறியக்கூடிய தாய் ஆக்கப்பட வேண்டும். இறு தியாக நற்செய்தி, விண்ணரசு ஆகியவற்றின் அருமைப்பாடுகள், அல்லது புதிய யுகம், புதியபடைப்பு ஆகியவற்றின் மெய்மைகள் கருப்பொருளாக மட்டுமில்லாமல் உருப்பொருளாகவும் ஆக்கப்பட வேண்டும். அவை அணேவரும் காணக் கூடிய, உணரக்கூடிய, அறியக்கூடிய சாதனங்களின் வழியாகத் தரப்படவேண்டும். இந்த அமைப்பு, கண்ணுல் காணக்கூடிய இந்த சமுதாய அங்கம், இந்த வாழ்வியல் அனுபவம், வாழ்க்கையின் பல துறைகளிலும் செயல்களிலும் காணப்படும் இந்த வெளிப்பாடு அணேத்தும் சமுக பண்பாட்டுச் சூழலில் திருச்சபையின் ஒருமைப்பாடு என்றும், இடம் காலம் தழுவிய நிலேயில் மக்கள் மத்தியில் திருச்சபையின் மனுவுரு வம் என்றும் அழைக்கப்படுகிறது. 4. எஸ். அமலோற்பவதாஸ், நற்செய்தியும் பண்பாடும் (பெங்களூர்: அணேத்திந்திய விவிவிய மறைக்கள்வி இறைப்பணி நடுநிலேயம், 1980)

காலனித்துவ ஆட்சு மாற்றத்தைத் தொடர்ந்து விடுதஃ நாடு களில் தேகிய எழுச்சி தோன்றுவது வரலாற்றுப்போக்கு ஆகும். இத னேப் பல நாடுகளில் கண்டாலும் இந்த தேசியவாத எழுச்சி குறுகிய வட்டத்தில் சுறுபான்மை மதங்கள் மொழிகள் பண்பாடுகள் போன்ற வற்றிற்கு எதிராக மாறுவதையும் காணலாம். இந்தத் தேசிய எழுச் சிமிலும் பண்பாட்டு மலர்ச்சியிலும் மேலும் அந்நியப்படுத்தப் படுவதற் குக் காரணம் எமது கிறிஸ்தவ சமூகங்கள் இன்னும் முற்றுக முழு மையாக இம்மண்களுக்குரியவையாக மாருததே.

#### பாஸ்கா மறைபொருள் வாழ்வு

இயேசு என்ற வரலாற்று மனிதன் தனது சாவாலும் உயிர்ப்பா லும் கிறிஸ்துவாக்கப்பட்டார் (மீட்பராக்கப் பட்டார், மெசியாவாக் கப்பட்டார்.) இறைமனிதனுக வரலாற்றில் ஏற்றுக்கொள்ளப் பட்டார். கடவுளின் மகனுக அழைக்கப்பட்ட வாழ்வை முழுமையாக்கிஞர். அவரது வரலாற்று வாழ்வில் இந் நிகழ்ச்சிகளே தனியான ஓரிரு நிகழ்ச் சிகளாக கருத முடியாது. இவ்வரலாற்று வாழ்வின் முழுமையும் நிறைவுமான உச்சிக்கட்டமே அவரது சாவு-உயிர்ப்பு எனும் பாஸ்கா மறைபொருள் நிகழ்ச்சியாகும். ஆரம்பகாலக் கிறிஸ்தவர்கள் தங்களது அப்போஸ்தலிக்க அறிவிப்பின் (apostolic kerygma) மையக் கருத் தாக இந்நிகழ்ச்சியை மக்களுக்கு எடுத்துச் சொன்னர்கள்; மக்கன் அனேவரையும் இப்பாஸ்கா மறைபொருளில் பங்கு பற்ற அழைத் தார்கள்.

கிறிஸ்தவர்கள் ஒவ்வொருவரும் பாஸ்கா மறைபொருளே வ<mark>ாழ</mark> அழைக்கப்பட்டவர்கள். திருமுழுக்கில் இவ்வா**ழ்வை வாழ அழைக்கப்** பட்டவர்கள். நாம் இவ்வாழ்வைத் தினமும் வாழ வேண்டும். **இவ்** வாழ்வை வழிபாட்டில் கொண்டாட வேண்டும். ''கிறிஸ்துவோடு நாம் இறந்தோமாயின் அவரோடு வாழ்வோம் என்பதே நமது விசுவாசம், இறந்தோரிடமிருந்து உயிர்த்தெழுந்த கிறிஸ்து இணிமேல் இறக்கமாட்டார்... நீங்கள் கிறிஸ்து இயேசுவுக்குள் கடவு ருக்காக வாழ்நெற வர்கள் என எண் ணிக்கொள்ளுங்கள்' (உராமை. 6.8-11). கிறிஸ்தவ வாழ்வு பாஸ்கா மறைபொருள் வாழ்வாகும். நாம் தினமும் பாவத் திற்கு, பகைமைக்கு அநியாயத்துக்கு, அநீதிக்கு, சுரண்டலுக்குச் சாக வேண்டும். இச்சாவிலிருந்து நாம் புது வாழ்வுக்கு உயிர்க்கவேண்டும். திருச்சபையும் கிறிஸ்துவின் மரணத்திலும் உயிர்ப் பிறும் பங்கு கொண்டதால்தான் கிறிஸ்துவின் மறை உடலாக மாறமுடியும். எமது ஆகியத் திருச்சபையும் தனது காலனித்துவ தொடர்புக்கும் உறவுக்கும் மனப்பான்மைக்கும் மடியவேண்டும். இச்சாவு துன் டத் தைச் கொடுப்பது நமது பாதுகாப்பு என்று கருதும் அரண்களே உடைப்பது நமது இறையியல், ஆன்மீகவியல், நிதியியல் அனேத்தையும் தகர்க்கக் கூடியது, எனினும், இறப்பில்ஃயெல் உயிர்ப்பில்லே. மாற்றமடையாத திருச்சபை ஒரு நவகாவனித்துவ அமைப்பாகவே இருக்கும்,

இன்று ஆசிய சமூகங்கள் முழுமையான விடுதவேயை எதிர்நோக்கிக் கொண்டிருக்கின்றன. புதிய மானிடப் பயணத்தைத் தொடர்ந்து நடத்துகென்றன. காலனித்துவ ஆட்சியிலிருந்து விடு தலே, வெறும் ஆட்சிமாற்றமேயன்றி உண்மையான விடுதலே அல்ல நவகாலனித்துவ மானது பொருத்தமற்ற தொழில்நுட்ப உதவி, முதல் உலகச்சார்பு வர்த்தகக் கொள்கைகள், இராணுவத் தனம், ஆயுதக் குவிப்பு என்று பல்வேறு வடிவத்தில் ஆசியாவை அடிமைப்படுத்துகிறது. ஆசியாவில் ஆட்சிமாற்றம் வெள்ளேப்பிரபுக்கள் கையிலிருந்து உள்ளூர்த் துரை களின் கைக்கு மாறிவிட்டது. இவர்கள் நவ காலனித்துவத்தின் முக வார்கள். ஆட்சியைத் தொடர, மக்களின் விடுதஃபை பயணத் தை உடைக்க, 'நாட்டை ஸ்திரப்படுத்தல்' என்ற பெயரில் குவிப்பும் இராணுவ ஆட்சியும் தொடர்கிறது. இந்த அமைப்பில் மனித உரிமை மீறலும், பாஸிசச் சட்டங்களும் பெருகிக் கொண்டு வருகின்றன. ''இக்கால மணிதரின், குறிப்பாக வறுமையிலும் மற் றெவ்வித துன்பத்திலும் வாடுவோரின், மகிழ்வும் நம்பிக்கையும் ஏக் கமும் கவல்வடிம், கிறிஸ்துவைப் பின்பற்றுவோரின் மகிழ்வும் நம்பிக் கையும் ஏக்கமும் சுவலேயுமாகும்' (இன்றைய உலகில் திருச்சபை, 1). ஆசிய மானிடப் போராட்டத்தில் ஆசியக் கிறிஸ்தவ மக்கள் பங்கெ டுக்க வேண்டும்.

#### மண்ணின் மைந்தர்கள்

ஆசியாவில் கிறிஸ்தவம் இற்றைவரை ஓர் ஆசிய வாழ்வுமுறை யாக மாறவில்லே. முதிர்ச்சியடைந்த திருச்சடை என்றுல் அது முற்றுக பண்பாட்டுமயமான திருச்சபையே. அருள்திரு எஸ்.ஜே. இம்மானுவேல் அடிகள் ''மனிதவுருவாக்கலிலுள்ள சவாலும் பொறுப்பும்'' என்ற ஆங் கிலக் கட்டுரையில் குறிப்பிட்ட ஒரு கருத்தை இங்கு குறிப்பிட்டே ஆகவேண்டும். ''உண்மையாகத் தாயக மயமாக்கப்பட்ட திருச்சபை தான் அதனுடைய பிரதேசத்தின் மக்களின் தேவைகளேயும் பிரச்சணே களேயும் முற்ருக உணரக்கூடியதோடு ஓடுக்கப்பட்டவர்களினதும், பல வீனர்களினதும் ஆதரவாளஞகவும் இருக்கும்.'' (மெசஞ்சர் ஆங்கிலம் கிறிஸ்மஸ் இதழ்)

தெறிஸ்தவம் இறக்குமதிச் சரக்கா இல்லே காலனித்துவ ஆட்சி யின் எச்சசொச்சமா? திருச்சபை ஆசிய மண்ணில் முற்றுக முழுமை யாக ஆசியத் திருச்சபையாக மாறுவிடடால் ஆசியாவில் கிறிஸ்த வத்திற்கு எதிர்காலமில்லே.

# மறைநூல் உண்மையில் இறைவார்த்தைதானு?

அ. சகாயதாசன்

திருமறை நூல் (Bible) இறைவனின் வார்த்தையை உள்ளடக்கிய ஏடு என்பதை நாம் எல்லோரும் விகவாச உண்மையென்று ஏற்றுக் கொள்கிரும். கிறிஸ்தவர்களாகிய எங்களுக்கு, மறை நூலின் தகைமை அது இறைவனின் வார்த்தை என்பதிலேயே முழுக்க முழுக்க தங்கி யிருக்கிறது.ஆஞல் அத்தகைய இறைவனின் வார்த்தையை உள்ளடக்கிய திருமறைநூலில் கில குறைபாடுகள், நிறைவின்மைகள், ஒன்றுக்கொன்று மாறுபட்ட கொள்கைகள், கோட்பாடுகள், பிற்போக்கான, பின்தங்கிய அபிப்பிராயங்கள் போன்றன இருப்பதையும் நாம் மறுக்கவோ மறைக் கவோ முடியாது. இவ்வாருன முரண்பாடுகளால் ''நமது விசுவாசம் தவருனது'' என்றே அல்லது ''மறை நூலில் உள்ளது யும் உண்மை'' என்ரே தவருன முடிவுகளுக்கு நம்மில் சிலர் செல்லலாம் ''நம்முடைய விசுவாசம் சரியான சென்றுமிருக்கிறுர்கள். மேலும் தென்முல், இறைவன் குறைபாடுகளுக்கும் கர்த்தாவாக இருக்கிறுர்.'' ் குறைபாடுகளும் நிறைவானது ஏனெனில் அது கடவுளின் வார்த்தை'' என்போமானுல் நம்மை நாமே மற்றவர்கள் முன் மடையர்களாக்கிக் ''மறைநூலில் குறைபாடுகளும் எவ்விக அல்லது கொள்வோம். இல்லே,'' என்போமாஞல் நாம் மறை நூலே சுய அறிவுடன் வாசிக்க வில்லே, அல்லது முழுக் கவனத்தையும் செலுத்தவில்லே என்றே நாம் கருத வேண்டும்.

இத்தகைய தவருன தீர்மானங்களுக்கு நாம் வருவது, தவருன கண்ணேட்டத்தில் நாம் மறைநூலே வாசிப்பதாலேயே. எனவே நாம் எக் கண்ணேட்டத்தில் மறைநூலே வாசிக்கவேண்டும் என்பதை இக் கட்டுரையில் ஆராய்வோம்.

#### மறை நூலில் குறைபாடுகள்?

உதாரணமாக, ஆதி. 1. 6—7இல் ''நீர்த்திரளின் நடுவில் வான வெளி உண்டாகி நீரினின்று நீர் பிரியக் கடவது' என்றுர். இவ்வாறு கடவுள் வானவெளியை உண்டாக்கி, வானவெளிக்கு கீழேயுள்ள நீரையும், வான வெளிக்கு மேலேயுள்ள நீரையும் பிரித்தார்.'' இவ்வாக்கியத்திலிருந்து உலகமானது நீர்த்திரளின் மத்தியில் அமைந் துள்ளதென்றும் பூமியின் மேலும் கீழும் நீர்மயமானதென்றும் கருத வேண்டியுள்ளது. இக்கருத்து இக்கால வானவியல் கருது கோனோடு பார்க்கும் போது கேலிக்குரியதாக இருக்கலாம்.

மேலும் கடவுள் மனிதீணப் படைத்ததைப்பற்றி ஆதியாகமம் 2 ஆம் அதிகாரத்தில் கூறப்பட்டுள்ளமை, சிறு பிள்ளே விளேயாட்டுப்போல தோன்றுகிறது. ஆதியாகமத்தின்படி உலகம் ஏழு நாட்களில் உருவாக் கப்பட்டது. ஆணுல் விஞ்ஞான ஆராய்ச்சியின் படி உலகம் பல கோடி காலமாக சிறிய அணுவிவிருந்து மனிதன் வரை வளர்ச்சியடைந்து வந்துள்ளது (கூர்ப்புக் கொள்கை). ஆதி. 2.7 இல் ''ஆண்டவராகிய கடவுள் களிமண்ணுல் மனிதண் உருவாக்கி அவன் முகத்தில் உயிர் மூச்சை ஊதவே, மனிதன் உயிருள்ளவன் ஆணுன்': இவ் வாக்கியத்தை தொடர்ந்து வரும் இன்பவனப் படைப்பும், விஞ்ஞான அறிவுப் பின் வணியில் வருபவர்க்கு கேலிக்குரியதாகவே இருக்கும்.

இவற்றை விட ஒன்றுக்கொன்று முரண்பாடான விளக்கங்களும் மறை நூலில் உண்டு. உ-ம் ஆதியாகம் 1ஆம் அதிகாரத்தின் 'உலகப் படைப்பு' பற்றிய விளக்கமும், 2ஆம் அதிகாரத்தில் 'உலகப்படைப்பு' பற்றிக் கூறப்பட்டவையும் ஒன்றுக்கொன்று வேறுபட்டவையாகத் தோன்றுகின்றன. முதல் அதிகாரத்தில் படைப்பு ஆறு நாட்களில் நடைபெறுகின்றது. ஆரும் நாள் மனிதன் படைக்கப்படுகிறுன். இரண்டாம் அதிகாரத்தில் கடவுள் மனிதணப் படைத்து, அவனுக்கென ஒர் இன்பவனத்தை உருவாக்குகின்றுர். அவ்வனத்திலே மரம் செடி கொடியோன்றவற்றையும் வளரச் செய்கின்றுர். இத்தகைய வேறுபட்ட வினக்கங்கள், எவ்வாறு ஒரே இறைவனின் வார்த்தையாக அமையமுடியும்?

சில முரண்பாடான கருத்துக்களும் மறை நூலில் உண்டு. 'கண் ணுக்குக் கண், பல்லுக்குப் பல்' என்று பழைய ஏற்பாட்டில் கூறும் அதே இறைவனின் வார்த்தை சிறிது காலத்தின் பின் 'ஒரு கன்னத்தில் அடித்தவனுக்கு ம்று கன்னத்தையும் காட்டு' என்று முரண்பாடான கருத்துடையதாக மாறுகிறது. அப்படியாயின் இறைவன் காலத்துக்குக் காலம் மாறுபட்ட கருத்துடையவராக இருக்க வேண்டும்.

மேலும் விஞ்ஞானத்திற்கும் மறைநூல் வார்த்தைக்கும் முரண்பாடு-கள் உள்ளன. ஆதியாகமத்தின்படி உலகம் ஏழு நாட்களில் உருவாக் கப்பட்டது, ஆனுல் விஞ்ஞான ஆய்வின்படி உலகம் பலகோடி காலமாக சிறிய அணுவிலிருந்து மணிதன்வரை வளர்ச்சியடைந்து வந்துள்ளது (கூர்ப்புக்கொள்கை). பூமி சூரியனேச் சுற்றுகிறது என்று கலிலேயோ கூறியபொழுது, இக் கொள்கை விவிலியக் சுற்றுக்கு முரண்பட்டது என்ற காரணத்தால் கலிலேயோவைச் சிறையிலடைத்து சித்திரை வதை. செய்து அவர் கூறியதை வாப்ஸ் வாங்கச் செய்தவையும் எம் திருச்சபை வரலாற்றில் உண்டு!

பழைய ஏற்பாட்டு ஒழுக்க நெறிகள் தற்காலத்திற்கு எந்த வகையி லும் பொருந்தா தவையாக அமைவதை நாய் காணலாம். இஸ்ராயே லர் மற்ற இன மக்களே அஞ்ஞானிகள் பாவிகள் எனக் கணித்தனர். அவர்களுடைய சகோதரத்துவம் அவர்களது இனத்துக்குமட்டும் கட் டுப்பட்டதாக இருந்தது. வழிபாட்டு முறைகள், பலதார மணம் போன் றவை புதிய ஏற்பாட்டுப் போதணகளுக்கு முற்றும் மாறுபட்டவையாக அமைகின்றன.

இத்தகைய வேறுபாடுகள் குறைபாடுகள் மறைநூல் முற்றுமுழுக்க இறைவனின் வார்த்தை தானு என்ற ஐயத்தை நமக்கு ஏற்படுத்துகின் றன.

மறைநூல் அனுகவேண்டிய முறை

இத்தகைய தவருன மனப்பாங்கிற்குக் காரணம் பிழையான முறை யில் மறை நூல் அணுகுவதே என நாம் ஏற்கனவே கூறியுள்ளோம். அப்படியாயின் மறைநூல் நாம் எக் கண்ணே டேடத்தில் நோக்க வேண்டும்?

மறைநூலின் குறிக்கோள்

மறைநூல் இறைவெளிப்பாட்டை உள்ளடக்கிய இறைவார்த்தை. இறைவன் தாம் தெரிந்து கொண்ட மக்களிடையல் ஆற்றிய செயல் களேயும், தம்மை மக்கள் மத்தியில் வெளிப்படுத்திய விதத்தையும் எடுத் அது இறை வார்த்தை எனப்படுகின்றது. துக் கூறுவதால் மறைநூலின் குறிக்கோள் இறைவன் மனித மீட்பிற்காக செய்த செயல் இந்த அடிப்படையில், இறை ஏவுதலால் எடுத்தியம்புவதாகும். உந்தப்பட்ட மறைநூல் ஆசிரியர்கள் இறைவனின் வெளிப்பாட்டிற்கும் அவர் மக்களிடையில் செய்த செயற்பாட்டிற்கும் எழுத்து வடிவம் கொடுத்துள்ளனர். இறை வெளிப்பாடு வெறும் கற்பனே வடிவத்தில் நின்று விடவில்லே. அது குறிப்பிட்ட மக்களிடையே செயற்பட்டுவந்தது. அது தெரிந்து கொள்ளப்பட்ட மக்களாகிய இஸ்ராயேலரின் வாழ்க்கை இதனுல் தான் பழைய பின்னிப்பிணேந்து நிற்கின்றது. Curr (6) இஸ்ராயேலரின் இறை நிகழ்வுகள் வாழ்க்கை

வெளிக்கொணரப்பட்டுள்ளன. இறைவெளிப்பாடு வெறும் விசுவர் சத்தை மட்டும் எதிர்பார்ப்பதாக இல்லாமல், அது மனித வாழ்க்கை மில் இறைவனின் சந்திப்பு என்ற மட்டில், இறைவனின் மக்கள் என் பதற்கு சான்று பகர்ந்து வாழ வேண்டியவர்கள் ஆகிருர்கள். இத்தகைய குறிக்கோளிஞல்தான் இறைவார்த்தை ஒரு குறிப்பிட்ட இன மக்களின் வாழ்க்கை வரலாற்றுடன் பின்னிப் பிண்க்கப்பட்டிருக்கிறது. எனவே நாம் மறை நூலின் இறையுண்மையை நோக்குங்கால், நீர் கலந்த பாலி லிருந்து அன்னம் எவ்வாறு தூய பாஃப் பிரித்தெடுத்து உண்டதோ அவ்வாறே இறையுண்மைகளேயும் நாம் பிரித்தெடுக்க வேண்டும்.

#### கருத்தும் எழுத்து வடிவமும்

இறைவெளிப்பாட்டிற்க, இறைவனின் வார்த்தைக்கு எழுத்து வடி வம் கொடுத்தவர்கள், தங்கள் வாழ்க்கைச் சூழ்நிலேக்கேற்ப, தங்கள் நம்பிக்கை, கொள்கைகளுக்கேற்ப(உ ம் உலகம் மேலும் கீழும் நீர்த்திர ளால் சூழப்பட்டது), தங்களது நடைமுறை ஒழுக்க நெறிகளுக்கேற்ப, ஏன் தங்களது சொந்த இலக்கிய நடைக்கேற்ப அதை வடித்திருக்கிருர் கள். எனவே அவர்கள் கூறும் கருத்துக்கள் இறை ஏவுதலால் உந்தப்பட கருத்துக்களுக்கு அவர்கள் அக்காலத்துக்குரிய இலக்கிய கொடுத்து, எளிய முறையில் எழுதிஞர்கள், அதாவது மறை நூல் இலக்கிய எழுத்து வடிவம் பெற்ற இறைவார்த்தையாகும். நூலின் ஒவ்வொரு சொற்றொடரும் Don pausiliar எனவே மறை வார்த்தையென்பது தவருகும். மாருக அவை கூறும் கருத்தை, அவை கூறப்பட்ட வகையிலிருந்து பிரித்தெடுக்க வேண்டும்.

எனவே தான் மறைநூல் நாம் ஒரு இலக்கியக் கண்ணேட்டத்தில் பார்க்க வேண்டும். உ+ம்: இறைவன் படைப்புத் தொழில் ஆறு நாட்களில் செய்து ஏழாம் நாளில் ஓய்வெடுக்கின்றுர். இது கூறும் கருத்து இறைவன் உலகைப் படைத்தார் என்பதே. இதுவே ஆசிரியர் நமத்கு கூற விரும்பும் மறையுண்மை. மற்றவையெல்லாம் ஆசிரியர் தமது காலத்தில் விளங்கிக்கொண்ட முறையில் தமது மக்களுக்கு விளங்கக் கூடியவகையில் தீட்டிய சித்திரங்களே. ஏழாம் நாள் யூதர்களின் ஓய்வு நாள் என்பதால் ஆசிரியர் 'ஏழாம் நாளில் இறைவன் ஓய்வெடுத் துக் கொண்டார்' என்கிருர், வானத்தின் மேலும் பூமியின் கீழும் நீர் இருப்பதாக எபிரேய மக்கள் கருதியதால் 'முதலாம் நாளில் இறைவன் உண்டாக்கி நீரினின்று நீர் பிரியக்கடவது என்றுர் வானவெளியை என்கிருர். ஆகாயத்தின் கதவுகள் திறக்கப்படுவதாலே தான் மழை என்று அவர்கள் எண்ணிஞர்கள். இவற்றையெல்லாம் பொழிகிறது இறைவார்த்தையென நாம் கூறமுடியுமா? Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

முறைநூலிற்கு இரு ஆசிரியர்கள்

மறைநூலில், இறைவனின் வார்த்தையானது மனி தனின் எழுத்து நடைமுறையில், வாழ்க்கை சூழ்நிஃவக்கேற்ப எழு தப்பட்டுள்ளதை இது வரை பார்த்தோம். மறை நூல் இறைவனின் ஏவுதலால் எழுதப் பட்டதால் இறைவனேயும், மனித எழுத்துவடிவத்திலும், கற்பனே வளத் இலும் எழுதப்பட்டதால் மனிதனேயும் ஆகிரியர்களாகக் கொண்ட ஏடாகும். இறைவன் மணித ஆகிரியணே எழுதத் தூண்டும்பொழுது ஒவ்வொரு சொல்லேயும் இறைவன் 'சொல்வதெழுதல்' போல் கொடுக்க வில்ஃ.மாருக இறைவன் இறையுண்மைகளே அவனுக்கு வெளிப்படுத்த, அவற்றை அவன் தனது சொந்தப்பாணியில் ஏற்ற இலக்கிய வடிவத்தில் எழுதியுள்ளான். மணிதநூலாகிரியன், இறைவனின் கருவியாகப் பயன் படுத்தப்பட்டுள்ளான்.

ஒரு கருவியின் செயற்பாட்டை நாம் எல்லோரும் நன்கு அறிவோம். நாம் ஒரு கருவியைப் பாவிக்கும்போது அக் கருவியின் தகைமை மானது நமது செயலிஞல் பிறக்கும் வினேவைப் பாதிக்கும். நாம் ஒரு பேணைவ பாவித்து எழுதும்போது, பேணுவின் குணுதிசயங்கள் நமது **எ**ழுத்தைப் பாதிப்பதை நாம் எல்லோரும் அறிவோம். எழுத்துக்கு மூலகர்த்தாவாக நாம் இருந்தபோதிலும், நமது எழுத்தை நாம் பாவித்த கருவி பாதிக்கின்றது. கறுப்பு மையால் எழுதிலுல் எழுத்து கறுப்பு நிறமாகவும், சிவப்பென்றுல் எழுத்து சிவப்பாகவும் அமைகின் றது. பேணுவில் ஏதாவது குறைபாடுகள் இருந்தால் கூட அது நமது எழுத்தைப் பாதிக்கின்றது. இவ்வாறு தான் இறைவனும் மணிதஃனத் தனது கருவியாகப் பாவித்து தனது வார்த்தைகளே வெளிக்கொணரும் போது மணிதக் கருவியின் குணுதிசயங்களான கல்வியறிவு, பண்பாடு, வரலாற்றுப் பின்னணி போன்றவை அவ் வார்த்தைகளே நிச்சயம் பாதிக்கவே செய்யும். மனிதன் சுயமாக சிந்தித்துச் செயல்படுபவன். இறைவன் மனி தீனப் பாவிக்கும் போது, அவீன அவனது சூழலில், இந்து ஆற்றலில் முழுச் சுதந்திரமாகச் செயற்பட விட்டே அவளேப் பாவிக்கின்ருர். இதனுல் இறைவனின் வார்த்தை, அதை எழுத்து வடிவத்தில் கொணரும் மனிதனுலும் பாதிக்கப்படுகின்றது.

#### மறைநூலும் விஞ்ஞானக் கொள்கைகளும்

மறைநூல் விஞ்ஞான உண்மைகளே அடக்கிய ஒரு நூலன்று. எனவே நாம் விஞ்ஞான உண்மைகளே மறை நூலில் தேடுவது தவருகும். மறைநூல் விஞ்ஞான ரீதியாக எவ்வாறு உலகம் படைக்கப்பட்ட தென்ரே அது எவ்வாறு இயங்குகிறதென்ரே எடுத்துக் கூறுவதில்லே மாருக சாதாரண ஆன்மீக உண்மைகளே, தாங்கள் வாழ்ந்த காலத் இல் இருந்த விஞ்ஞான நம்பிக்கைகள் போன்றவற்றின் அடிப்படையில், தாம் எழுதும் மக்களுக்கு விளங்கக் கூடிய வகையில் மணித ஆகிரியர்கள் எழுதியுள்ளனர். எனவே மறைநூல் கூறும் விதம் தான் உலகம் உருவானது, விஞ்ஞானிகள் கூறுவது தவருணது என வாதிடுவது பிழையாகும். மறை நூலில் காணப்படும் உண்மைகள் மீட்பின் உண்மைகள். எனவே மறை நூலில் பொதிந்துள்ள மீட்பின் உண்மைகள். எனவே மறை நூலில் பொதிந்துள்ள மீட்பின் உண்மைகள். எனவே மறை நூலில் பொதிந்துள்ள மீட்பின் உண்மைகள். அவை நமக்குத் தரும் படிப்பிண்கள் எக் காலத்துக்கும் ஏற்றவையே. ஆனுல் அவை கூறப்பட்ட விதம் அவற்றைக் கூறுவதற்குக் கையாளப்பட்ட இலக்கிய வடிவங்கள், தற்கால விஞ்ஞான ஆராய்ச்சிக்கும் அவற்றின் கண்டு பிடிப்புக்களுக்கும் மாறுபட்டி வையாயிருப்பதில் எவ்வித வியப்பும் இல்லே.

#### முரண்பாடற்ற உண்மை

''உண்மை'' என்று நாம் கூறும்போது அது முரண்பாடற்ற ஒன்றினம மறை நூலின் சில கருத்துக்கள் தற்கால விஞ் யாகும். ஆனுல் ஞானக் கொள்கைகளுக்கு முற்றிலும் முரண்பட்டதாகத் தோன்றுகின் றன. அதற்கு நாம் மேற்குறிப்பிட்ட காரணமும் ஒன்றுகும். மற்றெரு காரணம், எந்தப் பொருளேயும் பலவிதமான கண்டே நட்டத்தில் பார்க் கும் போது, அது பலவிதமான உண்மைகளே நமக்குக்கருகின்றது. உ+ம். நீர்: சாதாரண மனிதனுக்கு நி ,மற்ற வடிவமற்ற தி வமாக தெரியும் நீர், விஞ்ஞானியொருவனுக்கு ஐதரசன்-ஒட்சிசன் சேர்வையாகத் தெரி யும். பாவேனத்தில் தாகத்தினை இறந்து கொண்டிருக்கும் ஒருவனுக்கு உயிர் கொடுக்கும் ஜீவகாரணியாக இருக்கும் நீர்தான், நீரில் மூழ்கி இறந்து கொண்டிருப்பவனுக்கு இயமனுகவும் தோன்றுகிறது. ஆனுல் உண்மையில் இவை ஒன்றுக்கொன்று முரண்பாடானவையல்ல. மாழுக ஒரே உண்மையின் பகுதி பகுதியான விளக்கங்களே. இவ்வாறு தான் மறை நூலின் இறையியல் கண்ணேட்டமும் விஞ்ஞான உலகின் அறிவுக் கண்ணேட்டமும் ஒன்றுக்கொன்று முரண்பாடாகத் தோன்றும் விளக் சும்களேச் தருகின்றன. ஆனல் அவை ஒரே உண்மையின் பகுரி விளக் கங்களே. ஏப்செனில் உண்மைகள் ஒன்றுக்கொன்று முரண்பாடான வையாக அமைய முடியாது.

#### விவிலியம் பிறந்த விதம்

மறை நூலின் எல்லாப் பகுதிகளும் ஏக காலத்தில் ஒரே ஆசிரியரால் எழுதப்பட்டவையல்ல. பல ஆண்டுகளாக வாய்மொழிப் பாரம்பரிய மாக யூத மக்களிடையே இருந்து வந்த, இறை வெளிப்பாட்டின் அனுப வங்கள் காலத்திற்குக் காலம் எழுத்து வடிவம் பெற்று ஈற்றில் திருசி சபையினுல் ஒன்று சேர்க்கப்பட்ட நூல் தொகுப்பே விவிலியம் ஆகும். பழைய ஏற்பாட்டின் எல்லா நூல்களும் இஸ்ராயேல் மக்களின் எகிப்திய விடுகலேக்குப் பின் எழுதப்பட்டவையே. எனவேதான் பழைய ஏற்பாடு முழுக்க முழுக்க இஸ்ராயேல் மக்களின் விடுதலேயை மையமாக வைத்து வரையப்பட்டுள்ளதைக் காண்கின்ரேம்.

இதைவிட மறைநூல் புத்தகங்களின் நூல் தொகுப்பாசிரியர்கள் (redactors) தங்கள் காலகட்டத்திற்கேற்ப சில மாறு தல்களேச் செய்து அவற்றைத் தொகுத்துள்ளனர். மேலும் அவற்றைப் பிறமொழி களுக்கு மொழி பெயர்த்தவர்களும் தங்கள் பின்னணிக்கேற்ப மாறுதல்களேச் செய்துள்ளனர். எனவே மறைநூல் வரய்மொழி மரபி விருந்து காலத்துக்குக்காலம் மாறுபட்ட தொகுப்பாசிரியர்கள் ஊடாக வும், அதன்பின் பல்வேறுபட்ட மொழி பெயர்ப்பாளர்கள் ஊடாக வும் (உ+ம் அரமேய மொழியிலிருந்து கிரேக்கத்துக்கும்) நமது தாய் மொழிக்கும் மொழி பெயர்க்கப்பட்டுள்ளது. இவை கூட மறைநூலின் தகைமையைப் பாதித்துள்ளன என்பதை எவரும் மறுக்க முடியாது.

#### யழைய ஏற்பாடு — புதிய ஏற்பாடு தொடர்பு

மறைநூல் ஒரே நூலாகப் பார்க்கும்போது அங்கு ஒரு வளர்ச்சியைக் காணலாம். பழைய ஏற்பாட்டுப் படிப்பினேகள் புதிய ஏற்பாடு வரை முற்போக்கான ரீதியில் வளர்ந்நிருப்பதை, நாம் மறைநூலேப் படிக்கும் போது அவதானிக்கக் கூடியதாக இருக்கிறது. உ+ம் பழைய ஏற் பாட்டில் ''கண்ணுக்குக் கண், பல்லுக்குப்பல்'' என்ற கொள்கை வளர்ச்சியடைந்து முதிர்ச்சி பெற்று ''ஒரு கன்னத்தில் அறைந்தவ னுக்கு மறு கண்னத்தையும் காட்டு,'' 'உன் பகைவணேயும் நேசி'' என்று முற்றும் முறுண்பாடான கொள்கையாக புதிய ஏற்பாட்டில் இருப்பதைக் காணலாம்.

புதிய ஏற்பாடு பழைய ஏற்பாட்டின் நிறைவே. புதிய ஏற்பாட்டையும் பழைய ஏற்பாட்டையும் பிரித்து நோக்குவது தவருகும். புதிய ஏற்பாட்டைப் படிக் கவும், பழைய ஏற்பாட்டைப் படிக் கவும், பழைய ஏற்பாட்டின் அடிப்படையில் புதிய ஏற்பாட்டை நோக் கவும் நாம் பயின்று கொள்ள வேண்டும். மூதாதையர்கள், இறைவாக் கினர்கள், அரசர்கள் வழியாக ஓர் இனமக்களாகிய இஸ்ராயேல் மக் கீன வரலாற்றில் சந்தித்த கடவுள் தமது மனுவுருவெடுத்தலால் (இயேக கிறிஸ்து) அணேத்துலக மக்களுடன் நேரடித் தொடர்பு கொண்டு புதிய ஏற்பாட்டில் செயற்படுகிறுர். இதுவே பழைய ஏற் பாட்டுக்கும் புதிய ஏற்பாட்டில் செயற்படுகிறுர். இதுவே பழைய ஏற்

ஆனுல் புதிய ஏற்பாடு இல்லாத காலத்திலும் பழைய ஏற்பாடு கருத்துள்ளதாக அமைந்துள்ளதை நாம் மறுக்க முடியாது. அதாவது இறைவார்த் ஏற்பாடு தனித்துக் கொடுக்கும் கருத்தும் தையே. உ - ம் ுஉங்களுக்கு ஒரு மகன் கொடுக்கப்படுவான், அவண் இம்மானுவேல் என அழைக்கப்படுவான்'' என்ற இறைவாக்கு புதிய ஏற்பாட்டின் கண்ணேட்டத்தில் கிறிஸ்துவைக் குறிக்கிறது. பழைய ஏற்பாட்டிலோ அன்றைய மக்கள் அரச பரம்பரைக்கு வாரிக இல்லாமல் இருந்தபொழுது இசையாஸ் இறைவாக்கினர் அன்றைய அரசனுக்கு ஒரு மகன் பிறப்பாள் என்பதைப்பற்றி கூறியதாக அமைந் தது. எனவே பழைய ஏற்பாட்டுக்கும் புதிய ஏற்பாட்டுக்கு முள்ள நிறைவின்மையிலிருந்து நிறைவை நோக்கிச் செல்லும் தொடர்பாகும். ஆகவே தான் நாம் பழைய ஏற்பாட்டின் சில நிறை வின்மைகளே வைத்துக்கொண்டு, மறைநூலின் தகைமையை நிர்ணயித் தல் தவருகும்.

#### (Actal wit

மொத்தத்தில் மறைநூல் இறைவனின் வார்த்தை, இறைவனின் மீட்புத் தெட்டத்தை உள்ளடக்கிய ஒரு புனித நூலாகும். இதன் உள்ளர்த்தத்தை சரியாகப் புரிந்துகொள்ளாதபடியால் தான் நம்மிடையே கில போலித் தீர்க்கதரிகிகள் தோன்றி, மறைநூலேத் தங்கள் கொள்கை களுக்குச் சார்பாக புரட்டி எங்களில் பலரைத் தங்கள் கொள்கை, வழிபாடுகளுக்கு மாற்றி வருகின்றனர். நாம் வேதாகமத்திலே மீட்பிண் உண்மைகளுக்குப் பதில் அறிவியல் கோட்பாடுகளே தேடுவதால் தான் இவ்வாறு ஏமாற்றப்படுகிறேம்.இதனுல்தானே என்னவோ ஆங்கிலத்தில் ஒரு பழமொழியுண்டு: Even the devil can quote the Bible for his purpose- சாத்தானும் தனக்கு சார்பாக வினிவியத்தை மேற்கோன் காட்டமுடியும். எனவே நாம் மறைநூலே ஆழ்ந்து சிந்தித்து வாகிப் பதன் மூலம் பயன் பெறுவோம். அதன் மூலம் மறைநூல் இறைவ னின் வார்த்தை என்ற நமது விசுவாசமும் உறுதிப்படும்.

## சென்மபாவம்

#### — ஒரு வரலாற்று

#### இறையியல் கண்ணேட்டம்

#### தி. நவரத்தினம்

ஆந்பாகமத்திலே கொடுக்கப்பட்டுள்ள படைப்புக் கதைகளே நோக்கு முப்போது ஆண்டவர் உலகை ஒவ்வொருநாளுக்கு ஒவ்வொன்றுக முறையாகவும் வரிசைக்கிரமமாகவும் திட்டமிட்டு செயலாற்றிஞர் என்று வாசிக்கின்றேம். ''அவர் தம் படைப்பின் இறுதியில் ஒவ்வொன்றையும் நல்லது எனக் கண்டார்'' (ஆதி. 1:13, 19, 25... ). அதா வது எல்லாம் நன்மையாகவும் ஒழுங்காகவும் ஆண்டவருடைய திட்டப்படியும் உண்டாக்கப்பட்டன. ஆனுல் மணிதனே படைப்பு அனேத் தும் நல்லது அல்ல என்று உணருகின்றுன்; சாவு, நோவு, தீமை போன்ற தியசக்திகளே அனுபவிக்கின்றுன். இது ஏன்? நல்லவற்றை இறைவன் படைக்க நாம் ஏன் தீயவற்றை அனுபவிக்க வேண்டும்? இந்தக் கேள்விகளுக்கு பாரம்பரியமாகக் கொடுக்கப்படுகின்ற படுக் தான் ''சென்மபாவம்''.

இப்படுகே ஒரு சிலர் ஐயமின்றி ஏற்றுக்கொண்டாலும், ஒரு சில சாதாரண மக்கள் மத்தியிலும், அறிஞர்கள் மத்தியிலும் குறிப்பாக இன்றைய இறையியல் வல்லுநர்கள் மத்தியிலும் இது பல கேள்விக் கணேகளே உருவாக்கி வந்திருக்கின்றது, வருகின்றது சென்ம பாவம் என்றுல் என்ன? என்றே ஒருநாள் நம் ஆதிப்பெற்றேரால் ( உதியாக மத்தில் கொடுக்கப்பட்டுள்ளபடி) கட்டிக் கொள்ளப்பட்ட இந்தப் பாவத்தையும் அதன் பலாபலன்களேயும் இன்று நாம் ஏன் அனுப விக்க வேண்டும்? அவர்கள் அக்குற்றத்தைச் செய்திருந்தால் அவர்க ளேத் தண்டிப்பதுடன் அது முடிவடைந்திருக்க வேண்டுமே! அதற்காக நாம் ஏன் தண்டிக்கப்பட வேண்டும்? இந்தப் பாவச் சுமை எவ்வாறு எம்மீது கமத்தப்படுகின்றது? போன்ற இன்னும் பல கேள்வி களே விசுவசிப்போரும் விசுவசியாதோரும் அறிஞர்களும் எழுப்பிக்கொண் டிருக்கிருர்கள். திருச்சபையும் காலத்திற்குக் காலம் இதற்கான விளக் கங்களேக் கொடுத்துக்கொண்டே வந்திருக்கின்றது, வருகின்றது. காத்தேஜ் பொதுச் சங்கம் (Council of Carthage)

சென்ம பாவம் பற்றி திருச்சபை முதன்முதலாக வெளிப்படையாக எடுத்தியம்பத் தொடங்கியது ஐந்தாம் நூற்ருண்டிலிருந்துதான். பெலாஜியஸ் என்பவரின் சென்மபாவம் பற்றிய கரு த் துக்க எே இதற்கு வழிவகுத்தன. இவர் சென்ம பாவம் என்று ஒன்று உண்டு என்ற உண்மையையே மறுத்தார்; ஆதாம் படைக்கப்பட்டபோதே சாவுக்குட்பட்டவராகவே (mortal) இருந்தார். அவர் செய்த பாவம் அவருக்கு மட்டுமே தீங்கு செய்ததன்றி, அவரது சந்ததியினருக்கல்ல. உலகிலே பிறக்கும் குழந்தைகளெல்லாம் ஆதாமைப் போன்று சாவுக்குட்பட்டவர்களாகவே பிறக்கின்றனர்.

இத்தருத்துக்கு திருச்சபையின் சார்பாக பற்பல பதில்கள் அளிக் கப்பட்டன. முதன்முதலாக நானூற்றிப் பதினெட்டாம் ஆண்டில் இருநூற்றுக்கு மேற்பட்ட ஆ**யர்கள்** கூடிய காத்தேஜ் பொதுச்சங்க**மே** உத்தியோகபூர்வ பதிவே அளித்தது. இதைப் பதில் என்று கூறுவதை விட தற்பாதுகாப்பு என்று கூறுவது மிகப் பொருத்தமானதாகும். அவர்கள் தங்கள் அறிக்கையில் கூறியது: ''ஆதாம் புணிதத்தன்மையில் (holiness) படைக்கப்பட்டார்; அவர் சுவர்க்கத்திலே (paradise) ஆண்ட வருக்குக் கேழ்ப்படியாததால் சென்மபாவத்தைக் கட்டிக்கொண்டார். இது அவரோடு மட்டும் நில்லாது அவர் சந்ததியினராகிய நம் ஆதாரமாக புளித எல்லோர்மேலும் தொடர்ந்தது.'' இப்படிலுக்கு சின்னப்பர் உரோமையருக்கெழுதிய நிருபத்தில் ஐந்தாம் அதிகாரம் வசனங்களேக் இருபத்தொன்று வரையிலான பன்னிரண்டு முதல் கொண்டார்கள்.

திரிதெந்தீன் பொதுச் சங்கம் (Council of Trent)

இரண்டாவது தடவையாக திருச்சபை இதைப்பற்றி ஆழமாக அலகி ஆராய்ந்தது 1546ம் ஆண்டில் நடைபெற்ற திரிதெந்தீன் பொதுச் சங்கத்தில்தான். இதன் விளக்கங்களும் தற்பாதுகாப்பாகவே அமைந் தன. அதாவது சீர்திருத்தவாதிகளின் (சுவிங்கி, ஆரதர், பெலாஜியஸ். கபேட் பிகீஸ் போன்றேர்) கருத்துகளுக்கு பதிலளிக்குமுகமாகவே இந்தச் சங்கம் கூட்டப்பட்டது.

<sup>—</sup> சுவிங்லியின் கருத்துப்படி பாவம் எம்மை ஆட்கொள்ளவில்லே. ஆனல் அதன் பிரதிபலனே எம்மீது சுமத்தப்பட்டுள்ளது.

<sup>—</sup> கபேட் பிகீளின் கருத்துப்படி இதுமுற்றிலும் ஆ**தாமின் செய**ல். ஆனுல் கடவுள் இதை எம்மீது சுமத்திவிட்டார்.

- பெலாஜியலின் கருத்துப்படி. ஆதாம் பாவம் கட்டிக்கொண்ட தன் மூலம் நமக்கொரு துன்மாதிரிகை காட்டிவிட்டார். இத்துன் மாதிரிகையை நாமும் பின்பற்றிக் கொண்டிருக்கிரும். இவர் கருத்துப் படி சிறுபிள்ளேகளே சென்பாவமுடையவர்களெனக் கூறமுடியாது.
- லூதரின் கருத்துப்படி மனிதன் இயற்கையாகவே களங்கப் படுத்தப்பட்டுள்ளான். அவன் ஞானஸ்நானத்தின் பின்னும் களங்கமு டையவனுகவே இருக்கிருன். ஆஞல் ஞானஸ்நானத்தின்போது கிறிஸ் துவின் அருளால் அவனது பாவங்கள் மூடி மறைக்கப்படுகின்றன.

சீர்திருத்த வாதிகளின் இப்பேர்ப்பட்ட கருத்துகளுக்கு திரிதெந்தீன் ஆதியாகமம் 2ம், 3ம் அதிகாரங்களேயும் உரோமர் 5ம் அதிகாரம். 12 முதல் 21 வரையிலான வசனங்களேயும் ஆதார மாகக் கொண்டு தனது விளக்கங்களே அளித்தது. ஆதாம் கட்டிக் கொண்ட பாவத்தின் பிரதிபலன்கள் மட்டுமல்லாமல் பாவமே எம்மீது சுமத்தப்பட்டுள்ளது. இது ஆதாமைப் பின்பற்றி செய்யும் பாவமல்ல ஆனுல் இது எங்கள் ஒவ்வொருவருடைய பாவத்தையும் போன்று எம்மீது சுமத்தப்பட்டுள்ளது. ஆகவே குழந்தைகளும் சென்மபாவம் மனிதன் இயற்கையாகவே களங்கமுடையவனல்ல; அவன் முதல்பாவத்தின் பின்தான் இவ்வாறு தூய்மையற்றவளுளுள். ஆகவே ஞானஸ்நானத்தின் வழியாக அவனது பாவம் அகற்றப்பட்டு அவன் மீண்டும் தூயவனுகின்முன். ஆளுல் பாவத்திற்குத் தூண்டும் இருக்கின்றன. அவனிடம் இருந்துகொண்டே உணர்ச்சிகள் ணர்ச்சிகள் அவீனப் பாவத்திற்கு தரண்டிக்கொண்டே இருக்கின்றன. ஆஞல் இது பாவமல்ல.

ஒரு குறிப்பிட்ட காலத்திற்கு திருச்சபையால் கொடுக்கப்பட்ட இவ் விளக்கங்கள் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டன. ஆஞல் காலப்போக்கில் விஞ்ஞானம், மெய்யியல், இறையியல் வளர்ச்சியுற, சென்பாவம் பற் றிய பிரச்சனே மீண்டும் எழலாயிற்று. முக்கியமாக பரிணுமக் கொள் கையும் (கூர்ப்புக் கொள்கை, theory of evolution), பன்மூல மன் மரபியல் கோட்பாடும் (polygenism) எமது இவ்விளக்கத்திற்கு சவா லாக அமைந்தன. அதாவது மனிதன் ஆதியாகமம் கூறுகிற ஒழுங்கு முறைப்படி படைக்கப்படவில்லே, மாருக அவன் ஒரு பொதுவான மூலமுதலான சடப்பொருளில் இருந்து (primordial matter) வளர்ச்சி யுற்று, உயிர்பெற்று ஈற்றில் மனித உருப்பெற்ருன் என்று பரிணுமத் கொள்கை கூறுகின்றது. ஆதியாகமத்தில் குறிப்பிட்டுள்ளபடி ஆதாம்— ஏவாளுடன் மட்டும் உனுக்குலம் தொடங்கவில்ஃ; மாருக, ஏககாலத் தில் தோன்றிய ஒன்றுக்கு மேற்பட்ட தூணே இணேகளுடன் (couples) மனுக்குலம் தொடங்கியது என்று பன்மூல மன்மரபியல் கொள்கை கூறுகின்றது.

நலின மெய்யியல் தணிமனித சுதந்திரத்தையும், தனிமனித பொறுப்புகளேயும் வலியுறத் நின்றது. ஆதலால் இது ஒருவர் செய்த பாவத்தையும் அதன் பிரதிபலன்களேயும் இன்னுருவர்மேல் சுமத்து வதை முற்றிலும் மறுக்கிறது. இரையியல் கூட தனிமனித கௌர வத்தையே (dignity) வலியுறுத்துகிறது.

விவிலிய வர்ணனோளர்களும் ஒரு பெரிய பிரச்சினேயை எதிர் நோக்கவேண்டியிருந்தது. வி விய அறிஞர்கள் (scripturists) பலரினது . கருத்துப்படி ஆதியாகமத்தில் வரலாற்றுச் சம்பவங்கள் உண்மையா கவே பன்னிரண்டாம் அதிகாரத்தில்தான் தொடங்குகின்றன. அதா வது அதற்கு முற்பட்ட அதிகாரங்களில் கூறப்பட்டுள்ளவையெல்லாந் அங்கே கொடுக்கப்பட்டுள்ளபடியே வரலாற்றில் நடைபெற்ற சம்ப வங்களல்ல. (ஆனுல் அவற்றின் வழியாக எழுத்தாளர்கள் சில குறிப் பிட்ட உண்மைகளே அல்லது படிப்பினேயை (teachings) வெவ்வேறு வடிவங்கள் வழியாக விசுவாசிகளுக்கு அளிக்கின்றனர்.) ஆகவே இதை நாம் சென்பாவத்திற்கு ஆதாரமாகக் கொள்ள முடியாது. உரோமை யர் 5ம் அதிகாரம் 12முதல் 21வரையிலான வசனங்களில் கூற முற்ப டுவதென்னவென்றுல் கிறிஸ்துவின் அருள் மனிதன் கட்டிக்கொண்ட பாவங்கள், தீங்குகள் எல்லாவற்றிற்கும் மேலானது என்பதேயாகும். இந்த உன்மையை புனித சின்னப்பர் ஒரு மனிதனுல் இழைக்கப்பட்ட தீங்குடன் (இந்த ஒரு மனிதன் ஆதாமா அல்லது வே ்ருருவரா அல் லது ஒன்றுக்கு மேற்பட்ட பலரா என்பது அவர் பிரச்சனேயல்ல) ஒப் பீட்டுக் கூறுகிருரேயல்லாமல் சென்பாவத்திற்கு விளக்கம் கொடுக்க முற்படவில்கே. ஆகவே இந்தப் பகுதியையும் சென்பாவத்திற்கு ஆதார மாக நாம் கொள்ள முடியாது. இவ்வாறு கருத்துவேற்றுமைகள் ஏற் பட்டாலும் எவருமே சென்பாவமென்று ஒன்று உண்டு என்ற உண் மையை மறுக்கவில்லே. ஆணுல் நாம் அதை விளங்கிக் கொண்டுள்ள விகத்தையே அவர்கள் எதிர்க்கின்றனர்.

இவ்வாளுன வேறுபட்ட கருத்துக்களாலும் புதிய கண்டுபிடிப்புக்க னாலும் சென்மபாவம் பற்றிய திருச்சபையின் விளக்கத்தை, காலத் திற்கும் சுருத்துகளுக்கும் ஏற்ப, எஸ்லோராலும் ஏற்றுக்கொள்ளக்கூடிய விதத்தில் மீண்டும் ஒரு புதிய விளக்கத்தை அளிக்கவேண்டிய நிலேக்கு திருச்சபை தன்ளப்பட்டது.

1966ம் ஆண்டு ஆடிமாதம் திருத்தந்தை ஆரும் சின்னப்பர், மேற்கூறப்பட்ட கருத்துவேற்றுமைக்கு ஓர் ஒற்றுமையை ஏற்படுத்தி சென்மபாவத்திற்கு புதியதொரு பொது விளக்கத்தை எல்லா மக்களும் ஏற்கக்கூடிய விதத்தில் கொடுக்கும் நோக்கத்தோடு, இறையியல் வல் லுநர்களேயும் விஞ்ஞானிகளேயும் கொண்ட ஒரு கருத்தரங்கை (symposium) நடாத்திஞர். இதிலே முக்கியமாக இறையியல் வல்லு நர்க்கு சென்மபாவம் பற்றிய விளக்கத்திற்கு மீண்டும் ஒரு புது விளக் கம் அளிக்கப்படவேண்டிய அவசியத்தையும் விஞ்ஞானத்தின் புதிய கண்டுபிடிப்புகளுக்கும் கருத்துகளுக்கும் மதிப்பளிக்கப்பட வேண்டியதன் அவசியத்தையும் எடுத்து விளக்கிஞர். பரிசுத்த தந்தை பரிணுமக் 💍 கொள்கையை ஏற்றுக்கொள்கிறுர். ஆனுல் கடவுள்தான் இந்த செய் முறைப் போக்கிற்கு (process) பின்ன ணியில் நின்று செயற்படுபவர் என்பதை மிகவும் ஆழமாக எடுத்துரைக்கிறுர். இதன் வீளவாக உல கின் பல பாகங்களிலிருந்தும் பல்வேறு அறிஞர்களிடமிருந்தும் பலதரப் பட்ட விளக்கங்கள் தோன்றின. இருப்பினும் அவற்றில் முக்கியமான ஒருக்ல விளக்கங்களே மட்டும் இங்கு குறிப்பிடுவது போதுமானதெனக் கருதுகிறேன்.

அலிசேயியும் பிலிக்கும் (Alszeghy & Flick)

இவர்கள் இருவரினதும் ஒன்றுபட்ட உழைப்பால் இவ்விளக்கம் உருவானது. இவர்கள் இருவரும் பரிணுமக் கொள்கையை ஏற்றுக் கொண்டு தங்கள் விளக்கத்தை அளிக்கிருர்கள்.

இறைவன் தமது அழைப்பை மனுக்குலத்திற்கு விடுக்கின்றுர். இந்த அழைப்பை ஏற்று அதற்கு ஒரு பதிலேக் கொடுக்கும் நிலேயை அடைந்தவரும். தன்னிச்சையாக ஆண்டவரின் அழைப்புக்கு பதிலளிக் கக் கூடிய முதல் மனிதனும் ஆதாம்தான். ஆணுல் ஆதாமினது பதிலோ ஆண்டவனின் அழைப்புக்கு சாதகமாக அல்லாமல் பாதகமானதாக, ஆண்டவருடைய விருப்பத்திற்கு எதிராகவே அமைந்தது. இதைத் தான் சென்மபாவமென இவ்வறிஞர்கள் வர்ணிக்கின்றுர்கள்.

இப்பாவம் ஏன் மற்ற மனி தர்கள் மீதும் சுமத்தப்பட்டுள்ள தென்பதற்கு கீழ்க்கண்ட விளக்கத்தை அளிக்கிறுர்கள்:

— ஆண்டவர் அழைப்பு விடுத்தது முழு மனுக்குலத்துக்குமே. அவ்வேனே மனித நிலேயிலிருந்து ஆண்டவரின் அழைப்புக்கு பதில வ ளித்தவர் ஆதாம் ஒருவரே. ஆகவே அவரது பதில் எம் எல்லோர் சார்பிலும் அளிக்கப்பட்ட பதிலென்பதால் நாமும் இந்தப் பாவத் இல் பங்காளிகளாகின்றேம்.

— எல்லாப் பொருட்களும், உயிர்களும் ஒரே பொதுவான மூல முதலான சடப்பொருளிலிருந்தே உதயமாகின்றன. இதஞல் மனித நிலேயை அடையும் எல்லோருமே ஆதாமின் தன்மைகளேக் கொண் டிருக்கிருர்கள். ஆகவே ஆதாமின் பாதகமான பதில் எம் எல்லோ**ரிலு**ம் காணப்படுகின்றது. ஆகவே மனுக்குலம் முழுவதுமே இப்பாவத்திற்கு உடத்தையாகவும், அதன் பிரதிபலன்களே க**ம**க்க வேண்டியதாகவும் காணப்படுகிறது.

#### ஷோனன்பேர்க் (Schoonenberg)

இவரின் கூற்றுப்படி சென்பபாவம் என்பது ஒரு பாவமோ, அல்லது ஒரு மனிதனுடைய பாவமோ அல்ல. சென்பபாவமென்பது முழுப்பாவ ரைலாறு. கடவுளுடைய விருப்பத்திற்கு எதிராக செயல் படுவதின் வழியாக முதல் மணிதன் முதல் பாவத்தைக் கட்டிக்கொண்டான். அவனேத் தொடர்ந்து வந்த மணிதரும் முதல் மனி தனின் அதே பாவத்தை மீண்டும் மீண்டும் கட்டிக்கொண்டார்கள். இந்த மறுப்பு கிறிஸ்துவை மனுக்குலம் ஏற்க மறுத்தபோது அதன் உச்சக் கட்டத்தை அடைந்தது. கிறிஸ்துதான் உண்மையான மீட்பர் என் பதை ஏற்க மறுக்கும் போதும், அவரது படிப்பினேயை வாழ்வில் கடைப்பிடிக்க தயங்கும் போதும், அவரது படிப்பினேயை வாழ்வில் கடைப்பிடிக்க தயங்கும் போதும் நாம் ஒவ்வொருவரும் அப்பாவத் தைக் கட்டிக்கொள்கின்றேம். மனுக்குலம் முழுவதுமே ஏதோ ஒரு விதத்தில் இந்தப் பாவத்திற்கு பங்காளியாய் இருக்கின்றது. ஆகவே முழு உலகமுமே பாவத்திற்கு அடிமையாகி பாவ உலகாகின்றது.

பிறக்கும் எந்தக் குழந்தையுமே இந்தப் பாவஉலகிலே ஒரு அங்கத்தவஞிக்கற்றது. எந்தக் குழந்தையுமே இப்பாவ உலகிலிருந்து தப்பி விட முடியாது. இப்பாவ உலகு மனிதனுக்குப் புறம்பாகவோ அல் லது வேறுபட்டதாகவோ அல்ல, மாருக, மனிதனின் ஓர் அங்கமாகவே விளங்குகிறது. இவ்வுலகில் பிறத்தலென்பது பாவ உலகில் அங்கத்தவளுவதே யாகும். ஆகவே மனிதன் எவனுமே சென்மபாவ மற்றவளுக இருக்க முடியாது. இங்கு மனிதன் பாவத்தில் அவதரிக்க வில்ஃல. ஆனுல் பாவ உலகுக்கு அறிமுகப்படுத்தப்படுகிருன்.

#### ஹல்ஸ்பொஷ் (Hulsbosh)

நாம் இதுவரை சென்மபாவத்தை அதன் தொடக்க நிஃயிலிருந்து நிஃயான அடிப்படையில் (static) இருந்தும் உற்று நோக்கினும். இவரின் கருத்துப்படி நாம் இதனே முடிவு நிஃ (end point) யிலிருந்தும் மாற்றுத்தன்மை (dynamic) யுடையவை எனும் கருத்தி விருந்தும் நோக்க வேண்டும். சென்மபாவமென்பது எண்ரே ஒருநாள் நடைபெற்று முடிந்த ஒன்று அல்லது என்று மே ஒரே தன்மையையே கொண்டது என்ற கொள்கையை முற்றுக மறுத்து, அது இன்றும் நடைபெறுமொன்றெனவும் மனிதனுக்கு மனிதன் அதன் தன்மை வேறு படுகிறதென்பதையும் வலியுறுத்துகிறுர்.

கடவுள் மனிதன்ப் படைக்கும்போது மனிதன் கடவுளோடு இணக்கப்பட்டிருக்க வேண்டுமென்று அவர் விரும்பிஞர். ஆனுல் மனி தன் அவர் விருப்பப்படி கடவுளோடு இணக்கப்படவில்லே. இதைத் தான் ஹல்ஸ்பொஷ் சென்மபாவமென குறிப்பிடுகின்ருர். கிறிஸ்து தான் கடவுளுக்கும் மனிதனுக்குமிடையே உறவை ஏற்படுத்தும் ஒரே யொரு ஏணி. அவர்தான் கடவுளுடஞன எமது இணப்புக்கு ஒரு மாதிரி. கிறிஸ்து எவ்வாறு கடவுளுடன் இணந்திருந்தாரோ அவ் வா ந நாமும் இணந்திருக்க வேண்டுமென்பதே அவரது நோக்கம். இந்த உறவு நாளுக்கு நாள் வளர்ச்சியடைய வேண்டியது, முதிர்ச்சி யடைய வேண்டியது. ஆஞல் மனிதஞே இந்த உறவில் முன்னேற மறுக் கிருன். கடவுளிடமிருந்து விலகிச் சென்றுகொண்டிருக்கிருன். இதுதான் முதல் மனிதன் கட்டிக்கொண்ட சென்மபாவம். அத்துடன் மனுக்குலம் கட்டிக் கொள்கின்ற சென்மபாவம்.

#### முடிவுரை

இதுவரை நாம் சென்மபாவத்திற்கு திருச்சபை சார்பில் வெல் வேறு சங்கங்களாலும், அறிஞர்களாலும் கொடுக்கப்பட்ட பல்வேறு விளக்கங்களே விளங்கிக்கொளள முற்பட்டோம். எல்லாவித விளக்கங் களிலும் ஒருசில குறைநிறைகள் தென்பட்டாலும் எவருமே, கடவுளின் இட்டமிட்ட படைப்பிலே மனிதனெரு குற்றத்தை இழைத்துளிட்டான்; இக்குற்றம் மனித குலத்தின்மேல் ஒரு தாக்கத்தை ஏற்படுத்திவிட்டது: அந்தத் தாக்கத்தை மனுக்குலம் முழுவதும் அனுபவிக்கின்றது என்ற உண்மையை மறுக்களில்லே.

ஆளுல் இக்குற்றத்தை விளங்கிக்கொள்ளும் விதம் காலத்திற் கேற்ப மாறிக்கொண்டே போகின்றது. காத்தேஜ், திரிதெந்தீன் பொதுச் சங்கங்கள் கொடுத்த விளக்கங்கள் அந்தக் காலத்திற்கும் தேவைக்கும் பொருத்தமானதாகவும், பொருளுள்ளதாகவும் அமைந்தன. ஆளுல் பரிணுமக் கொள்கை, பன்மூல மன்மர பியல் கோட்பாடு போன்ற புதிய விஞ்ஞானக் கண்டுபிடிப்புகள் இவ்விளக்கங்களே அர்த்தமற்றதாக்கி விட்டதனுல் 'சென்மபாவ'த்திற்கு விஞ்ஞான உலகிற்கேற்ப தற்போது நவீனவிளக்கங்கள் அளிக்கப்பட்டுள்ளன. இந்நவீன விளக்கங்கள் இவ் விஞ்ஞான உலகிற்கு ஓரளவு திருப்திகரமானதாக அமைகின்றன. ஆளுல் காலம் செல்லச் செல்ல விஞ்ஞானம் இன்னும் விருத்தியடைய, இவ்விளக்கங்களும் பொருளற்றதாகி, பல கண்டனங்களுக்கு இலக்காகி அதன் விளேவாக புதிய வேறுபல விளக்கங்கள் தோன்றலாம். விஞ் ஞானம் வளர்ச்சியடைந்தாலும், வி எக்கங்கள் மாறுபட்டாலும், சென்மபாவமும் அதனுல் மனுக்குலத்திற்கு ஏற்பட்ட தாக்கமும் என் றும் மாறப்போவதுமில்லே, மறுக்கப்படப்போவதுமில்லே. Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

## நற்செய்தி ஆய்வு: மாற்கு

ஜான் கார்டோசா, அ. ம. தி.

மாற்கு கூறும் கிறிஸ்தவனின் சிடத்துவம்

மாற்கின் கோட்பாட்டின்படி கிறிஸ்துவின் அழைப்பினப் புரிந்து கொண்டு அதன்படி வாழ்பவர்கள் யாவரம் கிறிஸ்துவின் சீடர்க ளாவர். கிறிஸ்தவனுடைய சிடத்துவமும் மாற்கு கண்டே கிறிஸ்துவைப் போல் முரணுகத் தோன்றும் ஒன்று. இந்தச் சிடத்துவத்தின் தன் மையை யேசு மிகவும் தெளிவாகக் காண்பிக்கின்றுர்— 8: 34. மாற்கு செடர்களே மிகவும் ஆழ்ந்த மனிதப் பண்புகளே உடையவர்களாகச்சித் தரிக்கின்ருர். அவர்களே யேசுதாமே அழைக்கின்றுர். இது ஓர் அழைத் தல். இரன்டாவதாக யேக அன்புடன் கூடிய பொறுமையை அவர்க ளுடன் அனுபவிக்கிருர். ஆபினும் முக்கியமான சந்தர்ப்பங்களில் யேக வின் சிடர்கள் அவரைக் கைவிட்டுவிடுகின்றனர் — 14:50. யேசு எப்போதும் தம் டேர்களின் நம்பிக்கைக்குப் பாத்திரமானவராக அவர்களுக்கு உண்மையுள்ளவராக, அவர்கள் அவரைக் கைவிட்டபோ இலும், தாம் அவர்கள்பால் அன்புள்ளவராக இருந்தார் என்பதை மாற்கு வலியுறுத்து இருர் — 16:7. யேசுவின் பரந்த தன்மை இங்கே மிகவும் தெளிவாக வெளிப்படுகிறது. இவ்வாருக மாற்குவினுடைய கிறீஸ்துவியலிலும், அவருடைய கிறீஸ்தவ சீடத்துவத்திலும் அவர் எடுத் துரைக்க எண்ணும் இறையியல் வெளிப்படுகிறது. காலாகாலமாக பழக்கத்திலிருந்து வந்த படிப்பினேகளோடு நிகழ்காலச் சூழ்நிலேகளே எந்த அளவுக்கு இணங்க வைத்துள்ளார் என்பதையும் நாம் அவரது எழுத்து நடையில் காணமுடிகிறது.

விசுவாசத்தின் பொருட்டுத் துன்புறுத்தப்பட்டு, பல இன்னல்க ளுக்குட்பட்ட ஒரு சமூகத்துக்கு அந்தச் சூழ்நிஃயில் மாற்கு தம் நற் செய்தியை எழுதுகின்றுர். யேசுவின் வரலாற்றில் வேருன்றிய நற் செய்தியாக அதை அவர்களுக்குக் கொடுக்கின்றுர். இது மாற்கினு டைய தனித்துவம். அதாவது யேசுவினுடைய நற்செய்தியைப் புதிய தொரு சூழ்நிஃக்கு ஏற்ப எடுத்தியம்புகிறுர். யேசுவின் வாழ்க்கை வட்டத்துக்குள் அவை அமைவனவாக நற்செய்தியைச் சித்தரிக்கின் முர். இது மாற்கினுடைய திறமை.

புளித சின்னப்பரைவிட மாற்கு தம் நற்செய்தியை சந்தர்ப்பச் சூழ்நிலேகளோடு வெளிக்கொணர்கிருர் எனலாம். மாற்கினுடைய அறிக் கையில் வரலாறும், இறையியலும் ஒன்றையொன்று ஊடுருவிச் செல் கின்றன. மாற்கினுடைய சமூகம் உயிர்த்த யேகவுக்கும் அவருடைய மறுவருகைக்கும் இடையில் வாழ்ந்துவரும் ஒரு சமூகம். கலகங்கள், மற்றும் கிறிஸ்தவர்கள் துன்பத்துக்குள்ளாதல், போலி மெசியாக்கள் ஆவியன நற்செய்தி மேலும் ஆழமாவதற்குக் காரணிகளாக இருந்தன. நோர்மன் பெரின் (Norman Perrin) என்பவர் மாற்கு நற்செய்**தி** அத்தியாய மூன்று அத்தியாயங்களே உடையது என்றும் ஒவ்வொரு பிரிவுகளேக் மும் (1)போதித்தல் (2) கையளிக்கப்படல் என்ற இரு கொண்டது என்றும் கூறுகின்ருர்.

அத்தியாயம் 1. (அ) அருளப்பர் போதித்தார். (1:7) (ஆ) அவர் கையளிக்கப்படுகின்றுர். (1:14)

அத்தியாயம் 2. (அ) யேசு போதித்தார் (ஆ) அவர் கையளிக்கப் படுகிருர் (9:31, 10:33)

அத்தியாயம் 3. (அ) கிறிஸ்தவர்கள் போதித்தனர் (ஆ) அவர்கள் கையளிக்கப்பட்டனர். (13:9-13)

இறைமகனுடைய இரண்டாம் வருகையோடு மூன்ருவது அத்தி பாயம் உச்சநிலேயை அடையும் என்று பெரின் தொடர்ந்து கூறுகின் ருச் 13:26 ff. எனவே நற்செய்தியாளர் மாற்கு இந்த அறிக்கையிடு தலில் ஒவ்வொரு கிறிஸ்தவனும் பங்கேற்கவேண்டும் எனச் சவால் விடுகின்ருர். அவர்கள் அப்படிப் போதிக்கும்போது யேசுவையும் அரு எப்பரையும் போன்று கையளிக்கப்படுவர் என்கின்ருர். இறைமக்கள் இவ்வாருகக் கையளிக்கப்பட்ட போதிலும் கிறிஸ்து உயிர்ப்பின்மூலம் வெற்றியீட்டியது போல் கிறீஸ்தவர்களும் இறைமகளுல் ஒன்று சேர்க் கப்படுவர் என்கிருர்.

#### மாற்கு நற்செய்தியின் பொதுப் புவியியல் அமைப்பு

மாற்கு நற்செய்தியில் புவியியல் அமைப்பு லூக்காஸ், மத்தேயு ஆகியவற்றில் காணப்படுவதை ஒத்தது. கலிலேயாவிற்குமான பயணங்கள் நில எல்லேக்கோடுகளாகக் காணப்படுகின்றன. மாற்குவுக்கு முக்கிய எல்லே கலிலேயா. 1932-ல் சி. எச்டோட் (C. H. Dodd) என்பவர் மாற்குவினுடைய நற்செய்தி அப்போஸ்தலர் பணியில் காணப்படும் (10: 31—41. 13: 23—51) காலக்கிரமப்படி நிகழ்ந்த சம்பவங்களுடன் ஒத்திருக்கிறது என்றுர். ஆனுல் நீநெம் (Nineham) போன்ற வேறு சிலர் இந்த நோக்கை முற்றுக ஏற்பதில்லே என்கிறுர்.

#### STOMBEST'

- லூக்காஸ் நற்செய்தியும் அப்போஸ்தலர் பணியும் மாற்கு நற்செய் தியில் ஓரளவு தங்கியிருக்கலாம், இதற்குக் காரணம் யேசுவின் வரலாற்றில் வேருன்றப்பட்டு எழுதப்பட்ட முதல் நற்செய்தி மாற்கேயாகும்.
- ஆதிக் கிறீஸ்தவ சமூகமானது வாழ்க்கைக்கு, வழிபாட்டுக்கு, இறையியலுக்குச் சம்பந்தமில்லாத எந்தவொன்றையும் பேணிப் பாதுகாக்கனில்லே. எனவே முக்கிய சம்பவங்கள் நற்செய்குகளுக் கிடையில் கிரமமாக ஒத்துவருவது ஒரு சான்று ஆக முடியாது.
- செம்மையான வரலாற்றை அறியும் ஆர்வத்தோடு அல்லது காலக்கிரமமாகச் சம்பவங்கள் நடைபெற்றுள்ளனலா என்ற ஆர் வத்தோடு நற்செய்தியை ஆராய்வது திருச்சபையின் படிப்பிண் அல்ல.
- மேலும் நற்செய்தியில் காணப்படும் வரலாற்று அமைப்பு கூட் காலக்கிரமப்படி நிகழ்ச்சிகள் நடந்தன என்பதைவீட இறையி யிலத் தருவதற்குத்தான் முக்கியத்துவம் கொடுத்தது.

மாற்குவினுடைய கூற்றின்படி கலிலேயாவில் தான் பேசு புறநூ முதலாகத் தம்மை வெளிப்படுத்துகின்றுர் 1:0, 13:10, 14:28. கவிலேயாதான் ஒதுக்கப்பட்டவர்கள் வாழ்ந்த இடம். இதற்கு எதி ராக யெருசலேமை யூதர்களுடைய கல் மனத்திற்கு ஒத்த இடமாக மாற்கு சித்திரிக்கின்றுர் 7:1, 10:33. இங்கேதான் பேசுவை யூதர். அவருடைய இறப்புக்குத் தீர்ப்புமிட்டார்கள். கள் மறுத்தோர்கள். ஆனுல் உயிர்ப்புக்குப்பின் யேசு தம் சிடர்களே களிவேயாவில் மீண்டும் சந்திப்பார் என்று மாற்கு கூறுகிறுர் 16 : 7. இவ்வாறுகு கலிலேயாவி விருந்து பெருசலேமுக்கும், பெருசலேமிலிருந்து கலிலேயாவிற்குமாக உரைநடை செல்கின்றது. இந்நடை மாற்குவின் சமுதாயம் இருந்த சூழ்நில்லைய பிரதிபலிக்கின்றது. அதர்வது புறக்கணிக்கப்பட்டோருக் கான வேதபோதகம் யூதேயத்திற்கு அப்பாலிருந்து ஆரம்பபானது என்பதை மாற்கு தெளிவாக்குகின்றுர். இதனுல்தான் அவர் யாவிற்கு முத்தியத் நவம் கொடுக்கின்றுர். எனவே வாழ்க்கையோடு இண்டந்து கொள்தும், கறிலேயாவிலே வழக்கத்திலிருந்த இறைமிய லுக்கு ஒத்ததுமான நற்செய்தியை நாம் காணுகின்றேம். இறைபணி கவிலேயாவில் ஆரம்பிக்கப்பட்டு அங்கேயே நிறைவும் பெறுகின்றது.

நற்செய்தியாளர் லூக்காஸ் யெருசலேமுக்கு முக்கி யத்துவம் கொடுப்பதால், அவர் கிறிஸ்துவின் பணியை யெருசலேயில் ஆரம்பித்து யெருசலேயில் நிறைவுசெய்கின்றுர். எனவே யேசு தம் பகிரங்க வாழ் கையின்போது, ஒருமுறைதான் யெருசலேமுக்கு வந்தார் என்று மாற்கு கூறுவதுகூட அவருடைய இறையியல் நோக்குக்கு ஏற்ப மிகைப்படுத் தப்பட்ட ஒரு கூற்றேயாகும். யேசு அநேக தடவை யெருசலேமுக்கு வந்தார் என்றும், ஆகக் குறைந்தது மூன்றுமுறையாவது வந்தாரென்றும் அருளப்பர் தம் நற்செய்தியில் கூறுகின்றுர். அருளப்பர் தன் நற்செய்தியை மற்றுமொரு உள்நோக்கில் எழுதுகின்றுர். அவர் யூதர் களுடைய திருவிழாவை மையமாகக்கொண்டு, அதாவது இவ்விழாக் களின்போது யேசு சமூமளித்திருத்ததை மையமாகக்கொண்டு தம் இறையியிலக் கட்டியெருப்புகின்றுர்.

மாற்கு நற்செய்தியின் தனித்துவம்

படைப்பானது இறைவனுக்கும் தீய சக்திகளுக்கும் இடையே ஏற் படும் பெரிய ஒரு போராட்டத்தை உள்ளடக்கியது என்று யூதர்கள் நம்பிவந்தார்கள். இதே கருத்து பபிலோனிய புராணக்கதைகளிலும் இருந்தது. இப்போராட்டத்தில் வெல்லுபவர் இறைவன் என்றும் நம் பப்பட்டு வந்தது. வெற்றி இறைவனின்பக்கம் சார்ந்திருந்தாலும், தீய சக்தி அவ்வளவு இலகுவில் இவ்வுலகைப் பற்றியிருப்பதிலிருந்து விடுப டுவதில்லே. இதனுல் இறைவன் அல்லது அவரது பிரதிநிதி இத் தீய சக்தியை வெல்லப் போருக்கு வருவார் என்று யூதர்கள் நம்பினுர் கள். இதனுல்தான் யேசு ஞானஸ்நானம் பெற்றபோது தீய சக்தி யைப் போரில் வெல்ல ஏதுவாக இறை சக்தியைப் பெற்ருர் என்று மாற்கு விபரிக்கின்றுர்.

யேகவோடு போர்புரியும் இந்தத் தீய சக்கி யாது? யூதர்கள் இந்த சக்தியை சாத்தான் என்கின்றனர். சாத்தான் அகத்த ஆவிகளின் தமே வன். பேயல் செயூல் (Beelzebul). இத் தீயசக்திகள் புயமேயும் இயற்கை அழிவையும் விளேவிக்கக்கூடியன். உடம்: யேசு புயமேக் கடிந்துகொள் கிருர் 4:39 ff. இச் சக்தி மணிதனின் உடலுக்குள் புகுந்து நோயை யும் பைத்தியத்தையும் உருவாக்கக்கூடியது. உடம்: அசுத்த ஆவியினுல் பீடிக்கப்பட்ட மணிதனிலிருந்த சரத்தான் யேசுவை அடையாளம் கண்டு சப்தமிடுகிறது. 1:24 ff. இச் சக்தி மனிதனது மனதிற்குள் புகுந்து குருட்டு ஒழுக்கத்திற்கு வித்திடுகிறது. உடம்: பரிசேயர். இவர் கன் யேசுவின் பணிக்கு இடையூருக இருக்கின்னர். யேசு அவர்களேக் கடிந்துகொள்கிருர். மாற்கு நற்செய்தியில் யேசுவின் பணி அவருக்கும் தீய சக்திக்குமிடையிலான ஒரு பேரும் போராட்டமாக விளக்கப்படு இந்த விளக்கம் நமக்கு மிகவும் இலகுவாகத் தோன்றுகிறது. ஆஞல் இதன் பொருள் அவ்வளவு இலகுவானதல்ல. யேசு தமது கிலு வையினுலும், உயிர்ப்பினுலும் தீய சக்திகளே முறியடித்து மனுக்குலத் துக்கும் எல்லா படைப்புக்களுக்கும் சமாதானத்தைக் கொண்டுவற் தார். யேசுவின் புதுமைகள் இந்த வெற்றியை ஏற்கணவே மறைமுக மாக எடுத்துக்காட்டுகின்றன. ஒவ்வொரு புதுமையும் சமாதானத்தை யும், எங்கும் வியாபித்திருக்கும் இறைவடுளையும் உணரச்செய்கின்றன.

4:39 சமாதானமும் ... அமைதியும்

5:15 அகத்த ஆவியினுல் பிடிக்கப்பட்டிருந்த மணிதன் இப் போது அமைதியாக இருக்கின்றுன்.

1 : 27 இறைவன் நம்மத்தியில் இருக்கின்ழுர் என்பதை உண

ரும் மக்கள் மிகுந்த ஆச்சரியத்துக்குள்ளாகிறுர்கள்.

2:12 மக்கள் திகைப்புற்று இறைவணப் புகழுகின்றுர்கள். பொதுவாக மாற்குவும் ஏணேய நற்செய்தியாளர்களும் புதுமைகள் அதி காரத்தால் செயற்படுத்தப்பட்டவை என்று விபேரிக்கின்றனர். இவை இறை அரசின் இறுதி வருகைக்கான முன் அடையாளமாகும்.

#### மாற்கு நற்செய்தியின் முடிவுரை

உண்மையில் மாற்கு நற்செய்தி 16: 8 இல் நிறைவு பெற்றது என கருதுகின்றனர். அதன்பின் வரும் அநேக இறையியலாளர்கள் 9 இலிருந்து 20 வரையிலான வசனங்கள் 2-ம் நூற்ருன்யுல் தொடுக்கப் பட்டது என்பது அவர்கள் கருத்து . ஆயினும் 9 இருந்து 20 வரை யிலான வசனங்கள் சட்டப்படி ஏற்றுக் கொள்ளப்பட வேண்டியவை என்று கத்தோலிக்கராகிய நமக்குத் திருச்சபை போதிக்கிறது. முழு வேதாகமத்தையும் எடுத்துக்கொண்டால் அதில் இவ்வாக்கியங்கள் ஒரு பகுதி. ஆதலால் இவையும் இறைவார்த்தைகளே, ஆஞல் இப்பிற் சேர்க்கை மாற்குவுக்குச் சொந்தமானதல்ல. இருந்தபோதிலும் திருவழி பாடுகளில் இப்பிற்சேர்க்கை பாவிப்பதற்கு ஆட்சேபனே இல்லே. ஆனுல் மாற்குவினுடைய நற்செய்தியை ஆயும்போது இப்பிற்சேர்க்கையை கணிப்பில் எடுப்பது தவறு. இந்த வசனங்களில் வரும் சொற்களும் முழுப்பகு தியிலிருந்து வேறுபடுவது இதற்கு இறையியலும் ஏனேய முக்கிய காரணமாகும்.

#### பிற்சேர்க்கை ஏன்?

மாற்கு நற்செய்தியை வாசித்தோர் உயிர்த்த யேசு தம்மை வெளிப்படுத்தியதை அங்கு காணவில்லே. மாற்கு தன் நற்செய்தியை உயிர்த்த யேசுவின் வெறும் கல்லறையுடனும் வானதூதரின் செய்தி யுடனும் நிறைவு செய்கின்ருர். யேசு உயிர்த்துவிட்டார் என்ற உண்மை கல்லறைக்கு வந்த பெண்களில் ஒருவித தாக்கத்தை ஏற்படுத்துகிறது. அப்பெண்கள் பயப்படுகிருர்கள். இப்பயம் சாதாரண பயம் அல்ல. இது தேவரகசியம் தங்களுக்கு வெளிப்படுத்தப்பட்டதில் உண்டான ஒருவித பக்திப் பயம். இத்துடன் மாற்கு தன் நற்செய்தியை நிறைவுசெய்கி முர். இது மாற்கு கையாளும் இறையியற் பண்பு

மறைநூலேப் போதிக்க இலகுவாக இருக்கும் என்ற நோக்கத்தோடு லூக்காஸ் நற்செய்தியிலிருந்தும், அப்போஸ்தலை நடபடியிலிருந்தும் யேசு உயிர்த்தபின் தம்மை வெளிப்படுத்திய சம்பவம் சருக்கமாக எடுக்கப்பட்டு மாற்கு 16: 8 உடன் பிற்சேர்க்கப்பட்டுள்ளது. ஆனல் விஷத்தை நஞ்சைப்பற்றிய வசனங்கள் (16:18) இப்பிற்சேர்க்கையில் கையாளப்பட்ட நவீனம். இது லூக்காஸ் நற்செய்தியிலும் அப்போஸ் தலர் நடபடியிலும் இடம்பெறுத ஒன்று. ஆனல் இரண்டாம் நூற் முண்டில் இது காணப்படுதிறது. மொத்தத்தில் எளியதடையில் மூற்கு தன் நற்செய்தியை எழுதியிருந்த போதிலும், அதிலும் ஒரு விறு விறுப்புண்டு. எனிமையிலும் இனிமையன்றே!

முற்றும் கூடிய பிருந்தும் கூடிய



the wall down the time to a sweet

#### THEOLOGICAL PERSPECTIVES OF THE AGED

FERNANDO, EMMANUEL F.

The systematic reflection on human experience in the light of our Christian faith gives rise to theological thinking. an exercise essentially leads us to see the life of the aged as a gift from God. Among the factors to be observed in human experience on one side is the increase in the number of aged persons in recent years especially in Sri Lanka; and on the other, is the forces of development aiming at increasing the life expectancy. Also there is a positively growing attitude towards the aged in the Asian countries. Along with these observations from human experience, we place what we possess from Christian tradition. that our whole life is a gift from God entails that old age too is included in it. In our reflection, we would hold that ageing is a time of increased self-encounter and encounter with God. This upward curve in our human experience is a better approach to understanding death as a transformation of our earthly existence into the fullness of the life of the risen Lord.

In practice, this theological thinking would demand a certain amount of action at various levels. Some possibilities of action are proposed at the levels of the State & society, the parish, the family and the individual.

#### PEOPLE OF GOD IN ASIA

KIRUPANANTHAN, S. F.

To many Westerners, Asia means merely a demarcated geographical portion of this world encompassing a vast area stretching from Afghanistan to Japan and from Mongolia to Indonesia. Only recently has the western mind begun to understand the myriad variations in culture, religion and the political structure that exists in Asia, as well as their sharp differences. It is very difficult to find a unitive factor in their ethnic and cultural tradition to bring

all the Asians as one. But the continuous subjection under colonial rule and the consequent historical experience in recent centuries could be claimed as a unitive factor.

Although West Asia is the birthplace of Christianity, Christianity as a religion came to the vast majority of Asians in the European form, during the period of colonialism. The reception of Christianity in Asia in the European form has been an alienating experience to the Asians. In the past, christianisation always meant Westernisation. The breaking of the colonial tradition, and the incarnational processes of the Asian Churches to be truly and fully Asian are the present challenges to the Churches of Asia. These processes of dying to the colonial tradition and rising to new life is truly the authentic living of the paschal mystery in our context. Every Christian is called to celebrate this in his or her life and in the liturgy. Christianity in Asia should become truly an Asian way of life.

# IS THE BIBLE TRULY THE WORD OF GOD? SAHAYATHASAN, A.

The apparent inconsistencies, irrelevancies, outdated views, apparent contraditions etc., in the Bible pose a question whether the Bible is truly the Word of God.

The Bible purports to transmit the divine revelation in human categories. The Hebrews' knowledge of the then known world, their morality, their scientific concepts etc. are used to present the salvific message God wants to give to his people. Hence, it is we who read the message of the Bible who have to extract the text from its context to know what the Divine Message is. Further, the move from the Old Testament, to the New, is a move from interpretation to perfection, from incompletion to completion. Moreover, in their formation, Biblical texts have undergone a long period of oral tradition, where every generation had its additions and omissions, so that when they were put in writing, they had the influence of the dedactors, translators, etc.

Hence, if the Bible is properly analysed with all these presuppositions, it truly is the word of God.

# ORIGINAL SIN: A HISTORICO-THEOLOGICAL APPROACH

NAVARATNAM, T.

The fact of original sin was doctriaised at the Council of Carthage against Pelagianism. Later it was re-affirmed at the Council of Trent against the reformers. But the advent of the theory of evolution in science and the common acceptance of it in the late 19th century necessitated a re-explanation of it. This was also necessitated by recent theological developments. Hence, Pope Paul VI called for a re-interpretation of it.

Though there were various interpretations so as to match the latest developments in science and theology, such as those of Alszeghy, Flick, Schoonenberg, Hullsbosh, etc, they were not substantial. But none of them denied the fact of original sin. Original sin is generally seen as the inefficiency of man to completely relate himself to God. Hence, though further developments or alterations are possible regarding original sin, the fact of it remains.

# AN ANALYSIS OF THE GOSPEL OF MARK (PART 2) CARDOZA, J., O. M. I.

The evangelist Mark, wants to convince his audience that Jesus was the messiah, the promised one, the expectation of the ages. This of course, the Jews failed to perceive, and found hard to believe when Jesus was living. Hence Mark works out his thesis in an orderly manner in order to show that Jesus was the messiah.

Mark cannot show (even if he had wanted to) that Jesus was a heavenly being, because people knew Jesus' origin and who his parents were. Therefore Mark shows that Jesus, as a human being, was a great man among men, who was full of human experiences and human feelings.

Then Mark speaks of the mission and the person of Jesus, which really reveal the personality of Jesus. Hence in the first eight chapters of his gospel Mark speaks of the exorcisms and

other miracles of Jesus. But this hardly suffices to manifest the full personality of Jesus. Therefore he takes the passion of Jesus, which was a scandal to the Jews, and shows that it is precisely this scandal that fully reveals the person of Jesus. In these narratives Mark shows that the eschatological actions of God are taking place in human history in the person of Jesus. So if the people are really convinced that the actions of God are being revealed in the person of Jesus, they should necessarily conclude that Jesus is the Christ.

By giving the passion narratives, Mark shows how God raised up fallen humanity with the resurrection of the crucified and suffer ing messiah. Therefore the passion and the cross are not scandals, rather they are the imperative condition for the fulfilment of the messianic hope. (Conculded)

CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR O

The same of the same of the