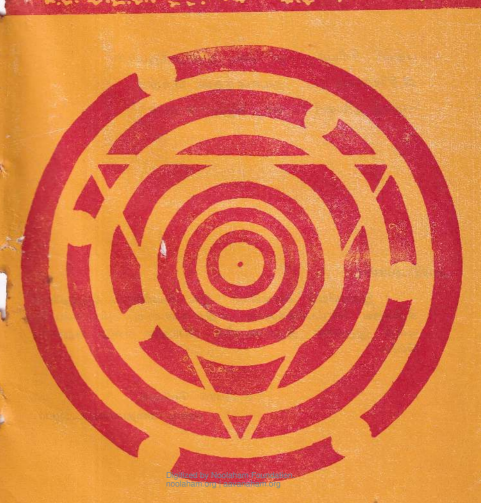
# Bonguluoi

CAINE MONTH



# ஆசீரியர் குழு

## பொறுப்பாசிரியர்கள் :

அருள்திரு எஸ். ஜே. இம்மானுவேல் அருள்திரு விக்ரர் குரூஸ் அருள்திரு இம்மானுவேல் பெர்ணைடோ அருள்திரு ஜெ. நீக்கலாஸ்

பதிப்பாசிரியர் ; ம. வே. அமிர்தக்குமார்

விநியோகம் : தயானந்தன் பற்றிக்

கழகத் தல்வர்: சா. கிருபானந்தன்

#### அச்சிடலாம்:

'' இறையியல் கோலங்கள் '' இல் வெளிவரும் கருத்துக்கள் கிறிஸ்தவ கோட்பாடுகளுக்கு எதிரானவை அல்ல என்பதே யன்றி இதுதான் திருச்சபையின் போதீன என்று கூறுவதற் கில்ஃல.

> + போல் பெரேரா, கண்டி மறைமாவட்ட ஆயர்.

# இறையியல் கோலங்கள்

(இறையியல் பருவ இதழ்)

வடிவம்: 1

வண்ணம்: 2

வைகாசி 1981

வெளியிடுவோர் : ஞானப்பிரகாசர் தமிழ்க் கழகம், தேசிய குருத்துவக் கல்லூரி, அம்பிட்டி, கண்டி.

(தனிப்பட்ட விநியோகத்திற்கு மட்டும்.)

# incentrated incurrence

Charletine trajes (Kali)

discounter

T THE STREET

Set Transmiss

ச மாது தாவர் நொளப்பிறவாசீர் தமிழ்க் கழகம், செய்ய கருத்துவக் கல்லூரி, அவ்பிட்டி கண்டிக

(saider efferentists within

# புகுமுன்.....

ப மது வெளியீட்டின் முதல் இதழைப் படித்த பலரினதும் ஆர்வமும் ஆதரவும், இந்த இரண்டாவது படைப்பை வெளியிட வைத் துள்ளது. இக்கோலங்களும் உங்கள் சிந்தனேயில் புதுக்கோலமிடும் என்பது எமது நம்பிபிகை. இது உங்கள் மனங்களில் புதுப்புது வடிவங்களில் இறையுணர்வைத் தூண்டட்டும். காலத்தின் தேவைக்கேற்ப இறையியல் சிந்தனேகள் உங்கள் எண்ணங்களில் மலரட்டும்.

இக்கோலத்தை குருத்துவக் கல்லூரி இமையியல் பேராசிரியர், குருமாணவர்களது ஆக்கங்கள் அலங்கரிக்கின்றன. இன்றைய உலகின் பல நிகழ்ச்சிகளே புதிய நோக்கில் அணுகுவதற்கு வழிசமைத்த இரண்டாம் வத்டுக்கான் சங்கத்தைத் தொடர்ந்து திருச்சபையின் வரலாற் றிலே புரட்சிகரமான மாறுதல்கள் ஏற்பட்டன. இப் புரட்சியைத் தான் ''திருச்சபையின் வரலாற்றில் பொதுதிலேயினரின் எழுச்சி'' என்ற முதல் கட்டுரை எடுத்துரைக்கின்றது

பண்பாட்டு மயமாக்கல் கிறிஸ்தவத்தை தாயகமாக்கும் பணி யாகும். ஒவ்வொரு பண்பாட்டுக்கும் சமூக நடைமுறைக்கும் ஏற்ப நற்செய்தி அறிவிக்கப்பட வேண்டுமென திருச்சபை வலியுறுத்துகின் றது. இதனேச் சிறப்பாகத் தருகின்றது ''பண்பாட்டில் வழிபாடு''.

இன்றைய சமூகத்தில் ''கருச்சிதைவு'' ஒர் முக்கிய பிரச்சிணே யாகும். இறையியல் கண்ணேட்டத்தில் கிறிஸ்தவ கோட்பாட்டின் படி, கருச்சிதைவு பற்றிய தெளிவான விளக்கத்தைத் தருகின்றது ''கருச்சிதைவு'' என்ற ஆக்கம்.

ஒப்புரவு அருட்சாதனம் இன்றைய கிறிஸ்தவர்களின் மத்தியில் பல கேள்விகளே எழுப்பியுள்ளது. இக் கேள்விகளின் மத்தியில் சிறுவர் களுக்கான ஒப்புரவு அருட்சாதனம் அர்த்தமுள்ளதா? என்ற புதிய தொரு கேள்வியையும் எழுப்புகின்றது. இப்புரியாத புதிருக்கு புது விடை தருகிறது ''சிறுவர்கள் சாவானபாவம் செய்ய முடியுமா?'' என்பது.

கிறிஸ்துவின் உயிர்ப்பு கிறிஸ்தவர்களின் விசுவாசத்திற்கு ஆதா ரமாகும். கிறிஸ்துவின் உயிர்ப்பைப் பற்றிய விவிலிய மதிப்பீடாக தொடர்கிறது இறுதி ஆக்கம்.

மறைவளர மொழி வளர்ப்போம் என்ற கழகத்தின் இலட்சிய நோக்கில் தமிழ்க்கிறிஸ்தவ வாசகர் மத்தியில் நாம் செய்யும் அக்கினிப் பரீட்சை இதுவாகும். உங்கள் ஆதரவில் உள்ள அசையாத நம்பிக் கையால் இவ் விரண்டாவது இதழை உங்கள் கரங்களில் தவழவிடு கின்றேம்.

— ஆசிரியர் குழு

#### உள்ளே ......

| திருச்சபையின் | மறும      | ுர்ச்சியில் | o Gurg | து நிலேயினரி எ | ள் எழுச்சி |     | 1  |
|---------------|-----------|-------------|--------|----------------|------------|-----|----|
| பண்பாட்டில்   | வழிபடு    | வோம்        |        |                |            | *** | 19 |
| கருச்சிதைவு   |           |             |        |                |            |     | 30 |
| குழந்தைகள் க  | சாவான     | பாவம்       | செய்ய  | முடியுமா?      | ···        |     | 38 |
| இயேசுவின் ப   | உயிர்ப்பு |             |        |                |            |     | 57 |
| Synopsis      |           |             |        | ***            |            |     | 68 |

# திருச்சபையின் மறுமலர்ச்சியில் பொதுநிலேயினரின் எழுச்சி

அருள்திரு S. J. இம்மானுவேல்

#### கொப்பர்னிக்கசின் புரட்சி (Copernican Revolution)

் பூமியே அகிலத்தின் மையம். இப்பூமியைக் கதிரவன் ஒழுங் காகச் சுற்றி வருகின்றுன். இக்கொள்கை ஆயிரமாயிரம் ஆண்டு களாக — கி. பி. 15ஆம் நூற்றுண்டுவரை சகல மனிதராலும் சவா வின்றிய சத்தியமாக ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்ட உண்மை. (Geocentric Theory). ஆஞல் நீக்கிலஸ் கப்பர்நீக்கஸ் என்ற விஞ்ஞானி 16ஆம் நூற்றுண்டில் இக்கொள்கைக்கு முற்றுப்புள்ளி போட்டு —கதிரவனே எம் அகிலத்தின் மையமென்றும், பூமி இக்கதிரவனே ஒழுங்காகச் சுற்றி வருகின்ற ஒரு கிரகமென்றும் நிருபித்து மனிதரைத் திடுக்கிட வைத்தார் (Helio-centric Theory). இதுவே விஞ்ஞான உலகில் கப் பர்னீக்களின் புரட்சி என்று அழைக்கப்படுகின்றது.

இப்பேர்ப்பட்ட புரட்சியொன்று இந்த நூற்முண்டில் 2ஆம் வத் திக்கான் சங்கத்தினூடாகத் திருச்சபையைப் பொறுத்தமட்டில் ஏற் படுத்தப்பட்டிருக்கிறது. அது பின்வருமாறு:

#### (அ) உலகம் — திருச்சபை

உலகையும் திருச்சபையையும் நோக்குமிடத்தில், திருச்சபை ஒரு குறைவற்ற நிறைவான மைய ஸ்தாபனமென்றும் உலகம் முழுவதும் இந்நிறைவான திருச்சபையுடனிணேந்து அதைச் சுற்றிச் சுழல்வதிலேயே நிறைவையடையுமென்றும் கருதி வந் தோம். ஆணல் 2ஆம் வத்திக்கான்சங்கம் அதை மாற்றியமைத்து திருச்சபை உலகத்திலேயேயிருந்து உலகத்திற்கு இரட்சணிய சேவை செய்வதற்காக உழைக்கும் அருட்சாதனமாக அமை கின்றதென்று கற்பிக்கின்றது. உலகம் திருச்சபைக்காகவல்ல, திருச்சபையே உலகத்தின் இரட்சணிய நிறைவுக்காக உழைக்கும் சேவைக் கருவியாக மாறிவிட்டது. (L. G. 1)

### (ஆ) பொதுநிலேயினர் — திருப்பணியாளர்

நிருச்சபையினுள்ளே பொதுநிலேயினருக்கும் திருப்பணியாள ருக்கும் இடையில் உள்ள தொடர்பை நோக்குமிடத்தில், திருப் பணியாளரே அருளினுலும் ஆவியினுலும் நிரப்பப்பட்ட மத்திய அஸ்திவாரமென்றும் பொதுநிலேயினர் இவ்வதிகார பீடத்தை அமைச்சலுடன் அண்டி, அமைதியாகச் செவிமடுத்து, அவர் களின் கட்டளேயே தமது கடமையாகச் செயல்படுத்தும் பெரும் சருங்கக்கூறின் — இரு பான்மையினரென்றும் கருதப்பட்டது. நிஃப்படுத்தப்பட்ட திருப்பணியாளரே திருச்சபையில் நிறைவான வரென்றும், ஏனேயோர் அப்பணியாளரின் பணிவிடைக்கார ரென்றும், முக்கியத்திலும் தரத்திலும் குறைந்தவரென்றும் கருதப்பட்டது. ஆணுல் 2ஆம் வத்திக்கான் சங்கம் இக்கொள் கையை மாற்றியமைத்திருக்கின்றது. பொதுநிலேயினர் திருப்பணி திருப்பணியாளரே பொதுநிலேயினருக்காக யாளருக்காகவல்ல, வென்றும், பொதுநிஃயினருக்குச் சேவைசெய்யவே யாளர் அருளும் அதிகாரமும் பெற்றிருக்கின்றனரென்றும், சங்கம் கற்பிக்கின்றது (L. G. 18). மேலும் திருப்பணியாளர் செயற் படும் திருச்சபையாகவும் பொதுநிலேயினர் மௌன திருச்சபை யாகவும் இருப்பது முறையல்ல. பணியாளரின் சேவையால் இடப்படுத்தப்பட்ட இறைமக்கள் முழுவதும், இயங்கும் திருச்சபையாக இருக்கவேண்டுமென்று. சங்கம் கற்பிக்கின்றது (L. G. 13c).

மேற்கூறப்பட்ட இரண்டு கருத்துக்களேயும், நாம் ஆரம்பத்தில் எடுத்துக்கொண்ட உதாரணத்தின் மூலம் தெளிவாகப் புரிந்துகொள்ளலாம். அகிலமணேத்தையும் சூரியனுக்கும், இறைமக்களணேவரையும் இப்பூமிக்கும், திருப்பணியாளர் கூட்டம் அணேத்தையும் சந்திரனுக்கும் ஒப்பிடலாம். விஞ்ஞான ரீதியாக வானவியல் (Astronomy) விளக்கப்படி, சந்திரன் பூமியைச்சுற்றி வலம் வருகின்றதெனவும், சந்திரனும் பூமியும் ஒன்றுகச் சூரியணச் சுற்றி வருகின்றதெனவும் நாம் அறிந்துள்ளோம். இவ்வாறே திருப்பணியாளர்கூட்டம் இறைமக்களுக்குச் சேவை செய்வதாகவும், மேலும் இவ்விரண்டு கூட்டத்தினரும் சேர்ந்து உலகமணத்திற்கும் சேவை செய்வதாகவும் நாம் கருதிக்கொள்ளலாம். கிறிஸ்தவ சேவையை விளக்க விவிலியம் தெரிந்துகொண்ட 'டியக்கொள்ளியா' (Diakonia) என்ற கிரேக்கச் சொல், சாதாரண சேவையைக் குறிப்பதாகும். முக்கியமாக, உணவு அருந்தும்போது மேசையைச் குறிர்ச் சேவை செய்பவர்களேயே குறிக்கும். அதேபோன்று

திருச்சபையிலும் சேவையைப் பொறுத்தமட்டில் புதிய புரட்சி ஒன்று ஏற்படவேண்டும். ஆகவே இன்று திருச்சபை இயலில் இருந்தது.

ஆகவேதான் இன்று திருச்சபை இயலில் (Ecclesiology) உலகத் இன் மக்கஃயம், அவர்களின் வாழ்க்கைப் பிரச்சணேகஃயம் மைய மாகக்கொண்ட கிறிஸ்தவத்தைப் பற்றிப் பேசவது (World-centred or Secular Christianity). ஆனுல் இவைகஃபைப்பற்றியல்ல இவ்விடம் எமது கற்று — திருச்சபையினுள்ளே திருப்பணியாளர், பொதுநிஃவயி னர் என்று அலுவல் காரணமாகப் பிரிக்கப்பட்ட (L. G. 13c) இவர் களுக்கிடையில் ஏற்பட்டிருக்கும் தொடர்பு மாற்றமும், விசேடமாகப் பொதுநிஃவயிணரைப்பற்றி மீண்டெடுக்கப்பட்ட புதிய உண்மைகளுமே எமது கவனத்தை ஈர்க்கவேண்டும். ஆகையால்தான் கப்பர்னீக்கஸ் புரட்சியின் உதாரணம் (ஆ) எம்முன்னிருப்பது நலம்.

#### பொதுநிலேயினர் பொருளே மீண்டெடுக்க...

பொதுநிஃயினரின் புதிய பங்கைத் தேடுகையில் முழுத் திருச் சபையும் பணியாளரும் தமது புதிய தன்மையையும் பணியையும் கண்டடைவர். ஆகையால் பொதுநிஃயினரைப் பொறுத்தமட்டில் அவர்களுக்கென்று தனிமையான மாற்றங்களில்லே — திருச்சபைக்கென் றும் தனிமையான மாற்றங்களில்லே — முழுத்திருச்சபையின் தன்மை பையும், பணியையும் விளக்கிக் கூறும் முழுமையான திருச்சபை இயலே — பொதுநிலேயினரின் தன்மையையும் பணியையும் விளக்க முடியும். இதைத்தான் உலகப் பிரசித்திபெற்ற இறையியலாளர் தந்தை கொங்கார் (Y. Congar) கூறுகின்முர்: There can be only one sound and sufficient theology of the laity and that is a total ecclesiology. (Lay people in the church. p. xvi)

ஆகையால் பொதுநிஃயினரின் உண்மையான தன்மையையும் பணியையும் உணர்ந்து அதற்கிணங்கச் சீவிக்காத திருச்சபை அதன் பெயருக்கே இழுக்காகிவிடும் என வத்திக்கான் சங்சும் கற்பிக்கின் றது (A. G. 21).

#### கற்பித்ததைக் கடைப்பிடிக்க...

பொதுநிஃயினரதும் பணியாளரினதும் நிஃயைப்பந்றியும் பணியைப்பற்றியும்—பற்பல கற்பிக்கப்பட்டிருப்பினும்— சங்கத்தின் கற்பித் தலுக்கும் எமது கடைப்பிடித்தலுக்குமிடையில் ஒரு நீண்ட பயணம் இப்பயணத்தைப் பணியாளரும் பொதுநிஃயினரும் சம ஆர்வுத்துட

னும் துணிவுடனும் கையேற்கவேண்டும். இருபகுதியினரும் நீண்ட சரித்திரத்தில் ஒருவரையொருவர் தள்ளிவிட்டாற்போல தமது உண்மை இடத்தை இழந்துவிட்டனர், இப்போது உண்மை இடத்தைத் தேடியடைவதற்கு இருபகுதியினரும் கஷ்டமான பயணத்தைத் துணி வுடன் மேற்கொள்ள வேண்டும்.

#### பொதுநிலேயினர் : வரைவிலக்கணம்

பொதுநிலயினர்: இவ்வார்த்தை சரித்திரம் நிறைந்த ஓர் ஆங் கில வார்த்தையின் (Laity) தமிழாக்கமாகும். திருநிலப்படுத்தப்பட்ட திருப்பணியாளருக்கு / அல்லது திருநிலயினருக்கு (Clergy) மாழுகப் பொதுப்பணியினர் அல்லது பொதுநிலயினரென்று மொழிபெயர்க்கப் படுகின்றது. 'பொது' (Common) என்றுல் 'திரு' (Sacred) என்ப தற்கு எதிர்ப்பதமாகக் கருதப்படுகின்றது. 'திரு' என்னும்போது சர்வ சாதாரணமானவைகளிலிருந்து ஒரு விசேட, பரிசுத்த அல்லது தெய்னீக நோக்கத்திற்காகப் புறம்பாக்கப்பட்டதாகக் கருதப்படும். ஆகையால் பொதுநிலயினர் என்பது திருநிலப்படுத்தப்படாது, எவ் வித விசேட பரிசுத்த/தெய்வீக நோக்கத்திற்காகவும் தெரியப்படாத அல்லது ஒதுக்கப்படாத சாதாரண பகுதியினராகக் கருதப்பட்டது.

வார்த்தையின் இழுக்கு: இவ்வார்த்தை திருநிஃப்படுத்தப்படாத பெரும்பான்மையான கிறிஸ்தவர்களின் ஆதிக் சரித்திரத்தையும் அதன் இழுக்கான நிஃமையையும் எடுத்துக்காட்ட வலிமையற்றது. ஆதியில் திருநிஃப்படுத்தப்படாதவர்களேயே Laity என்று அழைத்தனர். விவிலிய ஊற்றில் (Laos) 'மக்கள்' என்று கருதப்பட்டிருந்தாலும். சரித்திரத்தில் Laity எனப்பட்டவர்கள், படியாத பண்பாடு குறைந்த மடையர்களாகவே கணிக்கப்பட்டனர்.

திருநிஃப்படுத்தப்பட்டவர்கள் லத்தின் மொழியையும் தத்துவ மெய்யியல் போன்றவற்றையும் கற்றவர்களென்றும் திருச்சபையில் தெய்வீக அதிகாரத்தைப் பெற்றவர்களென்றும் கருதப்பட்டு ஏணே யோர் அதற்கெதிராக, படியாத பண்பாடற்ற மக்களாகக் கணிக்கப் பட்டனர். இன்றைக்கும் ஆங்கிலமொழியில் (Laymen) என்கும் பொழுது விஷயம்புரியாத சாதாரணமானவர் என்று கருதப்படும்.

ஆகையினுல் பொதுநிலேயினர் எனப்படுவோருக்குச் சரித்திரத் தினுல் சுமத்தப்பட்ட இழுக்கான குறைவான பதங்களனேத்தும் அகற்றப்பட்டு, அவர்களின் பெருமையான நிறைவான அம்சங்கள், அடங்கிய நேரான வரைவிலக்கணத்தைத் திருச்சபை அமைக்க வேண்டும்.

# குருகுலம் இறைகுலமாகப் பிரிந்து வளர்த்தல்

குருகுலம், இறைகுலம் என்ற வேறுபாடு ஆதித் திருச்சபையில் இருந்ததில்லே. ஒவ்வொருவரும் தமக்கு அளிக்கப்பட்ட கொடை களுக்கும் தகைமைகளுக்குமேற்ப இறைபணி புரிந்தனர் என அறிகின் ஆளுல் படிப்படியாக, விசேடமாக 4-ம் நூற்றுண்டுதொட்டு 15-ம் நூற்ளுன்டுவரை, கொண்சன்ரையின் காலத்தில் (Constantine era) திருச்சபைத் தவேவர்கள் அதிகாரத்திலும், ஆதிக்கத்திலும் ஊறி வளர்ந்து அரசாங்கங்களின் ஆதரவையும் சலுகைகளேயும் பெற்று. ஓர் உயர்ந்த குலமாக இறைமக்களிலும் பார்க்க மேலானவர்களாக வாழ்ந்து வந்தனர். குருகுலம், கற்பிக்கும் திருச்சபையாகவும் (Ecclesia இறைகுலம். கற்பிக்கப்படும் திருச்சபையாகவும் (Ecclesia Discons) பிரிந்து இருபகுதியினருக்குமிடையில் வேறுபாடுகள் வளர்ந்து ஓங்கியது. குருகுலத்தார் ஏதோ உயர்ந்த உலகிலிருந்து, மெய்யியல் இறையியல் போன்ற சாஸ்திரங்களே இலத்தீன் மொழியில் சுற்று அதி காரத்துடன் இறங்கிவந்தோர் போலிருந்தனர். இவர்கள் திருச்சபை யைச் சார்ந்தவைகளில் அதிகாரமுள்ளவர்களாகவும், மெய்யியல் இறை யியல் சாஸ்திரங்களில் வல்லுனர்களாகவும் சலுகைகள் நிறைந்தவர் இறைகுலத்தவர் ஒரு சக்தியற்ற, உணர்ச்சியற்ற, களாகவுமிருக்க ஈடுபாடற்றவர்களாகவும், சாஸ்திரங்களே அறியாதவர்களாகவும், உரி மைகளோ, செல்வாக்கோ, அற்றவர்களாகவும் இருந்தனர்.

ஆதியிலே ஒரே தரத்தையும், மேன்மையையும் கொண்ட இறை மக்களின் சேவையைப் பொறுத்தமட்டில் இருந்த வேறுபாடுகள் (Functional Differences) காலாகாலத்தில் திருச்சபைக்குள்ளே இரண்டு இருக்கின் றது, இறைமக்களுக்கும், பிரிந்த குலங்களே ஏற்படுத்தி திருப்பணியாளருக்குமிடையில் அடிப்படையாக இருக்கவேண்டிய ஒற் றுமையையும், இண்ப்பையும் குமேத்துவிட்டது. குருகுலத்தின் ஆதிக் கம் நிறைந்த திருச்சபையிலிருந்து இறைமக்கள் பல்வேறுவிதங்களில் பிரிந்து சென்றனர். திருச்சபைக்குள்ளே குருத்துவவாதம் (Clericalism) வழிபாட்டிலும், வாழ்விலும், அமைப்பிலும், அதிகாரத்திலும், ஞான வாழ்விலும் வளர்ந்து வந்தது. குருகுலமே நிருச்சபை, குருக்களே நிறைவான கிறிஸ் தவர்கள், குருக்களே சரியான அறிவையும், வாழ்க்கை முறையையும் கொண்டவர்களெனக் கருதப்பட்டது. ஆகையினுல் இறைகுலத்தார் இரட்சணியம் அடைவதற்கு இலட்சியவழி உலகத்தை விட்டோடி, திருமணம், குடும்பம், பாலியல் போன்றவைகைகோ வெறுத்துக் குருக்களேப்போல் சீவிப்பதே எனக் கருதப்பட்டது. குருத் துவகுலத்தோர் முதலாம்தரக் கிறிஸ்தவரென்றும், ஏனேயோர் வலிணும யற்ற, உயர்ந்த இலட்டியமற்ற இரண்டாந்தர கிறிஸ்தவரென்றும் கருதப்பட்டது.

#### லூதரின் முயற்சி

இக்குருத்துவ வாதத்திற்கு எதிராக 16–ம் நூற்ருண்டில் மாட் டின் லூதரும், சீர்திருத்தவாதிகளும், பல்வேறு மாற்றங்களுக்காகவும், திருத்தங்களுக்காகவும் போராடினர் (Reformation). ஆனுல் திருச் சபையோ இதற்கு எதிராகத் தனது குருத்துவ அமைப்பைக் கடுமை யான சட்ட திட்டங்களினுறம் பலப்படுத்தி, சீர் திருத்தவா திகளின் கோரிக்கைகளே முழுமையாகக் கண்டித்து, கழித்தது (Counter-reforma-ஆகையினுல் பலநூற்ருண்டுகளாகக் குருகுலம் திருச்சபையின் சிறிய பகுதியாக இருந்தும், தனது குருத்துவ வாதத்தினுல் பெரும் பான்மையான இறைகுலத்தைக் கட்டுப்படுத்தி, ஆண்டு, ஒடுக்கி, வழிநடாத்தியது. ஆகையினுல் மாட்டின் லூதரைப் பின்பற் றிய சபைகள் படிப்படியாகக் குருத்துவமற்ற மக்களாக வளர்ந்துவர, ருமேன் கத்தோலிக்க திருச்சபை இறைமக்களற்ற, ஒரு குருகுலமாக வளர்ந்து வந்தது.

ஆகையினுல் சரித்திரத்திஞல் குருகுலம்—இறைகுலம் (Clergy-laity) எதிராளிகளாக தவருன முறையில் வளர்க்கப்பட்டதளுல், இப்பிரி விணேயை முற்ருக அகற்றிவிடவேண்டுமென்று சில இறையியல் வல்லு னர்கள் விரும்பினர் (F. Klostermann, H. Kung).

#### வத். சங்கத்தின் அறிவுரை

2ஆம் வத்திக்கான் சங்கம் இதைப்பற்றித் தெளிவுபடுத்துகையில் குருகுலப்–இறைகுலம், எனும் பிரிவு எதிர்க்கட்டுகளேத் திருச்சபையில் ஏற்படுத்தவல்ல—மாழுக திருச்சபையான மறைஉடலில் ஒருவர் ஒருவ ருக்கிடையில் ஒற்றுமையையும், ஒருமையையும் பேணிவளர்ப்பதற்கா கவே என்கிறது.

ஒரே இறைமக்களேக் குருகுலமென்றும், பொதுநில்யினரென்னும் பிரித்தழைக்கும் நோக்கம் அவர்களேப் பிரிப்பதற்காகவல்ல இணப்ப தற்காகவே (L. G. 32d) இறைமக்களின் ஒற்றுமை, அங்கத்தவர்களின் வரும் ஒரேவிதமான பணிபுரிவதிலல்ல, பலவிதமான பணிகள் புரிவ திலே ஊன்றி நிற்கவேண்டும். (Unity—not in uniformity, but in diversity of functions). குருகுலத்தவரும், பொதுநிலேயினரும் பணியிஞல் மாத்திரமல்ல, தம் சாரத்திலும் வேறுபட்டிருக்கின்றனரென்று பலர் விவாதிக்கக் கடும். ஆஞல் இவ்விரு நிலேயினரும் அடிப்படையில் கிறிஸ்தவர்க ளென்றும், அதுவே அவர்களுக்கு இரட்சணியம் அளிக்க வல்லதென் றும், குருப்பட்டமோ, அபிஷேகமோ இரட்சணியமனிப்பதில்லே என்றும் உணரவேண்டும்.

ஆகையினுல் வத்திக்கான் சங்கம் குருகுலம் – இறைகுலம் என்ற பிரிவிணேத் தல்லப்புக்களேத் தணிர்த்து அநேகமாகத் திருப்பணியானர்— பொதுநிலேயினர் என்ற பிரிவினேயை விரும்புகின்றது. இப்பிரிவின் இறைமக்களுக்கிடையிலுள்ள அடிப்படையான சமத்துவத்திற்கோ, சகோதரத்துவத்திற்கோ, மாண்பிற்கோ, மதிப்பிற்கோ முரணகாது செயல்படவேண்டும். இதன்காரணமாக திருப்பணியாளரின் அமைப்பு (Hierarchical Structure) ஒரு பிரமிட்டின் உருவத்திலே (Pyramidal Structure) அதாவது பாப்பரசர் உச்சியிலும், அதன்கீழ்ப் படிப்படியாகக் கருதிஞவ்மார், பேராயர்கள், ஆயர்கள், குருக்கள், மக்கள் என்ற ஒழுங்கில் இயங்காது — திருப்பணியாளருக்கும், பொது நிலேயினருக்கு குழுப்பண்புகள் (Collegial) நிறைந்த மிடையில் தொடர்புகள் பொது மைய வட்டங்களாக (Concentric) இயங்க வேண்டுமெனச் சங்கம் விரும்புகின்றது. அதாவது கிறிஸ்துவை மையமாகக்கொண்ட திருச்சபையில் பாப்பரசரைச் சுற்றி ஆயர்களும், ஆயர்களேச் சுற்றிக் குருக்களும், குருக்களேச் சுற்றி மக்களும் கூடிவரழ்ந்து செயல்படவேண் Вы. (Community-Collegiality- Co-responsibility Co-operation).

மேற்கூறப்பட்ட புரட்சியின் அடிப்படையில் பொதுநிஃயினரின் முழுமையான வரைவிலக்கணத்தை அடைவதற்கு ஏதுவான அடிப் படையான சில அம்சங்களேச் சங்க ஏடுகளிலிருந்து தேர்ந்தெடுக்கலாம். திருச்சபையின் சிறுபான்மையான திருப்பணியாளர்களே மையமாக வைத்துப் பெரும்பான்மையான பொதுநிஃயினரின் தன்மையையும் சாரத்தையும் (Nature & Essence) வர்ணிப்பது தஃகீழான ஒருசீரற்ற ஒழுங்கைப் பின்பற்றுவதாகும். பொதுநிஃயினர் தங்கள் மட்டிலும் திருச்சபைக்கு வெளியேயுள்ளவர்களேச் சார்ந்தமட்டிலும் இவர்கள் யார்? அவர்களுடைய கிறிஸ்தவ ஆன்தன்மையை (Christian Personality) அமைக்கும் அம்சங்கள் யாது?

. 2ஆம் வத்திக்கான்சங்கம் பொதுநிலேயினரின் வரைவிலக்கணத்தை வெளியாகக் கொடுக்கவில்லே. ஆஞல் அதற்குரிய அம்சங்களேத் திருச்சபை, பொதுதிலேயினரின் அப்போஸ்

தலத்துவம், திருச்சபையின் மறைபரப்புப்பணி போன்ற ஏடுகளில் பரவலாக ஆளுல் தெளிவாகக் கொடுத்திருக்கின்றது. அவைகளில் நான்கு முக்கியமானவற்றை இங்கு காண்போம்.

1. பொதுநிலேயினர் திருச்சபையில் உரிமையும் கடமையும் கொண்ட முழுமையான அங்கத்தவர்கள் (Full-fledged members with rights and duties)

புதிய ஏற்பாட்டின் இறைமக்கள் என்றழைக்கப்படும் திருச்சபை யினுள்ளே வகுப்பு வாதத்திற்கு இடமில்லே. திருமுழுக்கின் வழியாக கிறிஸ்துவின் மரணத்திலும் உயிர்ப்பிலும் பங்கெடுத்து உதித்த கிறிஸ்துவர்கள் எல்லோரும் ஒரே பிதாவின் பிள்ளேகள், ஒரே மறை யுடலின் அங்கத்தவர்கள். உறுதிப்படுத்தலின் வழியாக முதிர்ச்சி யடையும் இவர்கள் தங்கள் உரிமைகளேயும், கடமைகளேயும் எக் கார ணத்திற்காகவோ எவருடைய ஆதிக்கத்திற்காகவோ மறைக்கவோ, மறுக்கவோ முடியாது. உரிமையில் குறைந்த இரண்டாந்தர கிறிஸ்த வர்களாகவோ, கடமையில் குறைந்த முக்கியத்துவமற்றவர்களாகவோ கருதுவது தவறு.

முழுமையான அங்கத்தவர்கள் என்றமட்டில் இறைவனின்வார்த் தையைப் போதியளவு கேட்கவும், இறைவனின் அருட்சா தனங்களே அடிக்கடி கொண்டாடி ஊட்டமும் உறுதியும் பெறவும், இருச்சபை தலனுக்காகத் தமது ஆலோசணேயைக் கூறவும் இவர்களுக்கு உரிமை யுண்டு (L. G. 37). இவ்வுரிமைகள் தெய்வீக இட்டத்தில் பிறந்த உரிமைகளாகையால் (Divine right) இவைகளேத் திருச்சபை சரித்திரத் திலே திருப்பணியாளர்மேல் திணித்த கோட்பாடுகளின் (Ecclesiastical Laws) காரணமாகவோ தனித் தஃலவர்களின் அதிகாரத்தினுலோ மறுக்கமுடியாது. இக்கண்ணேட்டத்தின்படி பொதுநிலேயினரின் அருட் சாதன தேவைகளேத் திருஆட்சியாளரின் விருப்பத்திற்கும் இணக்கத் திற்கும் விட்டுவிடாது, திரு உரிமைகளே நிவிர்த்திசெய்யத் திருச்சபை யி. காட்பாடுகள் மாற்றியமைக்கப்படவேண்டும். மேய்ப்பர்கள் மக்களின் உரிமையான கோரிக்கைகளுக்கு நன்று செவிமடுக்கவேண்டும், உதாரணமாக திராமங்களிலும் நகரத்தின் வெளிப்புறங்களிலும் பரந்து கிடக்கும் சிறிய கிறிஸ்தவ சமூகங்களும் தமக்குரிமையான சேவை களேப் பெறவேண்டும். பட்டணத் திருச்சபைகள் பலவிதமான அருட் சாதனங்களேயும், சேலைகளேயும், வழிபாடுகளேயும் பெற்றுப் பருகி வளர அதேநேரத்தில் கிறிய கிறிஸ்தவ சமூகங்கள், தொகையில் சிறியன்றென்றும் தூரத்தில் எட்டாதவைகளென்றும் காரணங்காட்டி,

இறைவனின் வார்த்தையின்றி, வழிபாடின்றி, நற்கரு‱ உணவின்றி, சமூக உறவுமின்றி வாடி வதங்கவிடுவது அநீதி.

பொதுநிஃயினர் உரிமைகள் மாத்திரமல்ல — கடமைகளும் பல உடையவர்களாயிருக்கின்றனர். கடமையும், உரிமையும் ஒரு நாண யத்தின் இருபக்கங்கள் அல்லது இருமுகங்கள். உழைக்கின்றவனுக்கே உண்ணவும் உரிமையுண்டு. அதேவிதத்தில் உரிமைகளே வாதாடி வாங் கிளுல் போதாது. பொதுநிஃயினர் திருச்சபையில் முக்கியமான கட மைகளேயும் கொண்டிருக்கின்றுர்கள் என்பதை உணர்ந்து, முதிர்ச்சி யுடனும் பொறுப்புணர்ச்சியுடனும் செயற்படவேண்டும்.

கடந்த காலத்தில் திரு ஆட்சியமைப்பையே உருவாகக்கொண்ட திருச்சபை இயலில் (Hierarchology as Ecclesiology) பொதுநிலேயினரின் இடம் ஆட்சியாளருக்கு அக்கமும், பக்கமும் நிற்பதிலேயே தங்கியிருந் தது. இறைவனின் பணிசெய்யக் கிறிஸ்து வந்தாரென்றும், கிறிஸ்து வீன் பணிசெய்யத் திருப்பணியாளர்கள் திருநிலேப்படுத்தப்பட்ட பணியா எரின் (Ordained Ministers—Bishops & Priests) பணியிலே அக்கபக்க (Marginal) பங்கெடுக்கலாமென்றும் நம்பப்பட்டது. இதற்கிணங்க போதுநிலே அப்போஸ்தலத்துவர் (Lay apostles) ஆயர், குருக்களுக்கே உரித்தான பணியில் கையாட்களாகவும் கருவிகளாகவும் கணிக்கப்பட்டனர். பொதுநிலே அப்போஸ்தலத்துவம் பொலி ந்த காலத்திலே (1940—1960) இவர்கள் ஆயர்–குருக்களின் கரங்களாகவும், பாதங் களாகவும் இருப்பதில் மேன்மைகொள்ள வேண்டுமென்று போதிக்கப் பட்டது.

ஆனுல் ஆம் வத்திக்கான் சங்கம் இக்கொள்கையைத் தகர்த் தெறிகின்றது. பொதுநிலேயினர் திருச்சபையினுள் இருப்பதற்கும், இயங்குவதற்கும் இன்னேர் பகுதியின் தயவும், தாராள மனதும் நிபந் தனேயல்ல. தங்களுக்குரிமையான திருமுழுக்கு, உறுதிப்படுத்துதல், திருமணம் போன்ற அருட்சாதனங்களே அடித்தளமாகக் கொண்டிருக் கவும், இயங்கவும் அவர்களுக்கு உரிமை உண்டு, கடமை உண்டு. மேலும் கிறிஸ்துவின் இரட்சணியப்பணி திருச்சபை முழுவதன்மேலும் சும்த்தப்பட்டுள்ள ஒரு பொறுப்பு. இப்பொறுப்பை அல்லது அப்போஸ் தனிக்க கடமையை உறுதிப்படுத்தப்பட்டோரும், திருநிலேப்படுத்தப் பட்டோரும், இல்லறத்தோரும் துறவறத்தோரும் தமக்கேற்ற வடிவத்திலும் வட்டாரத்திலும் நிறைவேற்றக் கடமைப்பட்டிருக்கின்ற னர் (L. G. 332, h).

சேவைகளேப் பொறுத்தமட்டில் மாத்திரமல்ல, திருச்சபையின் வாழ்விற்கு ஏதுவான சகல காரியங்களிலும் சுதந்திரத்தோடும், உரி மையோடும் கருத்துக்களேத் தெரிவிக்கவும், தவறுகளேக் கண்டிக்கவும், நன்மையானவற்றை முன்னுக்கி எடுத்துச் செல்லவும் சொல்லவும் கடமைப்பட்டிருக்கின்றனர் (L.G. 32). (திருச்சபையினுள்ளே பொறுப் புள்ளவர், பொறுப்பற்றவர் அல்லது முக்கியத்துவமுள்ளவர், முக்கி யத்துவமற்றவர் அல்லது உயர்ந்த புனிதர், தாழ்ந்த புனிதர் அல்லது உரிமை கூடியவர் குறைந்தவரென்று வகுப்புகள் கிடையாது.)

பொதுநிஃயினர் தமக்குரிய இலக்கணத்தையும், இடத்தையும், உரிமையையும், கடமையையும் கண்டடையவும் நிறைவேற்றவும், திரு நிஃப்படுத்தப்பட்ட பணியாளர் வழிவிட்டு, ஒளிகொடுத்து உதவ வேண்டும் (L. G. 33d). பொதுநிஃயினர் திருச்சபையில் உண்மையான உருவத்தையும் உரிமையான பங்கையும் எடுக்க ஆயர்களும் குருக்களும் போதஃனயில் நின்றுவிடாது, சாதஃனயில் வரவேற்று வழி காட்டி, இடம்கொடுத்து நல்நம்பிக்கை காட்டிப் பொறுப்பைப் பகிர்ந்து செய்யவேண்டியன பல.

2. பொதுநிலயினர் புதிய இறைமக்கள் என்ப தின் காரணமாகக் கிறிஸ்துவின் குருத்துவ, இறைவாக்கு, அரச பணிகளின் பங்காளிக வாக இயங்குகின்றனர். (Participants in the Priestly, Prophetic and Royal Functions of Xt.)

திருமுழுக்கின் வழியாகக் கிறிஸ்துவின் சாயஃப்பெற்ற ஒவ்வொரு மகனும் கிறிஸ்து இரட்சகரின் முப்பணியில் (Messianic functions) பங்கு பெறுகிழுன். கிறிஸ்து குருவாக இயங்கிஞர். பொதுநிஃயின ரெல்லோரும் அவரைப்போன்ற குருக்களல்ல. ஆஞல் கிறிஸ்துவின் குருத்துவ பணியின் சாயல் பொதுநிஃயினரைச் சாருகின்றது.

இறைவனுக்கும் மனிதனுக்குமிடையில் உறவை மீண்டெடுத்து. இறைவனே மனிதனுக்கு வெளிப்படுத்தவும், மனிதனின் தேவைகளே இறைவன்முன் வேண்டவும் கிறிஸ்து மத்தியஸ்த குருவாக இயங்கி ஞர். அதே வரிசையில் பொதுநிலேயினர் தாம் பெற்ற இறைவார்த் தையையும் வரத்தையும் உலகிற்கு வழங்கவும் உலகின் தேவைகளே யும், பிரச்சனேகளேயும் இறைவன்முன் சமர்ப்பித்து வேண்டவும், மத்தியஸ்த குருத்துவபணியை (Mediatory Priesthood) ஏற்றிருக்கின் றனர். இறைமக்கள் முழுவதும் ஒரே குருகுலம் என்பது அண்மையில் உழும் வத்திக்கான் சங்கத்தின் பின் கண்டெடுக்குப்பட்ட ஒரு புதிய அம்சம் அல்ல. மாட்டின் அரதருடன் சேர்ந்தவர்கள் பணிக் குருத்து

வத்தைத் தாக்கி இப்பொதுக் குருத்துவத்தைத் திரு ஆட்சிக்கெதிரான ஒரு பிரச்சாரத் தஃப்பாக (Anti-hierarchical banner) உயர்த்தியதன் காரணமாக, திருச்சபை பொதுநிஃயினரின் பொதுக் குருத்குவத்தைப் பற்றிப் பேச முன்வரவில்ஃ. பிரச்சாரத் தஃப்பாகத் தூக்கியவர்க ளும் இத்தஃப்பின் உள்ளடக்கத்தை வளர்க்கவில்ஃ. ஆணுல் இன்று திருச்சபை பொதுக் குருத்துவத்தைப் போரற்ற மனப்பான்மையுடன் (Non-polemic attitude) நோக்கும்பொழுது பொதுநிஃயினரின் குருத்துவத்தின் தன்மையையும் பணிமையும் கருத்துடன் வளரும் ஓர் அம்சமாகவும் பணிக்குருத்துவத்துடன் அடித்தனத்தில் ஒன்றுக்கொன்று இணக்கப்பட்டதுமாகக் கருதுகின்றது (L. G. 10b).

புனித இராயப்பர் ஆதிக் கிறிஸ்தவர்களேப் பார்த்து, "நீங்கள் ஞானப்பலி நிறைவேற்றும் குருத்துவத் திருக்கூட்டம் '' (1 இரா. 2:5) என்றும், '' தேர்ந்தெடுக்கப்பட்ட இனம், அரச குருத்துவத் திருக் கூட்டம் '' (1 இரா. 2:9) என்றும் கூறுவதை ஆதாரமாகக்கொண்டு, இன்றைய திருச்சபை பொதுநிஸ்டினரைக் குருத்துவ குலமென்றும், குருத்துவ பணிபுரிய உரிமையும், கடமையும் உள்ளோர் என்றும் கூறுவதை வெறும் ஆறுதல் வார்த்தைகளாகவோ போதனே முழக்கங் களாகவோ எடுக்காது, கருத்து நிறைந்த உண்மையாகக் கருதி அதைச் செயல்படுத்த வழிவகுக்கவேண்டும்.

பொதுநிலேயினர் தமது குருத்துவ தன்மையை வழிபாடு, அருட் சாதனம், திருப்பலி விருந்து இவைகளில் பங்கெடுப்பதற்கு ஆதார மான அடித்தளமாகவும், இறைவனுக்கும் உலகத்திற்கு மிடையில் புரிய வேண்டிய மத்தியஸ்த புணியின் காரணமாகவும் உணரவேண்டும்.

அதேவிதமாகக் கிறிஸ் து இறைவாக்கினராக, உண்மைக்குச் சொல்லிலும் செயலிலும் சாட்கி பகர்ந்தார் என்பதன் காரணமாக, பொதுநிலேயினர் உண்மைக்காக—விசேடமாக மனிதனேப்பற்றி தேல குல் வெளிப்படுத்தப்பட்ட உண்மைக்காக—சொல்லாலும் செயலாலும் சாட்கியம் கொடுக்கக் கடமைப்பட்டிருக்கின்றனர். மனத் துணிவுடன் உண்மையைப் பேசவும், அநீதியைக் கண்டிக்கவும், மனிதஉரிமை களுக்காகப் போராடவும் பொதுநிலேயினர் தனியாகவும், குழுவாக வும் கடமைப்பட்டிருக்கின்றனர். ஆகவே அக்கிரமம் அநீதி அடக்கு முறை எவ்விதத்திலும் எவ்விடத்திலும் தலேகாட்டினும், அவைகள் கிறிஸ்தவத்திற்குப் புறம்பான அரசியல் பொருளாதார சமூக பிரச் சினைகளென்று தவிர்த்து நடப்பது சரியல்ல. (ஜெரிக்கோ வீடுமில் விழுத்தவனே விலத்திச்சென்ற மதகுகு போலாகின்றும்.)

கிறிஸ்து அரசஞக—புதிய இராச்சியத்தின் தஃவைஞக, செயற் பட்டார். வார்த்தையாலும் வாழ்வாலும் புதிய இராச்சியத்தை அறிவித்து, அவ்விராச்சியத்தின் அன்பு, நீதி, சாந்தி, இரக்கம், புதிய வாழ்வு இவைகளேத் தமது புதுமைகளினுலம் உயிர்ப்பினுலும் அடி யிட்டார். அவருடன் மரித்து புதிய வாழ்விற்குப் பிறந்த கிறிஸ்தவர் களும் ஒரு நல்ல அரசணப்போல, அதாவது மக்கள் நலத்தையே தஃலமேற் சுமந்த கடஞகக் கொண்டவர்களாக, வாழ்க்கையின் எல்லா வட்டாரங்களிலும் புதிய இராச்சியப் பெறுமதிகளே (Values of the Kingdom) நிஃவதாட்ட உழைக்கவேண்டும்.

3. பொதுநிலேயினர் உலகத்தைச் சேர்ந்தவர்களாகவு உலகத்தில் ஈடுபட்டிருப்பவர்களாகவும் உலகத்தின் பொறுப்புடையவர்களாகவும் செயல்படவேண்டும். (Secularity is his specific character and responsibility)

திருச்சபை உலகத்திலும் உலகத்திற்காகவும் ஏற்படுத்தப்பட்டது என்று மேற்கூறிய தத்துவத்தின்படி கிறிஸ்தவர்கள் — வி சே ட மா க முழுக்க முழுக்க உலகிலே வாழும் பொதுநிலேயினர்—உலகத்தையும் அதன் வெவ்வேறு அம்சங்களேயும் மீட்கும் சேவையில் ஈடுபட்டிருக் கிருர்கள். உலகம் எனும் வார்த்தையை நாம் பலவிதத்தில் பாவம் எனும் வார்த்தையுடன் தவருக மாற்றி எடுத்துவிட்டோம்.

உலகம் பாவம்நிறைந்த சாத்தானின் இராச்சியம், குடும்பம் சய அடக்கமற்ற மனிதர் சீவிக்கும் வழி, பாலுணர்ச்சிகள் இயற்கையின் அழிவு உணர்ச்சிகள், உலகை விட்டோடுவதும், குடும்பத்தைத் தவிர்ப் பதும், பாலுணர்ச்சிகளே ஒடுக்குவதும், மடத்திற்குள்ளே புகுவதும்— இவைகளே (மனிக்கேயிசம் Manicheism) கிறிஸ்தவத்தின் இலட்சிய மென்முற்போல் குருக்கள்—துறவிகள் அல்லாதவர்களேப் பெலவீனம் நிறைந்த இரண்டாந்தர கிறிஸ்தவராகக் கருதினும். இதற்கிணங்கப் பொதுநிஃவயினரும் தாம் தரத்தில், பொறுப்பில், ஒழுக்கத்தில், பரித்தி யாகத்தில் குறைந்த இரண்டாந்தர கிறிஸ்தவர்களாகத் தம்மைக் கரு

உலகம் நல்லது — இறைவனின் படைப்பு. குடும்பம் நல்லது — இறைவனின் சமூக அமைப்பு. பாலுணர்ச்சி தன்னும் நல்லது — மனித-அன்பின் உயர்ந்த உணர்ச்சி. இவைகளே மறுப்பதிலும் தவிர்ப்பதி லும்தான் கிறிஸ்தவம் தங்கவில்லே. இவைகளே இறைவனின் இரட்சணிய திட்டத்திற் கேற்ப அமைப்பதிலும் ஒழுங்கு படுத்துவதிலும்.

இவைகளே மீட்டெடுத்து ''புதிய மனித குலத்தையும் புதிய மண்ணே யும் புதிய விண்‱யும்'' வளர்ப்பதில் தளர்ச்சியடையாது உமைப்ப திலும் தங்கியிருக்கிறது (G. S. 39b). இதற்கிணங்க உலகம், மனித சமூகம், குடும்பம், திருமணம், திருமண அன்பு இவைகளேப்பற்றியும் சமுக, அரசியல், பொருளாதார வாழ்வுபற்றியும் திருச்சபை முன்பொரு பொழுதும் இல்லாத முறையில் கற்பிக்கின்றது (G. S.). இவைகளே பெல்லாம் திருச்சபை இன்றைய உலகில் புரியவேண்டிய முக்கிய பணி யாக உணரும்பொழுது பொதுநிலேயினரின் பணி அவர்களுடைய சொந்த உலகத்தில் அதிகரிக்கின்றது. உலகமே அவர்களின் பணிக்களம். ஆகையால் இப்பணியைப் புரிவதில் இவர்கள் திருநிஃப்படுத்தப்பட்ட வர்களின் பதிலாளி ளாகவோ, பிரதிநிதிகளாகவோ அல்லது துணே வர்களாகவோ செல்வதல்ல. தாங்களும் திருமுமுக்கினுலும் உறுதிப் படுத்துதலினுவும் கிறிஸ்துவின் பணியை ஏற்ற முதிர்ச்சியான அங் கத்தவர்களென்ற மட்டில் பொறுப்புணர்ச்சியுடன் கம் சொந்தப் செல்லவேண்டும்.

இறையியலாளர் கார்ஸ்ரானர் 'Karl Rahner' கண்ணேட்டத்தில் பொது நிலேயினர் என்பது உலகின் வாழ்விலும் அமைப்பிலும் ஒருவனுக்கு இருந்து வரும் ஈடுபடுதல் அவனுடைய கிறிஸ்தவ சீவியத்திற்கு உருக்கொடுக்கின் மன் என்பதாகுமென்கின்ருர். One whose christian experience and responsibilities are determined by his native involvement in the life and organisation of the world (NRT 78 1956, pp 4—32).

இக்கண்ணேட்டம் டியற்றிக் பொன்கொவ்வர் (Dietrich Bonhoeffer) பேர்ல் வான் பூறன் (Paul Van Buren) இவர்களின் கருத்துடன் சேர்ந்த்து.

உலகத்தையும் மனுக்குலத்தையும் மையமாகக்கொண்டு சேவையில் சுற்றும் திருச்சபையின் பொதுநிலேயினர் இனிமேல் ஸ்தாபணி திருச்சபையின் பொதுநிலேயினர் இனிமேல் ஸ்தாபணி திருச்சபையையோ, குருகுலத்தையோ, பீடத்தையோ மாத்திரம் மையமாகக் கொண்டிருக்க முடியாது. திருவழிபாடு மையமாகவும் குருக்கள் தலேவர்களாகவும் இருந்தபொழுதிலும், பொதுநிலேயினரின் முக்கிய பணி இவ்வுலகத்தையும் அதன் மனுக்குல வாழ்வையும் கிறிஸ்தவ தத்துவங்களுடன் கட்டி எழுப்புவதே. பொன்கொவ்வர் கூறுகிருர்: பொதுநிலேயினர் உலக காரியங்களில் ஈடுபடும்பொழுது அங்கே திருச்சபையின் பெயரைப் பாதுகாக்கவல்ல, ஆனல் கிறிஸ்து வுடன் ஒன்றித்து விடுதலே தேடும் சகல மனிதர்களுக்காகவும் –சகல வாழ்க்கை வட்டாரங்களுக்காகவுமே செயல்படுகிருர்கள்.

## பொதுநிலேயினர் தமது சமூகத்தின் வளர்ச்சிக்காக-உண்மையான அருங்கொடைகளேப் பெற்றவர்கள்

அருங்கொடைகள் தனியரின் நலனுக்காகத் தனித்தவருக்கு (privately) அளிக்கப்படும் கொடையல்ல. ஆணுல் சமூகத்தின் நலனுக்காக, சமூகத்தை வளர்ப்பதற்காக ஒருவருக்கு கொடுக்கப்பட்ட கொடைகள் ஆதித்திருச்சபையில் அதிக மாக இருந்தன. அக்கொடைகள் நிலேநிற்கும் / நிரந்தர சேலை களாகவும் (Services / Ministries) வளர்ந்தன. ஆணுல் திருச்சபையின் நீண்ட சரித்திரத்தில் திருநிலப்படுத்தப்பட்டோரின் கொடைகளாக மாத்திரம் தவருகக் கருதப்பட்டன.

ஆனுல் 2-ம் வத்திக்கான் சங்கம் இத்தவருன அபிப்பிராயத்தைத் திருத்தியது. ஆவியானவர் எல்லா நிலேயிலுள்ள விசுவாசிகளுக்கும் தமது இஷ்டப்படி சிறப்பான அருங்கொடைகளே வழங்குகின்ருரென் றும், இக்கொடைகள் பொதுநிலேயினர் பல்வேறு அலுவல்களேயும் கடமைகளேயும் மேற்கொள்ள தகுதியும் ஆர்வமும் அளிக்கின்றதென் றும் கற்பிக்கின்றது. ( L. G. 12 b ) இக்கொடைகளே ஆயர், குருக் கள் இலேசாக நசுக்கிவிடாது உண்மையனவையை தேர்ந்து மனமார நன்றியுடன் வரவேற்று வளர்த்து பயன்படுத்த வேண்டும் (L.G. 12b) c; A.A. 3 c.).

விசேடமாக திருநிஸ்ப்படுத்தப்பட்டோர், சந்நியாசிகள் குறைந்தும் பணிகள் அதிகரித்தும் இருக்கும் இன்றைய நிஸ்யில் பொதுநிஸ் மினரின் அருங்கொடைகளே விழிப்புடன் தேர்ந்தெடுத்து ஆர்வத்து டன் பயன்படுத்துவது அவசியம். இதற்கிணங்க பொது நிஸ்யினர் வெட்கம், தகுதியின்மை, கல்வித்தராதரம் இவைகளே ஒதுக்கி தாம் பேற்ற அருங்கொடைகளேச் சமூக வளர்ச்சிக்குப் பயன்படுத்தப் பல் வேறு பொறுப்புகளேயும் துணிவுடன் கையேற்க வேண்டும். எல்லா வழிபாட்டிற்கும் எல்லா பங்கு வைபவங்களுக்கும், எல்லா மறைநிகழ்ச்சிகளுக்கும், எல்லா சமூக சம்பவங்களுக்கும், எல்லா மறைநிகழ்ச்சிகளுக்கும், எல்லா சமூக சம்பவங்களுக்கும் திருநிஸ்ப்படுத்தப் பட்ட குரு அல்லது ஒரு கன்னியாஸ்திரி இருக்க வேண்டும், இவர்களே முழுப்பொறுப்பையும் ஏற்க வேண்டுமென்ற கண்ணேட்டம் எம் மத்தி மிலிருந்து மறைய வேண்டும். மறை ஆசிரியர்கள், சமூகத்தலேவர்கள், செயத்திலவர்கள், வாலிபர் இயக்குனர்...இப்படியாக அருங்கொடை பெற்றவர் அனேகர் எம் மத்தியில் செயற்பட வேண்டிய காலம் இது.

#### பொதுநிலேயினரின் வாழ்வும் பணியும்

இப்படியாகப் பொதுநிலேயினர் உரிமையும் கடமையும் கொண்ட முழு அங்கத்தவரென்றும், கிறிஸ்துவின் முப்பணியின் பங்காளிகளென் றும், அருங்கொடை பெற்று உலகிலே உரிமையுடன் செயற்படுகிற வர்களென்றும் 2-ம் வத்திக்கான் சங்கப் படிப்பிணயில் வரைவிலக்க ணம் அமைக்கின்ரும். இப்படிச் செய்வது பொதுநிலேயினரின் அப் போஸ்தலத்துவம், திருப்பணிகள், ஆன்மவாழ்வு (Lay postolate, Ministry, Spirituality) இவைகளில் ஒரு திருப்பத்தை யேற்படுத்தும். அத்திருப்பங்களே இவ்விடம் விரிவாக ஆராய முடியாது. ஆகையால் இவைகளே விருத்தி செய்ய சுருங்கச் சிலவற்றைச் சுட்டிக்காட்டுவோம்.

#### பொதுநிலேயினரின் அப்போஸ்தலத்துவம்

கடந்த காலத்தில் திருப்பணியாளர்களிடம் நேராக ஒப்படைக் கப்பட்ட பணியிலே பங்கெடுப்பதே பொது நிலேயினரின் அப்போஸ்த லத்துவம் ஆகக் கருதப்பட்டது. இது தவறு. கிறீஸ்துவின் இரட் சணிய பணி முழுத்திருச்சபையிடமும் ஒப்படைக்கப்பட்டிருக்கின்றது. இப்பணிக்கு எல்லாக் கிறீஸ்தவர்களும்—திருமுழுக்கு, திடப்படுத்துதல் வழியாக—ஆண்டவரினுல் அதிகாத்துடன் நேராக அழைக்கப்படுகின் றனர் (L.G.33b). பொது நிலையினரின் அப்போஸ்தலத்துவம் திருஆட்சி அமைப்பாளரின் அழைத்தலிலோ, அதிகாரத்திலோ அல்ல,

போதிய திருநிஃப்படுத்தப்பட்ட பணியாளர் இருந்தாலும் சரி இல்லாவிட்டாலும் சரி, தஃவேர்கள் அழைத்தாலும் சரி, அடக்கினுழம் சரி, பொதுநிஃயினர் தமக்கென்று ஒரு பணியைக் கடமையாகப் பெற் றிருக்கின்றனர். இப்பணியைச் செய்வதில் தங்களுக்குரிய திறஃயும் ஆர்வத்தையும் வெளிப்படுத்துவர். ஆகையால் இவர்களின் சேவை பீடத்தைச் சுற்றியும், கோவிஃச் சுற்றியும், பங்குக்குள்ளேயும், திரு வருட்சாதனங்களேப் பொறுத்ததாகவும் இருக்க வேண்டிய நிபந்தஃன யில்ஃ. மாருகக் குருக்கள் கன்னியர்கள் ஈடுபடாத பரந்த வாழ்க்கை வட்டாரங்களில் இவர்களின் சேவை மலர வேண்டும்.

கடந்த காலத்தில் மரியாயின் சேனே, கிறிஸ்தவ தொழிலாளர், மாணவர் இயக்கங்கள், புனித வின்சென்டிபோல்சபை இவைகளின் சேவை பங்கின் எல்லேகட்குள்ளே குருக்களின் ஏவுதனிலும் வழிநடத் தவிலும் தங்கி ஆக்கத்தன்மை (Creativity) துரிதுரிப்பு (Dynamism) இல்லாதவையாகவும் நடந்தன. ஆகையால் பொதுநிலேயினரைப் பற் றியும் உலகம்—திருச்சபை தொடர்பு பற்றியும் மேற்கூறிய சிந்தணேக ளுக்கிசைய பொது நிலேயினரின் அப்போஸ்தலத்துவம் உலகையே பணித்தளமாகவும், பொதுநிலேயினரின் ஆக்க வன்மையை (Initiatives) ஆதாரமாகவும் வைத்து பலவிதத்தில் மாற்றி அமைக்கப்பட வேண் டும்.

பொதுநிஸத் திருப்பணி (Lay Ministry)

கடந்த காலத்தில் திருநிலேப்படுத்தப்பட்ட பணியாளர்களே
(Ordained Ministers) திருச்சபையின் பணியாளர்களாகக் கருதப்
பட்டனர். ஆயர், குருக்கள் (தியாக்கோன்) இவர்களே திருச்
சபையில் நிலேயான முழுமையான சேவையாளராகக் கருதப்பட்டு—
திருப்பணியாளர் எல்லோரும் திருஆட்சி அமைப்பின் (Hierarchy)
அங்கத்தவர்களாகக் கருதப்பட்டனர். ஆணுல் இப்போது விவிலிய
ஆராய்ச்சியின் அடிப்படையில் திருப்பணியாளரின் வரைவிலக்கணம்
மாற்றி அமைக்கப்படுகின்றது. திருச்சபையில் நிலேயான பகிரங்க
சேவை புரிபவர் திருப்பணியாளர் ஆவர், இவர்கள் திருநிலேப்படுத்
தப்பட்ட திருப்பணியாளரென்றும் பொதுநிலேத் திருப்பணியாள
ரென்றும் பிரிக்கப்படுகின்றனர்.

இருநிஃப்படுத்தப்பட்ட இருப்பணியாளர் (Ministers) பாதுநிஃத் இருப்பணியாளர் (Lay Ministers)

2-ம் வத்திக்கான் சங்கம் ஆயர்களேப் பற்றி ஆராய்வதற்கு முன் "ஆண்டவர் கிறீஸ்து இறைமக்களே ஊட்டி வளர்ப்பதற்காக வும், என்றும் அவர்கள் பெருகுவதற்காகவும் தமது திருச்சபையிலே பல்வேறுபட்ட பணிகளே ஏற்படுத்திஞர்'' (L. G. 18a) என்கின்றது, பொதுநிலேத்திருப்பணியாளர் (திருநிலேப்படுத்தப்படாத/non-ordained) பற்றிய பேச்சு சங்க ஏடுகளில் நேரடியாக இடம் பெருவிடினுழ், விவிலிய ஆராய்ச்சிக்கும், சங்கப் படிப்பினேக்கும் பிரமாணிக்கமருக வளர்ந்துவரும் இறையியலில் (Post-Vatican Biblical Theology,) பொது நிலேயினர் பொதுநிலேயினராகவே உலகத்தில் இருந்துகொண்டு, தமது திரு முழுக்கு திடப்படுத்துதல் அருட்சாதனங்களின் வல்லமையில் திருக் சபையின் பேரில் பகிரங்கமாகவும் நிலேயாகவும் (Stable) தை மேற்கும் பணி பொதுநிலேத் திருப்பணியாகும். இத்திருப்பணிக்குத் திருநிலேப்படுத்தல் சாரமாகவோ நிபந்தனேயாகவோ அமையாது.

வருங்கால திருச்சபையில் கிறீஸ்தவ சமூகங்கள் ஒவ்வொன்றும் திருநிஃப்படுத்தப்பட்ட திருப்பணியாளர்களே மாத்திரம் தனித்தில் வர்களாகக் கொண்டு இயங்க முடியாது. எல்லாச் சமூகங்களிலும் அருங்கொடைகள் (Charisms) வரவேற்கப்பட்டு, சமூகத்திற்கு இன்றியமையாத சில, திருப்பணியாக (Ministry) ஏற்றுக்கொள் எப்படும். பொதுநிஃயினர்—ஆண்களும் பெண்களும்—சமூகத்திலவர்க ளாகவும் (Community Leaders) மறை ஆசிரியராகவும் (Lay Catechists), செபத் திலவர்களாகவும் (Prayer Leaders), சுகாதார, சமூக, தொழில் சேவையாளராகவும் (Sanitary, Social, Work Leaders) திருப்பணி ஏற்பார்கள். இவ்வமைப்பில் குருக்கள் வட்டாரத் தில வர்களாகவும் (Regional Leaders) கூட்டமைப்பாளர்களாகவும் (Coordinators), திருப்பணியேற்பர்.

பொது நிலேயினரின் ஆன்மீகம் (Lay Spirituality)

திருச்சபையில் புனிதமடைய அனேவருக்கும் ஒரே ஆழமான அழைப்பிருக்கின்றது (L G. 39, 40). புனிதத்தின் சாரம் அன்பின் நிறைவை நாடுவதாகும். இதை நாடுவதிலும், சீவிப்பதிலும் வெவ்வேறு வழியுண்டு. நற்செய்தி அறிவுரைகள் (Evangelical Counsels) என வழங்கப்பெறும் நெறிகளேக் கடைப்பிடிப்பது ஒரு வழி (Religious Life). ஆணுல் இதுதான் இலட்சிய வழி அல்லது இதுதான் முதற்தர புனிதத்துவத்தின் வழி என்முற்போல் பொது நிலேயினரும் இவ்வழியைக் குறுகிய முறையில் (Mini-form) பின்பற்றுவதே அவர்களின் ஒரே ஆன்மீகம் என்பது தவறு. குருக்களோ சந்நியாகிகளோ தமது ஆன்மீக வழிகளே (Priestly Spirituality, Monastic Spirituality) பொதுநிலேயினர் மீது எவ்விதத்திலாவது திணித்தலாகாது. பொதுநிலேயினரும் அவ்வழிகளேத் தம் வழிகளாக ஏற்பதும் தவறு.

கிறீஸ்தவ ஆன்மீகம் (Christian Spirituality) எவ்விதத்தில் உலகத்தை தங்கள் வாழ்க்கை வட்டாரமாகக் கொண்டவர்கள் மத்தியில் கருத்தும் பொருத்தமுமுள்ளதாக அவதாரப்படுத்தப்பட வேண்டும் (incarnate) என்பது இன்னும் ஆராய்ந்துபடிக்க வேண்டிய தொன்ருகும்.

#### வருங்காலத் திருச்சபை

திருச்சபை தன் நோக்கிற்கிணங்க வருங்கால உலகின் இரட் சணிய குறியாகவும், சேவையாளஞகவும் (Sign & Servant of Salvation)

பணிபுரிய வேண்டுமாயின் திருச்சபையினுள்ளே திருநிஃப்படுத்தப் பட்ட தவேவர்களும் ஏனேய பொதுநிலேயினரும் தங்கள் இடத்தையும். பணியையும் நன்குணர வேண்டும். பெரும்பான்மையான பொதுநிலே யினரின் வரைவிலக்கணத்தை சிறுபான்மையான குருகுலத்தின் தொட ர்பிலே (in relation to clergy) தேடும் காலம் மலேயேறி விட்டது. பொதுநிலேயினர் திருச்சபையில் உரிமைகளும், கடமைகளும் கொண்ட அங்கத்தவர்கள். அவர்கள் கிறீஸ்து இரட்சகரின் முழுமையான குருத்துவ இறைவாக்கு அரச பணிகளில் பங்கெடுப்பவர்கள். உண்மையான அருங்கொடைகள் வழங்கப்பட்டிருக்கின் றன. உலகமும் உலகத்தின் அமைப்புகளும் இவர்களுக்குரிய வாழ்க்கை பணிக்களமுமாகும். இந்த விளக்கத்தில் இவர்களின் அப்போஸ்தல சேவை, திருப்பணி, ஆன்மீகம் அனேத்தும் ஆராயப் பட வேண்டும். எவ்வளவிற்கு இவைகளே ஆராய்ந்து வழிவகுக்கிரே மோ அவ்வளவிற்குத்தான் திருச்சபைஉலகிற்கு பொருத்தமான ட்சணிய பணி புரிய முடியும்.

"தனது வரைவிலக்கணத்திற்கு ஏற்றதாகவும், திருஆட்சிஅமைப் பாளருடன் கூடி பணிபுரியக் கூடியதாகவுமுள்ள ஒரு பொது நிலே யினர் கூட்டம் இல்லாவிட்டால்.......திருச்சபை உண்மையாகவே வேரூன்றவில்லே—முழுவாழ்வைக் கொள்ளவுமில்லே. — மனிதர் நடுவே கிறீஸ்துவின் சின்னமாகவுமில்லே.'' (தி. ம. ப. 21)

குறிப்பு: 2ம் வத்திக்கான் சங்க ஏடுகளுக்கான குறியீடுகள்

L. G.: திருச்சபை

G. S.: இன்றைய உலகில் திருச்சபை

A, G.: மறைபரப்புப் பணி

# பண்பாட்டில் வழிபடுவோம்

#### சு. ஜெறிபெல் கிருபாகரன்

இலங்கைவாழ் தமிழ்க் கிறித்தவர்களின் சிந்தையில் இன்று ''பண்பாட்டு மயமாக்குதல்'' என்னும் பதமாகும். அவேமோ துவது பண்பாட்டில் வழிபடுவதுபற்றிப் பண்பாட்டுமயமாக்குதல் அல்லது பண்பாட்டு மயமாக்குத பேசிக்கொள்கின்றனர். பலரும் பவவாறு லால் தமிழ்க் கிறித்தவர்களின் வழிபாடுகளில், வாழ்க்கையில் படக்கூடிய, ஏற்படவேண்டிய மாறுதல்களேப் பலர் எதிர்க்கின்றனர்; வேறுசிலர் முழுமனதுடன் வரவேற்கின்றனர். நாம் இன்று பாட்டு மயமாக்கு தலே முழுமையாக ஏற்க முடியாமைக்குக் காரணம்-பண்போட்டில் வழிபடுவதன் சிறப்பை, நாம் அடையத் அதனுல் கூடிய நன்மைகளே அறியாதிருப்பதேயாகும். எனவே, பண்பாட்டில் வழிபடுவதன் சிறப்பை அறிய, முதலில், பண்பாட்டு மயமாக்குதல் என்ருல் என்ன? என்பதை நாம் அறியவேண்டும்.

இரண்டாம் வத்திக்கான் பொதுச்சங்கம் பண்பாட்டு மயமாக்குத லுக்கு, கருத்துச் செறிந்த முறையில் பண்பாட்டில் வழிபடுவதற்கு வழி சமைத்துள்ளது.

''கிறித்து மனுவுருவானபோது எந்த நோக்கத்தோடு தம்மோடு வாழ்ந்த மக்களுடைய சமுதாய, பண்பாட்டுச் சூழ்நிலேகளே ஏற்று நடந்தாரோ, அதே நோக்கத்தோடு திருச்சபை மீட்பின் மறை திட்டத்தையும் கடவுளால் மனிதர்களுக்கு அளிக்கப்பட்ட வாழ் வையும் எல்லா மக்களுக்கும் அளிக்க இயலும் வகையில் நற்செய் தியை அறியாதோர் மத்தியில் நுழையவேண்டும்.''

(திருச்சபையின் மறைபரப்புப் பணி — எண்: 10ஆ)

'பயன் தரும் முறையில் கிறித்துவுக்குச் சான்று பகர விசுவாசி கள் அம்மக்களுக்கு அன்பு செய்தும் அவர்களே மதித்தும் அவர் களோடு இணேந்திருக்க வேண்டும்; அவர்கள் வாழும் மக்கட் குழுக்களில் தாங்களும் உறுப்பினர் என்பதை ஏற்றுக்கொள்ள வேண்டும். மனித வாழ்வின் பலவகைத் தொடர்புகளினுலும் நிகழ்ச்சிகளினுவும் அவர்களுடைய சமூக, பண்பாட்டு வாழ்வில் பங்கு கொள்ள வேண்டும். அவர்களுடைய நாட்டு மரபுகளேயும். சமய மரபுகளேயும் நன்கறிந்திருக்க வேண்டும். இம்மரபுகளில் மறைந்திருக்கும் வார்த்தையானவரின் வித்துக்களே மகிழ்ச்சியோ டும் வணக்கத்தோடும் கண்டுபிடிக்க வேண்டும்.''

(திருச்சபையின் மறைபரப்புப் பணி — எண்: 11 ஆ)

எனவே, இயேசு எவ்வாறு மனிதஞகப் பிறந்து, பிறந்த மண்ணின் சூழலுக்கு, காலத்திற்கு ஏற்ப வாழ்ந்தாரோ, அவ்வாறே, திருச்சபை யும் அந்தந்த சமுதாயத்திற்கேற்ப, சமுதாயத்தின் பண்பாட்டிற் கேற்ப தன்ணே வெளிப்படுத்துவதே பண்பாட்டுமயமாக்குதலாகும்.

# 1. பண்பாட்டில் வழிபடுவது ஏன்?

#### பண்பாடு — பண்பாட்டுமயமாக்குதல்

பண்பாட்டு மயமாக்குதல், பண்பாடு என்னும் பதத்திலிருந்து உருவானதால், ண்பாடு என்றுல் என்ன? என்று அறியவேண்டும். ''பண்பாடு'' என்னும் பதத்திற்கு பலப்பல வரையறைகள் உண்டு. நாம் வழக்கமாகப் பயன்படுத்தும் வரையறையிலிருந்து வேறுபட்ட ஒரு கருத்து பண்பாட்டுக்கு அண்மைக்காலங்களில் அளிக்கப்பட்டுள் ளது. இந்த வரையறைப்படி, பண்பாடு என்ருல் கலே, இசை நாட கம் மட்டுமன்றி, முழுமையான மனித வாழ்க்கையாகும்.

பண்பாடு எப்பொழுதும் வளர்ச்சியடையக்கூடிய தொன்ருகும். இன்று பண்பாடு வேகமாக மாறுவதால், வளர்வதால், இது குறித்து நாம் விழிப்பாக இருக்கவேண்டும். இக்கட்டுரையின் நோக்கிற்காக, பண்பாடு என்ருல் ஒரு சமூகத்திற்குப் பொதுவாகவுள்ள சிந்தனேயும், செயற்பாடுமென்று எடுத்துக்கொள்வோம். இதுபோலவே, பண்பாட்டு மயமாக்குதலென்ருல், ஒருவன் தான் வாழும் சமுதாயத்தின் பண் பாட்டில் மூழ்கியிருத்தலாகும். ஆனுல், இலங்கையில் வாழும் தமிழ்க் கிறித்தவர்களேப் பொறுத்தவரை, கிறித்தவம் எமது வாழ்க்கை முறையில், பண்பாட்டில் உறைந்து நிலேக்கவில்லே. உலகின் வேறுசில நாடுகளில், பிற மதங்கள் மக்களின் பண்பாட்டில் நிலேத்து வேருன்றி யுள்ளன. எடுத்துக்காட்டாக, மலேசியாவில் இஸ்லாம் மதமும், தாய்லாந்தில் புத்த மதமும், இந்தியாவில் இந்துமதமும் பண்பாட்டில் நிலேத்துள்ளன. எனவே, கிறித்தவம் இலங்கைத் தமிழ்க் கிறித்தவர்களின் பண்பாட்டில் வளர்ச்சியடையாததேன்? பண்பாட்டின் உண்மையான கருத்தை, அதன் சிறப்பை நாம் அறியவில்லே. இதன்

காரணமாக, கிறித்தவ சமயத் திற்கும் பண்பாட்டிற்கும் உள்ள தொடர்பை நாம் அறியாதிருக்கின்ரேம். அத்துடன் இறை வழி பாட்டைப் பண்பாட்டு மயமாக்க, அண்மைக்காலம்வரை எமக்கு எது விதசுதந்திரமும் அளிக்கப்படவில்லே.

## பண்பாட்டு மயமாக்குதல் — மனுவுருவெடுத்தல்

இரண்டாம் வத்திக்கான் சங்கத்துடன் திருச்சபையின் வரலாற் றிலே ஒரு புதிய அத்தியாயம் ஆரம்பமாகியது. திருச்சபை தனது நிலேயை உணர்ந்தது. இன்றைய உலகில் தான் வாழ்வதன் நோக் கம், அர்த்தம் என்ன? என்பதைத் திருச்சபை உணர்ந்தது. தான் எவ்விதம் சேவை செய்யவேண்டுமென்பதைத் திருச்சபை உணர்ந்தது. உயிர்த்த கிறித்துவில் எமது விசுவாசத்தை, தூயஆவியின் அருளால் நிலேகொள்ளச் செய்வதிலேயே திருச்சபையின் வாழ்வு தங்கியுள்ளது. உலகில் ஒரு அருட்சாதனமாக, இறைவனின் அளவிலா அன்பின் அடையாளமாகச் செயற்படவேண்டுமென்பதைத் திருச்சபை உணர்ந் நூள்ளது. திருச்சபையைப் போன்று, திருச்சபையின் உறுப்பினர்க ளாகிய ஒவ்வொரு கிறித்தவனும் கிறித்தவளும் செயற்படாவிடின், தாம் ஒரு பழையகால நினேவுச் சின்னமாகவே கணிக்கப்படுவோம்.

உலகின் தேவையைப் பூர்த்தி செய்ய வேண்டுமாயின், திருச்சபை உலகில் வாழவேண்டும்; உலகிலேயே இருந்து உலகிற்குச் சேவை செய்யவேண்டும். அதாவது, திருச்சபை கிறித்தவர்கள் வாழும் பண் பாட்டிற்கேற்ப, கிறித்தவர்களின் பண்பாட்டில் நிலேத்துச் செயற்பட வேண்டும். இயேசு மனுவுருவெடுத்து, பிறந்த மண்ணின் பண்பாட் டிற்கு, காலத்திற்கேற்ப எவ்வாறு வாழ்ந்தாரோ, அவ்வாறு திருச் சபையும் அந்தந்த மக்களின் பண்பாட்டிற்கேற்ப, காலத்திற்கேற்ப செயற்படவேண்டும்

''ஒரே இடைநிலேயாளரான கிறித்து, இந்த உலகிலே விசுவாசம், நம்பிக்கை, பரம அன்பு ஆகியவற்றைக் கொண்ட சமூகமான தமது புனிதத் திருச்சபைக்குக் காணக்கூடிய ஓர் அமைப்பை அளித்து, அதைத் தொடர்ந்து காத்து வருகிருர். இதன் வழி யாகத்தான் உண்மையையும் அருளேயும் எல்லாருக்கும் அவர் வழங்குகிருர். இது பல்வேறுபட்ட உறுப்புகளேக் கொண்டு நிறுவப்பட்ட சமூகமாகவும் கிறித்துவின் மறை உடலாகவும் விளங்குகிறது; கண்களுக்குப் புலப்படும் குழுவாகவும் ஞான சமூகமாகவும் இலங்குகிறது; மண்ணகத் திருச்சபையாகவும், விண்ணக நலன்களால் நிரப்பப்பட்ட திருச்சபையாகவும். கிறது; எனினும் இவற்றை வெவ்வேருன இரண்டு என்று கருதக் கூடாது. மாருக, மானிட, தெய்வீகக் கூறுகளேக் கொண்ட ஒரே கூட்டமைப்பையே உருவாக்குகின்றன. எனவே தான், மனு வருவெடுத்த வார்த்தையானவரின் மறைபொருளுக்கு ஏற்று உவமையாக இது ஒப்பிடப் படுகிறது. தாம் எடுத்துக்கொண்ட மனித இயல்பு எவ்வாறு மீட்பின் உயிருள்ள ஒரு கருவியாக அவரோடு பிரிக்க முடியாதவாறு இண்டித்து அவருக்குப் பணி புரிகின்றதோ, அவ்வாறே, திருச்சபையின் சமூக அமைப்புப், அதற்கு உயிருட்டுபவரான கிறித்துவின் ஆவியானவருக்கு அவ்வுடலே வளர்க்க உதவுகிறது."

(திருச்சபை — எண்: 8)

இயேசு தமது சேவையை ஆரம்பிக்கும்போது, உண்மையான முழு மனிதஞகவே இருந்தார். அவர் இறைவனின் வார்த்தையாக மட்டும் இருக்கவில்கே. அவர் மனிதருள் மனிதஞக, பாவம் தவிர்ந்த அனேத்திலும் மனிதனேப் போலவே வாழ்ந்தார். அவரது உடல் மண் ணுலகைச் சார்ந்ததாகவே இருந்தது. அவரது மக்கள் மத்தியில் அவர் அவராகவே இருந்தார். அவர் பயன்படுத்திய மொழி, சிந்தணேகள், உவமையில் பயன்படுத்திய எடுத்துக்காட்டுகள், இயற்கை பைக் கணித்த தன்மை... இவை அனேத்தும் அவர் சமுதாயத்தின் அமைப் புக்கேற்ப சமுதாயத்திலே வாழ்ந்தார் என்பதையே காட்டுகின்றன. நற்கருணேயை ஏற்படுத்தியபோதும், இரவுணவுக்காக வைக்கப்பட் டிருந்த சாதாரண அப்பத்தையே இயேசு பயன்படுத்தினர்; இதிலும் சிறந்த அப்பத்தையும் இரசத்தையும் கேட்கவில்மே; யூ தர் களின் நாளாந்த உணவையே பயன்படுத்தினுர். பிரச்சிண்கள், முரண்பாடு களேத் தவிர்ப்பதற்காக அப்போஸ்த ்க்க திருச்சபை, யூதர்களின் சமய நெறிகளுக்கு, வாழ்க்கைப் பண்புகளுக்குத் திருச்சபையைக் கட்டுப்படுத்தியது. (காண்க கலா. 2:14)

இறைவனின் வார்த்தை மக்களின் உள்ளங்களில் நிலேக்க வேண் டுமாயின், பல்வேறு பண்பாடுகளில் அப்பண்பாடுகளுக்கேற்ப வேரூன்ற வேண்டும். ஒவ்வொரு பண்பாட்டிலுமுள்ள சிறந்த பண்புகளுக் கேற்ப இறைவனின் வார்த்தை மக்கள் உள்ளங்களில் வேரூன்றி வளர வேண்டும்.

்கடவுளின் வார்த்தையான விதை நல்ல நிலத்தில் முசேத்து, திவ்விய பனியால் நீர் பெற்றுச் சாற்றை உறிஞ்சுகிறது. இது முடி வாகப் பெருங்கனி கொடுக்கும்படி அச்சாற்றை உருமாற்றித் தன்வயப்படுத்துகிறது. உண்மையில் மனுவுருவெடுப்பின் திட் டப்படி கிறித்துவில் வேருன்றி, அப்போஸ்தலர்களாகிய அடித் தளத்தின்மேல் எழுப்பப்பெற்ற இப் புதுச் சபைகள் வியத்தகு பொருள்மாற்ற முறையில் கிறித்துவுக்கு மரபுரி மையாக க் கொடுக்கப்பட்ட எல்லா நாடுகளின் செல்லங்கள் அனேத்தையும் தன்வயப்படுத்திக் கொள்கின்றன. இச்சபைகள் மக்களின் வழக்கங்களிலிருந்தும் மரபுகளிலிருந்தும் அவர்களுடைய ஞானத் திலிருந்தும் கோட்பாடுகளிலிருந்தும் கலேகளிலிருந்தும் அறிவியல் களிலிருந்தும் படைத்தவரின் மாட்சிமையைப் பறைசாற்றவும் மீட்பரின் அருளே வெளிப்படுத்தவும் கிறித்தவ வாழ்வைத் தகுந்த முறையில் அமைக்கவும் உதவக்கூடிய அனேத்தையும் உள்ளேற்றுக் கொள்கின்றன.\*\*

(திருச்சபையின் மறைபரப்புப் பணி — எண்: 22)

மக்களின் வாழ்க்கை முறைகள், கஸ், கலாச்சாரம் என்பன மதத்திற் கும்நல்லொழுக்கத்திற்கும் முரண்பாடான தாக இருந்தாலன்றி, அவற்றை மாற்றக்கூடாது. இலங்கைத் தமிழ் மக்கள் மத்தியில் கிறித்தவம் வளரவேண்டுமாயின், நாம் உரோமை நகரின் பண்பாட்டை அல்ல, கிறித்தவ விசுவாசத்தையே மக்கள் மத்தியில் கொண்டுவர வேண்டும். எந்த மதமும் மக்களின் உரிமைக்கேற்ப, பண்பாட்டுக்கேற்ப வளர வேண்டுமேயன்றி, தடையாக இருக்கக் கூடாது. மனிதன் முதலில் பிறந்த மண்ண, மண்ணின் பண்பாட்டைப் போற்றவேண்டும். அம் மண்ணிற்கேற்ப, மண்ணின் பண்பாட்டிற்கேற்ப மதமும் வளர வேண்டும்.

நாம் வாழும் காலத்திற்கேற்ப, எமது பண்பாட்டிற்கேற்ப திருச் சபை வளர வேண்டுமென்பது இயேசுவின் கொள்கைகளுக்கோ, கோட் பாடுகளுக்கோ முரணுனதன்று. ஏனெனில், இயேசுவும் உலகிலே மனி தனுகப் பிறந்து, பிறந்த மண்ணின் பண்புகளுக்கேற்ப வாழ்ந்தார். வார்த்தையானவர் இவ்வுலகிற்கு வந்து, உலகின் பண்பாடுகளுக் கேற்ப வாழ்த்தார்.

இயேசு இறைவனின் அருளேப் பெற்று, அவ்வருளேத் தமது வார்த்தையிலும், செயல்களிலும், அருங்குறிகளிலும் காலத்திற்கேற்ப வெளிப்படுத்திஞர். இயேசு அருளிய மீட்பின் நற்செய்தியும் காலத்திற்கும் பண்பாட்டிற்கும் உகந்த முறையில் வெளிப்படுத்தப்படவேண்டும். அதாவது, இயேசுவின் மட்பின் நற்செய்தியின் வெளி அடையாளமாகத் துலங்கும் திருச்சபை காலத்திற்கேற்ப, அந்தந்த மண்ணில் வாழும் மக்களின் பண்பாட்டிற்கேற்ப செயற்படவேண்டும். இதுவே பண்பாட்டுமயமாக்கு தலாகும். எனவே, மக்களின் பண்பாட்டிற்கேற்ப கிறித்தவம் வளராவிடில், திருச்சபையில் முழுவளர்ச்சியில்லே. வார்த்தையாவைர் மனுவுருவெடுக்காவிடில், மனுக்குலத்திற்கு மீட்புமில்லே.

# 2. தழுவியமைத்தல்: பண்பாட்டில், வழிபாட்டில்

சமுதாயம் – விழாக்கள் – கிறித்தவம்

ஒவ்வொரு சமூகத்திலும் விழாக்கள் பல கொண்டாடுகின்றேம். இவ்விழாக்களுள் சில சமூக விழாக்கள், வேறுசில பண்பாட்டு விழாக் இவ்விழாக்களனேத்தும் பண்பாட்டிற்கேற்பவே கொண்டாடப் சமூக விழாவான திருமணத்தை எடுத்து நோக்கினல். பண்பாட்டுக்குப் பண்பாடு வேறுபடுகின்றது. திருமணவிழா போலவே, சாவு வீடும் அமைகின்றது. எடுத்துக்காட்டாக, தமிழர் திருமணவிழா சிங்களவர் திருமண முறையினின்று வேறுபடுகின்றது. வேறு எந்த சமூக விழாவும் இவ்விதமே பண்பாட்டுக்குப் பண்பாடு வேறுபடுகின்றது. எமது சமூகங்களில் பண்பாடு தொட**ர்புடைய** விழாக்களான பொங்கல், தீபாவள் போன்றவை கொண்டாடப் படு அண்மைக்காலம்வரை இவ்விழாக்களே இந்து மக்கள் மட் டுமே கொண்டாடினர். திருச்சபை இவ் விழாக்களேக் கொண்டாட இரண்டாம் வத்திக்கான் சங்கத்தின் பின், கிருச்சபையும் இவ்விழாக்களேக் கொண்டாடத் தொடங்கியது. இச்சங்கம் வி ு ரக்களின் உட்கருத்துக்களே, இவ்விழாக்களுக்கும் கிறித்தவத்துக் கும் உள்ள தொடர்புகளே, ஆதாரங்களேத் தெளிவுபடுத்தியது. இந்த ஆதாரங்களே நாம் வேதாகமத்திலும் காணக்கூடியதாக இருக்கின்றது.

இஸ்ராயேல் மக்கள் அறுவடைத் திருவிழா என்னும் விழாவைக் கொண்டாடினர். அறுவடை விழாவையே நாம் பொங்கல் என்று அழைக் கின்ரும். இந்து மக்கள் மட்டுமன்றி, தமிழ் மக்கள் அனே வரும் ஆண்டின் நான்காவது பொங்கல் விழாவைக் கொண்டாடவேண்டும். திங்களில் அறுவடை செய்து, அதன் முற்றிய முதற்கனிகளே ஆலயத் திற்கு எடுத்துச் சென்று, ஆண்டவருக்குக் காணிக்கையாக அளித்து, அவற்றை இல்லத்திற்கு எடுத்துச் சென்று சமைத்து, அயல் தோருக்கும் கொடுத்து, தாமும் வயிருர உண்டு மகிழ்வர் இஸ்ராயேலர். இஸ்ராயேலர் இந்நாளே நன்றியின் பெருநாளாகக் கொண்டாடுவர். வரு கின்ற ஆண்டிலும் நன்மாரியும், நல்விளேச்சலும் கிடைக்க வேண்டுவர். உழைத்தாலும், உழுதாலும், விதைத்தாலும், நீர் பாய்ச்சினுலும் இறைவனேயே வாழ்வின் மையமாக, எல்லாமாகக் கொண்டு செயற் பட்டனர். பழைய ஏற்பாட்டிலே, லேவியர் ஆகமத்திலே, ''அண்ட வர் மோயீசனே நோக்கி: நீ இஸ்ராயேல் மக்களிடம் சொல்லவேண் டியதாவது: நாம் உங்களுக்களிக்கவிருக்கும் நாட்டையடைந்து, அதில் விளேச்சமே அறுக்கும்போது. உங்கள் அறுவடைபின் முதற்பலருகிய

கதிர்க்கட்டுக்களேக் குருவிடம் கொண்டுவரக் கடவீர்கள்" என்று கூறப் பட்டுள்ளது. (லேவி. 23:9,10). இதனேயே நாம் இன்று பொங்கல் என்று அழைக்கின்ரும். பொங்கல் போன்று தீபாவளித் திருவிழாவையும் தமிழ்மக்களாகிய நாம் கொண்டாடுகின்ரேம். தீபாவளி ஒளியின் விழாவாகும். இவ்விழாவின்போது நாம் சிறிய விளக்குகளே எமது இல்லங்களேச் சுற்றி ஏற்றுகின்ரும். இவ்விளக்குகளிலிருந்து பெறும் ஒளி இருளே அகற்றுவதுபோல, கித்துவும் தனது வாழ்வின், வார்த்தையின் ஒளியால் பாவ இருளே அகற்றுகின்ருர். ஞானஸ்நானத் தின்போது கிறித்துவின் ஒளியைப் பெற்று, கிறித்தவர்களாக மாறிய நாமும் உலகின் ஒளியாக மிளிரவேண்டும். இவ்விதமாக, வெவ்வேறு பண்பாடுகளுக்கேற்ப, இவ் விழாக்கள் வெவ்வேறு முறைகளில் கொண்டாடப்படுகின்றன. எனவே, இவ்விழாக்களே இந்துமக்கள் மட்டுமன்றி, தமிழ்க் கிறித்தவர்களாகிய நாமும் இவற்றின் சிறப்பைப் புரிந்து கொண்டு, எமது மதக் கோட்பாடுகளுக்கேற்ப கொண்டாடி மகிழ்வோம்.

# இறைவன் — இறைமக்கள் — இறைவழிபாடு

இறைவழிபாடு இறைமக்களே இறைவனுடன் ஒன்றிக்கச் செய் கின்றது. கிறித்தவர்களாகிய நாம் வாழ்வில் விசுவசிப்பதை வெளிப் படுத்துமிடமே இறைவழிபாடாகும். வழிபாட்டில் ஆண்டவர் பெய ரால் நாம் அனேவரும் ஒன்றிக்கின்றேம். திருச்சபையானது செபத்தின் மூலமும், தியாகத்தின் மூலமும் வழிபாட்டில் தன்னேயே இறைவனுக் களிக்கின்றது. நாம் எந்த வழியிலும் பெற்றுக்கௌ்ளும் அறிவைவிட, வழிபாட்டிலேயே இறைவளேப்பற்றியும், இறையரசுக்குரிய வழி பற் றியும் சிறப்பாக அறிகின்ரும். இதன்மூலம் விசுவாசிகளாகிய நாம் உயிர்த்த கிறித்துவுடனும், வளர்ச்சியில் வளம்பெற்று, ஒன்றிக்கிறேம். திருச்சபையின் வாழ்வில் இறை தூய ஆவியுடனும் வழிபாடு இப்பேற்பட்ட உயர்ந்த அரிய சந்தர்ப்பங்களே இறைமக்க இதன் மூலம் பயனடைய வேண்டு ளுக்கு அளிக்கின்றது. ஆனுல், மாயின், நாம் முழு மனிதர்களாக எம்மால் இயன்றளவு முழுமையாக இதில் பங்கேற்க வேண்டும். இது பற்றி இரண்டாம் வத்திக்கான் சங்கம் தெளிவாகக் கூறுகின்றது:

பளிசுவாசத்தின் நற்கருளே என்னும் புனிதமிகு மறைபொருள் நிறைவேற்றப்படும்பொழுது கிறித்தவ விசுவாசிகள் அதனுடன் தொடர்பு அற்றவர்கள்போல் அல்லது மௌனம் சாதிக்கும் பார்வையாளர்கள் போல இராமல் சங்டகுகள், செபங்கள் ஆகிய வற்றின் வாயிலாக அதனே நன்முகப் புரிந்துகொண்டு, அப் — 3 புனித செயலே உணர்ந்து அதில் பற்றுக்கொண்டு செயலாற்றிப் பங்குபெறவேண்டும். இறைவனின் வார்த்தை அவர்களுக்கு அறி வூட்ட வேண்டும். ஆண்டவரின் உடல் வழங்கப்படும் பந்தியில் அமர்ந்து அவர்கள் ஊட்டம் பெறவேண்டும். இறைவனுக்கு நன்றி சொல்லவேண்டும். களங்கமற்ற பலிப்பொருளேக் குருவின் கரங்கள் வழியாக மட்டுமன்றி, குருவோடு சேர்ந்தும், ஒப்புக் கொடுத்துத் தங்களேயே அர்ப்பணிக்கக் கற்றுக்கொள்ள வேண்டும். இவ்வாறு, இறுதியாக, இறைவனே எல்லாருக்கும் எல்லா மாயிருக்க இறைவனேடும் தங்களுக்குள்ளும் கிறித்துவை இடைநிலேயாளராகக் கொண்ட ஒருமைப்பாட்டில் அவர்கள் நாளுக்கு நாள் நிறைவு பெறவேண்டும்."

(இறைபணி — எண்: 48)

எனவே, இறைவழிபாட்டில் இறைமக்களாகிய நாம் இறைவனேடு ஒன்றிக்க வேண்டுமாயின், வழிபாட்டின் கருத்தை, சடங்குகள். செபங்களே நாம் நன்கு புரிந்துகொள்ள வேண்டும். வழிபாடு எமது பண்பாட்டுக்கேற்ப அமையவேண்டும். எமக்கென்றெரு சிறந்த, உயர்ந்த பண்பாடு உண்டு. எமது உயர்ந்த, சிறந்த பண்பாட்டில் நாம் வழிபடவேண்டும்.

# 3. பண்பாட்டு மயமாக்கலில் எதிர்நோக்கப்படும் சிக்கல்கள்

#### பண்பாட்டுமயம் — இந்துமயம்

தமிழ்ப் பண்பாட்டுக்கும் இந்துமதத்துக்கும் நெருங்கிய தொடர் புண்டு. எனவே, இலங்கைத் தமிழ்க் கிறித்தவர்களேப் பொறுத்த வரை, பண்பாட்டுமயமாக்கு தலில் இந்துமதத் தொடர்புள்ள வடிவங் கள் வழிபாடுகளில் வரலாம். பண்பாட்டில் வழிபடுவதைக் கொள்கை யளவில் ஆதரிப்பவர்கள் இதனேயே குறையாக எடுத்துக் கூறுகின் றனர். கிறித்தவ வழிபாட்டில் பிறமத தொடர்புள்ள வடிவங்கள் புகுத்தப்படுவதேன்? என்று வினவுகின்றனர்.

மதமும் பண்பாடும் ஒன்ருடொன்று நெருங்கிய தொடர்பு கொண்டுள்ளன. மதத்திலிருந்து மாறுபட்ட பண்பாடுமில்ஃ, பண் பாட்டிலிருந்து பிரிந்து தனித்து நிற்கும் மதமுமில்ஃ. எடுத்துக் காட்டாக, தமிழ்ப்பண்பாடும் இந்துமதமும் ஒன்ரேடொன்று நெருங் கிய தொடர்புகொண்டுள்ளன.

பிறமதங்களில் காணப்படும் சிறந்த, கருத்துள்ள வடிவங்கள், சடங்குகளே நாம் கருத்தில் கொள்ள வேண்டும். ஏனெனில், கடவுளே முழு உலகையும் படைத்தார். ''ஆதியிலே வாக்கு இருந் அவ்வாக்கு கடவு தார், அவ்வாக்கு கடவுளோடு இருந்தார். அவர் ஆதியிலே கடவுளோடு இருந்தார். ளாயும் இருந்தார். அவர் வழியாகவே அனேத்தும் உண்டாயின....... 1:1-3). படைக்கப்பட்ட அனேத்தையும் கிறித்துவுக்குள் சேர்க்கவேண்டுமென்பதே இறைவனின் திட்டம். (எபே. 1:9-10). இறைவன் கிறித்துவிடம் அனேத்தையும் ஒப்படைத்தார். கிறித்துவின் மரணத்தினுவும், உயிர்ப்பினுவும் படைப்புகள் அனேத்தும் கிறித்து வின் மீட்பின் செயலில் பங்கு கொள்கின்றன. படைப்பு முழுவதும், மனுக்குலம் முழுவதும் கிறித்துவின் மீட்பின் செயலில் பங்கு கொள் ளுமாயின், உயிர்த்த கிறித்துவின் அருள் முழு உலகுக்கும் கிடைக் குமாயின், கிறித்தவர்களாகிய நாம் எதையும், சிறப்பாக, பிறமதங் கள் கிறித்துவின் மீட்புத் திட்டத்திலிருந்து, திருச்சபையின் பணியி பண்பாட்டு மயமாக்குவதிலிருந்து ஒதுக்கிவிட முடியாது. எனவே, இந்துமதமும் மற்றைய மதங்களும் இறைவனின் திட்டத் திற்குப் புறம்பானவையல்ல. மாருக, முழுமனித இனமும் கிறித்து வில் முழுமை பெறுகிறதென்றுல், பிறமதங்களும் இறைவனின் திட் டத்தில் பங்கு பெறுகின்றன. இவ்விதமாக, படைப்பு முழுமையை முழுமானிட சமு யும் தன்னகத்தே கொள்ளும் மீட்புத்திட்டத்தை தாயத்திற்கும் அறிவிக்கும் கடமை திருச்சபைக்குண்டு. படைப்பு முழுமையையும் ஒன்று சேர்த்து, முழுமனித சமுதாயத் தையும் ஒருவரொருவருடனும், இறைவனுடனும் ஒன்று சேர்க்க வேண்டும். உண்மை, அன்பு, நன்மை, தூய்மை போன்ற நற்பண் புகள் எங்கு காணப்படினும், அவை இறைவனிடமிருந்தே இறைவணேயே சாரும். இவையனேத்தும் இறைவணின் கொடைகளா கும். மதங்களேப் பொறுத்தவரை, கிறித்தவர்கள் எதணேயும் தேவை யற்றதென்றே, பயனற்றதென்றே அகற்றிவிடக் கூடாது.

எனவே, நாம் பண்பாட்டில் வழிபடும்போது, பயன்படுத்தப் படும் வடிவங்களும் சடங்குகளும் இந்துமதத்திலும் பயன்படுத்தப் படுகிறது என்பதனுல், நாம் இந்துமயப்படுத்துகிறேம் என்று பொரு ளாகாது. ஏனெனில், இவை இந்துக்களாலும் பயன்படுத்தப்படும் ஒரு தமிழ்ப் பண்பாடாகும்.

## விசுவாசம் – பண்பாட்டில் வழிபாடு

நாம் பிறமதங்களிலிருந்து எதணேயாவது கிறித்தவ வழிபாடுக ளில் பண்பாட்டு மயமாக்கும்போது, எமது விசுவாசம் தளர்ச்சி யடையக்கூடிய நிலே ஏற்படலாம். செபம், தியாகம் போன்ற மதத் தின் அடிப்படைத் தேவைகளுக்கு விசுவாசமே உயிர் மூச்சுசாகும் விசுவாசமென்பது எம்மையே முழுமையாக இறைவனுக்கு அளிப்பதாகும். இந்த அர்ப்பணம் வாழ்வின் ஒரு குறிப்பிட்ட நேரத்தில் நடப்பதில்லே. ஆனுல், இது தொடர்ச்சியான, வளர்கின்ற ஒரு செயற் பாடாகும். எனவே, எந்த ஒரு வளர்கின்ற உறவைப்போல, விசுவாசமும் முழுமைக்கு வளர்ச்சியடைகின்றது. நாம் வாழும் சூழலில், எமது பண்பாட்டிற்கேற்ப, எம்மை முழுமையாக இறை வனுக்கு அளிக்கும் முறையை விசுவாசம் வெப்ளிபடுத்தாவிடில், அது தளர்ச்சியடைகின்றது. விசுவாசத்திற்கும் எமது பண்பாட்டிற்கும் தொடர் புண்டு. எமது பண்பாட்டு முறையைக் கொண்ட சமூகத்திலேயே நாம் எம்மை முழுமையாக இறைவனுக்கு அளிக்கலாம். எனவே, உண்மையான விசுவாசம் மிகைப்படுத்தப்படாத பண்பாட்டிலேயே வெளிப் படுத்தப்படுகின்றது.

#### நற்செய்திப் பணி — பண்பாட்டில் வழிபாடு

கிறித்தவ வழிபாடுகளில் புதிய முறைகளேக் கையாளும்பொழுது அவற்றின் உட்கருத்துக்களே மக்களுக்கு அறிவிக்கவேண்டும். எனவே, பண்பாட்டு மயமாக்குதலில் முழுமையாக ஈடுபடுபவர்கள் பண்பாட்டு மயமாகவேண்டும். பொதுநிலேயினரும்கூட கிறித்துவுக் குகந்த தமது வாழ்க்கையினு், நற்செய்தியைத் தமது இல்லங்களில் மட்டுமன்றி, தம்மைச் சூழ வாழும் கிறித்தவர் அல்லாதோர் யிலும் பரப்பவேண்டும். நற்செய்தியை வாய்மொழியினுல் மன்றி, தமது வாழ்விலேயே வாழவேண்டும். நற்செய்திக்கேற்ப தாழ்மை யான, நேர்மையான வாழ்க்கை வாழ்ந்து, நீதி, விடுதலே, சமத் துவம், சமதர்மம் போன்ற உயரிய ஒழுக்கங்களே நாட்டிலே, #(Y) தாயத்திலே நிலேநாட்டவேண்டும். திருச்சபை மக்களின் கையில் சிறந்த முறையில் செயற்படும்பொழுது, பண்பாட்டுமயமாக் குதல் எவ்வித வற்புறுத்தல்கள், எதிர்பார்ப்புகளின்றித் நடைமுறைக்கு வரும். திருச்சபை மக்களின் வாழ்க்கையில் வேண்டுமாயின், முழு மனித முன்னேற்றத்தையும் கருத்தில் கொள்ள வேண்டும். நற்செய்தி முழு மனித வாழ்க்கையில், மனிதனின் பாட்டில் நுழையவேண்டும். திருச்சபையும் இதன்படியே செயலாற்ற வேண்டும். முழுமனுக்குலமும் நற்செய்தியின் ஆற்றலுக்குள் அமைய சமுதாயத்தில் ஏற்படுகின்ற மாற்றங்களேயிட்டு, சபை விழிப்பாயிருந்து செயலாற்றவேண்டும். அட்போது, பண்பாட் டில் இறைவழிபாடு அர்த்தமுள்ளதாக, கருத்துச் செறிந்ததாக, பய னுள்ளதாக அமையுமென்பதில் ஐயமேதுமில்லே.

#### இறுவாய்

எதீனையும் ஆழமாக அறிந்து, முன்னின்று நடத்தக்கூடிய ஒருவ தலேமைத்துவத்திலேயே பண்பாட்டில் வழிபடுவதன் வெற்றி தங்கியுள்ளது. பண்பாட்டுமயமாக்குதவில் ஈடுபடுவோரின் வாழ்க்கைக் கும் பண்பாட்டிற்கும், சிந்தணக்கும் செயலுக்கும் நெருங்கிய தொடர் பிருக்கவேண்டும். அநேகமாக, தமிழ்ப் பண்பாட்டிற்கும், பண்பாட்டில் வழிபாட்டை முன்னின்று செயற்படுத்தவேண்டிய குருமாணவர்கள், குருக்கள், துறவியரின் பயிற்சிக்கும் தொடர்பிருப்பதில்லே. அதாவது, இவர்களின் இறையியல் கல்வியும் பயிற்சியும் வாழ்க்கை முறையுடன், பண்பாட்டுடன் ஒத்ததாக இருப்பதில்லே. பண்பாட்டு மயமாக்குதல் மக்களின் முழு வாழ்க்கை முறையோடு சேர்ந்து அமையவேண்டும். எமது மத்தியில் பண்பாட்டில் வழிபாடு வெற்றியளிப்பதென்பது கடின மானதாகும். பண்பாட்டுமயமாக்கப்பட்ட இறையியல் கல்வியும், பயிற்சியுமே இதற்கு வெற்றியளிக்கலாம். பண்பாட்டுமயமாக்குதல் வெர்றியளிக்கவேண்டுமாயின், எமது சமுதாயத்தில் நிலவும் ஏழ்மை, அடக்குமுறை, அநீதி, அறியாமை, வேஃவில்லாமை போன்ற பிரச் சின்களே நாம் நன்கு அறிந்து, அதற்கேற்ப செயற்படவேண்டும். பண்பாட்டுமயமாக்குதலில் எமது வாழ்க்கையையும் சமு தாய - பண்பாட்டு - வரலாற்று நிவேமையும் நன்கு அறிந்து, கேற்ப இறைவழிபாட்டையமைத்து, மண்ணின் மனிதர்களாக, மண் ணில் பிறந்து, பிறந்த மண்ணின் பண்பிற்கேற்ப வாழ்ந்து, மானிடர்க் காக இறந்து, மாண்புடன் உயிர்த்த மனுமகனின் மைந்தர்களாக வாழ முற்படுவோம்.

#### உசாத் நினேகள்

- 1. Fr D. S. அமலோற்பவதாஸ், நற்செய்தியும் பண்பாடும்.
- 2. பரமசிவானந்தம், சமுதாயமும் பண்பாடும்.
- 3. Fr. S. J. Emmanuel, Lay ministries for mission priorities, (art.), Vidyajyoty, 1977, pg. 268.
- 4. Inculturation Process and Questions, Loyola Papers, 1977
  Vol. 6

# கருச் சிதைவு

அருட்செல்வன் ஞா விக்ரர் பிலேந்திரன்

கருச்சிதைவு சட்ட ரீதியாக ஏற்றுக்கொள்ளப்பட வேண்டு மென்றும், ஏற்றுக்கொள்ளப்படக் கூடாதென்றும் கருத்துக்கள் தெரி விக்கப்படுகையில், சிலர் பரித்த வேதாகமத்தைக்கூட ஆதாரம் காட்டி, கருத்தடையானது சில சந்தர்ப்பங்களில் ஏற்றுக்கொள்ளப் பட வேண்டும் என்று கூறுவர். ''கொலே செய்யாதே'' என்பது இறை வன் கட்டளேயெனினும் தன்னேக் கொல்ல வருபவனே ஒருவன் தற் பாதுகாப்புக்காகத் தாக்கலாம். சமுதாயத்தின் நலன் கருதி சிலருக்கு மரண தண்டனே வழங்கப்படுகிறது; இவற்றை நோக்குமிடத்து, சில சந்தர்ப்பங்களில் கருச்சிதைவு செய்வது தவறில்லே என்று சில அறிஞர் வாதிடுவர். ஆனுல் உண்மை என்ன்?

அபிவிருத்தியடைந்து வரும் எந்த நாட்டிலும், சமுதாயத்திலும், பிரச்சினேகள் தோன்றத்தான் செய்கின்றன. ஆனுல் இப்பிரச்சினே கீளப் பிரச்சினேகளாகவே ஏற்று அவற்றிற்கு தீர்வு காண்பதற்கு குறு கிய, அறநெறிக்கு ஒவ்வாத வழிகளே விட்டு; மனித அறிவுத் திறமை யைக் கொண்டு, அறநெறிக் கோட்பாடுகளுக்குள் நின்று பிரச்சினேகளே அணுகுவதே உரிய முறையாகும். இன்று பல நாடுகளில் பல்லாயிரக் கணக்கான மக்களின் கவனத்தைக் கவர்ந்து இருக்கும் பிரச்சினேகளில் ஒன்று கருச்சிதைவாகும். பல நாடுகளில் கருச்சிதைவு சட்ட ரீதியாக அங்கீகரிக்கப்பட்டுள்ளது; இன்னும் வேறு பல நாடுகளில் அங்கீகா ரத்தைக் கோரி நிற்கின்றது. இங்கு கருச்சிதைவு பற்றி ஆயுமிடத்து மனித அறிவை மட்டும் அடிப்படையாகக் கொள்ளாது, மனித அறிவின் ஒளியிலும் கத்தோலிக்க கோட்பாடுகளின் நெறியிலும் நின்று கருச் சிதைவை நோக்குவோம்.

# கருத்தடை வேறு, கருச்சிதைவு வேறு

ஆணும் பெண்ணும் தாம்பத்திய உறவை மேற்கொள்ளும் பொழுது ஆணின் விந்தும் பெண்ணின் முட்டையும் ஒன்றுடன் ஒன்று சேர்ந்து கருவை உருவாக்குவதைத் தடுப்பதே கருத்தடை எனப்படும். இன்று பல வித கருத்தடை முறைகள் உண்டு. எந்த வித செயற்கை முறைக் கருத்தடையும் திருச்சபையால் ஏற்றுக்கொள்ளப் படவில்லே. ஆஞல் இயற்கை முறைக் கருத்தடையை திருச்சபை ஏற்றுக் கொள்கிறது.

கருச்சிதைவு என்பது ஆணின் விந்தும், பெண்ணின் முட்டை யும் இணந்து உருவாக்கியுள்ள கருவை அழிப்பதாகும். இக்கரு தாயின் வயிற்றில் பத்து மாதங்கள் இருந்து வளர வேண்டும் என்பது இயற்கை நியதி. வளரும் கருவின், இயற்கைக்கு மாருகச் செயற்பட்டு எந்நிலே யில் அழித்தாலும் அது கருச்சிதைவு எனப்படும். இயற்கையாகவும் கருச்சிதைவு ஏற்படுவதுண்டு. ஆனுல் இங்கு செயற்கை முறைக் கருச் சிதைவு பற்றியே சிந்திப்போம்.

# ஏன் வேண்டும் கருச்சிதைவு ?

இதற்கான காரணங்களேப் பலரும் பல கோணங்களில் இருந்து ஆராய, அணுக முற்படுவர். சனத்தொகை அதிகரிப்பைக் கட்டுப் படுத்த கருச்சிதைவு ஒரு முறையாக, கருவியாக இருக்க வேண்டுமென்று ஒரு சிலர் வாதிடுவர். 1979ம் ஆண்டின் நடுப்பகுதியில் இலங்கையில் ''சனத்தொகையும் அபிவிருத்தியும்'' என்ற பொருளில் பெரும் மாநாடு ஒன்று இடம் பெற்றது அனேவரும் அறிந்ததே. இருபதாம் நூற்ருண்டின் இறுதியில் உலகின் சனத்தொகை தற்போதுள்ள தொகையிலும் இரு மடங்காகி விடும் என்பது நிபுணர்களின் கொள்கை. இந்நிலே ஏற் பட நாம் அனுமதிக்க முடியுமா? பொருளாதார நிலே என்னவாகும்? மணித வாழ்க்கையின் தரம் உயருமா? போன்ற விளுக்கள் எழுகின்றன. சனத்தொகை அதிகரிப்பது போன்று உலகின் மூல வளங்கள் அதிகரிப்ப தில்லே. இந்நிலேயில் சனப்பெருக்கத்தைக் கட்டுப்படுத்த பல செயற்கை முறைகள் கையாளப் பட்டாலும் அவை முற்ருக வெற்றி அளிப்ப தில்லே.

மேலும் பின்தங்கிய, கல்வியறிவற்ற கிராம மக்களுக்கு போதிய விளக்கமின்மையால் கருத்தடை தோல்வியுறுகின்றது. வெட்கம் காரணமாகவோ தவறுதலான உபயோகத்தினுலோ கருத்தடை தோல்வியுறுகின்றது. இந்நிலேயில் பின்தங்கிய நிலேயிலுள்ள மக்க ளே மேலும் இழி நிலேக்குத் தள்ளாமல் அவர்கள் வாழ்க்கையை மேம்படுத்த கருச் சிதைவு சட்டரீதியாக அங்கீகரிக்கப் பட வேண்டுமென்று வாதி டுவோரும் உளர். இலட்சக் கண்க்கில் வறிய குழந்தைகள் அன்பின்றி, ஆதரவின்றி, கவனிப்பார் அற்று, பட்டினியாக உடுப்பதற்கு ஒரு முழம் துணியுமின்றி, இழிந்த நிலேயில், வானமே கூரையாக, நடை பாதையே

வீடாக வாழுகின்ருர்களே, இவர்கள் பிறவாது இருந்திருந்தால் எவ்வ ளவோநலமாக இருக்கும் அல்லவா? ஆகவே இந்நிலே ஏற்படாது கரு விலே இவர்களே அழித்து விடுவது சிறந்தது என்பது சிலரின் கூற்று.

சில பாடசாஸ் மாணவிகள், இளம் பெண்கள் தம் செயலின் விளேவை முற்றும் அறியாதவர்களாய், நண்பர்களால் ஏமாற்றப் பட்டு கர்ப்பமுறுவது உண்டு. சிலர் பலாத்காரமாகக் கற்பழிக்கப் படுவதும் உண்டு. இவர்கள் தங்கள் செயலுக்கு முற்றிலும் பொறுப் பானவர்கள் அல்ல. இப்படியான இன்னலுக்கு உட்பட்ட பெண்ணே நம் சமுதாயம் இலகுவில் ஏற்றுக் கொள்ளாது. இவ்வாருன நிர்ப்பந் தத்திற்கு ஆளாக்கப்பட்டோரின் வாழ்க்கையின் பெரும் பகுதி ஏற் கனவே தீர்க்கப்பட்டு விட்டதாக அமைகிறது. இவர்களின் படிப்பிற்கு முற்றுப் புள்ளி இடப்படுகிறது. தாங்கள் விரும்பாத ஒருவரை மணம் முடிக்க வேண்டிய நிலேக்கு ஆளாக்கப்படுகின்றுர்கள். ஒரு சம்பவத் திளுல் அப்பெண்ணின் வாழ்க்கை முழுவதும் இக்கட்டான நிலேக்கு தள்ளப்படுகின்றது. இந்நிலேயில் கருச்சிதைவுக்கு உத்தரவு அளிக்கப் பட வேண்டுமென்று கூறுவோர் பலர்.

### விஞ்ஞான நோக்கில்

கருவில் எப்பொழுது உயிர் ஏற்படுகிறது? காலஞ் டாக்டர் குத்மாக்கர்(உலக சனத்தொகை, திட்டமிடல் பெற்றூர் கழகத் தூவார்) என்பவருடைய கூற்றுப்படி. விந்தும் பெண்ணின் முட்டையும் சேரும்போது கருவில் உண்டாகிறது. டாக்டர் லில்லி என்பவர் இத்துறையில் படிப்பை மேற்கொண்டவர். இவரின் கூற்றுப்படி ஏழு நாட்களில் ஒரு கருவானது அதன் தனித்துவத்தை அடைகிறது. தாயின் மாத ஒழுங்கைக் கட்டுப்படுத்தி, தாய்—சேய் உணவுத் தொடர்பை ஏற் படுத்துகிறது. பதினெட்டு நாட்களில் இதயம் அடித்துக் கொள்கிறது. ஆறு வாரங்களில் மூளே உருவாகிறது. பதினெரு வாரத்தின் பின்பு ஒரு மனிதனின் உள்ளங் கையின் அளவிற்கு வளர்ந்திருக்கிறது. இந் நிலேயில் சுவாசிக்கிறது, சீரணிக்கிறது, சிறுநீர் கழிக்கின்றது, அசை கின்றது, தூங்குகின்றது, வெப்பம், சுற்ருடல் போன்றவற்றின் தாக் பாதிக்கப்படுகின்றது. 11வது வாரத்தின் பின்பு புதிய அங்கங்கள் வளர்வதில்லே. டாக்டர் றிச்சாட் என்பவரின் கூற்றுப்படி 11வது வாரத்தின் பின்பு கருவானது நோவை உணரக்கூடியதாக உள்ளது. இதைத் தாமே பரீட்டுத்துப் பார்த்ததாகக் கூறுகிருர். ஆகவே விஞ்ஞானத்தின்படி மனித உயிரானது கருவிலேயே ஆரம்ப

மாகிறது. ஆகவே ஒரு கருவைச் சிதைக்கும்போது, அழிக்கும்போது உயிர்க் கொலேயே நடைபெறுகிறது. ஏனெனில் கருச்சிதைவு கருவின் உயிரை எடுப்பதாகவே முடிகிறது. ஆகவே விஞ்ஞானம் கருவில் உயிர் உண்டென்பதை ஏற்றுக் கொள்கின்றது; கருச்சிதைவு என்பது கருவின் உயிரைப் பறிப்பதாகும்; கருவின் உயிரைப் பறிப்பது ஒரு கொலேயாகும்.

# அறிவியல் நோக்கில்

0

தாவர த்துக்கும் ஒவ்வொரு மனிதனுக்கும், பிராணிக்கும், அவற்றின் உயிரே பிரதான இயக்கும் கருவியாக உள்ளது. படைப் புகள் அனேத்திலும் ஒழுங்கு முறைகள் உண்டு. உயிருள்ள படைப் புகளுக்கும், உயிரற்ற படைப்புகளுக்கும் மனிதனே முடியாகவும், இவை அனேத்திற்கும் அவற்றை உபயோகிப்பவஞகவும் உள்ளான். மனித உயிர் இன்றியமையாதது. இவ்வுயிர் கருவில் இடம் பெற்று கருப்பையில் உள்ள காலங்களில் ஒரு இலக்கை நோக்கி வளர்கின்றது. இதன் வாழ்வில் ஒரு குறிக்கோள் உள்ளது. அது கருப்பையில் உள்ள ஒவ்வொரு விஞடியும் இந்த இலக்கை அதாவது முழு மனிதன் என்ற முடிவை நோக்கி வளர்கின்றது. இது ஆணின் விந்தும், பெண்ணின் நிமிடத்திலிருந்து முழு மனிதன் முட்டையும் இணந்து கருவான என்ற முடிவை நோக்கி வளர்கின்றது. ஆகவே கருவானது எந்த நிலேயில் சிதைக்கப்பட்டாலும் ஒரு மனிதனே அழிப்பதாகவே முடியும். ஆனல் கருவானது முழு மனிதன் இல்ஃயே, அது வளரும் நிலேயில் உள்ளது, ஆகவே அழிக்கலாம் என்று சிலர் கூறலாம். முழு மனிதன் என்ற நிலேயை அடையாவிடினும் முழு மனிதனுக்குரிய பண்புகள் ஆணேத்தும் கருவில் உள்ளன. இன்னும் ''முழு மனிதன்'' என்ருல் என்ன? எப்பொழுது ஒருவன் முழு மனிதனுகிருன்? ஏனெ னில் மனித வாழ்வின் எந்த ஒரு நிலேயிலும் மனிதன் எல்லாத் துறை களிலும், எல்லாவற்றையும் அறிந்தவளுக இல்லே. ஆளுல் அறியும் ஆற்றல் அவனுக்குண்டு. வாழ்வின் ஒவ்வொரு நிமிடமும் வளர்கிருன். ஆகவே கருவில் தொடங்கி இறக்கும் வரையும் வளர்கிருன். இந்நிலே யில் ஒரு கருவை அழிப்பது ஒரு மனிதனே அழிப்பதாகவே முடிகிறது.

மனித உயிருக்கு மதிப்பளிக்க வேண்டும் என்பது கிறீஸ்தவக் கோட்பாடுகளில் இருந்துதான் புரிந்து கொள்ளக் கூடியதொன்றல்ல. மாருக மனித அறிவே இதற்குப் போதிய ஆதாரங்களே வழங்கும். இயற்கையிலேயே மனிதன் அறிவுள்ளவளுகவும், அவ்வறிவைப் பயன் படுத்திச் சிந்தித்துச் செயலாற்றுபவளுகவும் உள்ளான். மனிதனின் ஒவ்வொரு செயலுக்கும் அவனே பொறுப்புள்ளவன். ஏனெனில் அவன் சுதந்திர மனிதன். விரும்பியதைச் செய்யும் சுதந்திரமும், அறி வும் அவனுக்கு உண்டு. ஆகவே தன்னே ஆளும் சக்தியும் வல்லமையும் அவனிடம் உண்டு.

அழியாத் இறைவளுல் படைக்கப்பட்டதளுல் அவன் ஆன்மா தன்மையைக் கொண்டது. இதனுல் அவனது முடிவு இறைவனிலேயே நிறைவு பெற வேண்டும். இந்நிறைவைச் சமுதாயத்தில் வாழ்வதன் மூலமே மனிதன் அடைய முடியும். சமூகப் பிராணியான மனிதன் சமுதாயத்தில் இன்றியமையாத உரிமைகளேப் பெறுகிருன். இவற்றில் முதலிடம் பெறுவது உயிர் வாழ்வதற்கான உரிமை ஆகும். இவ்வுலக வாழ்வு நிலேயற்றது என்பது எவராலும் மறைக்கவோ மறுக்கவோ முடியாத உண்மை. ஆஞல் ஒவ்வொரு மனிதனிடமும் மதிப்பிட முடி யாததும், அழியாததுமான ஆன்மா உண்டு. பலர் வாழும் சமுதாயத் தில் கிடைக்கப் பெறும் நன்மை எல்லோருக்கும் சார்ந்ததாக இருக்க வேண்டும். இதற்கு சமுதாயம் மனித நலன் கருதிச் செயற்பட வேண் டுமேயொழிய, சமுதாய நலன் கருதி மனித உரிமைகள் மறுக்கப்பட முடியாது. மனிதனின், சமுதாயத்தின் கடமைகள், உரிமைகள் பற்றி ஆராய்ந்து செயல்படுவது சட்டத்தின் கடமையாகும். அடிப்படை உரிமைகளேக் கட்டுப்படுத்தும் உரிமை சமுதாயத்திற்கு இல்லே. ஏனெனில் மனித உரிமைகள் சமுதாயத்தை விட மேலோங்கி நிற்கின்றன. இவ்வுரிமைகளேப் பேணிக் காப்பது சமுதாயத்தின் தலே யாய கடமை.

மனித உரிமைகள் அனேத்திற்கும் அடிப்படையானதும், முதன் மையானதும் உயிர் வாழ்வதற்கான மனித உரிமையாகும். மனித னுக்குரிய அனேத்து உரிமைகளும் உயிரின் அடிப்படையிலேயே கருதப் படுகின்றன. உயிர் உரிமையானது பிறரது தீர்மானத்தில், அங்கீகா ரத்தில் தங்கியதல்ல. ஆகவே இனத்தையோ, நிறத்தையோ, சமயத் தையோ, பருவத்தையோ அடிப்படையாகக் கொண்ட எந்தவித வேறுபாட்டையும் காட்டி உயிர் உரிமையை மறுக்க முடியாது.

இவ்வேறுபாடானது வாழ்வில் ஏற்படும் பருவங்களிலும் காட்டப்பட முடியாது என்பது குறிப்பிடத் தக்கது. ஏனெனில் உயிர் உரிமை, சிறுவர்கள், முதியவர்கள், உடற்பலம் அற்றவர்கள், மாற்ற முடியாத நோய் உள்ளவர்கள் என்ற வேறுபாடு இன்றி எவரிடமும் சமமாக உள்ளது. வாழ்வின் எந்நிலேயிலும் மனித உயிர், உயிராகவே மதிக்கப்பட வேண்டும். ஆணின் விந்தும் பெண்ணின் முட்டையும் இணேயும்போது உருவாகும் கருவிலே உயிர் தோன்றுகிறது. இவ்வுயிர் இந்நிலேயில் மனித உயிராக மதிக்கப்படாவிடில், எந்நிலேயிலும் மதிக் கப்பட மாட்டாது. ஏனெனில் உயிர் எப்பொழுதும் ஒன்றுதான்.

# உளவியல் நோக்கில்

உளவியலின்படி மனிதர்கள் மத்தியில் தொடர்பு ஏற்பட மற்ற வரை மனிதனுக ஏற்றுக்கொள்ள வேண்டும். இதற்கு மற்றையவர்க்கு மனிதன் என்ற பண்புகள் இருக்கவேண்டும். அப்பொழுதுதான் இத் தொடர்பை ஏற்படுத்தக்கூடிய உணர்ச்சிகள் ஏற்படும். மனித உருப் பெற்று உலகிற்கு வரும்போது குழந்தையை அதன் பெற்ரேர் தங்க ளில் ஒருவராக ஏற்கின்றனர். இந்நிலேயில் பெற்ரேர் அக்குழந்தையை தங்கள் உறவின் பலனுக ஏற்றுக் கொள்கின்றனர். ஆனுல் இந்நிலே யிலும் கருச்சிதைவு செய்யும் பெற்ரேரும் உண்டு. கருச்சிதைவின் பின்பு பெற்ரேர் உளவியல் ரீதியாகப் பெருமளவு பாதிப்பு அடை கின்றனர் என்பது உளவியல் அறிஞர்கள் கண்ட உண்மை. செய்து கொண்ட தவறிலிருந்து அல்லது ஏற்பட்ட பிரச்சிண்யிலிருந்து கருச் சிதைவின் மூலம் ஒருவர் விடுபடலாம். ஆனுல் வள்ளுவர் கூற்றுப்படி உண்மையை மறைக்க முடியாது.

''தன்னுள்ளம் அறிவது பொய்யற்க பொய்த்தபின் தன்னுள்ளம் தன்னேச் சுடும்''

என்பது வள்ளுவர் கூற்று. அவன் மனச்சான்று எப்பொழுதும் அவனேக் குற்றம் கூறும். இதிலிருந்து விடுபட முடியாது. அவர் உள் ளத்தில் எப்பொழுதும் குற்ற உணர்வு இருந்து அவர்களே வாட்டும். பெரும்பாலும் பெண்களேயே தாக்கும். கருச்சிதைவின் பின்பு குற்றத் தைத் தாங்க முடியாது தற்கொலே செய்வோரும் உண்டு.

## கருச்சிதைவும் சட்டமும்

இருபதாம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியிலேயே பெரும்பாலான கைத்தொழில் நாடுகளில் கருச்சிதைவுச் சட்டமூலம் அங்கீகரிக்கப்பட்டு விட்டது. 1912-ம் ஆண்டு மேற்கு நாடுகள் அனேத்திலும் கருச் சிதைவு சட்டத்திற்குப் புறம்பான செயலாகக் கருதப்பட்டது. இன்று பெரும்பாலான மக்கள், கருச்சிதைவு சட்டரீதியாக ஏற்றுக்கொள் எப்பட்ட நாடுகளில் வசிக்கின்ருர்கள். டென்மார்க், சுவீடன் போன்ற நாடுகளில் 1930-ம் ஆண்டு சட்டரீதியாக கருச்சிதைவு அங்கீகரிக்கப் பட்டது. ஐப்பானில் 1940-ஆண்டும் போலாந்து, செக்கோஸ்லவாக்

கியா, ரூஷ்யா போன்ற நாடுகளில் 1950-ம் ஆண்டும், இங்கிலாந்தில் 1967-ம் ஆண்டும் கருச்சிதைவு சட்டரீதியாக அங்கீகரிக்கப்பட்டது. இன்று இலங்கையில் பத்திரிகைகளில் கருச்சிதைவு சட்டரீதியாக ஏற்றுக் கொள்ளப்பட வேண்டுமென்றும், ஏற்றுக்கொள்ளப்படக் கூடா தென்றும் கட்டுரைகள் தோன்றுவதைக் காண்கிரேம். ஆஞல் இலங்கையில் ஏற்றுக் கொள்ளப்படுமாயின் இங்கு காணப்படும் கலே,கலாச் சாரம், தெய்ய பயம் அனேத்தும் எறியப்பட்டு நாடு வெகுவிரைவில் இழிநிலே அடையும் என்பதில் சந்தேகம் இல்லே.

# திருச்சபையும் கருச்சிதைவும்

ஆதியாகமத்தில் கூறப்பட்டிருப்பது போல் உலகிலுள்ள அனேத் தும் மனிதனுக்காகவே உண்டாக்கப்பட்டுள்ளன. வேதாகமத்தின்படி இறப்பிற்குக் காரணம் பாவமே. இறைவன் இறந்தோரின் இறைவ னல்ல; வாழ்வோரின் இறைவன் (மத்தேயு 22 : 32). மனிதன் இறை வனின் சாயலாகப் படைக்கப்பட்டுள்ளான். (ஆதி 9:5-6) இறை வனின் கட்டளேகளில் ஒன்று ''கொலே செய்யாதே'' என்பதாகும். (யாத். 20: 11) உயிரானது ஒரு வரமாகும். மேலும் பொறுப்பு வாய்ந்த ஒன்ருகும். திருச்சபையின் பாரம்பரியப் படிப்பிணயின்படி தான் தொடங்கிய காலம் முதல் மனித உயிரைப் பேணியும் பாது காத்தும் வருகிறது. 'டிடக்கே' எனும் பழமைவாய்ந்த நூல் கருத் தடை முற்றுகத் தவிர்க்கப்பட வேண்டியது என்று தெளிவாகக் கூறு கின்றது. திருச்சபையின் சரித்திரத்திலே கருச்சிதைவு ஒருபோதும் அனுமதிக்கப்பட்டதில்லே. 847-ம் ஆண்டு கருச்சிதைவு செய்தோருக்கு கடுமையான தண்டனே வழங்கப்பட்டது. திருச்சபையின் ஞான மேய்ப்பர்கள் இது விடயத்தில் எவ்வித இணக்கமும் காட்டவில்லே 2-ம் வத்திக்கான் சங்கம் கருச்சிதவை வன்மையாகக் கண்டித்து மனித உயிர் காக்கப்பட வேண்டும் என்று கூறு எந்த வகையிலும் கிறது. கருச்சிதைவு பற்றி திருச்சபையின் கோட்பாடுகள் மாற்றப் பட முடியாதவை என்று சின்னப்ப பாப்பரசர் தெளிவாகக் 6-10 கூறியுள்ளார்.

மேலும் திருமணமும் அதன் இயல்புகளும் தம்பதிகளிடையே அன்பைப் பெருக்கவும் பிள்ளேகளேப் பெற்று வளர்ப்பதற்குமே அமைக்கப்பட்டுள்ளன. உண்மையிலேயே குழந்தைகள் திருமணத்தின் மிகச் சிறந்த கொடையாக இருப்பதுடன் பெற்ருரின் நலனுக்கும் உறவுக்கும் பெரிதும் உதவுகின்றன. ''மனிதன் தனிமையாய் இருப்பது நல்லதல்ல'' (ஆதி 2 : 18) என்று ''தொடக்கத்திலிருந்தே

ஆணும் பெண்ணுமாக அவர்களேப் படைத்த'' (மத். 19 : 4) இக் கடவுளே தமது படைப்புவேலேயில் மனிதனுக்கு ஒரு தனிப்பட்ட பங்கு அளிக்க விரும்பி ''பலுகிப் பெருகுங்கள்'' (ஆதி 1 8) என்று கூறி ஆணேயும் பெண்ணேயும் ஆசீர்வதித்தார்.

மனித உயிர் அளித்து குழந்தைகளே வளர்க்கும் கடமையை மணமக்களுக்கே உரித்தான பொறுப்பாகக் கருத வேண்டும். பணியை ஆற்றுகையில் தாங்கள் கடவுளின் அன்போடு ஒத்துழைப் பவர்களாய், கடவுளின் படைப்புச் செயலில் தொடர்புள்ளவர்களாய் இருக்கிருர்கள் என்பதை அறிய வேண்டும். எனவே அவர்கள் தங்கள் அலுவலே மனிதனுக்குரிய பொறுப்புணர்ச்சியுடனும், கிறீஸ்தவனுக் குரிய கடமையுடனும் நிறைவேற்றுவார்கள். கிறீஸ்தவ மணமக்கள் தங்கள் விருப்பப்படி செய்ய முடியாது; ஆனுல் இறைச்சட்டத்திற்குச் சரியாக ஒத்திருக்கும் நற்சான்றினுல் எப்பொழுதும் வழிநடத்தப்பட வேண்டும் என்பதை அவர்கள் உணர்வார்கள். கிறீஸ்தவ மணமக்கள் கிறீஸ்தவனுக்குரிய கட மனிதனுக்குரிய பொறுப்புணர்ச்சியுடனும் மையுடனும் குழந்தைகளேப் பெற்றெடுக்கும் பணியை நிறைவேற்றும் நிறைவை கிறீஸ்துவில் அடைய முயல்வதோடு பொழுது தங்கள் படைத்தவரையும் மாட்சிமைப்படுத்துகின்ருர்கள்.

இருப்பினும் திருமணம் பிள்ளேப் பேற்றிற்காக மட்டும் ஏற் படுத்தப்பட்டதல்ல. ஆஞல் இருவரிடையே உள்ள பிரிக்கமுடியாத இயல்புகொண்ட ஒப்பந்தத்தின்படியும் குழந்தைகளின் நலனுக்காக வும் மணமக்கள் ஒருவர் ஒருவருக்கு சரியான முறையில் அன்புகாட்ட வேண்டும். கணவனும் மனேவியும் பொறுப்பு வாய்ந்த பெற்ருேராய்ப் பணிபுரிய வேண்டுமென்று திருமண அன்பு வலியுறுத்துகிறது.கிறீஸ் தவ தம்பதிகள் திருமண மேன்மையையும் கடமைகளேயும் அறிந்த வர்களாய் அவற்றின் தேவைக்கேற்ப தங்கள் வாழ்க்கையை அமைத் துக் கொள்ள வேண்டும்.

உசாத் துணேகள்

2-ம் வத்திக்கான் சங்க ஏடு: ''இன்றைய உலகில் திருச்சபை'' 6-ம் சின்னப்ப பாப்பரசரின் சுற்றுமடல்: "Humanae Vitae"

# குழந்தைகள் சாவானபாவம் செய்ய முடியுமா ?

ஜான்பியாஜேயின் உளவியல் அடிப்படையில் ஒரு ஆய்வு யோ. கார்டோசா, அ. ம. தி.

#### முகவுரை

### 1-0 ஆய்வு நோக்கு

் குழந்தைகள் சாவான பாவம் செய்ய (A) LA யுமா?' எனும் கேள்வி, பரவலான கருத்து வேறுபாடுகளே விடையாகக் கொணரும் ஒன்ருகும். 'ஒழுக்க இறையியவில்' இக் கேள்ளி முற்றிலும் புதிதாக இருந்த போதிலும், பலர் இதற்கு ''ஆம்'' என்றும், மற்றும் பலர் ''இல்ஃ'' என்றும் பதிலிறுக்கத்தான் செய்கிருர்கள். எனவே சரியான, யான பதில் இன்றும் வரையறுக்கப்படவில்கே. அது மல்ல; மறு உறவாக்கல், பாவமன்னிப்பு ஆகியவற்ரேடு கூட இப்பிரச்சிணே தொடர்புள்ளது என்று கூறலாம். திவ்விய நற் கருணே பெறுவதற்கு முன், முதல் பாவ ஒப்புதலுக்குக் கூட முக்கியத்துவம் கொடுக்காது, சிறுவர்களே நேரே முதல் நற் கருணே எடுக்க பலிபீடம் அனுப்புவோரும் உண்டு. காரணம் ஒழுக்க இறையியலாளர்களில் சிலர் சிறுவர்கள் சாவான பாவம் செய்ய முடியாது என்ற கருத்தை உடையவர்களாக உள்ளார்கள்.

அநேக உளவியலாளர்கள், குறிப்பாக கெசெல், கோல் பெக், பியாஜே போன்ரேர் சிறுவர்களின் ஒழுக்க வளர்ச்சி பற்றிய ஆராய்ச்சியில் பல ஆண்டுகளேச் செலவிட்டுள்ளார்கள். இங்கு தர்க்கத்திற்கு எடுக்கப்பட்டுள்ள, ''சிறுவர்கள் சாவான பாவம் செய்ய முடியுமா?'' என்ற கேள்விக்குப் புகழ் பெற்ற சுவிற்சர்லாந்து நாட்டு உளவியலாளர் ஜான் பியாஜேயினுடைய பரிசோதனே முறைகளே அடிப்படையாகக் கொண்டு, குழந்தைகள் சாவான பாவம் செய்ய இயலாதவர்கள் என்ற அறுதியான, இறுதியான ஒரு நிலேயைக் கூற விரும் புகிறேன். இக்கூற்றை உறுதிப்படுத்த பியாஜேயினுடைய சொந்தப் பரிசோதனே முறைகளும், அவருடைய கதைகளுமே எமது சிருர்களிடமும் பெரிதும் உபயோகப் படுத்தப்பட்டுள்ளன. இதன் விபரத்தை 1.3; 1.4 பகுதிகளில் காணலாம்.

### 1-1 உபயே கப்படும் செற்கள்

எமது கவனத்தை ஒரு முகப்படுத்த, எமது விளங்கிக் கொள்ளும் தன்மையை இலகுவாக்க, நான் விளங்கப்படுத்த வேண்டிய இரண்டு முக்கிய சொற்கள் 'சாவான பாவம்', 'குழந்தைகள்' ஆகியனவாகும்.

'சாவான பாவம்' என்பது சாதாரணமானதொன்றல்ல என நம்மால் விளங்கிக்கொள்ளப்பட்டுள்ளது. சாவான பாவ மானது, நமது அயலவஞெடு உள்ள தொடர்பை முறிக்க, நம் மனசாட்சிக்கு எதிரானதைச் செய்ய உடன்படும் நிஃயிஞல் இறைவஞேடு கொண்ட தொடர்பை முறிப்பதா கும். இது ஒரு பாரதூரமான பிளவாகும். இதை இறைவனில் கொள்ளும் சாதாரண வெறுப்பாகக் கொள்ள முடியாது. ஆனுல் அன்புக்கும், நல் வளர்ச்சிக்கும் மிக முக்கியமான ஒரு தொடர்பை ஏற்க மறுப்பதாகும். அதிகார, அல்லது ஆட் கொள்ளப்பட்ட மனச்சான்றிலி ருந்து, (Authoritarian Conscience) சொந்த மனச்சான் ருக Conscience) எப்பொழுது ஒருவனது உளச்சான்று வளர்ச்சி யடை இறதோ அப்பொழுது தான் சாவான பாவம் இயலுமான இன்னும் தெளிவாகக் கூற வேண்டுமானுல், இறைவஞேடு ஒருவன் இறுதியில் சாவான பாவமானது சங்கமிக்க வேண்டிய, முற்றுகத் தன்னே அர்ப்பணிக்க வேண் டிய ஒரு முயற்சியிலிருந்து, வேண்டுமென்று மனமொத்து தன்னே முறிப்பதாகும். மரபு வழி வந்த கோட்பாடுகளின் படி, சாவான பாவம் முழு அறிவையும், முழுச் சம்மதத்தை யும் முக்கிய அம்சங்களாகக் கொண்டதாகும், முழு அறிவு என்பது, போதுமான அளவு உணர்ந்திருத்தல் அல்லது ஏற் றத் தாழ்வுகளே கிரகித்து அறிந்திருத்தவாகும். மேலும் இது ஒரு செய்கையின் பளு பற்றிய மேலெழுந்த வாரியான அநு மான அறிவு அல்ல. ''முழுச் சம்மதம்'' என்பது, அவன் அந்த செய்கையை தவிர்த்திருக்கலாம்; அந்தச் செய்கை யிலிருந்து தன்னே விடுவிப்பதற்கு அவன் முழுமையான உளச் சுதந்திரத்தைக் கொண்டுள்ளான்; இருந்தும், வேண்டுமென்று அக்காரியத்தை செயல்படுத்த விரும்பித் தெரிந்தான் என்ப தாகும். பாரதூரமான செயல்கள் வெறுமனே, மேலெழுந்த வாரியாகக் கருதப்படலாகாது.

'குழந்தைகள்' என இங்கே குறிப்பிடுவது ஆறு வயதுக் கும் ஒன்பது வயதுக்கும் இடையிலுள்ள இலங்கைப் பிள்ளே களேயே.

இவர்கள் சாவான பாவம் செய்யச் சாத்தியமுண்டா? என்பதுதான் எமது கேள்வி.

### 1-2 குழந்தை, சாவான பாவம்' என்றுல் நாம் பொது வாக விளங்கிக் கொள்வது:

திருச்சபையின் ட்ரென்ட் பொதுச் சங்கத் தின் அதிகரிக்கப் பின் சாவான பா வமானது பலவாறு பாவமானது, சரியாக விளங்கிக் பட்டுள்ளது. சாவான அடிப்படையில் சரியான வேண்டுமாயின், கொள்ளப்பட ஒரு தெரிவிலிருந்து பாரதூரமாக மாறுபடுவதாகும். எனவே இது ஒரு கிறீஸ்தவனின் சாதாரண வாழ்க்கையில் பொது வாக நடைபெறும் காரியம் இல்லே. ஒழுக்க இறையியலாளர் களின் பொதுவான அபிப்பிராயம் என்னவெனில் 10 வயது வரையுள்ளகுழந்தைகள் சாவான பாவம் செய்ய சாத்திய न जिला की कं அவசியமான சாவான பாவம் செய்ய தூக்கிப் பார்க்கும் அறிவும், ஒரு செயலின் பளுவைச் சீர் அத்துடன் அடிப்படைத் தெரிவைத் தீர்மானிக்கத் தேவை யான சொந்த உடைமைகளும் அவர்கள் வசம் இல்லே என் பதூ தயாகும்.

மேலும் சாவான பாவமானது, இறைவஞேடு சங்கமிப் பதிலிருந்து, அவரிடம் தன்னே அர்ப்பணிப்பதிலிருந்து வேண் டுமென்று விலகிச் செல்வதுதான் என்ருல் முதிர்ச்சியடையாத ஒரு குழந்தையானது இறைவஞேடு இறுதியில் சங்கமிப்பதை தீர்மானிக்கவும் முடியாது. அவரிடமிருந்து விலகிச் செல்ல வும் முடியாது. ஒழுக்க மனச்சான்றின் விழிப்பை அதாவது சாவான பாவத்தைச் செய்யக்கூடிய தன்மையை, ஒரு குழந்தையானது நல்ல செயல்களேச் செய்ய அனுமத்திது, கூடாத செயல்களே அமுக்கிவிட, நிராகரித்துவிடச் சொல்லும் வளர்ச் சியை அடையும்போது பெற்றுவிட்டது எனலாம். இவ்வளர்ச் சியினே அடையும்போது குழந்தையானது சிந்திக்கும் தன்மையையும், தாளுகத் தீர்மானிக்கும் தன்மையையும், கொளுகத் தீர்மானிக்கும் தன்மையையும், கொளுகத் தீர்மானிக்கும் தன்மையையும், பெற்று

விடுகின்றது. புனித தோமஸ் அக்குமிஞசும் இதைத்தான் வலி யுறுத்துகிருர். ஒருவன் இளம் பிராயத்தை அடையும்போது தான் அவன் தன்ணேப்பற்றிச் சீர்தூக்கிப் பார்க்கும் தன் மையை அடைகின்றுன் எனலாம். அவன் முதிர்ச்சி அடையு முன் காரணம் காண்பிக்கும் தன்மையில் பூரண வளர்ச்சி அடைவதில்லே.

# 1-3 பியாஜேயினுடைய பரிசோதனே முறைகள் :

உளவியலாளர்கள் கெசெல், கோல்பெக், பியாஜே ஆகி யோர் சிறுவர்களின் ஒழுக்க வளர்ச்சிபற்றிய ஆராய்ச்சியில் பல ஆண்டுகளேச் செலவிட்டுள்ளபோதிலும், இங்கு எடுக்கப் பட்டுள்ளது பியாஜேனுடைய சொந்தப் பரிசோதனே முறை கதைகளும் மாத்திரமே. இவைகளே களும், அவருடைய நாங்கள் எமது பரிசோதணேகளுக்குப் பிரயோகித்தபோதிலும் வேறு பரிசோதின்களும் இவைகளே அடிப்படையில் ஒத்த எம்மால் நடாத்தப்பட்டன. இப்பரிசோதனேகளில் எமது சிறுவர்களின் புழக்கத்திலிருக்கும் விளேயாட்டுக்கள், மற்றும் சூழலுக்கேற்ற கதைத் தொகுப்புக்களேயே நாங்கள் உபயோ டுத்தோம். ஆஞல் வாசகர்கள் இம்மாதிரியான ஒரு ஆய்வை நடாத்த விரும்பின், அவர்கள் எடுத்துக் கொள்ளும் பரிசோ தனே முறைகள் தம் அடிப்படையில் வேறுபட்டுக்கொண்டே போகலாம் என்பதனுவேயே இங்கு பியாஜேயினுடைய பரி சோதணே முறைகளே மாத்திரம் தந்திருக்கின்ரும்.

# 1-4 அம்பிட்டியில் ஆய்வு:

அம்பிட்டிச் சுற்ருடலிலுள்ள பல சிறுவர் சிறுமியர் சாதிமத பேதமின்றி தம் படிப்பிற்காகவும், ஒழுக்கப் பண்பு களுக்காகவும் வாரம் தவருது அமலமரி வளாகத்திற்கு வரு பவர்களாவர். இவர்களில் ஆறிலிருந்து ஒன்பது வயதுக்குட் பட்டோரே இப்பரிசோதனே முறைகளில் ஈடுபடுத்தப்பட்டார் கள். பியாஜேயினுடைய பல பரிசோதனே முறைகளில் இங்கு நாம் எடுத்துக்கொண்டது மூன்று வகையானவை. பியாஜே பெற்ற முடிவுகளும் எமது பரிசோதணேகளில் எமக்குக் கிடைத்த முடிவுகளும் பெரும்பாலும் ஒத்தமைந்துள்ளது

### 2 பியாஜேயினுடைய பரிசோதனேகள்

### 2-0 மூன்று வகைப் பரிசோதனேகள் :

பியாஜேயினுடைய பரிசோதனேகளில் மூன்றுவகையா னவை இங்கு எமது முடிவை நிரூபிக்கக் கவனத்திற்கு எடுக் கப்பட்டுள்ளன....அவையாவன

- 1) சாடிப்பாரிசோதுகுகைள்
- 2) விளேயாட்டுக் கோட்பாடுகள்
- 3) கதைகள் கூறுதல்

இப்பரிசோத2ீனகள் குழந்தைகளின் மனே நி2லமையும், விளங் கிக்கொள்ளும் தன்மையையும் அறிந்துகொள்ளப் பாவிக்கப் பட்டன.

### 2-1 சாடிப் பரிசோதண:

இப்பரிசோதணேக்கு இரண்டு சாடிகள் அவசியம். ஒரு சாடியில் தண்ணீர் பாதியும், குறிப்பிட்ட அளவு முத்துக்க ளும் உண்டு. இரண்டு சாடிகளில் ஒன்று ஒடுங்கியது. ஆனல் நீளமானது. மற்றது அகலமானது. இரண்டிற்குள்ளும் தண்ணீர் ஊற்றப்பட்டது. முத்துக்கள் அகலமான சாடியில் முத லில் போடப்பட்டன.

முத்துக்கள் உள்ள சாடியை குழந்தைகள் நன்முக அவ தானிக்கப் போதுமான அளவு நேரம் அவர்களுக்குக் கொடுக் கப்பட்டது. இதைத் தொடர்ந்து இதே முத்துக்கள் அத்தனே யும் ஏற்கனவே தண்ணீர் ஊற்றிவைக்கப்பட்டிருந்த ஒடுங் கிய சாடிக்கு மாற்றப்பட்டன.

பின் குழந்தைகளின் புலன் உணர்வை அறிய பின்வரும் கேள்விகள் கேட்கப்பட்டன.

கேள்ளி: ஒடுங்கிய சாடியினுள் அதிகமான முத்துக்களா அல்லது குறைவானவைகளா உள்ளன?

பநில்: அகலமான சாடியைவிட ஒடுங்கிய சாடி அதிக மான முத்துக்களேக் கொண்டுள்ளது. இப்பரிசோதனே குழந்தையினுடைய புலன் உணர்வில் காணப்படும் சலனத்தை (Fickleness) புரிந்துகொள்ள நமக்கு உதவுகிறது. இன்னும் கூறப்போனுல் பியாஜே குழந் தைகளின் தீர்ப்புக்களிலிருந்து சில கண்டுபிடிப்புக்களேக் கொண்டு வருகிருர். அதாவது குழந்தையினுடைய உண்மை யான தீர்மானமானது எந்த அளவுக்கு வலுவற்றுள்ளது, எந்த அளவுக்கு உண்மையானது என்பதைக் காண்பிக்கிருர்.

# 2-2 விளேயாட்டுக் கோட்பாடுகள்:

வெவ்வேறு இடங்களில் வைக்கப்பட்ட கோலி (Marble) பியாஜே அவை இடத்திற்கு இடம் விளேயாட்டுக்களில், வெவ்வேறு விதமாக விளேயாடப்படுவதையும் அவதானித் தார். ஆயினும் விளேயாட்டு முறையில் ஒருவித ''ஒற்றுமை யையும், வேற்றுமை' யையும் கண்டார். இவ்வினேயாட்டு சிறுவர் அல்லது சிறுமிபர் அல்லது இருசாராரும் பங்குபற்று வதாகும். இடத்திற்கு இடம் கோலி விளேயாட்டு மாறுபடு வதின் காரணம், இடத்திற்கு இடம் இதன் மரபுநிலே மாற் றப்பட்டு புதிய சந்ததியினருக்குக் கொடுக்கப்பட்டு வருவதா கும். இதே போன்று ஒழுக்க விதிமுறைகளேயும் குழந்தைகள் பெற்ருோிடமிருந்தே கற்கிருர்கள். பெரியோர் அவை களே விரிவுபடுத்திய பின்பு, குழந்தைகளுக்கும், கோட்பாடு களுக்குமிடையில் இருக்கவேண்டிய தொடர்பினேயும் கவனத் திற் கொள்ளாது, முந்திய தமேமுறையினருடைய கோட்பா டுகளே மாற்றம் ஏதும் செய்யாது அப்படியே குழந்தைகளுக் குக் கொடுத்ததும், அவர்களும் அதை மதிக்க ஆரம்பித்து விடுகிருர்கள்.

மற்றவர்களுடைய கோட்பாடுகளேக் குழந்தைகள் செய லில் ஈடுபடுத்திடும் நாளிலிருந்து அக்குழந்தைகள் எவ்வளவு தான் சுயநலத்தையுடையவர்களாக இருப்பினும், வினேயாட் டுக் கோட்பாடுகள் மாறும்தன்மையற்றவை, புனிதமானவை எனக் கணிக்கத் தொடங்கி விடுகின்றனர். அந்த விதிமுறை களே மாற்றியமைக்கப் பொது அபிப்பிராயம் சம்மதம் கொடுத்தாலும் மாற்றியமைக்க மறுக்கின்றனர். அவ்வாறு மாற்றியமைப்பது பிழையானது என்று எண்ணுகின்றனர். குழந்தைகள் விதிமுறைகளே மிகவும் நேர்மையான ஒன்ருகக் கருதுகின்றனர் என்பதை இது காண்பிக்கிறது. விதிமுறை கள் எக்காலத்திற்கும் நிலேத்து நிற்பவை என்று அவர்கள் எண்ணுகின்றனர்.

விதிமுறைகளுக்கு குழந்தைகள் கொடுக்கும் உயரிய மதிப்பை பியாஜே பல்வேறு பேட்டிகளின் மூலம் காண்பித் துள்ளார். அதே அடிப்படையில் பகுதி 3.2ல் தரப்படும் பேட்டி அமைந்ததுடன் விதிமுறைகள் பற்றி சிறுவர்கள் கொண்டுள்ள மனநிலேயும் அவர்கள் மூலம் அப்படியே வெளிப் பட்டது குறிப்பிடத்தக்கது.

#### 2-3 கதைகள் கூறுதல்:

குழந்தைகளுடைய தீர்மானிக்கும் திறனேச் சீர்தூக்கிப் பார்க்க பியாஜே சில கதைகளே உபயோகிக்க வேண்டியிருந் தது. இம்முயற்சியில் ஒரு குழந்தைகள் கூட்டத்திற்குச் சில கதைகள் கூறிப் பின்பு அவர்கள் விவேகத்தை அறிய சில கேள்விகள் கேட்கப்பட்டன. பியாஜேயினுடைய அநேகமான கதைத்தொகுப்புகளில் இங்கு மூன்றைத் தருகிரேம்.

#### கதைத் தொகுப்பு 1: ''கோப்பைகளே உடைத்தல்''

- தனது அறையில் படித்துக் கொண்டிருந்த ரவியை அவ னது தாய் உணவருந்த அழைத்தாள். சாப்பாட்டு அறையை நோக்கி வந்த ரவி, அந்த அறைக்கதவின் பின்னுல் இருந்த நாற்காலியையும், அந்த யின் மேல் 15 கோப்பைகளேக் கொண்ட ஒரு 西上的 இருந்ததையும் கவனிக்கவில்லே. சாப்பாட்டு அவன் அறையினுள் நுழைந்தபோது கதவு நாற்காலியில் மோதி தட்டைச் சரித்து விட்டதனுல் 15 கோப்பை களும் விழுந்து உடைந்தன.
- ஆ) குமார் என்ற சிறுவன், ஒரு நாள் அவனுடைய தாய் வெளியே சென்றிருந்தபோது, அலுமாரியிலிருந்த இனிப்பை எடுக்க முயற்சித்தான். நாற்காலி ஒன்றின் மேல் ஏறி கைகளே இனிப்பை நோக்கி நீட்டிஞன். ஆனுல் இனிப்பு அதிக உயரத்திலிருந்ததால் அவனுக்கு அது எட்டாமல், ஒன்றையும் சுவைக்க முடியவில்லே. தொடர்ந்து அதை எடுக்க முயற்சித்தபோது அலுமாரி யிலிருந்த ஒரு கோப்பை தட்டி விழுந்து உடைந்தது.

கதைத்தொகுப்பு 2: ''மைக்கறை''

- அ) சந்திரன் என்ற சிறுவஞெருவன் ஒருமுறை அவனது தந்தை வெளியே சென்றிருந்தபோது, அவருடைய மைக்குப்பியை எடுத்து விளேயாட முனேந்தான். முத லில் அவன் பேனேயை எடுத்து விளேயாடிஞன். அதன் விளேவு மேசைத்துணியில் ஒரு சிறு மைக்கறைபடிந்தது.
- ஆ) மோகன் என்ற சிறுவஞெருவன் ஒரு முறை தனது தந்தையினுடைய மைக்குப்பி வெறுமையாய் இருப்பதை யவதானித்தான். வெளியே சென்றிருந்த அவனு டைய தந்தை திரும்பி இல்லம் வந்ததும், மைக்குப்பி நிரம்பி இருப்பதைக் காணவேண்டும் என அவருக்குத் தான் உதவி செய்வதாக நிணத்து, குப்பியைக் கையி லெடுத்தான். ஆனுல் மைக்குப்பியைத் திறந்தபோது மேசைத்துணியில் பெரியதொரு மைக்கறை படிந்தது.

கதைத்தொகுப்பு 3 : ''அல்வாவையும், நாடாவையும்'' களவெடுத்தல்.

- அ) நிரஞ்சன் மிகவும் வறுமையில் வாடும் அவனுடைய நண்பன் ஒருவனேச் சந்தித்தான். வீட்டில் ஏதும் இல் லாததால் அன்றுதான் ஏதும் சாப்பிடவில்லே என்று நிரஞ்சனுக்கு அந்த நண்பன் கூறிணுன். தன்வசம் காசு ஏதும் இல்லாத நிரஞ்சன் ஒரு அல்வா கடைக்குச் சென்று, வியாபாரி மறுபக்கம் திரும்பும்வரை காத்தி ருந்து அல்வா ஒன்றைத் திருடினுன். அதை ஓடி வந்து தன் நண்பனுக்குக் கொடுத்தான்.
- நுழைந்தாள். கடைக்குள் லாவண்யா 9905 (别) மேசைமேல் நல்ல அழகான நாடாவைக் காணும் அவள் அது தன் உடுப்புக்கு எடுப்பாக இருக்கும் என்று நினேத்து கடைக்காரன் மறுபக்கம் இரும்பும்போது அந்த நாடா ஓட்டமாக ஓடிவிடுகிருள். 9Gg வைத் திருடி பியாஜே இக்கதைகளேக் கூறியபின் குழந்தைகளேக்கேள்வி கேட்டதில் ஒத்த வயதையுடைய குழந்தைகளின் மானங்கள் ஒரேமாதிரி இருப்பதை அல்லது அநேகமான குழந்தைகளின் தீர்மானங்கள் ஒத்ததாக இருப்பதைக் கண்டார். குழந்தைகளுக்கே உரிய பாணியில் அவர்கள்

தீர்மானங்கள் இருந்தன. அதாவது மேற்குறித்த கதை களில் வரும் செய்கைகளுக்கான அடிப்படை நோக் கத்தை அவர்கள் கணக்கெடுக்கவில்லே. அவர்களுடைய தீர்மானங்கள் கோப்பைகளின் எண்ணிக்கையிலும், மைக்கறையின் அளவிலுமே ஒருமுகப்படுத்தப்பட்டிருந் தன.

## 3 அம்பிட்டிப் பரிசோதண பற்றிய மதிப்பீடு

### 3-0 பரிசோதனே வழிமுறைகள் :

இலங்கைச் சிறுவர்களேப் பொறுத்தமட்டில் பியாஜே யினுடைய பரிசோதனே வகிக்கும் நிலே யாது என அறிய பியாஜே உபயோகித்த பரிசோதனே முறைகள் எமது நாட் டுப் புழக்கத்திற்கு, சூழலுக்கு ஏற்ப மாற்றியமைக்கப்பட்டு மதிப்பீடுகள் எடுக்கப்பட்டன. சிறுவர் சிறுமியர் மொத்தம் 30 பேர் இதில் பங்குபற்றினர்.

6 வயது சிறுவர்கள் 5 பேர்

7 வயது சிறுவர்கள் 5 பேர்

8 வயது சிறுவர்கள் 18 பேர்

9 வயது சிறுவர்கள் 2 பேர்

### 3-1 சாடிப்பரிசோதண மதிப்பீடு :

இப்பரிசோ தணே விபரம் ஏற்கனவே பகுதி 2.1ல் காணக் கிடக்கின்றது. இதையொத்த பரிசோ தணேயாக ஒரே நிறையையுடைய இரும்பையும், பஞ்சையும் சிறுவர்களுக்குக் காண்பித்து இவற்றில் எது நிறை கூடியது எனக் கேட்ட போது 'பஞ்சு' என பதில் பெறப்பட்டது இங்கு குறிப்பிடத் தக்கது.

### பரிசோதனே முடிவு

குழந்தைகளின் தீர்மானிப்பிலிருந்து அவர்கள் சாடியி னுடைய அளவைக் கவனத்திற் கொள்ளவில்லே என்பது புல ஞகிறது. ஒடுங்கிய சாடியின் தோற்றமானது ஏதோ அதிசு முத்துக்களேக் கொண்டதுபோல் தோற்றமளிக்கிறது. இங்கே மிகமுக்கியமான ஒரு குறிப்பைக் கவனத்திற் கொள்ளவேண்டியுள்ளது. குழந்தைகளுடைய தீர்மானங்க ளில் பிழை இருக்கச் சாத்தியமுண்டு. குழந்தைகள் சரியான தீர்மானத்திற்கு வருவது இலகுவல்ல என நிரூபணமாகின் றது. அவர்களுடைய முடிவுகள் மேலெழுந்தவாரியான புலன் உணர்வுகளில் மாத்திரமே தங்கியுள்ளன. அவர்கள் ஒன்றை மற்றுருன்ரேடு ஒப்பிட்டுப் பார்த்துத் தீர்மானிப்பவர்கள். முழுமையான, தன்னிலேயே உண்மையான ஒன்றை அவதா னிக்க இயலாதவர்கள். ஏனெனில் அவர்களுடைய புலன் உணர்வுத்திறன் குறைவானது.

இது மற்ருரு கேள்விக்கு வித்திடுகிறது. அதாவது சாவான பாவத்தைச் செய்வதற்கு அத்தியாவசியமான முழு அறிவை ஒரு குழந்தையானது பெறமுடியுமா?

# 3-2 விளேயாட்டுக் கோட்பாடுகள் பற்றிய பேட்டி மதிப்பீடு

கோலி வீளேயாட்டு மாத்திரமல்ல, நிலத்தில் கோடிட்டு 'நொண்டி' (கெந்தி) விளேயாடுதலேயும் எமது பரிசோதனேக்கு எடுத்துக் கொண்டோம். விளேயாட்டுக் கோட்பாடுகள் பற்றி சிறுவர்கள் கொண்டுள்ள மனநிலேயை இப்பேட்டி எடுத்துக் காட்டுகிறது. சிறுவனின் பெயர் சேகர்; வயது 7

கேள்வி: மாபிள் விளேயாட்டில் நீ கடைப்பிடிக்க வேண் டியது, கடைப்பிடிக்கக் கூடாதது என ஏதும் வரையறுக்கப்பட்டுள்ளதா?

பதில்: ஆம். நான் கடைப்பிடிக்க வேண்டியது இவ்விளே யாட்டின் விதிமுறைகளேயாகும்.

கேள்வி: புதியதொரு விதியை நீ கண்டுபிடிக்க முடியுமா? அதாவது மூன்ருவதாக விளேயாடவேண்டியவன் இரண்டாவதாக விளேயாட முடியுமா?

பதில்; முடியாது.

கேள்வி: இவ்விதி நடுநிலேயானதா? பதில்: ஆம். நடுநிலேயானதே.

கேள்வி: எல்லோருமே மாற்றி விளேயாடிஞல் இந்த விதி நடுநிலேயற்றதாகுமா? பதில்: இல்லே, ஏனெனில் இந்த விளேயாட்டு அப்படி மாற்றி விளேயாடப்படுவதில்லே.

கேள்வி: எப்படி விதிகள் ஆரம்பமாகின்றன? நீ எப்படி இவ்விளேயாட்டு விதிமுறைகளே அறிந்தாய்?

பதில்; முதல்முறை கற்று அறிந்தேன். ஒரு சிறுமியோடு விளேயாடி.ஞேம். அவள்தான் எமக்கு இவ்விதிக ளேக் கூறிஞள்.

கேள்ளி; அந்தச் சிறுமி இவைகளே அறிந்திருந்தாளா?

பதில்; அவள் கற்றிருந்தாள்.

கேள்ளி: யார் விதிமுறைகளே வகுத்தது? பெரியோர்களா? அல்லது சிறுவர்களா?

புதெல்: பெரியோர்கள்.

கேன்வி: ஒரு சிறுவன் புதியதொரு விதிமுறையை இட்டாடு அது சரியா?

பதில்: இல்லே, சரியல்ல. கேள்வி: ஏன் சரியல்ல?

பதில்: ஏனெனில் அவர்களுக்கு எப்படி விதிமுறைகளே வகுப்பது என்று தெரியாது.

மேற்குறிப்பிட்ட பேட்டியிலிருந்து பின்வரும் முடிவுகளே நாம் காணக்கூடியதாயுள்ளது.

- அ) முதியோர் அல்லது வளர்ந்த சிறுவர்கள்; குழந் தைகளுக்கும் மேலாக முழுமையான அதிகாரம் உடையவர்கள்.
- ஆ) அதிகாரிகள், பெரியவர்கள் ஆகியோரின் கருத்துக் களே, விருப்பங்களே குழந்தைகள் அப்படியே தங் களே அறியாமலேயே ஏற்றுக்கொள்கின்றனர்.
- இ) விதிமுறைகளேப் பிரயோகிப்பதால் சிறுவர்கள் தங் களேத் தாங்களே சமாதானப்படுத்திக் கொள்கி ருர்கள். அல்லது திருப்திப்படுத்திக் கொள்கிருர் கள்.
- ஈ) ஒரு சிறுவஞனவன் மற்றவர்களின் விதிமுறைக
   கோக் கடைப்பிடிக்க ஆரம்பித்ததும், பின்பு அவன்
   அதை மாற்ற முடியாத மிகவும் புனிதமான

மதிப்புக்குரிய ஒன்றுகக் கருதுகிறுன். பெரியவர் கள் அவ்விதிமுறைகள் பிழையானது என்று ஒரு பொது அபிப்பிராயத்தை வெளியிட்டாலும் அதில் ஏதும் மாற்றங்களே ஏற்படுத்த அவன் மறுக்கிறுன்.

எனவே சிறுவர்களேப் பொறுத்தமட்டில் எந்தச் செய லாயினும் விதிமுறைகளுக்கு அமைய; அல்லது பெரியோர்கள் எதைக் கட்டளே இட்டபோதிலும் அவர்களுக்குக் கீழ்ப்படிய அமையுமாயின், அவைகள் நல்லவையாகும். அதேபோல் எந்த ஒரு செயலும் விதிமுறைகளுக்கு ஒவ்வாததாயின் அவை கூடாததாகும். எனவே ஒரு விதியானது குழந்தைகளேப் பொறுத்தவரையில் சீர்தூக்கிப் பார்க்கப்பட்ட அல்லது புத் தியால் தீர்மானிக்கப்பட்ட, எடுத்தியம்பப்பட்ட ஒன்றல்ல, மாருக அவை ஏற்கனவே நிலேநிறுத்தப்பட்ட புத்திக்கு அப் பாற்பட்ட ஒன்றுகும்.

இவை ஒரு குழந்தையின் சீர்தூக்கிப் பார்க்கும் திறமை யில் வளர்ச்சியின் அளவை அந்தத் தீர்மானிப்பில் காணப் படும் ஒரு நிலேயின் அளவை எடுத்துக் காட்டுகின்றது. இந்த அவதானத்திலிருந்து பின்வரும் கேள்வி எழலாம்.

சாவான பாவத்தைச் செய்வதற்கு இன்றியமையாத முழு அறிவு, முழுச்சம்மதம் தீவிரமான ஒரு காரியத்தைச் சீர்தூக்கிப் பார்க்கும் முழுத்திறமை ஆகியவற்றை ஒரு குழந்தை எப்படிக் கொண்டிருக்க முடியும்?

மேற்குறிப்பிட்ட பேட்டியில் குழந்தையானது எடுக்கும் தீர்மானத்தில் தன்னேத்தானே ஈடுபடுத்தாததை (Void of Self) காணக்கூடியதாயிருக்கிறது. அதா வது அக் குழந்தைக்கு எந்த ஒன்றும் மரபு வழிவந்ததாக இருப்பின் அது சரியாகும். இது குழந்தையானது நடுநிலேயான இயற் கையாகச் சிந்திக்கும் நிலேக்கு வரவில்லே என்பதைக் காண் பிக்கிறது. குழந்தையினுடைய நெறி உளச்சான்று (Moral Concience) விழித்தெழவில்லே என்பதைக் காண்பிக் கிறது.

### 3-3 கதைகள் கூறி மதிப்பீடு :

கதைத் தொகுப்புக்கள் 'கோப்பைகளே உடைத்தல்'. 'மைக்கறை': 'அல்வாவையும், நாடாவையும் களவெடுத்தல்' ஆகியன குழந்தைகளுக்குக் கூறப்பட்டன. இதே அடிப்படையில் எமது சுற்ருடலுக்கு அமைய வெவ்வேறு கதைத் தொகுப்புக்களும் கூறப்பட்டன. இக்கதைத் தொகுப்புக்கள் கூறப்பட்டவின் அவர்களிடம் சில கேள்விகளேக் கேட்டோம்.உதாரணமாக;

கேள்ளி: கதை உனக்கு விளங்கியதா?

பதில்: ஆம்

கேள்ளி: முதல் சிறுவன் என்ன செய்தான்?

படுல்: அவன் 15 கோப்பைகளே உடைத்தான்.

கேள்வி: இரண்டாவது சிறுவன்?

பதில்: அவன் ஒரு கோப்பையை உடைத்தான்.

கேள்ளி: அச்சிறுவர்களில் ஒருவன் மற்றவனேவிட புரளி

சுப்போவஞ?

படுல்: ஆம், முதல் சிறுவன் அப்படிப்பட்டவன்.

கேள்ளி: அவர்களே நீ தண்டிப்பாயாயின் யாரை நீ அதி கம் தண்டிப்பாய்?

பதில்: 15 கோப்பைகளே உடைத்தவணேயே அதிகம் தண் டிப்பேன்.

கேள்ளி: கோப்பைகளே உடைப்பது பிழையென யார் கூறி

பதெல்: அம்மாவும் அண்ணனும் கூறிஞர்கள்.

இப்படியாகப் பின்வரும் மதிப்பீடு வெளியாகியது.

(1) அ) ஒரு கோப்பையை உடைத்தவனுக்கு அதிகதண்டக்க ஏழு வயது சிறுவன் ஒருவன் எட்டு வயது சிறுவன் ஒருவன்

2Guri

ஆ 15 கோப்பைகளே உடைத்தவனுக்கு அதிக தண் டின். எட்டு வயது சிறுவர்கள் 16 பேர் ஏழு வயது சிறுவர்கள் 4 பேர் ஒன்பது வயது சிறுவன் ஒருவன் ஆறு வயது சிறுவர்கள் 6 பேர்

GUIT

26

இருவரும் தண்டிக்கப்பட வேண்டும் ஒன்பது வயது சிறுவன் ஒருவன் எட்டு வயது சிறுவன் ஒருவன் 2 பேர்

- (2) மேசைத்துணியில் கறை விழுந்த கதையிலிருந்து மதிப்பீடு.
  - அ) மேசைத்துணியில் பெரிய கறையை உண்டாக்கிய சிறுவனுக்கு அதிக தண்டனே கொடுக்கவேண்டும் எட்டு வயது சிறுவர்கள் 14 பேர் ஏழு வயது சிறுவர்கள் 3 பேர் ஆறு வயது சிறுவர்கள் 5 பேர்
  - ஆ) சிறிய கறையை உண்டாக்கிய சிறுவனுக்கு அதிக தண்டணே கொடுக்க வேண்டும். ஏழு வயது சிறுவர்கள் 2 பேர் எட்டு வயது சிறுவர்கள் 2 பேர் ஒன்பது வயது சிறுவன் ஒருவன் 5 பேர்
    - இ) இருவரும் தண்டிக்கப்பட வேண்டும்.
      எட்டு வயது சிறுவர்கள் 2 பேர்
      ஒன்பது வயது சிறுவன் ஒருவன்

      3 பேர்

      3 பேர்

- (3) சிறுவன் அல்வாவையும், சிறுமி நாடாவையும் கள வெடுத்த கதைக்குக் கிடைத்த மதிப்பீடு.
  - அ) அல்வாவை எடுத்தது பிழை ஏழு வயது சிறுவர்கள் 2 பேர் எட்டு வயது சிறுவர்கள் 13 பேர் ஆறு வயது சிறுவர்கள் 5 பேர் 20 பேர்

  - இ) சிறுவனும் சிறுமியும் செய்தது பிழை யாருமில்லே.

### பரிசோதனே முடிவு

கோப்பைகள் உடையும் கதையில் மேலெழுந்தவாரியாக அதிகமான கோப்பைகளே உடைத்த சிறுவனின் உள்நோக்கம். கோப்பைகளே உடைப்பது அல்ல. அம்மாவுடைய அழைப் புக்குப் பதிலிறுப்பதாகும். அச்சிறுவனின் நோக்கம் அம்மர வடைய அழைப்புக்குக் கீழ்ப்படிவது. ஆனுல் தற்செயலாகக் கோப்பைகள் உடைந்தன.

மைக்கறை கதையில் கூட, பெரிய கறையை உண்டாக் கிய சிறுவன், மைக்குப்பியை நிரப்பும் நல்ல எண்ணத்துட னேயே அம்முயற்சியில் ஈடுபட்டான். இங்கே கூட பெரிய மைக்கறையை உண்டாக்கிய சிறுவன்மீது குற்றச்சாட்டைச் சுமத்தியபோது அநேக சிறுவர்கள் அச்சிறுவனின் உள்நோக் கத்தைச் சீர்தூக்கிப் பார்க்கவில்லே.

மூன்ருவது கதையிலும் பகியாயிருந்த தன் நண்பனுக்கு உதவி செய்வதற்காகவே அல்வாவைத் திருடியபோநிலும், அச்சிறுவனே பிழைசெய்தவனென்று அதிகமான சிறுவர்கள் தீர்ப்பிடுகிருர்கள். ஆளுல் தன்னலம் என்ற உள்நோக்குடன் நாடாவைத் திருடிய அச்சிறுமியின் செயல் சரியானதென்று சில சிறுவர்களுக்குப்படுகிறது. இதிலிருந்து மேலும் நிரூபண மாவது என்னவெனில் குழந்தைகள் தங்கள் தீர்மானங்களில் மிகமிக அரிதாகவே அச்செயலேச் செய்தவனின் உள்நோக் கத்தைக் கணிக்கிருர்கள் என்பதாகும்.

# 3-4 பரிசோதீண முடிவுகளிலிருந்து சிறுவர் நிலே:

குழந்தைகள் எடுக்கும் தீர்மானங்கள் சரியாக அமைவது அவ்வளவு எளிதானதல்ல. பெரும்பாலும் அவர்களது தீர்ப் புக்களில் குறை காணப்படுவதுண்டு. ஏனெனில் அவர்கள் தீர சிந்தித்து ஒரு முடிவுக்கு வருவதில்லே. மேலெழுந்தவாரியான புலன் உணர்வுகளேக் கொண்டே ஒரு முடிவுக்கு வந்துவிடு கிருர்கள். சாடிப்பரிசோதனேயிலிருந்து அவர்கள் தன்னிலேயே முழுமையான, உண்மையான ஒரு முடிவுக்கு வர இயலாதவர் கள் என்பதை நிரூபிக்கிருர்கள்.

''கோட்பாடுகளுக்கு அமைந்து நடக்கும் எச்செயலும் சரியானது. கோட்பாடுகளுக்கு ஒவ்வாத எச்செயலும் கூடா தது'' குழந்தைகளின் தீர்ப்புக்களில் கோட்பாடுகள் வகிக் கும் நிலேயை மற்றுமொரு முக்கிய அம்சமாக நாம் காண் கின்ருேம். பெற்ருரிடமிருந்தும் பெரியோர்களிடந்தும் வழிவழியாக வரும் கோட்பாடுகள், நிபந்தனேகள் குழந்தை களின் தீர்ப்புக்களில் வகிக்கும் இடம் யாது என்பது புலஞ கிறது.

மேற்குறிப்பிட்ட கதைத் தொகுப்புச் செய்கைகளேச் செய்யும்போது அச்செயலேச் செய்தவர்கள் கொண்டிருந்த உள்நோக்கத்தைத் தீர்ப்பிட்ட அதிகமான சிறுவர்கள் மன திற் கொள்ளவில்லே. இச்செயல்களில் ஈடுபட்ட சிறுவர்களின் உண்மையான மனநிலேயைத் தீர்ப்புக்கூறிய சிறுவர்கள் கணிப் பிடவில்லே. அந்தச் சிறுவர்கள் எதைச் செய்தார்கள் என்று ஆதான் பார்த்தார்களே தவிர ஏன் செய்தார்கள் என்று

சிறுவர்களிடமிருந்து பெறப்பட்ட தீர்ப்புக்களானது பெற்றூர், ஆசிரியர், குரவர், பெரியோரிடமிருந்து மரபுவழி வந்த சில விதிமுறைகள்—களவெடுத்தல் கூடாது, கீழ்ப்படி யாமை கூடாது போன்றவைகளே—வெளிப்படுத்துகிறது.பெரி யோர்கள் இச்செயல்களே பிழையெனப் படிப்பித்தமையால் அவை பிழையாகச் சிறுவர்களால் அனுமானிக்கப்படுகிறது. குழந்தைகளின் தீர்ப்புக்களில் முதியவர்களின் உந்துதல் காணப் படுகிறது. அதாவது குழந்தைகள் தம் சொந்த புத்தியை பாவிக்கும், அல்லது உரிய காரணம் காண்பித்துச் சீர்தூக்கிப் பார்க்கும் நிலேயை அடையவில்லே என்றும் அவர்களது தீர்ப் புக்களில் தன் சுதந்திரம் இல்லே என்றும் புலனுகிறது. எனவே குழந்தைகளேப் பொறுத்தமட்டில், கோட்பாடுகளுக்கு அமையும் எந்தச் செயலும், அல்லது ஒரு பெரியவர் எதைத்தான் கட்டனேயிட்டாலும் அதற்கு அமைவதும் அவர்களுக்குச் சரியானது என்றுகிலிடுகிறது.

மொத்தத்தில் குழந்தைகளுடைய தீர்ப்புச் சட்டங் களுக்கு அடிமையானது. அவர்களேப் பொறுத்தமட்டில் ஒரு செயல் சரி, அல்லது பிழை என்பது அது பெரியோரால் கட்டளேயிடப்பட்டிருப்பதில், அல்லது அது தவிர்க்கப்பட்டி ருப்பதில் தங்கியுள்ளது. ஒரு காரியம் தன்னிலேயே சரியா னதா அல்லது பிழையானதா என்று அவர்கள் பார்ப்பதில்லே.

# 4 எ**னவே** குழந்தைக**ள்** சாவானபாவம் செய்ய முடியுமா ?

### 4-0 தீர்ப்பு

ஜான் பியாஜேயினுடைய பரிசோதணேகள் மூலம் குழந் தைகள் உளச்சான்றை; அதாவது சரிபிழையைச் சீர்தூக்கிப் பார்க்கும் விழிப்பு நிலேயை; சாவான பாவம் செய்வதற்கு அவசியமான பக்குவப்பட்ட மனச்சான்றை அடையாதவர்கள் என வெளிப்படுத்துகிறது. ஏனெனில் குழந்தைகள் உள்ளதை உள்ளபடியே சீர்தூக்கிப் பார்க்கும் தன்மையை இயற்கை யான, உண்மையான சிந்திக்கும் திறணே இன்னும் பெருத வர்கள். ஒரு செய்கையின் பளுவைச் சீர்தூக்கிப் பார்க்கும் அறிவு குழந்தைகளுக்கில்ல என்பதை இப்பரிசோதணேகள் காட்டுகின்றன. மேலும் குழந்தைகள் எதிரான ஒரு அடிப்ப டைத் தீர்மானத்தை எடுக்க அவர்களிடம் போதுமான உடை மைகள் (Self Possession) இல்லாதவர்கள். எனவே ஒன்பது வயதுக்குட்பட்ட சிறுவர்கள் சாவான பாவம் செய்யக்கூடிய சாத்தியமற்றவர்கள் என்பதாக நாம் இங்கு வகுக்க முடியும். ஏனெனில் அவர்கள் தீர்மானங்கள் எடுப்பதற்கும் போதுமான முதிர்ச்சியை, சுதந்திரத்தைப் பெருதவர்கள்.

# 4-1 திருச்சபையினுடைய போதணே

மேலும் திருவருட்சா தனங்களுக்கான பரிசுத்த அவை 1973, மே 24ல் ஒரு கோட்பாட்டை வெளியிட்டது. அதா வது முதல் பாவஒப்புதல் முதல் நன்மைக்கு முன் பெறப்பட் டிருக்கவேண்டும் என்பதாகும்.

- அ) இக் கோரிக்கை ஒவ்வொரு சிறுவனும் முதல் நன்மைக்கு முன் முதல் பாவஒப்புதல் செய்ய வேண்டும் என்று நிர்ப்பந்திக்கும் நோக்கோடு வெளியிடப்பட்டதல்ல.
- ஆ) அதே வேளேயில் சிறுவர்கள் பாவஒப்புதல் செய்ய பக்குவப் பட்ட நிலேயை அடையவில்லே என்று அவர்களுக்கு முதல் நன்மையை மறுக்கவுமில்லே.

ஆஞல் இதன்மூலம் பரிசுத்த அவை வலியுறுத்துவதுயாதெனில் குழந்தைகள் இவ்விரு திருவருட்சாதனங்களேயும் பெற்று அத ஞல் அவர்கள் பயன் பெறத்தக்கதாக அவர்களுக்கு உகந்த உதவக்கூடிய திருமறைப் பாடங்களே ஒரசமயத்தில் புகட்டி ஆயத்தப்படுத்த வேண்டும் என்பதாகும். (நவ. 27, 1973)

சமீபத்தில் பரிசுத்த அவையானது முதல் பாவ ஒப்பு தல், முதல் நன்மைக்கு முன்பு பெறப்படவேண்டும் என்று மீண்டும் வலியுறுத்தியுள்ளது இங்கு குறிப்பிடத்தக்கது.

### 4-2 முடிவுரை

எனவே எமது கண்ணேட்டத்திற்கு உட்பட்ட ஆற முதல் ஒன்பது வயது சிறுவர்கள், சீர்தூக்கிப் பார்த்து முழு அறிவை பெறும் திறமை இல்லாதவர்களாகையால்; உள் ளதை உள்ளபடியே அவதானித்து இயற்கையாகச் சிந்திக்கும் திறன் குறைவானவர்களாகையால், தன்னிச்சையாகத் தீர் மானம் எடுப்பதில் குறைபாடுள்ளவராகையால், தன் உடை -மை குறைவானவர்களாகையால், சாவான பாவம் செய்யச் சாத்தியமற்றவர்கள்.

#### உசாத் துனே

- Lynch, John J: Notes on Moral Theology, Theological Studies, pp. 276.
- Drouin, Francis: The Awarkening of Moral Conscience in Children, Lomiletic and Pastoral Review, Oct. '65 pp. 41
- 3. Lobo, G. Comments, Vergy Monthly Oct. 72, pp. 390
- 4. Aquinas, Thomas: Summa Theologica II a II ae Ques 89, art 6.
- 5. Piaget, J: The Moral Judgement of the Child, pp. 2, 73, 118
- 6. Buckley, Francis First Confession Before or After First Communion, Homiletic and Pastoral Review, '72, pp. 51

# இயேசுவின் உயிர்ப்பு : ஒரு விவிலிய மதிப்பீடு

— அருள்திரு டட்லி பெரேரா அ.ம.தி. —

''கிறிஸ்தவ விசுவாசத்தின் கருப்பொருளான மறைக்கோட்பாடு களில் உயிர்ப்பே மையமானது. ஆயினும் திருச்சபையின் எந்தப் பொதுச் சங்கமும் கிறிஸ்துவின் உயிர்ப்பைப் பற்றி விசுவாசப் பிரகடனம் செய்ய வில்லே. பொது விசுவாசப் பிரமாணங்களால் வெளியிடப்படும் விசுவா சத்தின் உயிருள்ள கருத்து ஒருமைப்பாடு இரண்டாயிரம் ஆண்டு களுக்கும் மனநிறைவைக் கொடுத்துள்ளது. இவ்விசுவாசப் பிரமாணங் கள் புதிய ஏற்பாட்டைத் தெளிவாக எதிரொலிக்கின்றன. நாமும் இன்னும் இலட்சக்கணக்கான மக்களும் கிறிஸ்து சாவினின்று உயிர்த்து விட்டார் என்று விசுவசிப்பதை நாம் அறிவோம். நாம் எமது விசுவா சத்தை அறிக்கையிடும்போது எதை விசுவசிக்கிருேம் என்பது எமக் குத் தெளிவில்லாது இருக்கலாம். 'இறப்பில் இருந்து கிறிஸ்துவின் உயிர்ப்பு' என்பது என்னவென்று எமக்குத் தெளிவாகத் தெரியு மென்று நாம் எண்ணலாம். ஆஞல் அதை விளக்கும் நிலேக்குத் தள்ளப் படுவோமாளுல் நாம் குழப்பம் அடையக்கூடும்''1 புதிய ஏற்பாட் டின்படி இயேசுவின் வாழ்வு, உழைப்பு, வாக்கு என்ற நிகழ்வுகளில் அவருடைய இறப்பும் அடக்கமும் இறுதி நிகழ்ச்சிகளல்ல. இயேசுவின் சீடர்கள் அவரைப் புதிய வாழ்க்கை நிலேயொன்றில் அனுபவித்தார்கள் என்று புதிய ஏற்பாடு எடுத்தியம்புகிறது. எவ்வாறு இயேசுவைக் கட வுள் இறந்தோரிடமிருந்து உயிர்ப்பித்தார் என்ற சான்று பகர்தவோடு எல்லா நற்செய்திகளும் முடிவடைகின்றன. ஆதிக் கிறிஸ்தவ சமூகத் தால் அறிவிக்கப்பட்ட நற்செய்தியின் தொடக்கமும் கருப்பொருளும் இயேசுவின் உயிர்ப்பே ஆகும்; 'கிறிஸ்து உயிர்ப்பிக்கப்படவில்லே என் ருல் எங்கள் தூதுரை பொருளற்றதே. உங்கள் விசுவாசமும் பொரு ளற்றதே'' (1கொரி.15;14)\* முதற் கிறிஸ்தவர்களுக்கு உயிர்ப்புப் பற்றிய விசுவாசம் எத்துணே முதன்மையான இடத்தைப் பெற்றிருந் தது என்பது புதிய ஏற்பாட்டில் தெளிவாய் உள்ளதெனினும், உயிர்ப் பைப்பற்றி அவர்கள் கூறியதைக் கொண்டு அவர்களின் விசுவாசத் தைப் புரிந்து கொள்வது எமக்கு மிகவும் கடினமாகும்.2

<sup>\*</sup> Revised Mandard Version : "If Christ has not been raised' என்று செயப் பாட்டு வின்யாகத் தருகிறது. ஆளுல், தமிழ்நாடு விலியை மறைக்கவி, திரு வழிபாட்டு நடுநிலேய (1977) மொழிபெயர்ப்பு, "கிறின்து உயிர்த்தே ழவிலில் பெல்முல் ...." என்று செய்வினேயாகத் தருகிறது. காண்க: இதே கட்டுரை, 'விகவாச அறிக்கை' என்ற பகுதி, பந்தி 2 — மொழிபெயர்ப்பாளர்

### புதிய ஏற்பாட்டுச் சான்று

இயேசுவின் உயிர்ப்பு பற்றிய புதிய ஏற்பாட்டுச் சான்றுகளே உயிர்ப்பின் அறிவிப்பு (Easter kerygma) உயிர்ப்புக் கதைகள் (Easter இரு அடிப்படைப் பிரிக் பாரம்பரியங்களாகப் stories ) 67 687 கலாம். 3 அப்போஸ்தலர் பணியும் திருமுகங்களும் அழுத்தமான, சுருக் கமான வடிவில் எமக்குத் தருவது முன்னேயதையே; இவ்வறிவிப்புக ளில் குறிப்பிடத்தக்கதும், முதன்மையானதும் 1கொரி. 15:3-5 இலுள் தமோ. ளதாகும். அப்.பணி 10:40ff, 1 3:16இலும் இன்னும் பிலிப். 2:6-11இல் வரும் பாடல் எல்லாம் இதைப் போன்றவையே. இவற்றை மிகப் பழமை வாய்ந்தவையாகவும் கடப்பாடாய் binding அமைந்தவையாகவும் விவிலிய அறிஞர்கள் கொள்வர். இவை முதற் கிறிஸ்தவ சமூகத்தின் உயிர்ப்பு பற்றிய விசுவாசத்தை ஒருங்கிணேக் கின்றன. ''முதற் கிறிஸ்தவ சமூகத்தில் உயிர்ப்பு அறிவிக்கப்பட்டதே யன்றி கதையாகக் கூறப்படவில்லே''<sup>4</sup> நான்கு நற்செய்திகளிலும் இறு தியில் காணப்படும் உயிர்ப்புக் கதைகள் உயிர்ப்பின் அறிவிப்பிலிருந்து தனித்தன்மையானவை. இவை அமைப்பில் கதை வடிவானவையும் நடையில் விரிவானவையும் ஆகும். உயிர்ப்பின் அறிவிப்பு, உயிர்ப்புக் கதைகள் இரண்டும் உயிர்த்த ஆண்டவர் வெவ்வேறு மக்களுக்குக் காட்சியளித்த நிகழ்ச்சிகளேக் கொண்டுள்ளன. எனினும் வெற்றுக் கல் லறையைக் கண்டதுபற்றிய நிகழ்வுரைகளே உயிர்ப்புக் கலைத்கள் கொண்டிருப்பது ஒரு முக்கிய வேறுபாடாகும். உயிர்ப்பின் அறிவிப்பு உயிர்ப்புக் கதைகள் என்ற வேறுபாட்டைத் தவிர, உயிர்ப்புக் கதை களுக்கு இடையிலேயும் வேறுபாடுகள் உண்டு. உதாரணமாக இயேசு உயிர்த்தபின் எங்கெங்கே யார்யாருக்குக் காட்சியளித்தார் என்பதில் நற்செய்திகளுக்கு இடையில் உடன்பாடு இல்ஃ; இங்கு, இதுபோன்ற வேறுபாடுகளேச் சீர்ப்படுத்த நாம் பழகியுள்ள இசைவுபடுத்தல் முறை ( harmonizations ) பயனற்றதாகிவிடுகிறது.5 ''ஒன்றுக்கொன்று ஒவ்வாத நான்கு சான்றுகளேத் தன் மதத்துக்கும், விசுவாசத்துக்கும் மகிழ்ச்சியின் நம்பிக்கைக்கும் அடியாதாரமாக ஏற்கும்படி முழு உல கத்தையும்—அதாவது எல்லாக் காலத்திலும் எல்லா இடத்திலும் உள்ள முழுமனித சமூகத்தை—நாம் எவ்வாறு கேட்க முடியும்?''என்று 1774இல் எச். எஸ். ரைமாருஸ் (H S. Reimarus) என்ற ஜோ்மானிய பல்கலேக்கழகப் பேராசிரியர் ஒருவர் ஐயத்துடன் வினவிஞர்.6

நற்செய்திகள் இயேசுவின் வாழ்க்கைபற்றிய வரலாற்று வுரைகள் என்று நாம் கருதிஞல் இம்முடிவு தீர்க்கமானதாகி விடும். நற்செய்திகளாவன வரலாறு பொருள்படுத்தல் இரண்டும் (both history and interpretation) என்பது அண்மைக்காலங்களில் மென் மேலும் தெளிவாகியுள்ளது. இயேசுவின் வாழ்வு, உழைப்பு, இறப்பு, நற்செய்தியா**ள** உயிர்ப்பு ஆகிய வரலாற்று நிகழ்ச்சிகளே ஒவ்வொரு ரும் எடுத்தாண்டு தத்தம் கிறிஸ்தவ சமூகத்தின் தேவைகளுக்கேற்ப பொருள்படுத்திச் சேர்த்துக் கொண்டார். 7 எனவே வெவ்வேறு பின்னணியுடைய வெவ்வேறு கிறிஸ்தவ சமூகங்களுக்கு வெவ்வேறு காலங்களில் எழுதப்பட்டதால், அந்த வெவ்வேறு நற் செய்திகளில் இயேசு எனப்படும் வரலாற்று நிகழ்வுக்கு வெவ்வேறு விதமான முக்கியத்துவம் அளிக்கப்பட்டிருக்கும் என்பது வெளிப்படை. நற்செய்திகளில் வரலாறு, பொருள்படுத்தல் ஆகிய இரண்டும் உள் ளன என்பதை விவிலியத்தைப் பயில்வோன் மனதில் கொண்டு செய் தியை வெளிக்கொணர வேண்டும்.8

புதிய ஏற்பாட்டிலுள்ள உயிர்ப்பு நிகழ்வுரைகளே வாசிக்கும் போது நாம் அவதானிக்க வேண்டிய மற்றுரு விடயம் என்னவெனில் இயேசுவுக்கும் சீடருக்கும் இடையே பின்னர் இருந்த தொடர்பு அவ ரது சாவிற்கு முன்னிருந்த தொடர்பு போன்றதல்ல என்பதாகும். உயிர்த்த கிறிஸ்து நாம் இன்னும் முழுமையாக அனுபவிக்காத இறுதிக் காலவியல் (eschatological) நீஃயினூள் புகுந்து விட்டார். உயிர்ப்பைப் பற்றிப் பேசும்போது மனித மொழியின் குறைபாடுகளே நாம் மனதில் கொள்ள வேண்டும் என்பதே இதன் கருத்தாகும். 🤈 புனித சின்னப்பர் ''....ஆவிக்குரிய உடல்'' (1சொரி.15:44) என்று பேசுவது எமக்கு முரண்பாடான ஒரு பதமாகத் தோன்றலாம். எனினும் மனித உயிர் கொண்ட உடலிலிருந்து வேறுபட்டதும், உயிர்ப்பிக்கப்பட்டு மாற்ற மடைந்ததுமான உடல்பற்றிப் பேசுவதற்கு இதுவே ஒரேயொரு வழி யாக இருக்கலாம். லாசர் தனது பழைய உலக வாழ்விற்குக் கொண்டு வரப்பட்டதுபற்றி நான்காவது நற்செய்தி கூறுகின்றது. எனவே இயேசுவைப்பற்றிப் பேசும்போது 'உயிர்ப்பு' (resurrection) என்றும், லாசாரைப் பற்றிப் பேசும்போது 'மீண்டும் உலக வாழ்வுக்குக் கொண்டுவரப்படல்' (resusciation) என்றும் கூறுதல் நலம்.

இயேசுவின் உயிர்ப்பு பற்றிய புதிய ஏற்பாட்டு வாசகங்கள் எல் லாவற்றையும் இக்கட்டுரையில் அலசுவது எனது எண்ணமல்ல. உயிர்ப் பின் விசுவாச அறிக்கையான 1கொரி. 15:3-5ஐயும் வெற்றுக் கல் லறை நிகழ்வுரையைக் கொண்ட உயிர்ப்புக் கதையான மாற்கு 16:1-8 ஐயும் பற்றி நான் ஆராயவுள்ளேன். இவற்றில் முன்னேயது பழமைமிக்க உயிர்ப்பின் அறிவிப்புகளில் ஒன்ருகும். பின்னேயது முதல் உயிர்ப்புக் கதைகளில் ஒன்ருகும். புதிய ஏற்பாட்டிலுள்ள உயிர்ப்பின் விசுவாசம்பற்றி ஓரளவு தெளிவான கருத்தை இவை தருகின்றன.

### விசுவாச அறிக்கை: 1கொரி. 15: 3-5

3-வது வசனத்தில் புனித சின்னப்பர் தாம் பெற்றுக்கொண்ட தகவலேக் கொரிந்தியருக்குக் கையளிப்பதுபற்றிப் பேசுகிருர். 'கைய ளிப்பது', 'பெற்றுக்கொள்வது' என்பன பாரம்பரியத்தைக் கையளிப் பது பற்றிய கலேச்சொற்கள் என்று கூறலாம். எனவே கின்னப்பர் கிறிஸ்தவரானபோது அப்போஸ்தலிக்க சமூகத்திடமிருந்து பெற்றுக் கொண்ட பழமைமிக்க பாரம்பரியத்தையே இங்கு கருதுகிரும். 10 மறைநூலில் உள்ளபடி கிறிஸ்து நமது பாவங்களுக்காக இறந்தார், அடக்கஞ் செய்யப்பட்டு,

மறைநூலில் உள்ளபடி மூன்ரும் நாள் உயிர்ப்பிக்கப்பட்டார், கேபாவுக்கும் பின்னர் பன்னிருவருக்கும் தோன்றிஞர்.

என்றும் இங்கு குறிப்பிடப்படுகிறது. இறப்பு,அடக்கம், உயிர்ப்பு, காட்சியளித்தல் என்ற ஒழுங்கு வரிசையானது அந்நிகழ்ச்சிகளுக்கு இடையிலான தொடர்ச்சியைக் கோடிட்டுக் காட்டுகிறது. இறந்து அடக்கஞ் செய்யப்பட்ட அதே இயேசுவே உயிர்ப்பிக்கப்பட்டு, மக்க ளுக்குக் காட்சியளித்தவர் ஆவர்.11 அடக்கம் அவரது சாவுக்கு முத் திரையிட்டதுபோல் அவரது காட்சியளிப்பு அவரது உயிர்ப்புக்கு முத் திரையிட்டது என்பது இதன் கருத்தாகும்.12 'மறைநூலில் உள்ள படி' என்ற சொற்டுருடர், இயேசுவுக்கு நடந்தது யாரோ ஒருவரது இறப்பும் உயிர்ப்பும் அல்ல, மாருக இறைவளுல் இஸ்ராயேல் மக்க ளுக்கு அளிக்கப்பட்ட வாக்கை நிறைவேற்றியவருடையது என்பதையே நமக்குக் கூறுகிறது. 'மூன்ரும் நாள்' என்ற சொற்டுருடரைக் கரு தும்போது, அது சாதாரண கால வரையறையைக் குறிக்கிறதா என் பதில் நாம் ஐயம் கொள்ளலாம். இதையொத்த பொருள்தரும் பழைய ஏற்பாட்டு வசனம்: ''இரண்டு நாளேக்குப் பிறகு அவர் நமக்குப் புத்துயிர் ஊட்டுவார். மூன்ரும் நாள் அவர் நம்மை எழுப்பி விடுவார்; அதன் பின் அவர் முன்னிஃலயில் நாம் வாழ்ந்திடுவோம்'' (ஓசே 6:2) இங்கு 'இரண்டு நாளுக்குப் பிறகு', 'மூன்ரும் நாள்' என் பன குறுகிய காலத்தைக் குறிக்கும் இணேபொருட் சொற்களாகும்.<sup>13</sup> மூன்ரும் நாள் என்பது இறுதிக்காலவியல் நாளும் ஆண்டவருடைய இறுதி வருகையைக் குறிக்கும் அடையாளமும் ஆகும். 14 நாளின்

உயிர்ப்பு திட்டவட்டமாக எப்போது நிகழ்ந்தது என்பது ஆதிக் கிறிஸ் தவர்களுக்குத் தெரியாது; புதிய ஏற்பாடும் இதுபற்றிக் கூறவில்லே. மூன்மும் நாள் கல்லறை வெறுமையாய்க் கிடக்கக் காணப்பட்டது உண்மையாய் இருக்கலாம். ஆனுல் உயிர்ப்பு அதற்குமுன்னரே நடந்து இருக்கலாம். எனவே மூன்மும் நாள் என்ற சொற்முடருக்கு கூடிய இறையியல் அர்த்தம் உள்ளதேயன்றி அது வெறும் காலவரையறையைக் குறிக்கவில்லே.15 குறுகிய காலத்தில் தம் அன்பு மகணேக் காக்க வந்த இறைவனின் செயலே உயிர்ப்பு ஆகும்; இதனுல் மீட்பின் இறு திக்காலவியல் வேணே ஆரம்பிக்கப்பட்டது என்பதே மூன்மும் நாள் என்ற சொற்முடர் தரும் இறையியல் கருத்தாகும்.

இந்த விசுவாச அறிக்கை 'இயேசு உயிர்ப்பிக்கப்பட்டார்' என் எடுத்தியம்புகிறது. தந்தையாகிய இறைவன் (எழுவாய்) இயே சுவை (செயப்படுபொருள்) சாவினின்று உயிர்ப்பித்தார் என்ற செயப் பாட்டு விணயில்தான் பொதுவாக புதிய ஏற்பாடு உயிர்ப்புப்பற்றி கூறுகிறது. இயேசு தன் சொந்த வல்லமையால் உயிர்த்தெழுந்தார் என்று பொருள்தரும் வசனங்கள் நான்காவது நற்செய்தி போன்ற காணக்கிடக்கின்றன. நூல்களில் பிற்காலப் புதிய ஏற்பாட்டு (அரு. 10: 17, 18) இயேசுவும் தந்தையும் ஒருவரே என்ற தெளி வான எண்ணத்தைக் கிறிஸ்தவர்கள் பெற்றுக்கொண்ட புதிய பாட்டு இறையியலின் உச்சக்கட்டமே நான்காவது நற்செய்தியாகும். இறைவன் கிறிஸ்து இயேசுவில் தங்கியிருந்தார் (2கொரி. 5:19) என்ற முன்னேய கிறிஸ்தவர்களின் கிரகிப்பானது புதிய ஏற்பாட்டைத் தமுவி, அதைக் கடந்து, இன்னும் முடிவுபெருத ஒரு மெதுவான இயல்வளர்ச்சியாகும். 16 வோன்ஸ்ப்ரூவும் இதே கருத்தைத் தான் தெரிவிக்கிருர் போலும்; ''இயேசு தனது உயிர்த்தெழுதலின்போது இறுதிக்காலவியல் நிலேயினுள் புகுந்தார்....இயேசுவுக்கு இது நிறைவாக்கலும், நிறைவேற்றுதலும், இறைவனின் வலக்கரத்துக்கு உயர்த்தப்படுதலும் ஆகும். அவருடைய இவ்வுலக வாழ்வின் போதுள் ளதான இறைத்தன்மையைக் குறைக்காமல் அவர் உயர்த்தப்பட்ட போது உருவான மாறுதலே விளக்குவது கடினமே; ஆஞல் உயிர்ப்பின் போது அவர் ஏதோவொரு வகையில் நிறைவாக்கப்பட்டரர் என்பதும் இறைத்தன்மையுடன் ஏதோவொருவகையில் இன்னும் முழுமையாக இணந்து கொண்டார் என்பதும் மறுக்கப்பட முடியாதவை.'' இறைவன் இயேசுவை இறந்தோரிடமிருந்து உயிர்ப்பித்தது கடவுளுக்கு உகந்தவராயிருந்தார் என்பதன் அடையாளமாகும்.

இயேசு இராயப்பருக்கும் பன்னிருவருக்கும் தோன்றினர் என்றும் அறிக்கை கூறுகிறது. தோன்றுதல் எனும் பொருளுடைய விசுவாச எனும் கிரேக்கச் சொல் இங்கு கையாளப்பட்டுள்ளது. ''கிரேக்க விவிலியத்தில் இச்சொல்லே ஆராயுமிடத்து, இறைவன் இறைதூதர் போன்ற இயல்நிலே கடந்தவற்றுடனுன தொடர்பு உட பட பல்வேறு வகையான காட்சி அனுபவங்களே இச்சொல் குறிக்க லாமேயன்றி வெறும் காணு தலே மட்டும் குறிக்கவில்லே என்பது புல ஞகிறது. எனவே புனித சின்னப்பர் இயேசு காட்சியளித்தார் லது இயேசுவைக் கண்டேன் என்று கூறுமிடத்து அவர் மனித உடலுக்குரிய வடிவத்தில் கண்டார் என்று கூறுவதாக கருத முடியாது."18 இக்கிரேக்க விணேச்சொல் சாதாரண பார்வை குறிப்பதற்கு மிகவும் அரிதாகவே பாவிக்கப்பட்டுள்ளது. வினேச்சொல் விவிலியத்தில் பொதுவாக இறைக்காட்சி (theophany) யைக் குறிக்கும் க‰ச்சொல்லாக உள்ளது. புதிராகவுள்ள இறைவன் இறைக்காட்சியால் தம்மையே மனிதனுக்கு வெளிப்படுத்துகிருர்.''1 கொரி 15 இலுள்ள விசுவாசப் பிரமாணவடிவம் உயிர்த்த கிறிஸ்து தோற்றத்தை இறைக்காட்சி மாதிரிக்கு அமையத் தெளிவாக விவரிக்கிறது. ஒர் இறைக்காட்சிக்குரிய சிறப்பியல்புகள் இங்கே காண கிடக்கின்றன. ஒருவன் பலவந்தமாக இவ்வாருன காட்சி நடைபெறவைக்க முடியாது; அது அவனுக்கு நடைபெறவேண்டிய தொன்று. மறைபடுதலும் தோன்றுதலும் பக்கம் பக்கமானவை: முற் ருக மனிதருக்கு மறைபட்ட ஒன்று, அவர்களால் அடைய முடியாத ஒன்று, தன்னேயே அடையக் கூடியதாக்கி அவர்களுக்கு வெளிப்படுத் உயிர்த்த கிறிஸ்து சுதந்திரமாயும், கட்டுப்பாடுகளிலிருந்து விடுபட்ட நிலேயிலும் தன்னே வெளிப்படுத்தி, 'தன்னேப் பார்வைக்கு உரியவராக்கினர். '20 தங்கள் விசுவாசக் கண்ணுல் உயிர்த்த ஆண்ட வரைக் 'கண்ட' சீடர்க்கான கிறிஸ்து இயேசுவின் வெளிப்பாடே இக் காட்சிகளாகும். அவர்களுக்கு இது விசுவாசத்தில் பார்த்தல் ஆகும்.21 இயேசுவை உலக வாழ்வில் அறிந்திருந்தவர்கள் கூட அவர் உயிர்த்த பின் அவரது தூண்டுதல் இன்றி அவரை அடையாளங் காணவில்லே. மேலும் அவர்கள் சாதாரண இயேசுவை அல்ல, ஆண்டவராகிய இயேசுவைக் கண்டதாகவே அறிவித்தார்கள்; இந்த இயேசு ஆண்டவர்த் தன்மைக்கு மாற்றப்பட்டவர் (அப்.பணி 2:32, 36) எனவே இத்தோற்றங்கள் சாதாரண அனுபவத் தைக் கடந்த இறைவெளிப்பாட்டோடு கூடிய பார்வையைக் இங்கு அகஉணர்வுக்குரிய (subjective), புறவுலகுக்குரிய (objective) என்ற வகைப்படுத்தல் கூட பொருத்தமற்றதாகிவிடு

கிறது. இத்தோற்றங்கள் புறவுலகுக்கு உரியன அல்ல, ஏனெனில் உயிர்த்த ஆண்டவரை ஆர்வமற்ற பார்வையாளர்கள் பார்த்திருக்க முடியாது. (புகைப்படத்தில் பிடித்திருக்கவும் முடியாது) இவை அக உணர்விற்கு உரியனவும் அல்ல, ஏனெனில் சீடர்களின் எதிர்ப்புக்கோ கற்பீணக்கோ உரிய தோற்றமல்ல உயிர்த்த ஆண்டவர்.23

உயிர்த்த ஆண்டவர்தான் சீடர்களுக்குத் வெளிப்படுத்தி, அவர்களது உயிர்ப்பின் விசுவாசத்தைப் பிறப்பித்த வர் ஆவர். உயிர்த்த ஆண்டவரின் வெளிப்பாடு விசுவாசத்தில் பார்த் தல் என்று கூறுவோமாளுல்அவர் உடலோடு தோன்றியதைப்பற்றி, விசேடமாக லூக்காவினதும், அருளப்பரினதும் நற்செய்திகளில் உயிர் ஆண்டவர் சீடர்களோடு உணவருந்தியதைப் பற்றியும், தனது விலாவில் கைவைத்துப் பார்க்க அழைத்ததைப் பற்றியும் (லூக். 24:15 ff 39 & 43; அரு. 20:27, 21:10-13) என்ன கூறலாம்? இந்நிகழ்வுரை களேத் தகுந்த முறையில் புரிந்துகொள்வதற்கு மிகைப்படுத்த யதார்த் அல்ல, ஆய்வுக்குரிய யதார்த்தவாதமே வேண்டப்படுகி வாதத்தை இது நற்செய்தியாளர்களின் நோக்கத்தைப் புரிந்து கொள்ள இரு நற்செய்தியாளர்களாலும் தரப் எம்மைத் தூண்டவேண்டும். உடல்பற்றிய விவரிப்பு, உயிர்ப்பின் யதார்த்த தன்மையை (உயிர்த்த ஆண்டவர் ஒரு பூதமல்ல என்பதை) கோடிட்டுக் காட்டவும் அவர்களுடன் வாழ்ந்து சிலுவையில் அறையப்பட்ட அதே இயேசுவை உயிர்த்த ஆண்டவர் என்று எடுத்துக்காட்டவும் பயன்படுத்தப்பட் டுள்ளன. இயேசுவின் உயிர்ப்பானது வெறும் சடலம் மீண்டும் உலக வாழ்வுக்குக் கொண்டுவரப்பட்டது அல்ல என்று காட்டுவதற்காகவே இயேசுவின் மாற்றப்பட்ட வாழ்வுபற்றிய விவரங்களேச் சேர்த்துள்ள னர். அவர் மூடியிருந்த கதவுகளூடு சென்றுர் (அரு. 20:19,26) 24:31-36) குறிப் சடுதியாகத் தோன்றிஞர், மறைந்தார் (லூக். பிடத்தக்கதான 'என்னேத் தொடாதே' என்ற சொற்றுெடரும் உயிர் த்த ஆண்டவருக்குப் பருப்பொருட்தன்மையைக் கொடுக்க எண்ணிய நோக்கத்திற்கு எதிராகப் பாவிக்கப்பட்ட ஒன்றும் இருக்கலாம். விசு வசிப்பவர் இத்தகைய உடற் தொடர்பை ஆசிப்பது இனியும் பொருத் தமற்றது என்பதே இதன் கருத்தாகும்.25 இதேபோல் தோமையா விசுவசிக்குமுன் உயிர்த்த ஆண்டவரைத் தொடவிரும்பிஞர்– இயேசுவின் வார்த்தையுடனேயே 'என் ஆண்டவரே, என் இறைவனே' என்று அறிக்கையிட்டார் (அரு. 20:27) நற்செய்தியின் போதனேயை (ஆண்டவருடைய வாக்கை) கேட்பதால் மட்டும் விசு வசிக்கப் போகின்ற எதிர்காலக் கிறிஸ்தவர்களுக்காகவும் இக்கதை எழுதப்பட்டிருக்கிறது. 26 இந்த நுட்பவேறுபாடுகள் எல்லாம் இயே சுளின் உயிர்ப்பு ஓர் உடல் உயிர்ப்பு என்று சுட்டிக்காட்டுவதோடு இயேசுவின் உடல் இடம், காலம் என்பவற்ருல் கட்டுப்படுத்தப்படாத இறுதிக்காலவியல் நிலேக்குரிய ஓர் உடல் என்று தெளிவாக்குகின்றது. மண்ணக வாழ்வுக்குரிய, இயற்கையான, உடலுக்குரிய எல்லாக் குண வியல்புகளேயும் கொண்டிராத ஓர் உடல் ஆகும்.27 ''சுருங்கக் கூறின் இட-கால அனுபவ வரையறைக்கு உட்பட்ட நம் மொழியானது இறு திக்காலவியலே விவரிக்கும்போது நிலேகுலேந்து விடுகின்றது.'' 28

### வெற்றுக் கல்லறை (16:1-8)

நான்கு நற்செய்திகளிலும் வெற்றுக் கல்லறைக்கதை உள்ளது. பெரும்பாலான அறிஞர்கள் மாற்குவினதையே முதலில் எழுதப்பட்ட நற்செய்தியாகக் கொள்வதால் 28, அதுவே முதல் வெற்றுக்கல்வறை நிகழ்வுரையைக் கொண்டுள்ளது. மற்றைய நற்செய்தி நிகழ்வுரை யைப் போலவே வெற்றுக் கல்லறை நிகழ்வுரையும் அப்படியே கல்ல றையில் நடந்த வரலாற்று நிகழ்ச்சி அல்ல என்பதை நாம் மனதில் கொள்ள வேண்டும். மூன்றுநாள் சென்ற சடலத்துக்குத் தைலம் பூச எத்தனிப்பது வரலாற்றுரீதியானது அல்ல. பாலஸ்தீனத்தின் வெப் பத்துக்குத் தைலம் பூசக்கூடிய நிலேயில் சடலம் இருந்திராது. தைலம் பூசுமுன் பெரிய கல்லொன்றைப் புரட்ட வேண்டுமென்றுகூட பெண்கள் உணரவில்லே. அவர்கள் யோசனேயற்ற நிலேயை வென்பது! 'அவர் உயிர்ப்பிக்கப்பட்டு விட்டார்' என்ற இறைதூத னின் செய்தியை உச்சமாக வைத்து இந்நிகழ்ச்சி உருவாக்கப்பட்டி ருக்கவேண்டும் என்று தோன்றுகிறது.30 பெண்கள் கண்டதைவிட இறைதூதன் சொன்னதுதான் கதைக்கு மையமானதாகும். வது, பெண்கள் கண்டதைவிட இறைவனின் செயலுக்கு முக்கியத் துவம் அளிக்கும் உயிர்ப்புச் செய்திக்கு வடிவம் கொடுப்பதாகவே (விவிலியத்தில் மாற்குவின் வெற்றுக்கல்லறைக் கதை அமைகிறது.31 இறைதூதன் தோன்றும்போதெல்லாம் இறைவனின் செய்தி அறிவிக் கப்படும் அல்லது விசுவாசத்துக்குச் சாட்சியம் கூறப்படும்.32 இதையே மாற்குவின் நற்செய்தியில் வரும் வெண்ணுடை அணிந்த இளேஞன் செய்கிறுன்) கல்லறை வெறுமையாய் இருந்ததை பொருள்படுத்தல் மறுக்கவில்லே. இது வரலாற்று உண்மை என்பதற் குப் போதிய சான்றுகள் உண்டு.33 கல்லறை வெறுமையாய் இருந் திராவிட்டால் இயேசுவை இறைவன் இறந்தோரிடமிருந்து உயிர்ப் பித்தார் என்று சீடர்களால் போதிக்க முடியாது இருந்திருக்கும். 34 ஆணுல் வெற்றுக் கல்லறை நிகழ்ச்சியானது இரு பொருள் தரக்கூடிய ஒன்ருகும். உடல் திருடப்பட்டிருந்தாலும் கல்லறை வெறுமையாய்

இருந்திருக்கும். இவ்வாறே இயேசுவின் சடலத்தைத் திருடிவிட்டு அவர் உயிர்த்துவிட்டார் என்ற செய்தியைச் சீடர் பரப்பினர் என்ற குற்றச்சாட்டை எடுர்க்கும் மறுப்புரையாக மத்தேயு நற்செய்தியில் வரும் காவலர்களின் கதை அமைகிறது.35 எனவே வெற்றுக் கல்ல றையானது இறைதூதனுல் பொருள்படுத்தப்பட வேண்டும் அல்லது உயிர்த்த ஆண்டவரின் காட்சிகளோடு இணக்கப்பட்டு முழுமையாக கப்பட வேண்டும். அப்போதுதான் வெற்றுக்கல்லறை உயிர்ப்பின் விசு வாச அறிக்கைக்கு ஊடகமாக அமையலாம். 'எனவே வெற்றுக்கல்லறை கிறிஸ்தவ விசுவாசத்தின் இலக்காக அமையாவிட்டாலும், அதனேடு தொடர்பற்றதல்ல; ஏனெனில் அது அவர்கள் விசுவாசத்தை அறிக்கையிட்ட விதத்தைப் பாதித்தது.''

முடிவுரையாக புதிய ஏற்பாட்டிலுள்ள உயிர்ப்பின் அறிவிப்பு களும், உயிர்ப்புக் கதைகளும், உயிர்ப்பானது இயேசுவில் னின் செயலாகும் என்று நம்மை விசுவசிக்கச் செய்கின்றன என்லாம். அவருடைய வாழ்வும் உழைப்பும் வெற்றியே என நிறுவப்பட்டது. இயேசுவின் உடலின் மாற்றம் இறுதிக்காலவியல் யுகத்தின் தொடக்க மாகும். நாங்களும் நமது உடலோடும் முழுப் படைப்போடும் (உரோ. 8:19 ) மாற்றப்படுவோம் என்று விசுவசிக்கத் தூண்டுகிறது. இயேசு இறந்தோரின் 'முதற்கனியாக' இறைத்தன்மையில் புகுந்தது, நாமும் அவரைப் பின்தொடர்ந்து இறைத்தன்மையில் புகுவோம் என்பதன் முன்னடையாளமாகும். கிறிஸ்துவின் உயிர்ப்பே எங்கள் நம்பிக்கை அனேத்துக்கும் ஆதாரம் என்றும், 'கிறிஸ்து உயிர்ப்பிக்கப்படவில்லே எங்கள் தூதுரை பொருளற்றதே, உங்கள் விசுவாசமும் பொருளற்றதே'' என்று புனித சின்னப்பர் இதனுலேயே கூறுகிருர். கல்லறையிலிருந்த இளே ஞனின் இறுதிச் செய்தி நமது வாழ்வின் நிலே மாற்றங்கள் எல்லாவற்றிலும் வலுத்தருகின்ற, முடிவற்ற நம்பிக்கைக் குரிய செய்தியாகும்: ''அவர் உங்களுக்குக் கூறியவாறு, நீங்கள் அவரை அங்கே காண்பீர்கள்'' (மாற்கு 16:7) என்ற உறுதி மொழி யானது, உயிர்த்த கிறிஸ்து இறுதி அமைதியிலும் சாந்தியிலும் வல்ல மையிலும் எங்கே உள்ளாரோ அங்கே அவரோடு நாமும் ஒரு நாள் நிறைவாகவும் இணேவோம் என்ற நம்பிக்கையே முமுமையாகவும் ஆகும்.

### அடிக்குறிப்புகள் :

- Gerald O'Collins, What are they saying about the Resurrection? Paulist Press, New York, 1978, pages 2 & 3
- 2 The Common Carechism, The Search, Press, London, 1975, p. 125
- Walter Kasper, Jesus the Christ, Burns & Oates, London 1975, p. 125.
- 4 Formation of the Resurrection Narratives, New York, Macmillian 1971, p. 16
- 5 Raymond Brown, The Virginal and Bodily Resurrection of Jesus, London, Geoffrey Chapman, 1974, pp. 99—106
- 6 Common Catechism, p. 164
- 7 Historcity of the Gospels Acta Apostolicae Sedis 56 (1964) pp., 712-718.
- 8 Henry Wansbrough, Risen from the Dead, Slough, St. Paul's Publications, 1978, pp. 30-40, the same idea but differently presented
- 9 Common Catechism, p. 166
- 10 See Raymond Brown, o. c., p. 81
- 11 See Raymond Brown, o. c. p.
- Fergus Kerr, Sighting or Theophany, New Blackfriars 58, 1977, p. 308

0

- 13 James L. Mays, Hosea, OT Library, S.C.M. Press, 1969, p. 95
- 14 Fergus Kerr, Exegesis and Easter, New Blackfriars 58, p. 118
- 15 See Hanry Wansbrough, o.c., P. 42-43
- 16 See Raymond Brown, o.c., p. 79 note 134
- 17 See Henry Wansbrough, o.c., p. 106
- 18 Raymond Brown, o.c., pp. 90-91
- 19 See Fergus Kerr, o.c., p. 309.
- 20 Common Catechism p. 168
- 21 See Walter Kasper, o,c., p. 139
- 22 See Raymond Brown, o.c., p. 112
- 23 See Gerald O'Collins, o.c., p. 62.

- 24 See Gerald O'Collins, o.c., pp. 48-51
- 25 See Common Catechism, p. 177
- 26 See Common Catechism, p. 178
- 27 See Raymond Brown o.c., p. 85 note 145
- 28 Raymond Browu, o.c., p. 92
- 29 See Henry Wansbrough, o.c., p. 50
- 30 See Walter Kasper, o.c., p. 127
- 31 Fergus Kerr, The Empty Tomb Story, New Blackfriars 58, p. 156
- 32 Fierre Benoit, The Passion and Resurrection of Jesus Christ, New York, Herder & Herder, 1969, p. 261.
- 33 See Walter Kasper, o.c., pp. 127-128
- 34 See Raymond Brown, o.c., p. 126
- 35 Common Catechism, pp. 171-172
- 36 See Raymond Brown, o.c., p. 127

# REDISCOVERY OF THE LAITY IN ECCLESIOLOGICAL THE REVOLUTION

Emmanuel S. J. pp.1-18

The Copernican revolution in Vatican II eccles-iology has brought out a world-centred church and a people-centred hierarchy so that the laymen are difined as full-fledged members of the church with rights and duties, exercising their triple messianic funtions in the world that is proper to them (secularity) and with charisms that enable them to undertake new leadership roles. In such a perspective three things need to be re-examined for the benefit of a truly lying church.

- a) Lay apostolate is no more mere extension of the apostolate of the hierarchy but a true secular participation in the total apostolate of the church, to with the laity are directly commissioned by the Lord in virtue of their baptism and confirmation
- b) Lay ministry is a genuine ministery, in spite of it not being recognised by ordination. It is the ecclesially recognised ministery of a laymen, who living as laymen, is called to exercise a public ecclesial service in a stable manner for the benefit of a community.
- c) Lay spirituality is neither that second grade less nobler spirituality nor poor imitation of a clerical or monastic spirituality, but the living of the essence of all Christian spirituality, namely love of God and man, in and for a world that cries for it.

#### CULTURAL WORSHIP

Kirupakaran, T. J. pp. -29

Opinion was expressed at the 2nd Vatican Council that the Church expresses herself through an incarnational process called inculturation. Jesus was not only God's Eternal Word but was also a historical personage (figure). The Church, the visible exponent of the salvific mission to the world has to articulate itself in an intergrated culture appropriate to locality, mores and customs of the people with all their accompany-

ing transformations and realities. Liturgy is a form of inculturation. At the same time we shall have to consider the good and meaningful elements found in other religions as well. It may apparantly happen that in so doing there is an indication of dilution of our faith. But this needs not be so. Faith has to be expressed within the cultural framework without overstressing or being drawn into the vortex of exaggeration.

An awthentic inculturation expresses itself by forming the core and the basis namely the inner dynamism of ones sociocultural and religious aontext with all that these imply and demand.

#### **ABORTION**

Pilendran. V. pp.30-37

While trying to find the truth about Abortion, let us go about it in the light of the human sciences but guided by the teachings of the Catholic Church. There is medical evidence to prove that there is life in the foetus from its inception. And that life is not only on the way to become man. Rather even if it is not yet a full human being, all the elements of a "whole man" are already contained in that. The fundamental human right to life of the foetus has to be considered as a right to a true human life. Psychologically, the parents tend to build up guilty consciences after undergoing abortion. Sri Lanka would preserve its culture in a better way if abortion is not legalised in the country. The history of the church down the ages points to a clear opposition of the practice of abortion. The present teaching of the church on the purpose of marriage is that it is for the mutual love of the spouses and for the procreation of children. Within this, the parents are called upon to a responsible parenthood.

# CAN CHILDREN COMMIT MORTAL SINS

Cardoza, J. J. pp.38-56

That 'Can Children Commit Mortal Sins' has been a highly contended question that brings in, a plurality of opinions. This question is fresh in the arena of Moral Theology.

Added to that there are other related problms in the sphere of Reconciliation and Penance that arise as a result. There are those who do not attach importance first to a confession then to communion and make children cross straight to the altar rails for first communion. Moral Theologians some of them are of the opinion that children cannot commit Mortal Sin.

Many Psychologists, most notably Gesell, Piaget and Kohlberg have devoted decades of research to analyse moral development of children. In the investigation undertaken here, and with the findings of Jean Piaget, the famed Swiss Psychologist, I wish to establish a basic definitive position that children are incapable of committing Mortal Sins.

Because children of six to nine years of age, who came under my viewpoint, by their inability to perceive and come to a full knowledge; by their inadequacy in objective and realistic thinking; by their lack of autonomous judgement and lack of self possession, make it known that they are incapable of committing Mortal Sin.

# RESURRECTION — A BIBLICAL EVALUATION Dudly Perera pp. 57—67

Dudly Perera pp. 57—67

The doctrine of the Resurrection has never been defined by the Church. A living consensus of faith, expressed, by the common creeds, has sufficed for two thousand years. And these creeds clearly echo the New testament doctrine of the resurrection.

The New testament evidence of the resurrection is divided between two basic traditions: the Easter Kerygma and aster stories. A most ancient example of the former is 1 Cor, 15, 3-5, and that of the latter Mk 16, 1-8

1Cor. 15,3-5 speak of Jesus been raised from the dead. It was God (The Father) who raised Jesus from the dead as a sign of Jesus acceptability with God. The Verb used for the appearences is also one used for the revelations in the Bible. This means that the Risen Lord revealed himself to others. For the latter it was a believing-seeing of the Risen Lord in his corporeal risen body.

Mk. 16,1-8, describes the Resurrection in story form in the context of the empty tomb. But the main point of the story is the message of the angel that Jesus is raised from the dead.

The evidence of New Testament is that Jesus is first - born from the dead He is the basis of our resurrection as well. For us Paul says "if christ has not been raised then our preaching is useless and your believing is useless.(1Cor.15,14)"

பொதுவாக எல்லாக் கட்டுரைகளும் ஆழ்ந்த நோக்கான ஆய் வின் எடுத்துக்காட்டாகும். இன்றைய திருச்சபையில் இறையியல் மேய்ப்புப் பணியியலுக்கு தேவையானதும் தொடர்புடையதுமான சிந்தணேயைத் தருகின்றது.

> வைதிக மித்திரம். (Vaidikamitram) மாசி 1981

தமிழில் இறையியல் சார்ந்த சிந்தணேகளுக்கு, நாம் தமிழ கத்தின் வெளியீடுகளில் தங்கியிருக்காது, கற்றவர்கள், பேராசிரியர்க ளாக இங்கிருக்கும் நம்மவர்களின் சிந்தணேப் புதையல்களேக் கிளறி எடுக்க தக்க சாதனமாக இம்மலர் வீளங்க விரும்புகின்றேன்.

> ம. ஜெரே செல்வன் யாழ். பல்கலேக்கழகம்.

இவ்விதழைப் படிக்க முடியாததையிட்டு வருந்துகின்றேன். முடியுமாளுல், இறுதியில் ஒவ்வொரு கட்டுரைக்கும் ஆங்கிலத்தில் சுருக்கம் கொடுக்கவும். Theologie im Kontext என்ற தொகுப்பில் உங்கள் இறையியல் கோலத்தையும் சேர்த்துக்கொள்கின்றேம்.

> Ludwing Widenmann Missio West Germany

தேசிய கலாச்சார செல்வங்களின் ஒரு அங்கமாக விளங்கும் மொழியில் நற்செய்தியை கலாச்சார மயமாக்கும் உங்கள் ஆரம்ப ஊக்கத்தை, பாராட்டுவதிலும், ஊக்கம் அளிப்பதிலும் நாம் எமது ஆசியை தருசின்ருேம்.

> கரு**திஞல், ஆஞ்சலோ ர**ேசி (தல்வர்) பேராயர், லூர்த்துசாமி (இ**சேனச்செயலா**ளர்) நற்செய்தி அறிவிப்புப் பேராயம் உரோமை.

and Ton. D. S. oppfing the

# வளர்ச்சிக்கு வழிகாட்டும் திறனுய்வுகள்

பங்குத்தளங்களிலும் இன்னும் பல்வேறு நிலேகளிலும் இறை பணி புரியும் குருக்கள், கன்னியர்கள் பொதுநிலேயினர் அனேவருக்கும் இன்றைய தேவையையும், இறையியல் சிந்தீனையயும் கொடுக்கும் . புதிய நூல் இது.

'நம் வாழ்வு' இந்தியா. 25.1.1981

குறைகள் பல மலிந்திருக்கின்றன. தமிழ்நடை, இலக்கணப் பிழை, எழுத்துப்பிழைக்ள் ஆகியன திருத்தப்படவேண்டும். கற்ற றிந்த எழுத்தாளர்களது சிறந்த எடுத்துக்காட்டைப் பின்தொடர்ந்து 'இறையியல் கோலங்கள்' செல்லவேண்டும்.

> அருட்திரு. J. A. கருணைகரர் சாவகச்சேரி.

இறையியல் சிந்தணேயைச் சொந்த மொழியில் வளர்ப்பதை திருஆட்சிப்பீடம் வரவேற்கின்றது. அதுவே எல்லோரினதும் விருப்ப மாகும்.

> பேரருட்திரு. நிக்கொலா ரெட்டுண்ணே பாப்பரசரின் திருத்தூதர் கொழும்பு.

நான் அறியாத எத்தணேயோ விபரங்களே எனக்கு விளக்கி நம் சமூகத்தில் கிறிஸ்துவின் போத**ணேயை** சிறந்த முறையில் எடுத் துக் காட்டுகின்றது.

அ. பெலின் கூஞ்ஞ தலேமன்னுர்.

இறையியலிலும் இம்மண்ணிற்குரிய இறையியலின் தோற்றத் திலும் ஆர்வமுடையவஞ்கிய நான் உங்கள் ஊக்கத்தைக் கண்டும், இதழைப் பார்த்தும் மகிழ்ச்சி அடைகின்றேன். இவ்வுழைப்புக்கு எனது புகழ்ச்சியும், ஊக்கமுமேயன்றி வேருென்றுமில்லே.

> அருட்**தி**ரு. D. S. அமலோற்பவதாஸ் பெங்களூர்.