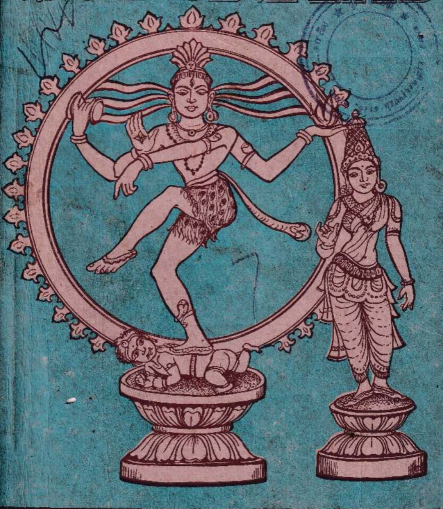
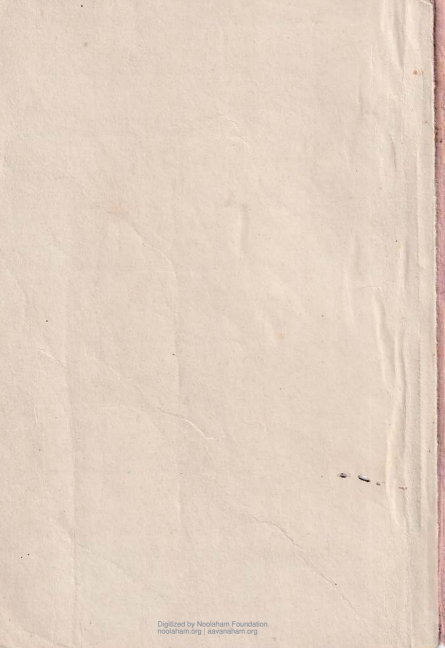
OGO GDW UILD



क्किथाकी धुकंतम क्रिथा।









Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

## சைவ சமய பாடம

# ஏழாம் வகுப்பு

[புதிய பாடத்திட்டத்திற்கமைவாகக் கல்வி அமைச்சு வெளியிட்ட சைவ சமயம் கற்பித்தற்குரிய வழிகாட்டியைத் தழுவி எழுதப்பட்டது.]

மாநில ரீதியில் கல்விப்பணிப்பாளர் நடாத்தும் பருவத் தேர்வுப்பரீட்சைகட் கும், கொழும்பு விவேகானந்த சபையாரின் அகில இலங்கைச் சைவ சமய பாடப்பரீட்சைக்கும் ஏற்ற முறையில் பயிற்கிகள் அமைக்கப்பட்டுள்ளன.

#### திருத்தம்:

சைவப்புலவர் வீ. எஸ். சுந்தரசிங்கம் அவர்கள் ் தலேமை ஆக்ரியர்]



கலேவாணி புத்தக நிலேயம்

யாழ்ப்பாணம் - கண்டி 1969

பதிப்புரிமை]

: of 200: fo 47

திருத்திய முதற் பதிப்பு, ஏப்ரில்—1969.

[இப்புக்குகம் கு. வி. தம்பித்துரை J.P. அவர்களால் யாழ்ப்பாணம் பிரதான விதி 10-16 இலக்கத்திலுள்ள தமது கலேவாணி அச்சகத்தில் அச்சிட்டு வெளிய ப்பட்டது, 506—59]

# முதலாம் பருவம்

## பதிப்புரை

''மேன்மை கொள் சைவநீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்''

சமயம் மனிந2ண ஒழுக்க நெறியில் வாழச் செய் கின்றது. ஒழுக்கம் உயினும் ஒம்பப்படும். இளஞ் சிருர்கள் வருங்கால மன்னர்கள். இவர்களது வாழ்வு ஒழுக்க நெறியில் த2லப்பட வேண்டுமாயின் அவசியம் சமயம் போதித்தே ஆதல் வேண்டும்.

கல்வி அமைச்சு இதணேயுணர்ந்தே சிறுவர்களுக்கு இளவயதிலிருந்து சமயம் போதிக்கப்படல் வேண்டு மெனப் பணித்துள்ளது. கல்வி அமைச்சின் சைவ சமய பாடம் கற்பித்தற்குரிய வழிகாட்டியைத் தழுவி இலகு வான வசனநடையில் வேண்டிய விளக்கப்படங்களுடன் இந்நூல் தெளிவாக எழுதப்பட்டுள்ளது.

கல்விப் பகுதியினரும், கொழும்பு விவேகானந்த சபையினரும் நடாத்தும் பரீட்சைகளுக்கு ஏற்றவகை யில் மூன்று பருவங்களாக அமைத்து வேண்டியாங்கு பரீட்சை மாதிரி விஞக்களும் இணேத்துள்ளோம். சகல சிறப்புக்களும் நிறைந்து விளங்கும் இந்நூல், மாண வர்கள் பரீட்சையில் வெற்றி பெறுதற்கும் சமய பாடத் தில் பேரார்வம் கொள்வதற்கும் வழிகாட்டியாக அமைந் துள்ள தேர்களுக்கும் அறியத்தருவதில் பெரு மகிழ்ச்சி யடைகின்றேம்.

இந்நூலேத் திருத்தி எழுதியுதவிய சைவப் புலவர் திரு. வீ. எஸ். சுந்தரசிங்கம் தலேமை ஆசிரியர் அவர் களுக்கு எமது நன்றி என்றும் உரித்தாகுக.

இந்நூலே ஆசிரிய நண்பர்கள் ஆதரிப்பதோடு, மேலும் நல்ல நூலாக்கத்திற்கு ஆதரவு தந்து சமயப் பணியில் ஈடுபடச் செய்வதுடன், இந்நூலில் காணப் படும் பிழைகளே அவ்வப்போது சுட்டிக்காட்டி சிறந்த பதிப்பிற்கு பேரூக்கம் தருமாறும் பணிவுடன் வேண்டிக் கொள்கின்ளேம்.

யாழ்ப்பாணம் 21-8-69. இங்ஙனம் க**ஃவா**ணி பதிப்பகத்தார்

### முன்னுரை

மனிதன் மனிதனுக வாழக் கற்றுக் கொடுப்பது சமயம். சமய வாழ்க்கை குறிக்கோளுடைய வாழ்க்கை யாகும். குறிக்கோள் இல்லாத வாழ்க்கை வாழ்க்கை யாக மாட்டாது. ''குறிக்கோள் இலாது கெட்டேன்'' என்கின்ருர் அப்பர் பெருமான். வாழ்க்கையின் குறிக்கோள் ஆண்மா கடவுளேச் சென்றடைதலாகும். கடவுளே அடைவதற்கு முதலில் அவரிடம் பற்று வைத் தல் வேண்டும். காலே - மாலே நேரங்களில் மேற்கொள்ளும் சிறப்பான தியானம், கோயில் வழிபாடு, திருத் தொண்டுகள் என்பன கடவுளிடம் பற்றிணத் தோற்று விக்கும் சாதனங்களாகும். இச்சாதனங்களின் முதிர்ச் சியினுல் நாம் அவரிடம் வைத்த பற்று எம்மை அருள் நிலேக்கு இட்டுச் செல்லும்.

''இளமையிற் கல்வி சிஃயில் எழுத்து'' என்ருர் பெரியார் ஒருவர். சிறுவயதிலே பழகிய பழக்கம் நிஃக் கத் தக்கதாதலால் நற்பழக்கங்களேச் சிருர்க்குச் சிறு வயதிலிருந்தே பயிற்றுவது ஐங்குரவரினதும் தஃயாய கடனுகும் இதண நன்குணர்ந்தே கல்விப் பகுதி யாரும் பாடசாஃகளில் சமயக்கல்வியிணப் போதிக்க வேண்டுமென வற்புறுத்தி வந்தனர். இதனுல் இன்று பாலர் பட்ப முதல் பல்கஃலக்கழகம் வரை சமயக் கைவிக்கு முக்கியத்துவம் அளித்துள்ளனர். அது மட் டும் அன்றி ஜி. சி. ஈ. வகுப்பிற்குச் சமயபாடத்திணயும் கட்டாய பாடமாக விதித்துள்ளனர்.

விஞ்ஞானம் வளர்ச்சியுற்று வரும் இந்நாளில், மாண வர் திருட்டாந்தமாகக் காட்டிஞலன்றி எந்த உண்மை யிணயும் ஏற்றுக்கொள்ளும் தன்மையில் இலர். இந் நிஃயில் இடைநிஸ் வகுப்பு மாணவர்க்குச் சமயக் கல்வி போதிப்பது எவ்வளவு கடினமான காரியம் என்பத2ன எல்லா ஆசிரியர்களும் நன்குணர்வர். எனவே, இக்கடினத்தை நீக்கும் பொருட்டு "சைவ சமய பாடம்" என்னும் இந்நூல் வரிசை - சந்தேகங்களுக்கும் அறிவியலுக்கு மாருன கருத்துக்களுக்கும் இடமளியா வகையில் மாணவரும் உளங்கொள்ளக் கூடியதாக இனிய இலகுவான வசன நடையில் எழுதப்பட்டுள்ளது.

இந்நூல் வரிசையில் - கடவுள் பக்தியைப் பெருக்கும் மெய்யடியார்களின் வரலாறுகள், திருத்தலங்களோடு சேர்ந்த திருமுறைப் பாடல்கள், வேதாகமங்களில் பேசப்படும் முப்பொருள்களின் விளக்கம், வழிபாட்டு முறைகள், சமய உண்மைகளே விளக்கும்புராணக்கதைகள், நீதிநூற் பகுதிகள் என்பவை இடம் பெற்றுள்ளன. இந்நூல், கல்வியமைச்சின் வழிகாட்டியினத் தழுவிவிரிவான முறையில் மூன்று பருவங்களாக வகைப் படுத்தி, கொழும்பு விவேகானந்த சபையாரின் நடைமுறையிலிருக்கும் பாடத்திட்டத்தினையும் உள்ளடக்கி எழுதப்பட்டிருத்தல் காண்க.

ஆசிரிய நண்பர்கள் இந்நூலிணக் கற்பிக்கும் முன் னர் பின்வரும் குறிப்புகளே வாசித்தல் நன்று.

i. பாடங்கள் மாணவர்க்காக எழுதப்பட்டிருப் பினும் ஆசிரியர்கள் சிரமமின்றி விடய ஞானம் பெறும் பொருட்டுச் சிற்சில இடங்கள் விரிவுபட் டுள்ளன. அவ்விடங்களில் மாணவர் உரப்பாங் கறிந்து கருத்துக்களேப் புகுத்தல் நன்று.

ii. பாடமுடிவில் மாணவர் எழுப்பக்கூடிய பல வகை விஞக்களுக்கும், தத்துவ விசாரணேகளுக்கும் இடம் அளியா வகையில் கேட்கப்பட வேண்டிய ஆவசியகமான விஞக்களே ஆசிரியர் முன்கூட்டியே ஆயத்தஞ் செய்து கேள்வி கேட்பதால் மாணவர் நிரம்பிய புலமையைப் பெறல் சாத்தியமாகும். iii. நூலில் இடம் பெற்றுள்ள பயிற்சி விஞக் களேயும் மாதிரி விஞப் பத்திரங்களேயும் தழுவி அப்பியாச வேலேகள் கொடுத்து மாணவரைத் தொழிற்படுத்தல் நன்று. அதஞல் பணிப்பாளர் நடாத்தும் பருவ - தேர்வுப் பரீட்சைகளிலும், கொழும்பு விவேகானந்த சபையாரின் பரீட்சை யிலும் கூடுதலான பயனே எதிர்பார்த்தலோடு மாணவரிடையே சமயத்துறையில் ஆர்வத்தையும் ஏற்படுத்தலாம்.

iv. படித்த விடயங்களில் நடிப்புகள், கருத்தரங் கங்கள், சொற்பொழிவுகள் என்பவற்றை நடாத்து தல் கொண்டு மாணவரிடையே சமயப் பற்றிண உண்டுபண்ணல் வேண்டும்.

வீ. எஸ். கந்தேரசிங்கம்.



# பாடத்திட்டம்

#### முதலாம் பருவம்

அலகு: 1

பாடங்கள்:- 1. நித்திய கருமம்

2. கோயிலுக்குச் செல்லுதல்

3. சரியை வழிபாடு

4. கடவுள் [2 பாடங்கள்]

அலகு: 2

பாடங்கள்: I. சம்பந்தர் தேவாரம் (சடை யாய் எனுமால்)

2. ஞானப்பிரகாச முனிவர்

 சம்பந்தர் தேவாரம் (வேயுறு தோளி பங்கன்)

நாவலர் பெருமான்

அலகு: 3

பாடங்கள்:- 1. அப்பர் தேவாரம் (பண்ணினேர் மொழியாள்)

> 2. சம்பந்தர் தேவாரம் (சதுரம் மறைதான்)

3. அப்பூதியடிகணையரை

4. அப்பர் தேவாரம்

(ஒன்று கொலாமவர்)

அல்கு: 4

பாடங்கள்:- 1. மெய்ப்பொருள் நாயஞர்

 சுந்தரர் தேவாரம் (தம்மையே புகழ்ந்து)

 சுந்தரர் தேவாரம் (பொன்செய்க மேனியினீர்)

அலகு: 5

பாடங்கள்: 1. திருவாசகம்

(பால் நின் ந்தாட்டும்)

2 திருக்குறள் (1) அகரமுதல (2) கற்றதனுலாய

#### 2-ம் பருவம்

அலகு:- 1

பாடங்கள்: I. உயிர் (2 பாடங்கள்)

2. பாசம் (2 பாடங்கள்)

அலகு:- 2

பாடங்கள்: I. சைவநாற்பதங்களும் நால் வகை முத்திகளும்.

- சரியை வழிபாடு: திருநந்த வனம் அமைத்தல்.
- சேரியை வழிபாடுகளால் முத்தி பெற்ளூர். (1) முருகநாய ஞர் (2) சண்டேசுரநாயஞர்
- 4. கோயிற் கிரியைகள்.

அலகு:- 3

பாடங்கள்:- 1. சம்பந்தர் தேவாரம்

- (1) ''மண்ணில் நல்ல வண் ணம்'' (2) ''வாசிதீரவே''
- ததீசி முனிவரும் தக்கபிர சாபதியும் I
- 3. அப்பர் தேவாரம்:
  - (1) ''காயமே கோயிலாக''
  - (2) "இருளாய உள்ளத்தின்"

அலகு:- 4

பாடங்கள்: 1. சுந்தரர் தேவாரம்

- (1) ''நற்றமிழ் வல்ல''
- (3) ஆலந்தானுகந்தமுது
- 2. சேக்கிழார் சுவாமிகள்
- 3. திருவாசகம்
  - (1) "அடுகின்றிலு"
  - (2) ''அன்றேயென்றன்''

அலகு:- 5

பாடங்கள்:- 1. திருவிசைப்பா ''ஒளிவளர் விளக்கே''

திருப்பல்லாண்டு.
 'பாலுக்குப் பாலகன்''

 திருப்புராணம்: "தண்ணளி வெண்குடை…"

அலகு:- 6

### பாடங்கள்:- திருக்குறள்;

அதி: 2. ''வான்சிறப்பும்: தானம் தவ மிரண்டும்''

> ,, 3. நீத்தார் பெருமை: அந்தண ரென்போர்.

, 4. அறன் வலியுறுத்தல். ''அறத்தினுஉங்கு''

, 5. இல்வாழ்க்கை: ''துறந்தார்க்கும்''

, 6 வாழ்க்கைத் துணே நலம். ''தெய்வந் தொழா அள்''

, 7. புதல்வரைப் பெறுதல்: ''பெறுமவற்றுள் யாமறிவ தில்லே''

,, 8. அன்புடைமை; ''அன்பிலாரெல்லாம்''

, 9. விருந்தோம்பல்: ''செல்விருந்து ஓம்பி''

,, 10. இனியவை கூறல்; ''அல்லவை தேய''

,, 11. செய்தன்றியறிதல்: ''எந்தன்றி''

,, 12. நடுவு நிலேமை: ''சமன்செய்து''

#### மூன்றும் பருவம்

அலகு: 1

பாடங்கள்:- 1. சிவசின்னங்கள்: விபூதி உருத்திராக்கம்

2. மெய்கண்டதேவர் (வரலாறு)

அலகு: 2

பாடங்கள்: 1. குரு சங்கம், சேவை

 தக்கபிரசாபதியும் ததீசி முனிவரும் II (ததீசி உபதேசம்)

3. சரியை வழிபாடு

 திருக்கோயிலேச் சுத்தஞ் செய்தல்

(2) திருவிளக்கிடுதல்

4. பட்டினத்தார் பாடல்:

வாளான் மகவரிந்து

(2) ஐயுந்தொடர்ந்த

அலகு: 3

பாடங்கள்;

 ஈழநாட்டுப் பரடல் பெற்ற சிவ-தலம் திருக்கேதீசுவரம்

 கந்தரலங்காரம்: "நாளென் செயம்"

3. திருப்புகழ்

(1) "திருமகளுலாவும்"

(2) "இருவினேயின் மதி

மயங்கி"

அலகு: 4

பாடங்கள்: i. ஈழநாட்டுப் பாடல் பெற்ற சிவ தலம்- திருக்கோணேசுவரம் 2. திருக்குறள்;

#### xiii

- அதி 13. அடக்கமுடைமை: "ஒருமையுள்"
  - ,, 14. ஒழுக்கமுடைமை: ''ஒழுக்கம் விழுப்பம்''
  - ,, 15. பொறையுடைமை: "அகழ்வாரைத் தாங்கும்''
  - ,, 16. அழுக்காருமை: ''கொடுப்பது''
  - ,, 17. வெஃகாமை: ''நடுவின்றி''
  - ,, 18. புறங்கூருமை: ''கண்ணின்று''
  - ,, 19 பயனில சொல்லாமை: "சொல்லுக"
  - ,, 20. தீவினேயச்சம்: "தீயவைதீய"

# பொருளடக்கம்

## முதலாம் பருவம்

| JILLI |                                   |        | பக்கம் |
|-------|-----------------------------------|--------|--------|
| 1.    | நித்திய கருமம்                    |        | 1      |
| 2.    | கோவிலுக்குச் செல்லுதல்            | ***    | 5      |
| 3.    | சுரியை வழிபாடு                    |        | 12     |
| 4.    | கடவுள்                            |        | 17     |
| 5.    | தேவாரம் ர                         |        | 22     |
| 6.    | ஞானப்பிரகாச சுவாமிகள்             |        | 34     |
| 7.0   | நாவலர் பெருமான்                   | 0201   | 37     |
| 8.    | தேவாரம் ப                         |        | 46     |
| 9.    | தேவாரம் ப                         | • • •  | 53     |
| 10.   | அப்பூதி அடிகள் நாயஞர்             | ***    | 56     |
| 11.   | மெய்ப்பொருணுயஞர்                  | ***    | 63     |
| 12.   | தேவாரம் 17                        | 25.5.5 | 70     |
| 13.   | திருவாசகம் 1                      |        | 7 9    |
| 14,   | திருக்குறள்                       | ***    | 85     |
|       | முதலாம் பருவம் — பயிற்சி விஞக்கள் | ***    | 88     |
|       | இரண்டாம் பருவம் –                 |        |        |
| 15.   | உயிர்                             |        | 97     |
| 16.   | பாசம்                             | ***    | 101    |
| 17.   | சைவ நாற்பாதங்களும் நால்வகை        | ***    | TVI    |
|       | முத்திகளும்                       |        | 107    |
| 18.   | திருநந்தவனம் அமைத்தல்             |        | 113    |
| 19.   | முருக் நாய்ருர்                   | ***    | 118    |
|       |                                   |        |        |

| 20. | சண்டேசுர நாயஞர்                     |         | 121 |
|-----|-------------------------------------|---------|-----|
| 21. | கோயிற் கிரியைகள்                    | ***     | 128 |
| 22. | தேவாரம் v                           | ***     | 134 |
| 23. | ததீசி முனிவரும் தக்கபிரசாபதியும் I  |         | 140 |
| 24. | தேவாரம் VI                          | ***     | 144 |
| 25. | தேவாரம் vII                         | ***     | 152 |
| 26. | சேக்கிழார் சுவாமிகள்                |         | 160 |
| 27. | திருவாசகம் 11                       | ***     | 167 |
| 28. | திருவிசைப்பா                        | ***     | 176 |
| 29. | திருப்பல்லாண்டு                     | ***     | 185 |
| 30. | புராணம்                             |         | 189 |
| 31. | திரு <b>க்குற</b> ள்                | ***     | 196 |
|     | இரண்டாம் பருவம் — பயிற்சி விஞக்க    | ir      | 213 |
|     | முன்ரும் பருவம்                     |         |     |
| 32. | சிவ சின்னங்கள்                      | 10 7 50 | 219 |
| 33. | சைவ சமய நூல்கள்                     |         | 226 |
| 34. | மெய்கண்ட தேவர்                      |         | 233 |
| 35. | குரு சங்கம சேவை                     |         | 239 |
| 36. | தக்க பிரசாபதியும் ததீசி முனிவரும் п | ***     | 244 |
| 37. | சநியை வழிபாடு                       | ***     | 248 |
| 38. | பட்டினத்தார் பாடல்                  | ***     | 256 |
| 39. | ூ. க்கேதீச்சரம்<br>இத்திச்சரம்      | ***     | 265 |
| 40. | கந்தரலங்காரம்                       |         | 273 |
| 41. | திருப்புகழ்                         | ***     | 277 |
| 42. | திருக்கோணேசுவரம்                    |         | 287 |
| 43. | திரு <b>க்குற</b> ள்                |         | 295 |
|     | மூன்ரும் பருவம் — பயிற்சி விஞக்கள்  |         | 308 |
|     | மாதிரி விஞத்தாள்                    |         | 310 |

# முதலாம் பருவம்

## சைவ சமய பாடம்

## Adling and other

## 1. நித்திய கருமம்

உயிர்கள் இன்பத்தையே விழையும் தன்மையுடையன. இதனுல், இறைவன் அவற்றிற்கு உடலே அமைத் தருளுகின்றுன் உடல் உறுதி பெறின் உயிர் நீண்ட நாள் வாழ்தல் கூடும். வாழ்க்கை நீள! நீள! அறிவும் வளர்ச்சியுறும். அறிவு வளர்ச்சியால் இன்பம் பெருகும் நிலேயான இன்பத்தைப் பெறுதற்கு மனம் தூய்மை யடைதல் வேண்டும். மனம் தூய்மை யடைததல் உடல் உறுதியும் வேண்டப்படுதலின் நாம் உடலேப் பேணல் வேண்டும்.

''உடம்பா ரழியில் உயிரா ரழிவர் திடம்பட மெய்ஞ்ஞானஞ் சேரவு மாட்டார்...''

என்கின்றது திருமந்திரம். ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறுமுக நாவ லர் அவர்களும் "இந்தச் சரீரம் நமக்குக் கிடைத்தது நாம் கடவுளே வணங்கி முத்தியின்பம் பெறும் பொருட் டேயாம்" என்று கூறிப் போந்துள்ளார்கள். ஆதலின், அவர் கூறிய பிரகாரம் கடவுளே வணங்கும் நிலே ஏற் பட நாம் சில கருமங்களே நித்தம் நியமமாகச் செய் தல் வேண்டும்.

சூரியன் உதிக்க ஐந்து நாழிகைக்கு முன் நாம் நித்திரை விட்டு எழுதல் வேண்டும். அப்படி எழுவதால் எமது புத்தி தெளிவடைவதோடு உற்சாகமும் ஏற்படும் எழும் பொழுது 'சிவ சிவ' என்று சொல்லிக் கடவுளேத் தியானித்தல் வேண்டும். பின்பு கை, கால் திருநீறு பூசிக் கடவுளேத் தோத்திரம் பண்ணிக் கொண்டு, மாணவர் பாடங்களேயும் ஏணேயோர் நல்ல நூல்களேயும் படித்தல் வேண்டும். பின்னர் மலசல மோச னம் செய்து சௌசம் பண்ணி- பற்களே ஆல், வேல் முதலிய குச்சுக்களாலேனும் அல்லது நன் முறையில் தயாரிக்கப்பட்ட பற்பொடி, பற்பசை என்பவற்ருலே னும் துலக்குதல் வேண்டும். அதன்பின் முகம் கழுவி விபூதி தரித்துக் கொண்டு ஸ்நானம் செய்தல் வேண்டும். ஸ்நானம் செய்தற்கு முன் ஆடைக2ோத் தோய்த்து எடுத் துக் கொண்டு சுத்தமான நீரில் ஸ்நானஞ் செய்தல் வேண்டும். ஸ்நானஞ் செய்யப் புகும்பொழுது சிவபெரு மானே வணங்கித் தண்ணீரைச் சிவசக்தியாகக் கருதி, அதனுலே சரீரத்தையும் மனத்தையும் சுத்தம் பண்ணு வதாகப் பாவித்தல் வேண்டும். தீட்சை பெற்றவர்கள் சந்தியா வந்தனஞ் செய்தல் வேண்டும்.

அதன் பின் கோயிலுக்குப் போய் வருதல் நன்று. போசனம் பண்ணத் தொடங்கு முன் சிவபெரு மானேத் தியானித்து, அவருக்கு நிவேதனஞ் செய்தல் வேண்டும். உண்ணும் பொழுது அவசியமில்லாத பேச் சுக்கள் பேசாமல், சிவபெருமாண நினத்தல் வேண்டும். அதன் பின்னர் மாணவர் தம் புத்தகங்களுடன் பாடசாலேக்கு நேரத்தோடு செல்லுதல் வேண்டும். அங்கு ஆசிரியர் வரவை எதிர்பார்த்து வணக்கள் செலுத்தலில் தவருது ஒழுகல் வேண்டும். மேலும், ஆசிரியர் கற்பிக்கும் பாடங்களே மிகவும் ஆர்வத்துடன் கற்பதோடு அவர் அன்புக்கும் பாத்திரராய் நடத்தல் மிகவும் நல்லது. ஏணயோர் உணவு உண்டபின் தத்தம் தொழில்

இடங்களே நாடிச் செல்லுதல் வேண்டும். வெளியே செல்லும் பொழுது வழியிலே கோயில்களேக் கண்டால் கும்பிட்டுக் கொண்டு போதலும், மணிச்சத்தம் கேட்கும் பொழுதெல்லாம் கடவுளேத் தியானித்தலும் மிகவும் நன்று.

சூரியன் அஸ்தமிக்கும் போது மலசல மோசனஞ் செய்து சௌசமும் ஆசமனமும் பண்ணி, விபூதி தரித் துச் சிவபெருமானே வணங்கித் தோத்தரித்தல் வேண் டும். அதன் பின் விளக்கிலே பாடங்களேப் படித்தல் வேண்டும். முதியவர்கள் தேவாரம், திருவாசகம், சரித்திரம் முதலிய பக்தி நூல்களே ஞான சாத்திரங்களே வாசித்தல் வேண்டும்- அன்றேல் அவைகளேப் பற்றிப் பேசுதல் வேண்டும். பின்னர், இலகு வில் சீரணமாகும் உணவை உண்ணல் உண்டபின் நூறடி உலாவுதலோடு நற்சிந்தணகளில் மனதைச் செலுத்தலும் வேண்டும். அதன் பின் சிவபெரு மானே நிணேந்து வேண்டுதல் புரிந்து, விபூதி தரித்துக் கொண்டு நித்திரைக்குப் போதல் வேண்டும் அதிக நேரம் விழித்திராது ஒன்பது மணிக்கு தாகவே நித்திரைக்குச் சென்றுவிடல் வேண்டும். அப் பொழு துதான் நமதுடல் தேகாரோக்கியத்தைப் பெறு தல் கூடும்.

இவ்வாறு நித்திய கருமங்களே மேற்கொண்டு வரு வோமானுல், எமக்கு ஆன்மாவைப் பற்றியும் கடவுளேப் பற்றியுமுள்ள எண்ணமே அதிகமாக வரும்; உலக இன்பங்களேப் பற்றிய எண்ணம் அதிகம் வாராது. சிவபக்தியும், நல்லொழுக்கமும் ஆன்மாவை ஈடேற் றும் ஆதலால் நாம் பிறவியெடுத்த பயணே அடைந் தவராவோம்.

## பயிற்சியும் விளுக்களும்

- 1. இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) அறிவு வளர்ச்சியால் ——— பெருகும்.
  - (ஆ) சூரியன் உதிக்க —— நாழிகைக்கு முன் —— எழுதல் வேண்டும்.
  - (இ) காலே <mark>மாலே தவருது ÷</mark> மோசனம் செய் தல் ———.
    - (ஈ) தீட்சை பெற்றவர்கள் —— செய்தல் வேண் டும்.
- 2. ''சரி'' அல்லது ''பிழை'' என எழுதுக:
  - (அ) நமக்கு இந்த<mark>ச் சரீரம்</mark> கிடைத்தது கடவுகோ வணங்குதற்காகும்.[ , ]
  - (ஆ) பற்களே எ<mark>ப்பொருள்</mark>களினுவம் துலக்க லாம். [\_\_\_\_]
  - (இ) மாணவர் கடவுள் வணக்கம் செய்யவேண் டிய அவசியம் இன்று. [ ] \
  - (ஈ) <mark>வீதியில்</mark> செல்லும் பொழுது கோயிலேக் கண்டால் கும்பிடுதல் வேண்டும். [
- 3. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) ஸ்நான<mark>ம் செய்யும் பொழுது தண்</mark>ணீரை எப்பொருளாகக் கருதல் வேண்டும்?
  - (ஆ) இரவில் அதிக நேரம் விழித்திருப்பதால் ஏற்படும் தீமை யாது?
    - (இ) மாணவர் ஏன் நேரத்தோடு பாடசாஃட்குப் போதல் வேண்டும்?
    - (ஈ) இரவில் உணவு உண்டபின் யாது செய்தல் வேண்டும்?
- பகலில் செய்ய வேண்டிய நித்திய கருமங்களே அட் டவணப் படுத்துக.
- நித்திய கருமங்களே மேற் கொள்வதால் உண்டா கும் நன்மை பற்றி ஐந்து வாக்கியங்கள் எழுதுக.

## 2. கோயிலுக்குச் செல்லுதல்

கன்றை ஈன்ற பசுவின் உடம்பில் பால் செறிந்தி ருக்கின்றது. அங்ஙனம் பால் செறிந்திருப்பதை நாம் அறிய முடியாதவர்களாய் இருக்கின்ருேம் அல்லவா? ஆனல், அப்பசுவின் மடியிலிருந்தும் பாஸ் நாம் பெறும் போது அதணே அறியவும் அதுபவிக்கவும் முடிகின்றது.

பசுவின் பால் அதன் உடம்பிற் கலந்திருப்பது போல இறைவனும் உலகமெங்கும் சர்வவியாபியாய்க் கலந்திருக்கின்றுன். அந்நிலேயில் அவனே அறிய முடி யாது. அவ்விறைவன், பசுவின் மடியில் பால் விளங்கித் தோன்றுதல் போலக் கோயிலிலே சாந்நித்தியமாய் விளங்கித் தோன்றுவன். அந்நிலேயிலேயே நாம் அவணே அறிந்து அநுபவிக்க முடியும். ''திருக்கோயில் உள்ளி ருக்கும் திருமேனி தன்ணச் சிவனெனவே கண்டவர்க்குச் சிவனுறைவன் அங்கே'' என்று ஞானசாத்திரம் பேசு கின்றது. ஆதலால் கோயில் வழிபாடு நமக்கு இன்றி யமையாததாகும்.

நாம் நமது உறவினர் வீட்டுக்குப் போகும் போது நம்மைச் சுத்தமாக வைத்துக் கொள்கின்றேம். தூய் மையான உடைகளே அணிந்து கொள்ளுகின்றேம். உற வினருக்கு உகந்த உபகாரப் பொருள்களேக் கொண்டு செல்கிறேம். இந்நிலேயில் உறவினரிலும் மிக்க இனி யவராய், மிக்க கருணேயுடையராய், எல்லா உயிர்களே யும் பாதுகாத்தருளும் இறைவருடைய கோயிலுக்குச் சாலச் சிறந்த முறையில் செல்லுதல் வேண்டுமல்லவா? எனவே, அவர் சந்நிதிக்கு எவ்வாறு செல்லுதல் வேண்டு டும் என்பது பற்றியும் அங்கு எவ்வாறு நடந்து கொள் ளுதல் வேண்டும் என்பது பற்றியும் சிறிது சிந்திப் போம்.



கோயிலுக்குச் செல்லுதல்

திருக்கோயிலுக்குப் போகும் போது ஸ் நானஞ் செய்து, தோய்த்துலர்ந்த வஸ்திரம் தரித்து, சந்தியா வந்தனம் முதலிய கடமைகளே முதலில் முடித்துக் கொள்ளல் வேண்டும். பின்னர் அருச்ச2னப் பொருள் களான தேங்காய், பழம், பாக்கு, வெற்றி&, கற்பூரம் முதலியன வைக்கப்பட்ட தூய பாத்திரத்தைத் தாமே எடுத்துக் கொண்டேனும் பிறரால் எடுப்பித்துக்கொண் டேனும் வாகனுதிகள் இன்றி நடந்துபோதல் வேண்டும். அவ்வாறு செல்லும் பொழுது அருச்சீணப் பொருள் கள் வைத்த பாத்திரத்தினே அரையின் மேலாகப் பிடித்துக் கொண்டு சிவசிந்த2னயுடன் செல்லுதல் வேண்டும். திருக்கோயிலேச் சமீபித்தவுடனே கால் களேக் கழுவி ஆசமனஞ் செய்து, தூலலிங்கமாகிய கோபுரத்தைத் தரிசித்து இரண்டு கைகஃாயும் சிரசிலே குவித்துச் சிவநாமங்களே உச்சரித்துக் கொண்டு உள்ளே போதல் வேண்டும்.

திருக்கோயிலினுள்ளே போனவுடன் பலிபீடத்தை யும் துவசத்தம்பத்தையும் (கொடி மரத்தையும்) இடப தேவரையும் (நந்தியையும்) கும்பிட்டு, பலிபீடத்துக்கு இப்பால்-வடக்கு அல்லது மேற்கு நோக்கிய சந்நிதியா யின் இடப்பக்கத்திலும், கிழக்கு அல்லது தெற்கு நோக் கிய சந்நிதியாயின் வலப்பக்கத்திலும் நின்று வணங்கல் வேண்டும். அபிடேக சமயம், நிவேதன சமயம் அல்லாத சமயத்திலேயே வீழ்ந்து வணங்குதல் வேண்டும்./ஆண் கள் துலே, கையிரண்டு, செவியிரண்டு, புயங்களிரண்டு, மோவாய் என்னும் எட்டுறுப்புக்களும் பொருந்த அட் டாங்க நமஸ்காரமாகவும் பெண்கள் தலே, கையி ரண்டு, முழந்தாளிரண்டு என்னுந் ஐந்து உறுப்புக் களும் பொருந்தப் பஞ்சாங்க நமஸ்காரமாகவும் வணங் குதல் வேண்டும். நமஸ்காரம் மூன்றுதரமாயினும், ஐந்துதரமாயினும், ஏழுதரமாயினும், ஒன்பது தரமாயி

னும் பன்னிரண்டு தரமாயினும் பண்ணல் வேண்டும். ஒருதரம் இருதரம் பண்ணல் குற்றமாகும்.

இங்ஙனம் நமஸ்காரம் பண்ணிய பின் எழு ந்து இரண்டு கைகளேயும் சிரசின் மேலாயினும் மார்பிலா யினும் குவித்து, ஸ்ரீ பஞ்சாட்சரத்தை உச்சரித்துக் கொண்டு, கால்களே மெல்ல மெல்ல வைத்து வலம் வரு தல் வேண்டும். வலம் வருதலே மூன்று தரமாயினும் ஐந்து தரமாயினும் ஏழுதரமாயினும் ஒன்பது தரமாயி னும், பதினேந்து தரமாயினும் இருபத்தொரு தரமாயி னும் செய்தல் வேண்டும். இவ்வாறு வலம் வந்த பின் மீண்டும் சந்நிதானத்திலே நமஸ்காரம் பண்ணல் வேண்டும்.

சுவாமி சந்நிதானங்க‰் தரிசனம் செய்யும் போது முன்பு துவார பாலகரை வணங்கி, பின்பு கண நாயகராகிய திருநந்தி தேவரை வணங்கித் துதித்து. "பகவானே, உம்முடைய திருவடிகளேயடைந்த அடி யேன் உள்ளே புகுந்து சிவபெருமாணத் குரிசித்துப் பயன்பெறும் பொருட்டு அனுமதி தந்தருளும்' என்று பிரார்த்தித்துக் கொண்டு கோயிலின் உள்ளே செல்லு தல் வேண்டும். அவ்வாறு சென்றதும் முதலில் விக்கி னேஸ்வரரைத் தரிசனம் செய்து, பின் சிவலிங்கப் பெரு மான் சந்நிதியையும் உமாதேவியார் / சந்நிதியையும் அடைந்து, ஆதி சைவரைக் கொண்டு அருச்சனே செய் வித்தல் வேண்டும்./ அதுப்பொழுது பழம், டிக்கு, வெற்றிலே முதலியவற்றை நிவேதிப்பித்தும் கப்பூராதி திரிகம் பரிமாறப்பண்ணியும் சுவாமி தரிசனஞ் செய் தல் வேண்டும். அதன்பின் விபூதி வாங்கிக் தரித்துக் கொண்டு சபாபதி, தக்ஷிணுமூர்த்தி, சோமாஸ்கந் தர், சந்திர சேகரர், சுப்பிரமணியர் முதலிய மூர்த்தி களேயும் சமயகுரவர் நால்வரையும் தரிசனஞ் செய்தல் வேண்டும். விக்கினேசுவரரைத் தரிசிக்கும் பொழுது

முட்டியாகப் பிடித்த இரண்டு கைகளினுவம் நெற்றி யிலே மூன்று முறை குட்டி, வலக்காதை இடக்கையினு வும் இடக்காதை வலக்கையினுவும் பிடித்துக் கொண்டு மூன்று முறை தாழ்ந்தெழுந்து கும்பிடல் வேண்டும்.

தரிசனம் பண்ணும் பொழுது தேவாரம் திருவாச கம் முதலிய திருமுறைகளே நெஞ்சம் கசிந்துருக ஓது தல் வேண்டும். சிவதீட்சை பெற்றவர்களாயின் உட் பிரகாரத்தில் அமைதியான ஓரிடத்திலிருந்து ஸ்ரீ பஞ் சாட்சரத்தை இயன்ற உருச் செபித்தல் வேண்டும். இங்ஙனம் தரிசனம் முடிந்தவுடன் வலம் வந்து, சண் டேசுரர் சந்நிதியை அடைந்து கும்பிட்டுத் தோத்தி ரஞ் செய்து, மூன்று முறை கைகொட்டிச் சிவதரிசன பலத்தைத் தரும் பொருட்டுப் பிரார்த்தித்தல் வேண் டும். பின், வலமாக வந்து இடபதேவருடைய இரண்டு கொம்பின் நடுவே சிவபெருமாவேத் தரிசித்து, பலி பீடத்துக்கு இப்பால் மும்முறை நமஸ்கரித்தல் வேண் டும். அதன்மேல் பின்புறம் காட்டாது கோபுரத்தைக் கடந்து வீட்டுக்குப் போதல் வேண்டும்.

நித்தியமும் நியமமாக ஆலய தரிசனம் செய்ய இயலாதவர்கள் சோமவாரம் (திங்கட்கிழமை), மங்கள வாரம் (செவ்வாய்க்கிழமை). சுக்கிரவாரம் (வெள்ளிக் கிழமை), பிரதோஷம், பௌர்ணிமை, அமாவாசை, திரு வாதிரை, கார்த்திகை, மாசப்பிறப்பு, சூரியகிரகணம், சந்திரகிரகணம், சிவராத்திரி, நவராத்திரி, விநாயக சதுர்த்தி, விநாயகசட்டி, கந்தசட்டி முதலிய புண் ணிய காலங்களிலாயினும் தரிசனம் செய்தல் வேண் டும்.

''ஆலயக் தொழுவது சாலவும் கன்று''

## பயிற்கியும் விளுக்களும்

- 1. கீறிட்ட இடங்களே நிரப்புக:-
  - (அ) சிவபெருமான் சிவலிங்கத்தின் இடமாக நின்று —— செய்வார்.
  - (ஆ) கோயிலுக்குப் போகும் பொழுது ——— செய்து —— ஆடை அணிந்து போதல் வேண்டும்.
  - (இ) கோயிலின் கோபுரம் ——— என்று சொல் லப்படும்.
  - (ஈ) பலிபீடத்துக்கு அடுத்தாற் போல் ————இருக்கும்.
- 2. சரியாயின் 'ஆம்' என்றும் பிழையாயின் 'இல்ஃல' என்றும் எழுதுக:
  - (அ) கோபுரத்துள் நுழைந்ததும் முதலில் சிவலிங் கம் தோன்றும்.
  - (ஆ) கோயிலினுள் முதலில் வணங்க வேண்டிய மூர்த்தி விக்கினேசுவரர் ஆவர்.
  - (இ) கோயிலில் அந்தணர் அல்லாதவர் பூசை செய்தல் வேண்டும்.
  - (ஈ) கோயிலுக்குக் கால் நடையாகச் செல்வதே மிகவும் நன்று.
- 3. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) எத்தனே முறை வலம் வருதல் ஆகாது?
  - (ஆ) ஆலய வழிபாட்டில் கடைசியாக யாரை வணங்குதல் வேண்டும்?

- (இ) பஞ்சாட்சர செபஞ் செய்தற்கு உரித்துடை யார் யாவர்?
- (ஈ) கோயிலின் உட்பிரகாரத்துள் எப்பொழுது வீழ்ந்து வணங்கல் ஆகாது?
- சுவாமி தரிசனம் செய்யத்தக்க விசேட தினங்கள் எவை?
- ஆலய வழிபாட்டால் உண்டாகும் நன்மை பற்றி ஐந்து வாக்கியங்கள் எழுதுக.

## 3. சரீயை வழிபாடு

உலகப்பற்றில் நின்று விடுதலே பெற்றுச் சிவபேரு மான் திருவடியை அடைதற்குரிய பாதங்கள் நான்கா கும். அவை சரியை, கிரியை, யோகம், ஞான மெனப் படும். இவற்றுள். சரியை வழிநின்று ஒழுகும் நெறி யைத் தாசமார்க்கம் (அடிமைநெறி) என்றும், கிரியை வழி நின்று ஒழுகும் நெறியைச் சற்புத்திரமார்க்கம் (புதல் வர் நெறி) என்றும், யோக வழிநின்று ஒழுகும் நெறி யைச் சகமார்க்கம் (தோழமை நெறி) என்றும், ஞான வழி நின்று ஒழுகும் நெறியைச் சன்மார்க்கம் (காதல் நெறி) என்றும் சைவ சித்தாந்த நூல்கள் கூறுகின் றன.

சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானமென்னும் இந் நான்கு பாதங்களும் ஒவ்வொன்றும் தனித்தனி உபாய நிலே, உண்மை நிலேயென இருவகைப்படும். உபாயநிலே யென்பது: உலக இன்பங்களேப் பெறுதற்காகச் செய்யப் படுவதாகும். உண்மைநிலே யென்பது: உலகப்பற்றைத் துறந்து இறைவன் திருவடிப்பேருகிய முத்தியின்பத் தைக் கருதிச் செய்யப்படுவதாகும். எனவே, உபாயச் சரியை, உபாயக் கிரியை, உபாயயோகம், உபாய ஞானம் என்றும் உண்மைச் சரியை, கிரியை, உண்மை யோகம், உண்மை ஞானம் என்றம் சிவபுண்ணியங்கள் எட்டுவகைப்படும். உபாயக் சரியை முதலிய நான்கையும் அநட்டித்த பின்னரே உண்மைச் சரியை முதலிய நான்கையும் அநுட்டிப்பர். ஒவ்வொரு பாதத்திலும் சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம் என்னும் நான்கு படித்தரங்கள் உண்டு.

சரியை என்பது: புறத்தொழிலாலே இறைவனின் உருவத் திருமேனியை நோக்கிச் செய்யும் வழிபாடா கும். அவ்வழிபாடு சரியையிற் சரியை, சரியையிற் கிரியை, சரியையில் யோகம், சரியையில் ஞானம் என



சரியை வழிபாடு

நால்வகைப்படும். இவற்றுள் சரியையிற் சரியை வழி நிற்போர் பின்வரும் திருத்தொண்டுகளில் ஒரு சில வற்றையேனும் நிறைவேற்றுதல் வேண்டும். அவையா வன:-

- 1. திருநந்தவனம் அமைத்தல்.
- இறைவனுடைய பூசைக்குகந்த மரங்கள், செடி கள், கொடிகள் என்பவற்றை உண்டாக்குதல்; அவற்றுக்கு நீர் பாய்ச்சுதல்.
- 3. மலர் பறித்துப் பூசைக்கு உதவுதல்.

- இண்டை, தொடை, கண்ணி, பந்து, தண்டை, பிணயல் முதலிய மாலேகளேக் கட்டிக் கொடுத்தல்.
- 5. தோத்திரம் பாடுதல்; ஆனந்தக் கூத்தாடுதல்.
- 6. திருவலகிடுதல்; திருமெழுக்கிடுதல்.
- 7. திருவிளக்கேற்றுதல்.
- 8. சுகந்த தூபம் இடுதல்.
- திருக்குளம், திருக்கிணறு என்பவற்றை இறைத் துத் துப்பரவு செய்தல்.
- 10. பூசைத் திரவியங் கொடுத்தல்.
- பூசைக்குரிய பாத்திரங்கள், திருவிளக்குகள் முத லியவற்றைத் துலக்குதல்.
- 12. இறைவனுக்குச் சாத்தும் பட்டாடைகளேத் தோய்த்து உலர்த்திக் கொடுத்து.
- 13. அபிஷேகத்துக்குத் தீர்த்தம் மொண்டு கொடுத் தல்.
- 14. திருவிழாக் காலங்களிலே குடை, கொடி, ஆல வட்டம், தீவர்த்தி என்பன பிடித்தல்.
- 15. சாமரை இரட்டுதல்.
- 16. வாகனக் கொம்பு தாங்குதல்.
- சிவனடியார்களுக்கு அவர்கள் ஏவிய தொண்டு களேச் செய்தல்.
- 18. தண்ணீர்ப் பந்தல் அமைத்து அடியாருடைய தாகத்தைத் தணித்து உபசரித்தல்.

சந்திரசேகரர், உமாமகேசர், இடபாரூடர், கல்யாண சுந்தரர், நீலகண்டர், தக்ஷ்ணமூர்த்தி, விநாயகர், சுப்பிரமணியர் முதலான உருவத் திருமேனிகளில் ஒன்றை வழிபடுவது சரியையிற் கிரியையாகும். சிவ பெருமானது உருவத் திருமேனிகளில் ஒன்றை மன திலே தியானித்தல் சரியையில் யோகமாகும். அத் தியானத்தினுல் மனதிலே தோன்றும் ஓர் அநுபவ உணர்ச்சியே சரியையில் ஞானம் எனப்படும். சரியை வழி நின்று ஒழுகிவரத் தோன்றும் பக்குவ முதிர்ச்சியி ஞல் ஞானக் காட்சியுடையவர்களாய், அருவுருவத் திருமேனியே பொருள் என்றும் உருவத்திருமேனி அதணே அடைதவற்குத் துணயாகிய திருமேனி யென்றும் அறிந்து அதில் நாட்டமுடையராய், அகத்தொழி லாலும் புறத்தொழிலாலும் வழிபாடு செய்ய முற்படல் கிரியை ஆகும்.

சரியை நெறியைப் பின்பற்றி ஒழுகியவர்களுள் திருநாவுக்கரசு நாயனுர் முதன்மையானவர். இவர் சிவாலயங்கள் தோறுஞ் சென்று வழிபடுதலும், ஆங்கு உழவாரப் பணி செய்தலும், இறைவன் திறம் பற்றிப் புகழ்ந்து பாடுதஃலயும் தமது தொண்டாகக் கொண்டு ஒழுகினுர். இதனுல் இறைவனுக்கும் அவருக்குமிடை யில் ஆண்டான் அடிமை முறையில் அன்பு தாயிற்று. எசமான் தன் பணியாளனுக்கு வேலே கற் பிப்பதும் அவன் முறையீட்டைக் கேட்டு அன்பு கொண்டு அவன் துயர் அகற்றுதலும் போன்று சிவபெருமான் ''நாவுக்கரசரை'' இது செய்க; பணித்தமையோடு வேண்டிய பொழுது முறையீட் டைக் கேட்டுத் துயர் கீனந்தும் வந்தார். நாவுக்கரசர் பல அற்புதங்களேச் சிவபிரான் அருளால் செய்து ஈற்றில் ''புண்ணியா உன்னடிக்கே கின்றேன்" என்று கூறி ஈசன் உலகில் பேற்றிணப் பெற்ருர். இந்நெறியில் முத்தி பெற்ற நாபன்மார் சிலர் வரலாறு பெரிய புராணம் என்னும் நூலில் இடம் பெற்றிருத்தல் காண்க.

சரியை வழிபாடு புரியும் நெறியைத் தாசமார்க்க மென்றும், சரியையாளர்கள் பெறும் முத்தியைச் சாலோக முத்தியென்றும் கூறுவார்கள். சாலோக மென்பது: 'சரியை வழி நின்ளூர் சிவபெருமான் திரு மேனி கொண்டு எழுந்தருளியிருக்கும் உலகத்தில் வீற்றிருந்து அவ்வுலக யோகங்களே அநுபவித்து வாழ்வ தாம்'. எனவே சரியை வழிபாடு பக்தியைக் கூட்டி இறைவனிடம் நம்மைச் சேர்த்தலின் அவ்வழிபாட்டில் நாம் ஒவ்வொருவரும் ஈடுபடல் வேண்டும்.

## பயிற்சியும் விஞக்களும்

- 1. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) சைவசமயத்தில் கூறப்படும் நால்வகை மார்க்கங்கள் எவை?
  - (ஆ) சகமார்க்கத்தை வேறு எவ்வாறு கூறலாம்?
  - (இ) சரியையில் ஞானம் என்ருல் என்ன?
  - (ஈ) சிவபெருமானின் உருவத்திருமேனியை வழி படுவோர் எம்மார்க்கத்தினர்?
- 2. ''சரி'' அல்லது ''பிழை'' என எழுதுக:
  - (அ) சரியையில் ஞானம் கைவந்தோரே கிரியை வழியில் ஒழுகுதற் குரியர்.
  - (ஆ) புறத்தொழி<mark>லால் இறைவனுக்குச்</mark> செய்யும் வழிபாடே சரியையாகும்.
  - (இ) சாலோக முத்தி கிரியை வழியிணே மேற் கொண்டோர் பெறும் முத்தியாகும்.
  - (ஈ) சிவலோகத்தில் வீற்றிருந்து அனுபவிக்கும்
     இன்பம் சாலோக முத்தி எனப்படும்.
- சரியை வழிபாட்டில் நிற்போர் செய்யக் கூடிய திருத்தொண்டுகளில் பத்துக் கூறுக.
- 4. கிரியை யாவது யாது?
- சரியை வழியில் ஒழுகி இறைவன் அருளுக்குப் பாத்திரரான மெய்யடியார் சிலரின் பெயர்களேத் தருக.

# 4. கடவுள்

நாம் உடுக்கின்ற உடையும் உண்கின்ற உணவும் உபயோகிக்கின்ற கருவிகளும் தாமே உண்டாயின அல்லவென்றும், அவை பிறரால் உண்டாக்கப்பட்டன என்பதையும் நன்கு அறிவோம். இதஞல் "செய்வா னின்றிச் செய்பொருளிலது" என்ற உண்மை தெளி வாகின்ற தல்லவா? எனவே, காணப்படுவதாகிய இந்த உலகமும் ஆன்மாக்களாகிய நாம் அநுபவித்தற்காக ஒருவரால் தோற்றுவிக்கப்பட்டதேயாகும். ஆகவே, இவ்வுலகத்தைத் தோற்றுவித்த ஒருவரே கடவுள் எனப் படுகின்றுர்.

கடவுள் (கட+உள்) என்னும் சொல்லுக்கு - கடந் தும் கலந்தும் உள்ளவர் என்பது பொருள். கடவுள், கடந்தும் கலந்தும் உள்ள பொருள்கள் உயிர், உலக மென்னும் இரண்டுமாம். எனவே கடவுள், உயிர், உல கம் என்ற மூன்று பொருள்களும் அநாதியானவை அம்மூன்றனுள் கடவுளே மேலான யென்றும், பொருள் என்பதும் சித்தாந்த நெறி கண்டுணர்ந்த செம்மலார் கொள்கையாகும். அதன் பிரகாரம் கடவுள் என்றும் உள்ளவர், அவருக்குப் பிறப்பும் இறப்பும் இல்லே. அவர் எங்கும் நிறைந்தவர், அவர் இடம் இல்லே, அவர் எல்லாம் அறிபவர், அவர் அறி யாதது ஒன்று மில்லே அவருடைய அறிவு இயற்கை யறிவு, ஒருவர் அறிவிக்க அறிபவர் அல்லர். அவர் எல்லாம் வல்லவர், அவரால் இயலாத கருமம் ஒன்று மில்லே. அவர் அளவு படாத ஆனந்தமுடையவர், தம் முடைய அநுபவத்தின் பொருட்டு வேரென்றையும் வேண்டுபவரல்லர். அவர்தம் வயமுடையவர், பிறர் வய முடையவர் அல்லர். அவர் உயர்வும் ஒப்பும் இல்லாத வர்; அவரின் மேலானவரும் இல்ஃ; அவருக்குச் சம மானவரும் இல்ஃ. அவர் சகல லோகத்துக்கும் ஒரே நாயகர். அவர் செய்யும் தொழில்களுள் ஒன்ருயினும் அவருடைய பிரயோசனத்தைக் குறித்ததன்று; எல் லாம் ஆன்மாக்களுடைய பிரயோசனத்தைக் குறித்த வைகள். அவர் ஆன்மாக்களிடத்துள்ள கைமாறில்லாத அளவு கடந்த திருவருளே திருமேனியாகவுடையவர்.

திருவருளே திருமேனியாகக் கொண்ட தன்மை யில் சொரூப நிலேயினின்றும் தாகுகவே பல படிகள் இறங்கி படைத்தல், காத்தல், அழித்தல், மறைத்தல், அருளல் என்னும் ஐந்தொழில்களேயும் நிகழ்த்துகின் ருர். இங்ஙனம் ஐந்தொழில்கள் நிகழ்த்துகின்ற நிலே யிணேத் ''த∟த்தநிஃல'' யெனக் கூறுவார்கள். இதுவே பொதுவியல்பு என்றும் சொல்லப்படும். இறைவ<mark>ன்</mark> உல கெலாமாகி வேருய் உடனும் நிற்கும் நிலேகளேச் சைவ சித்தாந்திகள் மிகத் தெளிவாக விளக்கியுள்ளார்கள். உடலில் உயிர் கலந்து நிற்றல்போல உயிருக்குள் உயி ராய் இறைவன் கலந்து ஒன்ருய் நிற்கிருன் எனவும், அங்ஙனம் ஒன்ருய் நிற்கின்ற இறைவன் சூரியன் ஒளி யும் கண்ணின் ஒளியும் கலந்து ஒரு பொருளேப் பார்த்த போதிலும், கண்ணெளி வேருகவும் சூரியன் ஒளி வேருகவும் நிற்பதுபோல, உயிரின் வேருக இருக் கும் நிலேயும் புலப்படும். கண்ணெளியோடு உயிரின் அறிவு கலந்து பொருளேக் காட்டிக் காணுதல்போல உயிருக்கும் உயிராதல் தன்மைாயல் இறைவன் உயிர் களின் உடனுமாய் நின்று உதவி செய்யும் புலப்படும்.

சிவமும் சக்தியும் நெருப்பும் சூடும் போவப் பிரிக்க முடியாமல் இயைந்து நின்று அருள் சுரக்கின் றனர் என்பதை உணர்கிருேம். ஆன்மாக்களுக்குப் போகங் கொடுத்து அறிவு காட்டி வீட்டை அளிப்ப தாகிய கருணே இறைவனுக்குள்ள இயற்கைக் குணமா கும். இக்குணமே சக்தியெனப்படும். ஆதலால் அருட் குணமாகிய சத்தியையின்றிச் சிவம் இல்லே. சிவத்தை விட்டுச் சத்தி நீங்குதல் இல்லே.

இறைவன் உயிர்கள்மேற் கொண்ட பெருங்கருணே யினுல் அருவத்திருமேனி, உருவத்திருமேனி, அருவுருவத் திருமேனி என்ற மூன்று பகுப்பில் ஒன்பது திரு மேனிகணேத் தாங்கி ஐந்தொழில்களேயும் புரிகின்ருன். ஐந்தொழில்கள் முறையே படைத்தல், காத்தல், அழித்தல், மறைத்தல், அருளல் எனப்படும்.

படைத்தலாவது: ஆன்மாக்களுக்குத் தநு, கரண, புவன, போகங்களே முதற்காரணமாய மாயையினின் றும் தோற்றுவித்தல். இதற்கு அதிபதி பிரமா ஆவர்.

காத்தலாவது: தோற்றுவிக்கப்பட்ட தநு, கரண, புவன, போகங்களே ஆன்மாக்கள் அநுபவிக்கும் கால பரியந்தம் நிறுத்துதல். இதற்கு அதிபதி திருமால்ஆவர்.

அழித்தலாவது: அவ்வநுபவ கால முடிவில் தநு, கரணு திகளே முதற் காரணத்தில் ஒடுக்குதல், இதற்கு அதி பதி உருத்திரராவர்.

மறைத்தலாவது: ஆன்மாக்களே இருவிணப்பயன் களாகிய போக்கியப் பொருள்களில் அழுத்துதல். இதற்கு அதிபதி மகேசுரன் ஆவர்.

அருளலாவது: ஆன்மாக்களுக்குப் பாசத்தை நீக்கிச் சிவத்தை விளக்குதல். இதற்கு அதிபதியாகச் சதாசிவ மூர்த்தி விளங்குவார்.

இறைவன் இயற்றும் ஐந்தொழில்களின் நோக்கம் உயிர்களேப் பிறவியென்னும் இடர்க்கடலில் நின்று கரையேற்றிப் பேரின்பப் பெருவாழ்வு அளித்தலேயா கும். இதஊ இன்ஞேர் வகையாக ''மலத்தை நீக்கிஆன் மாக்களுக்குச் சிவத்தின் நிலேமையைக் கொடுப்பதே யாகும்" எனச் சைவப் பெரியார் சு. சிவபாதசுந்தரம் அவர்கள் கூறியுள்ளார்கள். எனவே, இறைவன் உயிர் கண்மேற் கொண்ட பெருங்கரு‱த் திறத்திஞல் ஐந் தொழில்கண இயற்றியருளுகின்ளுர் என்பதை உணந் கின்ளேம்.

கடவுள் ஆன்மாக்கள் பொருட்டு வேதம், என்னும் முதனூல்களே அருளிச்செய்தார். அவைகளில் விதிக்கப்பட்டவைகளெல்லாம் புண்ணியங்கள். விலக் கப்பட்டவைகளெல்லாம் பாவங்கள். அவர் புண்ணி யத்தைச் செய்த ஆன்மாக்களுக்கு இன்பத்தையும், பாவத்தைச் செய்த ஆன்மாக்களுக்குத் துன்பத்தை துன்பத்தைக் கொடுத்தலினுல் யம் கொடுப்பார். அவரை வன்கண்ணரென்று கொள்ளலாகாது. தீமை செய்த பிள்ளேகளேப் பிதா-மாதாக்கள் தண்டித்தலும், சில வியாதியாளர்களுக்கு வைத்தியர்கள் சத்திரமிட்ட றுத்தவும், இரும்புக் கோல் காய்ச்சிச் சுடுதலும், கண் ணின் படலத்தை உரித்தலும் அவர்களிடத்துள்ள இரக்கத்திளுவன்றி வன்கண்மையினுவல்லவே! அது போலக் கடவுள் பாவஞ் செய்த ஆன்மாக்களேத் தண் டித்தல்: அப்பாவத்தை ஒழித்து மேலே பாவஞ் செய்யா வண்ணம் தடுத்து, அவர்களே நல்வழியிலே செஹுத்தி உய்வித்தற்கு ஏதுவாதலிஞல் அதுவும் கரு‱யேயாம் எள்க.

# பயிற்சியும் விஞக்களும்

- 1. கீறிட்ட இடங்களே நிரப்புக:
  - (அ) உலகத்தைத் தோற்றுவித்தவர் ———
  - (ஆ) கடவுள் ——— இடம் இல்லே.
    - (இ) கடவுள் —— திருமேனியாக உடையவர்.
    - (ஈ) காத்தல் தொழிலேச் செய்யும் அதிபதி —-— ஆவர்.

- 2. சரியானவற்றின் கீழ் கோடிடுக:
  - (அ) கடவுன் எப்படிப்பட்டவர்?
    - i. கடவுள் பொருமையுடையவர்.
    - ii. கடவுள் என்றும் உள்ளவர்.
    - iii. கடவுள் தாய் தந்தையை உடையவர்.
  - (அ) உலகம் யாரால் உண்டாக்கப்பட்டது?
    - i. உலகம் சூரியனுல் உண்டாக்கப்பட்டது.
    - உலகம் நம் மூதாதையரால் உண்டாக்கப் பட்டது.
    - iii. உலகம் கடவுளால் உண்டாக்கப்பட்டது.
- 3. கருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) கடவுள் செய்யும் ஐந்தொழில்கள் எவை?
  - (ஆ) அருளல் ஆகிய தொழிலேச் செய்யும் மூ**ர்த்** தியின் பெயர் யாது?
    - (இ) நீர் அறிந்<mark>த</mark> சைவப் பெரியார் இருவரி<mark>ன்</mark> பெயர் தருக.
    - (ஈ) கடவுள் ஆன்மாக்களுக்காகச் செய்த நூல் கள் இரண்டும் எவை?
  - (உ) அநாதியான பொருள்கள் மூன்றும் எவை?
- 4. கடவுள் கொள்ளும் மூன்று திருமேனிகள் எவை?
- 5. அருளலாவது யாது?
- 6. கடவுஃாப் பற்றி பத்து வாக்கியங்கள் எழுதுக.

# 5. தேவாரம் I

(1)

### திருமருகல்

திருமருகல் என்னும் திருத்தலம் சோழவழநாட்டி லுள்ள காவிரியின் தென்கரையில் அமைந்ததாகும். நீர் வளம் மிக்க இத்தலத்தை 'நிறைநீர் மருகல்' என்று தேவாரம் போற்றிப் புகழ்கிறது. இத்தலத்திலுள்ள விநாயகருக்கு விடந்தீர்த்த விநாயகர் என்பது திரு நாமம். இத்தலத்திலுள்ள சிவன் கோயில் மிகப்பழை மையானது. இது மாடக்கோயில்; சோழன் செங் கணுன் சோழநாட்டில் கட்டிய எழுபத்தெட்டுச் சிவாலயங்களுள் இக்கோயிலும் ஒன்று.

சோழன் செங்கணுன் என்பவனே பெரிய புரா ணத்தில் கூறப்படும் கோச்செங்கட்சோழ நாயஞர். இச்சோழன் முற்பிறவியில் திருவாணக்காவிலுள்ள வெண்ணுவற்கீழ் ஒரு சிலந்தியாயிருந்தான். சிலந்தி வெண்ணுவற்கீழ் விளங்கும் சிவபெருமானின் இலிங்கத் திருவுருவின்மீது வெய்யில் படாதவாறும் தழைகள் விழாதவாறும் தன் வாயெச்சில் நூலால் வலே பின்னிப் பந்தரிட்டுக் காத்து வந்தது. அந்த வெண்ணு வற்கீழ் விளங்கும் பெருமாண ஒரு யாணயும் பட்டு வந்தது. யானே சிலந்தியின் வலேயை எச்சி லென்று அழித்துச் சிவணப் பூசை செய்து செல்லும். பொறுமையோடு சிலந்தி வஃயைப் பின்னும். யானே அதண அழிக்கும். அவ்வாறு நெடுங்காலம் நடக்கச் சிலந்தி பொறுமையை இழந்தது. அது, தன் தொண் சிதைக்கும் யாணேயை அழிக்க எண்ணி, அதன் துதிக்கையுட் புகுந்து துன்புறுத்தியது. யாண துன்பம் பொறுக்க முடியாமல் துதிக்கையை நிலத் தின் மேல் ஒங்கியடித்தடித்து இறந்தது. அதனுடன்



திருஞானசம்பந்தர்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

சிலந்தியும் இறந்தது. சிவபூசை செய்ததின் பயனுகச் சிலந்தி கோச்செங்கட்சோழனுகப் பிறந்தது. முற் பிறவியில் தனக்கு இடையூறு செய்த யாண உள்ளே புகாதபடி கோச்செங்கட்சோழன் சிவன் கோயில் கணக் கட்டினுன். அக்கோயில்கள் யாண புகாப் பெருங்கோயில்களென்றும் மாடக்கோயில்களென்றும் வழங்கப்பெறும்.

மருகல் என்பது ஒருவகை வாழைமரம். அது இத்தலத்திலுள்ள தலவிருட்சம். ஆதலின், மருகல் என்று இத்தலம் பெயர் பெற்றது.

பதிக வரலாறு: திருஞான சம்பந்தர் கணபதீச் சரம் என்னும் திருச்செங்காட்டங்குடியில் இறைவணே வணங்கி அருகிலுள்ள திருமருகலுக்கு வந்தார். உரு கிய அன்பு பொருந்திய ஆசை உள்ளலேப்ப, தெள்ளு மிசையுடன் பெருகும் தமிழ்ப்பாமாலே சாத்தி, அங்கு எழுந்தருளியுள்ள மாணிக்கவண்ணரை முப்போதம் வணங்கிக் கௌணியர்கோன் தங்கி இருந்தார்.

திருமருகலுக்கு அருகில் வைப்பூர் என்னும் ஊரில் வாழ்ந்த தாமன் என்னும் வணிகனுக்கு ஏழு பெண் கள் இருந்தனர். அந்த வணிகன் தன் மூத்த மக கேர் தன் மருமகனுக்கு மணம் செய்து கொடுப்பதாக வாக்களித்திருந்தான். ஆனுல், பணம் பெற்று வேறு ஒருவனுக்கு அவளே மணஞ்செய்து கொடுத்து விட்டான். அவ்வாறே மற்ற ஐந்து பேண்களேயும் பணம் பெற்றுப் பிறருக்கு மணம் புரிவித்தான். ஒவ் வொரு சமயமும் ஏமாற்றப்பட்ட மருமகன் மனம் உடைந்து போனுன். ஏழாவது பெண், அவன் நிலே கண்டு மனங்கரைந்துருகித் தாய் தந்தையர்க்குத் தெரியாமல், அவனுடன் வந்துவிட்டாள். அவ்விருவரும் முருகப்பெருமான் கோயிலினருகிலிருந்த ஒரு மடத் தில் தங்கினுர்கள். இரவில் அவர்கள் மடத்தில் துரங்

கும்போது அவணே அரவு தீண்ட உயிர் நீங்கி இறந்தான். அதணேக் கண்ட அப்பெண் திக்கற்ற வளாய்ச் சிவபெருமான் திருவருடூயை நிணந்து புலம்பி ஞள். அவள் புலம்பலேக் கேட்ட சம்பந்தப் பெருமான் அங்கு வந்து, செய்தி அறிந்து, 'சடையா யெனுமால்' எனும் இப்பதிகத்தைப் பாடி, அவணே உயிர்ப் பித்து, அவ்விருவருக்கும் திருமணம் முடித்து வைத் தார். ஆதலின் இப்பதிகம் 'விடந் தீர்த்த பதிகம்' எனப் படும்.

## திருச்சிற்றம்பலம்

சடையா யெனுமால் சரண்டீ யெனுமால் விடையா யெனுமால் வெருவா விழுமால் மடையார் குவீன மலரும் மருகல் உடையாய் தகுமோ இவளுண் மெலிவே. —ச**ம்பந்தர்** 

### திருச்சிற்றம்பலம்

(பதவுரை) சடையாய் எனும் - சடையை உடைய வனே என்று கூறுவாள்; சரண் நீ எனும் - நான் அடைக்கலமாகப் புகுமிடம் நீதான் என்று கூறுவாள்; விடையாய் எனும் - எருதிண ஊர்தியாக உடையவனே என்று கூறுவாள்; வெருவா விழுவாள் - அஞ்சி நிலத் தின்மேல் விழுவாள்; மடை ஆர் - நீர் மடையில் நிறைந்த; குவள மலரும் - குவள மலர்களே மலரும், மருகல் - திருமருகலில் எழுந்தருளியிருக்கும்; உடை யாய் - சுவாபி: இவள் உள் மெலிவு - இப்பெண் மனத் தில் வருந்தி நோயுறுதல்; தகுமோ - தக்கதாமோ?

(பொழிப்புரை) சடையையுடையவனே என்பாள்; நீயே அடைக்கலம் என்று கூறுவாள்; இடபவாகனத்தை உடையவனே என்று விளித்துக் கூறுவாள்; அஞ்சி நிலத்தின்மேல் விழுவாள்; நீர்மடையிலே நிறைந்த குவீள மலர்கள் மலரும் திருமருகலில் எழுந்தளுளியிருக் கும் சுவாமியே! இப்பெண் மனநோயுற்று வருந்து தல் தகுமோ?

(விளக்கம்) வணிகப் பெண், வேறு கதியிலியாய்ச் 'சடையைத் தரித்தவனே'! விடையை உடையவனே! பின் னும் என விளித்த, 'சரண் நீ' என்று கூறிய அடைக்கலம் ஈந்து அவீளக் காவாமல் வருந்துமாறு விடுதல் நன்ருமோ? ஆகாது. ஏனெனில்: கலம் என்றடைந்தவரைக் காத்தலே சிறந்த கும். 'சரண் நீ' என்றபின் அவளுக்குற்ற துன்பத்தை அகற்றிக் காத்தல், யாவற்றையும் தன்னதாகவுடைய சுவாமிக்குக் கடனுகும் என்பது தோன்ற, ''மருகல் உடையாய் இவள் உள்மெலிவு தகுமோ?'' என்று சம்பந்தப் பெருமான் இறைவணேக் கேட்பது போல் அவள் துன்பத்தை அகற்ற வேண்டுகிருர். அபயம் என்று அடைந்தவரை ஆதரித்துக் காத்தலே ஆண்ட வனின் கடமையாகும் என்பது உணர்த்தப்பட்டது, அடைந்தவர்க்கு அருளாவிடின் அற மம். ஆண்மையும். பயனிலவாகும். ஆதலால், அபாயம் என்ற போழ்தில் அபயதானம் அளித்தல் கடப்பாடாகும் என்பதை விளக்குவதுபோல் நயம்பட, 'இவளுள் மெலிவு தகுமோ? என்று கூறியருளிஞர். ஆல் நான்கும் அசைகள்.

விழும், என்னும், என்பன செய்யும் என்னும் வாய்ப் பாட்டு விணமுற்று. வெருவா - செய்யா எனும் வாய்ப் பாட்டு விணயெச்சம், உடன்பாட்டுப் பொருளில் வந்தது.

'உடையாய்' என்பது விணயாலணேயும் பெயர். விளி வேற்றுமை. ஞானசம்பந்தர் இறைவணே விளித் தல்.

தகுமோ - ஓ - எதிர்மறைப் பொருளில் வந்தது.

(2)

### பொது

பதிக வரலாறு: திருஞானசம்பந்தப் பெருமான் திருமறைக்காடு என்னும் திருத்தலத்தில் திருநாவுக் கரசர் பெருமானேடு தங்கியிருந்தார். அக்காலத்தில், மதுரையிலிருந்த பாண்டிய நாட்டி ஊயாண்ட மன் னன் நெடுமாறன் என்னும் பெயரினன். அவனுக்குக் கூன் பாண்டியன் என்ற பெயரும் உண்டு. மந்திரி குலச்சிறையார் என்னும் பெயரினர். அம்மன் னன் சமண மதத்தைப் பின்பற்றி ஆதரவளித்தமை யால், பாண்டிய நாட்டில் சமணர் மிக்குத் திரிவாராயி னர். சைவர்களான குலச்சிறையாரும் மங்கையர்க் கரசியாரும் அந்நிலே கண்டு மனம் மிக வருந்தினர். அவர்கட்குத் திருமறைக்காட்டில் திருஞானசம்பந்தர் எழுந்தருளியிருப்பது தெரிய வந்தது. பாண்டிமாதேவி கருத்தையும் குலச்சிறையாரின் கருத்தையு மறிந்த சிலர் திருமறைக்காட்டிற்குச் சென்று, ஞானசம்பந்தரைக் கண்டு வணங்கி, பாண்டிய டில் சமணம் பரவியுள்ள தன்மையையும் மன்னனும் சம ணர் வசமாகிச் சைவத்திற்கு இடையூறு விளேத்தலே யும் கூறிச் 'சமணத்தைப் போக்கிச் சைவத்தை நிலே நாட்ட வல்லவர் திருஞானசம்பந்தரே, என்று பாண்டி மாதேவியாரும் குலச்சிறையாரும் உறுதியாக நம்பி யிருத்தஃலயும் விளக்கித் திருஞானசம்பந்தரைப் பாண் டிய நாட்டிற்கு எழுந்தருளுமாறு வேண்டிக் டனர். திருஞானசம்பந்தரும் மதுரைக்கு எழுந்தருள இசைந்தார்.

சமணப் படுகுழியில் சிக்கி அல்லலுற்று அவர் களின் செயல்களே நன்குணர்ந்து சிவபெருமாணேச் சரணடைந்த திருநாவுக்கரசர் இளம் பருவத்தினரான ஞானசம்பந்தரை மதுரைக்குச் செல்ல வேண்டா மென்று தடுத்தார். அந்நிஃயில் ஞானசம்பந்தர் "சிவனடியார்களுக்கு யாதொரு துன்பமுமுண்டா காது' என்று கூறி இப்பதிகத்தை அருளிச் செய்தார். இதற்குக் 'கோளு பதிகம்' என்று பெயர் உண்டு.

> திருச்சிற்றம்பலம் வேயுறு தோளி பங்கன் விடமுண்ட கண்டன் மிகால்ல வீணே தடவி மாசறு திங்கள் கங்கை முடிமே லணிந்தெ னுளமே புகுந்த வதஞல் ஞாயிறு திங்கள் செவ்வாய் புதன் வியாழன் வெள்ளி சனிபாம் பிரண்டு முடனே ஆசறு நல்ல நல்ல அவைநல்ல நல்ல வடியா ரவர்க்கு மிகவே. —சம்பந்தர்

திருச்சிற்றம்பலம்

்பதவுரை) வேய் உறு தோளி பங்கன் - மூங்கிலின் இரு கணுக்களுக்கிடையே அமைந்த பாகம் போன்ற தோஃாயுடையவளான பார்வதியைத் தன் இடப்பாகத் தில் கொண்டவனும்; விடம் உண்ட கண்டன்-ஆலகால விடத்தையுண்ட கழுத்தை உடையவனுமாகிய சிவபெரு மான்; மிக நல்ல வீணே தடவி - மிகச் சிறந்த வீணேயை விரலால் இழைத்து வாசித்துக்கொண்டு; மாசு அறு திங்கள் கங்கை - குற்றமில்லாத சந்திரணேயும் கங்கை யையும்; முடிமேல் அணிந்து - தம் திருமுடியின்மேல் என் உளமே புகுந்த அதனுல்-அணிந்துகொண்டு: என் நெஞ்சத்தில் தங்கியிருத்தலால்; ஞாயிறு திங்கள் புதன் செவ்வாய் - சூரியன், சந்திரன், அங்காரகன்; JE 601 வியாழன் வெள்ளி - புதன், குரு, சுக்கிரன்; பாம்பு இரண்டுமுடனே - சனி, இராகு, கேது எனும் பாம்புகளாகிய ஒன்பது கிரகங்களுடனே; ஆசு அறு நல்ல நல்ல - குற்றமற்ற நலத்தைச் செய்வன; யாரவர்க்கு - சிவனடியார்களுக்கு; அவை மிக நல்ல நல்ல - அந்நவக்கிரகங்கள் மிகவும் நல்லன; நல்லன.

(பொழிப்புரை) மூங்கிஃவெரத்த தோனேயுடைய பார்வதியை இடப்பாகத்தில் கொண்டவரும், ஆலகால விடத்தையுண்ட கழுத்திணேயுடையவருமான சிவபெரு மான் மிகச்சிறந்த வீணேயைக் கைவிரலால் இழைத்துத் தடவி வாசித்துக்கொண்டு, குற்றமற்ற சந்திரன்,கங்கை என்பவற்றைத் திருமுடியில் அணிந்துகொண்டு, என் மனத்தினிடத்தில் வந்து தங்கியிருத்தலால், சூரியன், சந்திரன், செவ்வாய், புதன், குரு, சுக்கிரன், சனி, இராகு, கேது என்னும் ஒன்பது (கிரகங்களும்) கோள் களும் குற்றமற்ற நலத்தைச் செய்வன. சிவனடியார் களுக்கு அவை மிகவும் நல்லன.

(விளக்கம்) ஒருவனுக்கு நன்மைகளும் தீமைகளும் அவன் பிறந்த காலத்தில் கணிக்கப்பட்ட சாதகத்தில் கோள்கள் அமைந்துள்ள. நிலேயால் ஏற்படுவன என்பது மேலோர் துணிபு. அவனவன் வினேப்பயனுகப் பிறத்த தால் அவ்விணேக்கு ஏற்றவாறு கோள்களும் அமையும். இஃது உலகவியற்கை. ஆனுல், சிவனடியார்களாயின் கோள்கள் எவ்வாறு அமைந்திருப்பினும் தீமை பயக்கும் வன்மையுடையனவல்ல. இதற்குக் காரணம் யார்கள் தம் உள்ளத்தில் எப்பொழுதும் தி பானித்துக் கொண்டிருத்தலால் சிவன் அவர்கள் உள் ளத்தில் நித்திய வாசம் செய்கிருன். ஆதலின், கோள் கள் சிவனடியார்களுக்கு நன்மை செய்வனவே அன்றித் தீமை செய்யும் திறத்தனவல்ல. இயமனே சிவனடியார் களே யாதும் செய்ய வல்லானல்லன் எனின், கோள் கர் என்ன செய்ய முடியும்? விணேயும் ஒன்றுஞ் செய்ய இபலாது. அதனுலன்றே மனிதனுக்கு ஆருவதாகிய பகுத்தறிவு என்ற ஒப்பற்ற திறமையை ஆண்டவணே அளித்துள்ளான். அத‰க் கொண்டு அண்டவ வே அறிந்து மெய்யன்போடு வழிபடுவானுயின் நாள் கோள், விண, நமன் என்பவற்ருல் இடையூறெய்தான் என்பது உறுதி. இக்கருத்தை,

''நாளென் செய்யும்விணே தானென் செயுமெணே நாடிவந்த கோளென் செய்யுங் கொடுங்கூற்றென் செய்யுங் குமரேசரிரு தாளுஞ் சிலம்பும் சதங்கையுந் தண்டையுஞ் சண்முகமுந் தோளுங் கடம்புமெனக்கு முன்னே வந்து தோன்றிடினே''

என்று அருணகிரிநாதர் கந்தரலங்காரத்தில் கூறியுள் ளார்.

உமையின் தோள், மென்மையும் வஊயுந் தன்மை யுங் கொண்டதாதலின் வேயுறு தோள்கள் என்ருர். தோளேயுடையவள் தோளி. பங்கன் - பங்கிண உடைய வன் சிவபெருமான் தன் இடப்பாகத்தை அளித்துத் தேவியின் வலப்பாகத்தைக் கொண்டான். மூர்த்தியை மாதொருபாகன் என்றும் அர்த்தநாரீஸ்வ ரர் என்றும் கூறுவர். உமாதேவியும் சிவபெருமானும் கைலேமலேயில் திருவோலகத்தில் அமர்ந்திருந்த காலத் தில் பிருங்கி என்ற முனிவர் வண்டின் உருக்கொண்டு சிவபெருமாண மட்டும் வலம் வந்தார். அதணக் கண் ணுற்ற பார்வதி பரமசிவுண நோக்கி "இருவரும் அமர்ந் திருக்கும் பொழுது முனிவர் ஒருவரை நீக்கி மற்டுரு வரை மட்டும் வலம்வரக் காரணமென்ன?'' என்று கேட்டாள். அதற்குப் பரமசிவன், ''இவ்வுலக இன்பத்தை வேண்டுவோர் உன்னேயும், இவ்வுலகிலும் மறு லும் இன்பத்தை வேண்டுவோர் என்ணயும் வழிபடு வர்''என்று கூறினூர். அத2னக் கேட்ட பார்வதி ''எனக் கும் பரத்தில் இன்பந்தரும் தகுதி இல்ஃயோ? "என்று திருக்கேதாரத் தலத்தில் தவம் செய்து பரமசிவனது இடப்பாகத்தைப் பெற்ருள் என்பது வரலாறு.

தேவர்களும் அசுரர்களும் திருப்பாற்கட‰க் கடைந்த காலத்தில் அதில் அமிர்தமும் ஆலகால விட மும் தோன்றின. ஆலகால விடம் எல்லோரையும் தீப் போலெரிக்க அதற்காற்ருது தேவர்களெல்லோரும் இறைவனிடம் சென்று முறையிட்டனர். சிவபெருமான் அந்த ஆலகால விடத்தை உண்டார். அப்போது பார் வதி தன்கையைக் கழுத்தில் அழுத்தித் தடுத்ததால் அவ்விடம் கழுத்தோடு நின்றது. அக்கழுத்திண ''நீலகண்டம்'' என்று யாவரும் சிறப்பாகப் போற்றி னர்.

> கறையிட றணியலு மணிந்தன் றக்கறை மறைநவி லந்தனர் நுவலவும் படுமே.

எனப் பெருந்தேவஞர் அதணேச் சிறப்பித்துப்பேசுகிருர். "'புவனங்க ளுய்ய வையர் பொங்குநய கண்ண யாம்செய் தவஙின்று தடுத்ததென்னத் தகைத்துந்தான் தரித்ததென்று சிவனெந்தை கண்டந் தன்ணப் திருநீல கண்டம் என்பர்''

என்று சேக்கிழார் பெருமான் கூறியிருத்தலும் அறியத்தக்கது, நீலகண்ட மந்திரம் என்பதொன் முண்டு. அதனே ஒதுவதால் விடம் தீண்டினுலும் இறங்கி விடும். சிவபெருமான் கையில் வீணேயேந்தி வாசித்த லும் உண்டு. எம்மிறைநல் வீணேவாசிக்குமே" என்று தேவாரம் சிறப்பித்துக் கூறுகின்றது. அத்தகைய சிவபெருமான் அடியார்க் கெளியவன்; அருள் செய்பவன்; செருக்கையடக்குபவன் என்பதை அவன் திங்கள் அணிந்துள்ளான்; கந்தையை முடியில் ஏற்றுள்ளான்; என் உள்ளத்தில் உள்ளான் என்று கூறி விளக்குகிருர்.

தக்கன் பெண்கள் இருபத்தெழுவரை மணந்த சந் திரன், உரோகிணி என்பாளிடம் மட்டும் மிக்க நேசத் துடனிருந்தான். அதணே அறிந்த தக்கன் சந்திரனுக் குக் கயரோகம் உண்டாகுமாறு சபித்தான். அப்பிணி யால் வருந்திய சந்திரன் சிவபெருமானிடம் முறை யிட, அவண முடியிலேற்றுச் சிவபெருமான் அவன் கலேகள் வளருமாறு அருள் புரிந்தார். அடைந்தவரை ஆதரித்தல் கடமை என்பது புலப்படுகின்றதல்லவா? பகீரதன் கபில முனிவரால் பாதாளத்தில் சாம்பு ராய்க் கிடந்த தன் பாட்டன்மார்களுக்கு நற்கதி அளிக்க எண்ணிக் கடுந்தவம் செய்து கங்கையை வரு மாறு கேட்டுக்கொண்டான். கங்கை 'யான் பூமிக்கு வந்தால் என் வேகத்தைத் தாங்குவாருளரோ' என்று செருக்கோடு வினவிஞள். அப்பொழுது பகீரதன் பரம சிவனே நோக்கித் தவம் புரிந்தான். பரமசிவன் தாம் ஏற்றுப் பூமியில் விடுவதாக வாக்களித்தார், பகீரதன் மீண்டும் தவஞ்செய்து கங்கையை வருமாறு அழைத் தான். கங்கை செருக்கிணுல் மிக்க வேகத்துடன் வந் தாள். சிவபெருமான் கங்கையைத் தம் சடையிலேற்று மறைத்து அவள் செருக்கை அடக்கினுர் என்பது வரலாறு.

(ஒன்பது கோள்கள்) நவக்கிரகங்கள்: சூரியன், சந்திரன், செவ்வாய், புதன், குரு, சுக்கிரன், சனி, இராகு, கேது என்பன.

இச்செய்யுளில் "ஆசறு நல்ல நல்ல அவை நல்ல நல்ல அடியாரவற்கு மிகவே" என்னும் அடியால் ஞானசம்பந்தருக்கு இறைவனிடத்தில் நம்பிக்கை, உறுதி, அன்பு என்பன எவ்வளவு திடமாக இருந்தன என்பதை நன்குணரலாம். இதனுல் "தன்னுலாவ தொன் நில்லே; எல்லாம் அவன் செயல்" என்று உறுதியாகத் தூயவுள்ளத்தோடு எண்ணுபவர்களுக்குத் தீமை ஒன் றும் கோள்களாலும் வினயாலும் வாராது என்பது உறுதியன்றே?

# பயிற்சியும் விணுக்களும்

- 1. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) திருமருகல் என்ற தலம் எந்த நாட்டில் உள்ளது?

- (ஆ) திருமருகல் என்ற தலத்தின் தலவிருட்சம் யாது?
- (இ) சோழன் செங்கணுனின் முற்பிறப்பு யாதெ .னக் கூறப்படுகின்றது?
- (ஈ) கோளறு பதிகம் யாரால் பாடப்பட்டது?
- (உ) சிவபிரான் முடியில் அணிந்துள்ளன யாவை?
- (ஊ) 'பாம்பிரண்டு' என்பதில் இரண்டு என்று குறிக்கப்படுவன யாவை?
- 2. இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) வேயுறு —— பங்கன் விடமுண்ட ———
  - (ஆ) மடையார் குவனே - மருகல்.
  - (இ) வைப்பூரில் ——— என்னும் வணிகள் வாழ்ந் தான்.
  - (ஈ) யாண்புகாப் பெருங் கோயிஃச் சோழன்——
     கட்டுவித்தான்.
- 3 பொருள் எழுதுக;

விடை — — திங்கள் —— மடை — ஞாயிறு —— மருகல் —— பாம்பிரண்டு —— வேய் —— ஆசறு ——

- 4. நவக் கிரகங்களும் எவையெனத் தருக.
- " சடையாய் எனுமால்..." என்ற தேவாரத்தின் பதிக வரலாற்றைத் தருக.
- "சடையாய் எனுமால்" என்ற தேவாரத்தை அல்லது
   "வேயுறு தோளி பங்கன்" என்ற தேவாரத்தை வரி தவருது எழுத்துப் பிழையின்றி எழுதுக.

506-4

# 6. ஞானப்பிரகாச முனிவர்

இலங்கைக்கும் இந்தியாவிற்கும் பழங்கா ஸந் தொட்டே தொடர்பு உண்டு. யாழ்ப்பாணத்தில் தமிழ் மக்கள் நெருக்கமாய் வசிக்கின்ருர்கள். அவர்களில் பெரும்பாலோர் தமிழகத்திலிருந்து சென்று குடியேறிய வர்களே. ஆபினும், அவர்கள் பல பல தலேமுறை களாக அங்கே வசித்து வருகின்றனர். ஆயினும், அவர்களுக்குத் தாயகமான தமிழகத்தின் பற்று நீங்க வில்லே. அதஞல், அவர்கள் அங்குக் குடியேறிய ஊர்களுக்குத் தமிழகத்திலுள்ள ஊர்களின் பெயர்களே வைத்துள்ளனர். அவ்வாறு அமைந்த ஊர்களில் ஒன்று யாழ்ப்பாணத்திலுள்ள திருநெல்வேலியின் பற்றிஞல் அவ்வூர்க்கு அப்பெயர் வந்தது என்பது விளங்காமற் போகுமா?

ஏறக்குறைய முந்நூறு ஆண்டுகளுக்கு முன் யாழ்ப்பாணத்துத் திருநெல்வேலியில் சைவசமயத்தில் வேளாளர் குலத்தில் ஞானப்பிரகாசர் என்னும் பெரி யார் பிறந்தார். அவருடைய வழித்தோன்றலே ஆறு முக நாவலர். ஞானப்பிரகாசர் கல்வி கேள்விகளிற் சிறந்து விளங்கிஞர். அவர் சைவ ஆசாரத்தில் சிறி தும் வழுவாதவர். அவர் எவ்வுயிர்களிடத்தும் அன்பு பாராட்டும் இயல்புடையார். யார் வந்து என்ன கேட் டாலும் இருப்பதை இயன்றளவு உதவும் இயல்பு அவ ரிடம் இளமையிலிருந்தே காணப்பட்டது.

பறங்கியர் ஆட்சி புரிந்த அக்காலத்தில் 'குடிகள் ஒவ்வொருவரும் முறையாக ஒவ்வொரு பசுவை உண விற்குக் கொடுத்து வரல் வேண்டும்' என அரசாங்கத் தின் கட்டளே ஒன்றிருந்தது. சீவகாருணியம் மிக்க நெஞ்சம் படைத்த ஞானப்பிரகாசருக்கு அச்செயல் இயலாதாயிற்று. ஆதலால், அரசாங்கக் கட்டனேக்கு அஞ்சி ஞானப்பிரகாசர் தமிழ் நாட்டிற்கு வந்தார். அவர் ''கோயில்'' என்று போற்றிக் கூறப்படும் சிதம் பரத்திற்கு வந்து தங்கிஞர். அவர் நாள்தோறும் கோயிலிற்குச் சென்று ஆனந்தத் தாண்டவம் புரியும் நட ராசப் பெருமாணேயும் சிவகாமசுந்தரியையும் உள்ளன் போடு வழிபட்டு வந்தார். சிவகாமசுந்தரியை உபாசணே செய்து அவர் தேவியின் அனுக்கிரகத்தையும் பெற்றுர்.

கௌடதேசத்தில் ஞானப்பிரகாசர் சஞ்சாரஞ் செய்து கொண்டிருந்த காலத்தில் ஒருரில் அந்தணத் துறவி ஒருவர் தருக்கம், வியாகரணம் முதலிய நூல் அந்தணப் பிள்ளேகளுக்குக் கற்றுக் கொடுத்துக் கொண்டிருந்ததைக் கண்டார். ஞானப் பிரகாசர் தினந்தோறும் அங்கே சென்று லிருந்துகொண்டே ஆசிரியர் கூறுவத‰க் மனதிலமைத்துக்கொண்டு வந்தார். ஒரு நாள் அத் துறவி அம்மாணவர்களேச் சில கேள்விகள் கேட்டுப் பரீட்சித்தபொழுது அவர்கள் தகுந்த விடை அளிக்கா மல் திகைத்து நின்றனர். அப்பொழுது துறவியின் உள்ளத்தில் தாம் கற்பித்தவற்றைத் தூரத்தே நின்று கேட்டுக்கொண்டிருந்த ஞானப்பிரகாசர் தகுந்த விடை அளித்தல் கூடும் என்று தோன்றியது. எனவே, துறவி ஞானப்பிரகாசரை அழைத்து அவ்வினுக்களுக்கு விடை அளிக்குமாறு கேட்க, ஞானப்பிரகாசரும் தகுந்த விடை களே நயம்பட உரைத்தார். அத்துறவி அவ்விடைகளேக் கேட்டு மகிழ்ந்து, அருகில் அழைத்து இருத்திக்கொண்டு அன்று முதல் தருக்கம், வியாகரணம் முதலியவற்றைப் போதித்தருளிஞர். பின்னர், அத்துறவி ஞானப்பிரகா சரை நோக்கி, "நீர் தமிழ் நாட்டிற்குச் சென்று அங் கிருப்பவர்க்குப் பயன்படுவன செய்க" என்று கட்டளே யிட்டருளினர்.

குருவின் கட்டீஃாப்படி ஞானப்பிரகாசர் திருவண் ணுமஃ ஆதீனத்தை அடைந்து, அங்கு துறவற மேற்று, ஆகமங்களேயும் சைவ சித்தாந்த நூல்களேயும் நன்கு, கற்றறித்தார்.

ஞானப்பிரகாசர் சித்தாந்த சிகாமணி, பிராமண 🕏 பிகை, பிரசேதா தீபிகை, சிவயோகசாரம் முதலான நூல்களுக்கு விரிவுரையும், சிவஞானசித்தியாரில் சுபக் கப்பகுதிக்கு ஒருரையும் இயற்றிஞர். ஞானப்பிரகாசர் தில்ஃலப் பொன்னம்பலத்தில் நடம் புரியும் நடராசப் பெருமாணத் தரிசிக்க விழைந்து அண்ணுமலேயை விடுத்து, சிதம்பரத்தை அடைந்தார். அங்கு நடராசப் பெருமாணத் தரிசித்தவாறே தம் வாழ்நாளக் கழிக்க விரும்பிய ஞானப்பிரகாசர், அவ்வூரில் ஒரு குளம் எடுப்பித்து. அதனருகில் ஓராச்சிரமத்தில் தங்கியிருந் தார். ஞானப்பிரகாசர் தன்னிடம் வரும் மாணவர்க்குக் கல்வி கற்பித்தும் தினந்தோறும் காலே, பகல், மாலே ஆகிய மூன்று காலங்களிலும் கோயிலுக்குச் சென்று மன்றுளாடியவரின் மணிப் பாதங்களேத் மனத்திலிருத்தி, சில காலம் வாழ்ந்து சிதம்பரத்தி லேயே இறைவன் திருவடி நீழலே அடைந்தார்.

## பயிற்கியும் விளுக்களும்

- 1. இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) ஞானப்பிரகாசர் யாழ்ப்பாணத்திலுள்ள —— பிறந்தார்.
  - (ஆ) கோயில் என்று அழைக்கப்படும் தலம் —— ஆகும்.
    - (இ) ஞானப்பிரகாசர் —— தேசத்தில் துறவியி டம் தருக்கம் —— கற்றூர்.
    - (ஈ) ஞானப்பிரகாசர் வழித்தோன்றலே ----

- 2. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) ஞானப்பிரகாசரது நெஞ்சம் எத்தன்மை படைத்தது?
  - (அ) ஞானப்பிரகாசர் ஆழ்ந்து கற்றஞான நூல் கள் இரண்டு தருக.
    - (இ) ஞானப்பிரகாசருக்கு எத்தெய்வத்தின் அநுக் கிரகம் கிடைத்தது?
  - (ஈ) ஞானப்பிரகாசர் சிதம்பரத்தில் வாழ்ந்த காலத்து மேற்கொண்ட இருகருமங்கள் தருக.
- சரி என்றுல் "ஆம்" என்றும் பிழையென்றுல் "இல்லே" என்றும் எழுதுக:
  - (அ) ஞானப்பிரகாசர் சீவகாருணியம் இல்லாதவர்
  - (ஆ) துறவியின் சொற்படி ஞானப்பிரகாசர் தமிழ் நாடு சென்றுர்.
  - (இ) ஞானப்பிரகாசர் இலக்கிய நூல்களுக்கு உரை எழுதிஞர்.
  - (சு) கௌடத தேசத்தில் ஞானப்பிரகாசர் த<mark>மக்</mark> கேற்ற குருவைப் பெற்ருர்.
- ஞானப்பிரகாசர் கௌடத தேசத்தில் சஞ்சாரஞ் செய்த பொழுது நிகழ்ந்த சம்பவத்தைச் சுருக்கித் தருக.
- ஞானப்பிரகாச முனிவரைப் பற்றி பத்து வாக்கி யங்கள் எழுதுக.

# 7. நாவலர் பெருமான்

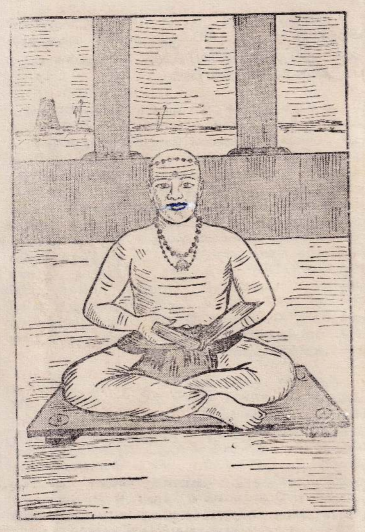
இலங்கை என்று வழங்கும் நம் நாட்டை ஈழம் என்று தமிழ் நூல்கள் கூறும். ஈழநாட்டிற்கும் தமிழ கத்திற்குமுள்ள தொடர்பு மிகப் பழமையானது. இலங் கைத்தீவிலும், இலங்கைத்தீவின் முடிபோல அதஃசுச் சார்ந்து விளங்கும் யாழ்ப்பாணத்திலும் தமிழ் மக்கள் வசிக்கிருர்கள். அங்கு தமிழ்மொழியும் சைவ சமயமும் செழித்தோங்கி வளர்ந்தன — வளர்கின்றன — வளரும். திருக்கேதீச்சரம், திருகோணமலே என்னும் பாடல் பெற்ற சிவத்தலங்களும், கதிர்காமம் என்னும் சுப்பிர மணியத் தலமும் கொண்டது நம் ஈழ நன்னுடு. ஈழநாடு அரசகேசரி முதலாகத் தமிழ்ப் புலவர்கள் பலரும், தமிழ் நூல்கள் பலவும் தோன்றற்கு உறைவிடமாயுள் ளது. கடைச் சங்கப் புலவர்களுள் ஒருவரான ஈழத் துப் புதந்தேவனர் என்பவர் அந்நாட்டவரே.

ஆறுமுக நாவலர் அவர்கள் யாழ்ப்பாணத்தில் நல்லூரில் கார்காத்த வேளாளர் குலத்தில் பாண்டிய மழவர் குடியில் தோன்றியவராவர். இலங்கையில் மிகச் சிறப்பு வாய்ந்தவராப் விளங்கியவர் ஞானப்பிரகாச சுவாமிகள். அவர் மரபில் தோன்றியவர் இலங்கைக் காவல் முதலியார் என்பவர். அவருக்குப் பரமானந்தர் என்று ஒரு மைந்தர் பிறந்தார் அவருக்குக் கந்தப் பிள்ளே, இலங்கையர் என்ற இரு புதல்வர்கள் தோன் றினர். அவர்களுள் கந்தர், சிவகாமி என்னும் யாரை மணந்து இல்லறம் நடாத்தி வந்தார். கந்தர் தமிழ் கற்றவர்; அரசாங்க உத்தியோகத்தராயும் இருந் தார். வைத்தியத் தொழிலிலும் சிறப்புற்று விளங்கினர். கந்தருக்கும் சிவகாமி அம்மையாருக்கும் ஐந்து ஆண் மக்களும் மூன்று பெண் மக்களும் பிறந்தனர். அந்த ஐந்து ஆண் மக்களுள் ஐந்தாவது மகனுகத் தோன்றி யவர் ஆறுமுக நாவலர்.

ஆறமுக நாவலர் கி. பி. 1822 ஆம் ஆண்டில் பிறந்தார்; கி. பி. 1878 ஆம் ஆண்டு மறைந்தார். அவர் தமிழுக்கும் சைவத்திற்கும் செய்துள்ள அரும் பணியைப் போற்ருதார் இல்லே.

ஆறமுக நாவலர் இளமையில் நல்லூரில் உள்ள சுப்பிரமணிய பிள்ளேயிடம் கல்வி பயிலத் தொடங்கி ஞர். பின்னர், இருபாஃச் சேஞதிராய முதலியாரிடம் இலக்கண இலக்கியங்களேக் கற்ருர். அதன் பின் சேனு திராயரின் மாணவரான சரவணமுத்துப் புலவரிடமும் தமிழ் கற்ருர். ஆறுமுக நாவலர் 'பீற்றர் பார்சிவல்' என்னும் பாதிரியாருடைய பள்ளியில் சேர்ந்து ஆங்கில முங் கற்றுத் தேர்ந்து சிறப்புற்ருர். அறுமுக ருடைய தமிழ், ஆங்கிலம் என்னும் இரு மொழிப் புல மையையுங் கண்ட பாதிரியார் அந்த வித்தியாசாலேயில் இரு மொழிகளேயுங் கற்பிக்கும் ஆசிரியராக அவரை கொண்டார். ஆறுமுக நாவலர் தமிழி லிருந்து ஆங்கிலத்திலும், ஆங்கிலத்திலிருந்து தமிழி லும் மொழி பெயர்க்கும் திறமை மிகவும் படைத்திருந் தார். அத்திறமையை யாழ்ப்பாணத்திலுள்ளார் யாவ ரும் அறிந்திருந்தனர்.

பார்சிவல் துரை ஆறமுக நாவலரை அழைத்து விவிலிய நாஜு (Bible) மொழி பெயர்க்குமாறு கட்டின யிட்டார். அவ்வாறே ஆறுமுக நாவலர் விவிலிய நூஃச் செம்மையாக மொழிபெயர்த்துத் தந்தார். மழவை மகாலிங்கையர் என்னும் சென்னேப் புலவர் ந**ாவ**லர் மொழிபெயர்ப்பே மிகச் சிறந்தது என்று கூறிச் சிறப்பித்தார். நாவலர் ஆறுமுக பைபின மொழிபெயர்ப்பதற்காகக் கிறித்தவ மத நூல்கள் யாவற் றையும் நன்கு பயின்ருர். அதனுல் அவருக்கு அம் மதத்தின் குறைபாடுகள் யாவும் தெரிந்தன.



ஆறுமுக நாவலர்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org அக்காலத்தில் யாழ்ப்பாணத்தில் மக்களேக் கிறித்த வர்களாக மதமாற்றஞ் செய்யும் முயற்சி வலிமை பெற்றிருந்தது. அதனே அறிந்த ஆறமுக நாவலர் சைவம் குன்று தலடைகின்றதே என்று மனம் மிக வருந்தினுர். அவர் உள்ளத்தில் ஒரு கொர்ச்சி தோன்றிற்று. மத மாற்றஞ் செய்தலேத் தடுத்துச் சைவத்தைத் தழைத் தோங்கச் செய்யவேண்டும் என்னும் உணர்ச்சி ஆறமுக நாவலர் உள்ளத்தில் தோன்றி வேரூன்றியது. அம்முயற்சி இறைவன் திருவருளால் தோன்றியதே யாகும் என்று அவர் கருதினுர். அக்காலத்தில் ஆறு முக நாவலர் அம்முயற்சியில் ஈடுபட்டிராவிட்டால் யாழ்ப்பாணம் முழுவதும் கிறித்தவ சமயமே பரவி யிருக்கும் என்பதில் ஐயமில்லே. ஆதலின் ஆறுமுக நாவலர் சமய சஞ்சீவியாகத் தோன்றினுர்.

ஆறுமுக நாவலர் சைவ சமய சித்தாந்த நூல் களேக் கற்றுத் தெளிந்தார். புராண பிரசங்கங்களேக் கேட்டுத் தெளிந்த அறிவினுல் தர்க்கத்திலும் வல்லவ ரானுர். அவர் வடமொழியையும் நன்கு கற்று ஆகம நூல்களேயும் கற்றறிந்தார்; தமிழ், சைவ சித்தாந்தம் என்பவற்றை வீட்டில் பல மாணவர்கட்குப் போதித்து வந்தார். நாவலர் சைவ சித்தாந்த சாத்திரங்களின் நுட்பங்களே மக்கள் நன்குணர வேண்டும்; அதனுல் அவர்கள் சைவப் பற்றுடையவர்களாய் வாழவேண்டும் என்று விரும்பி அரிய பிரசங்கங்கள் பல செய்தார்-அக்காலத்தில் அவரைப் போன்ற நாவன்மை படைத் தவர் வேறு எவரும் இலர். அவர் புகழ் இலங்கை யில் மட்டுமன்றி இந்தியாவிலும் பரவியது.

நாவலர் பழுத்தசைவர். அவரால் யாழ்ப்பாணத்தில் கிறித்தவ மதம் பரவாமல் தடைபட்டு நின்றது. அவர் கிறித்தவமதக் கண்டனங்களே எழுதி வெளியிட்டார். நாவலர் உரைநடை எழுதுவதற்குத் தந்தை என்று கூற லாம் திருவாவடுதுறை மடத்திலிருந்து ஒதுவார்களே வரவழைத்துத் தேவார திருவாசகங்களேப் பண்ணேடு ஓதப் பலருக்குக் கற்பித்தார். அவர் வாழ்நாள் முழு வதும் காஃயிலும், மாஃயிலும், இரவிலும் மாணவர்கட் குப் பாடங் கற்பித்தலிலும் பிரசங்கங்கள் புரிவதிலும் செலவிட்டார்.

நாவலர் வண்ணுர்பண்ணயில் 'சைவப் பிரகாச வித்தியாசாஸ்' என்பதை நிறுவிஞர். சைவ சமயத்துக் குரிய கருவி நூல்களேயும், பாலபாட புத்தகங்களேயும், சைவ சமய நூல்களேயும் எழுதி அச்சிடுவித்தார். நாவலர் பெருமான் முயற்சியால் கொழும்புத்துறை, கந்தர்மடம், கோப்பாய், பருத்தித்துறை, மா தகல், இணுவில், சிதம்பரம் முதலான பலவிடங்களில் சைவ மும் தமிழும் தழைத்தோங்கி வளரத் தமிழ் வித்தியா சாஸ் தோன்றின.

நாவலரவர்கள் கவிகள் இயற்றுவதிலும் வல்லவர். ஆயினும், அவர் வசன நூல்களேப் பெருக்குவதிலேயே கருத்துடைவராய் விளங்கினர். வசன நூல்களே தமிழின் குறைகளேப் போக்கும் என்று அவர் கருத்துட் கொண்டார். பெரிய புராண வசனம். திருவினயாடற் புராண வசனம் என்பன அவர் மேற்கொண்டு செய்த வண் ணர்பண் ஊயில் 'வித்தியா நுபாலன யந்திரசாஃ' என்ற ஓர் அச்சகத்தையும் நாவலர் நிறு வினுர். சென்ணக்கு வந்த நாவலர் அப்பெயரால் ஓரச் சகம் ஏற்படுத்திஞர். இராமநாதபுரம் பொன்னுச்சாமித் தேவரவர்கள் நாவலரைக்கொண்டு திருக்குறளும் பரி மேலழகருரையும், திருக்கோவையாருரையும், கசங்கிரகவுரை, சேது புராணம் முதலானவற்றையும் பதிப்பித்தார். சி. வை. தாமோதரம்பிள்ளேயவர்கள் தொல்காப்பியம், சேனுவரையருரையுடன் கூடிய சொல் லதிகாரத்தை நாவலரைக்கொண்டு பதிப்பித்தார். திரு வாவடு துறை மடம் மகாசந்நிதானம் ஸ்ரீலஞ் மேலகரம் சுப்பிரமணிய தேசிகர் நாவலரைக்கொண்டு இலக்கணக்

கொத்து, தொல்காப்பியச் சூத்திரவிருத்தி முதலியவற்றைப் பதிப்பித்தார்கள். திருவாவடுதுறை ஆதீன மகாவித்துவான் திரிசிரபுரம்மீனுட்சிசுந்தரம் பிள்ளேயவர்கள் நாவலரைப் பலவாறு புகழ்ந்து தம் சிறப்புப்பாயிரச்செய்யுள்களில் பாடியுள்ளார்கள்.

கோயிற்புராணவுரை, சைவ சமய நெறியுரை, நன் னூற் காண்டிகையுரை, சிவதருமோத்திரவுரை மருதூ ரந்தாதியுரை, திருச்செந்தில் நிரோட்டக யமக அந்தா தியுரை முதலாய உரைகளே நாவலரவர்கள் செய்துள் ளார்கள். மற்றும் நாவலர் சைவ விஞவிடையும், சிவா லய தரிசன விதியும், இலக்கண வினுவிடையும், இலக் கணச்சுருக்கமும், சூசனத்துடன் பெரியபுராணப் பதிப் பும், பாரதமும், சூடாமணி, நிகண்டு, கந்தபுராணம் என்பவைகளேயும் திருத்தமுற அமைத்த பதிப்பாகத் தம் தொண்டெனச் செய்துள்ளார்கள். அவருடைய வாழ்நாள் முழுவதும் தமிழிற்கும் சைவத்திற்குமே உழைத்துத் தமிழ் வசனத்திற்குத் தந்தையாய் பெருஞ் சொற்பொழிவாளராய் விளங்கிய தகைமையைக் கண்டு திருவாவடுதுறை ஆதீன மகா - சந்நிதானம் ஸ்ரீலஸ்ரீ மேலகரம் சுப்பிரமணிய தேசிகர் அவருக்கு 'நாவலர்' என்னும் பட்டத்தை அளித்துப் பெருமைப்படுத்திஞர். நாவலர் பொதுமக்களுக்கும் ஆலயங்களுக்கும், சைவ சமயத்திற்கும், தமிழ் மொழிக்கும் ஒப்பற்ற அரும் பெரும் தொண்டாற்றியுள்ளார். அதனுல், தமிழும் தமிழ் மக்களும், ஆலயங்களும் சைவசமயமும் உள்ள நாள் வரையிலும் ஆறுமுக நாவலர் பெருமை விளங்கிக்கொண்டிருக்குமன்றே! இதனுற்ருன் னந்த அடிகளும்,

''தமிழைப் புதுக்க வந்த தத்துவப் புதல்வன் என்கோ! தமிழ் பணி தணமணந்த தவமணிச் சைவன் என்கோ! தமிழிசை பரப்ப வந்த தாரகற் குன்றம் என்கோ! அழிழ்தினும் இனியசொல்லான் அழகிய நாவலோனே! என உளங்குளிர உயிர் தழைக்க உணர்ச்சி ஓங்க உவந்து வாழ்த்துகின்ருர். நாமும் அவ்வழிச் சென்று வாழ்க நாவல, வாழ்க நற்றபிழ், வாழ்க சைவம் என வாழ்த்துவோமாக!

#### பயிற்சியும் விஞக்களும்

- 1. இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) நாவலர் தந்தையார் பெய**ர்——**—தா**யார்** பெயர்———.
  - (ஆ) நாவலர் அவர்கள் இருபாலே————**இடம்** இலக்கண இலக்கியம் கற்றுர்.
  - (இ) நாவலரிடம்——— துரை தமிழ் கற்ருர்.
  - (ஈ) நாவலரைப் புகழ்ந்து சிறப்புப்பாயிரம் வழங் யவர்———பிள்ளே ஆவர்.
- 2. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) நாவலருக்கு நாவலர் பட்டத்தை வழங்கிய<mark>வர்</mark> யார்?
  - (ஆ) நாவலர் அவர்களால் முதலில் தாபிக்கப் பட்ட பாடசாலே எது?
  - (இ) நாவலர் மொழி பெயர்க்க நூல் யாது?
  - (ஈ) நாவலரவர்களால் தாபிக்கப்பட்ட அச்சியந் திரசால இப்பொழுதும் இருக்கின்றதா?
  - (உ) நாவலர் அவர்கள் எழுதிய இரு நூல்களின் பெயர் தருக.
- சரியாயின் "ஆம்" எனவும் பிழையாயின் "இல்ஃல்" எனவும் எழுதுக:
  - (அ) விவிலிய நூலே நாவலர் ஆங்கிலத்தில் மொழி பெயர்த்தார்.

- (ஆ) நாவலர் கோயிற் புராணத்துக்கு உரை யெழுதிஞர்.
- (இ) நாவலர் கிறிந்தவ மத வளர்ச்சிக்கு உறு துணேயாய் இருந்தார்.
- (ஈ) பார்சிவல் துரை கல்லூரி நாவலருக்குப் பெரு-மையைத் தேடித்தந்தது.
- ஆறுமுகநாவலர் அவர்கள் கல்வியைப் பற்றி அறிந் தவரை எழுதுக.
- நாவலர் சைவசமயத்து ச்கும் தமிழுச்கும் செய்து தொண்டுகள் எவை.
- 6. குறிப்பு எழுதுக:
  - (1) வித்தியாநுபாலன அச்சியந்திரசாலே
  - (2) சைவ வினுவிடை
  - (3) சுப்பிரமணிய தேசிகர்
  - (4) கப்பிரமணியபிள்ளோ

# 8. தேவாரம் II

(1)

### **திருமறைக்காடு**

திருச்சிற்றம்பலம்

பண்ணி னேர்மொழி யாளுமை பங்கரோ மண்ணி ஞர்வலஞ் செய்மறைக் காடரோ கண்ணி ஞலுமைக் காணக்க தவினேத் திண்ண மாகத்தி றந்தருள் செய்ம்பினே

— அப்பர்.

## திருச்சிற்றம்பலம்

(பதிக வரலாறு) திருஞான சம்பந்த மூர்த்தி நாயனு ரும் திருநாவுக்கரசு நாயனுரும் பல தலங்களேயும் தரி சித்து. சுவாமி தரிசனம் செய்யும் பொருட்டு வேதார ணியத்தை அடைந்தனர். அங்கே வேதங்களினுலே திருக்காப்புச் செய்யப்பட்ட திருக்கதவு நீக்கப் பெருமை யினுல் அடியார்கள் வேளெரு பக்கத்திலே ஒரு வாயில் வழியே சென்று வழிபடுதஃலக் அமைத்து அதன் கண்டனர். திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயரை தாமும் அவ்வழிச் சென்று தரிசிக்க விரும்பாமல், அபிமுகத் திருவாயில் வழியே சென்று தரிசிக்க விரும்பியமை யைத் திருநாவுக்கரசு நாயனுரிடங் கூறித் திருக்கதவு திறக்கத் திருப்பதிகம் பாடுமாறு கேட்டுக்கொண்டார். திருநாவுக்கரசு நாயஞர் ''பண்ணினேர் மொழியாள்'' என்றெடுத்துத் திருப்பதிகம் பாடியருளத் திருக்கதவு திறக்கப்படாமல் தாழ்ந்தது. அது கண்டு ஒன்றிலீர்" எனத் திருக்கடைக்காப்பிலே பாடிவணங்க, திருக்கதவு திறந்து கொண்டது. இருவரும் அபிமுக வாயில் வழியே சென்று சுவாமி தரிசனஞ் செய்தனர்.

(பதவுரை) பண்ணினேர் மொழியாள் உமைபங் கரோ — பண்ணின் இனிமையை ஒத்த மொழியாளாகிய உமாதேவியாரை இடப் பாகத்தில் உடையவரே! (அர்த்தநாரீசுவரே!) மண்ணிஞர் வலஞ் செய்து வணங்குகின்ற திருமறைக்காட்டில் எழுந்தருளியிருக் கின்ற பெருமானே! (மறைக்காடு — வேதாரணியம்) கண்ணிஞல் உ (ம்) மைக்காண — அடியேங்கன் இவ் வபிமுக வாயில் வழியே வந்து எமது கண்களிஞலே தேவரீரைத் தரிசித்தற் பொருட்டு; கதவிணத் திண்ண மாகத் திறந்து அருள் செய்மின் (ஏ) — இத்திருக் கதவிண உறுதியாகத் திறந்து அருள் செய்வீராக.

(பொழிப்புரை) பண்ணின் இனிமையை யொத்த மொழியாளாகிய உமாதேவியாரை இடப்பக்கத்தில் உடையவரே! மண்ணுலகத்தில் உள்ளவர்கள் வலஞ் செய்து வணங்குகின்ற திருமறைக் காட்டிலே எழுந் தருளியிருக்கின்ற பெருமானே! அடியேங்கள் இவ்வபி முகவாயில் வழியே வந்து தேவரீரைத் தரிசித்தற்கு இத்திருக்கதவினே உறுதியாகத் திறந்து அருள் செய் வீராக.

(விளக்கம்) அர்த்தநாரீசுவர் — அர்த்தம் – நாரி + ஈசுவரர்! அர்த்தம் — பாதி; நாரி (பெண்) உமை; ஈசுவரர் — சிவபெருமான் (மாதொருபாகர்) என்ற வாறு.)

பங்கரோ, காடரோ என்னுஞ் சொற்களில் வந்த ஓகாரம் இரங்கி வேண்டுதல் குறித்து நின்ற விளியுரு புகளாகும். இந்நிகழ்ச்சியினுல், ''நேர்வழி'' யாய அபிமுகவாயில் வழிச்சென்று இறைவணே வணங்குதலே முறைமையா மென்பதும், வேதங்களாற் பூட்டப்பட்ட கதவைத் திறப்பித்த தன்மையினுலே தேவாரத் திரு முறை தமிழ் வேதமா மென்பதும் உணர்த்தப்பட்டமை காண்க.



**திருநாவுக்கரசர்** 

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

(2)

### திருச்சிற்றம்பலம்

ஒன்று கொலாமவர் சிந்தை யுயர்வரை

ஒன்று கொலாமுய ரும்மதி சூடுவர்

ஒன்று கொலாமிடு வெண்டலே கையது

ஒன்று கொலாமவர் ஊர்வது தானே

— அப்பர்.

### திருச்சி**ற்றம்**பலம்

(பதிக வரலாறு) திருப்பழனத்தை வணங்கிய திரு-நாவுக்கரசர் பிற திருப்பதிகளேயும் வணங்கித் திங்க ளூர் வழியே சென்ருர். அங்கே ஒரு தண்ணீர்ப் பந் து க்லக் கண்டு அதில் திருநாவுக்கரசு என எழுதி யிருப்பதைப் பார்த்த மாத்திரத்தே பெரு வியப்பெய் திரை. அங்கு நின்றவர்களே நோக்கி "இப்பந்தலுக்கு இப்பெயரையிட்டவர்கள் யார்" என்று வினுவிஞர். அப்பூதியடிகள் அறிந்தவரொருவர் இப்பெயராலே அமைத்தனர்; இது மட்டுமல்லாமல் எங்குமுள்ள சாலே களும் குளங்களும் இவர் பெயராலேயே அமைத்துள் ளார் என்ருர். அப்பர் திகைத்து அவர் எங்குள்ளார் என்று கேட்டு, அங்கு நின்ருர் வாயிலாக மனே அருகில் உள்ளது என்று அறிந்ததும் அடிய வர் திருமணேயை அடைந்தார். அப்பூதியடிகளு உரையாடித் தானே நாவுக்கரசர் என்பதைப் புலப்படுத்தினர். உடனே அடிகள் அவரை வீழ்ந்து வணங்கிப் பாதபூசை செய்து மனேவி, பிள்ளேகள் சுற்றத்தாரையுல் வழிபடச் செய்தார். அதன் மேல் திருவமுது ஊட்ட விரும்பி மனேக்குள் எழுந்தருளும் படி வேண்ட அவரும் உடன் பட்டு அருளினர். அப்பூ தியடிகள் மகளுகிய மூத்த திருநாவுக்கரசு உண் கலம் வேண்டித் தோட்டத்திற் சென்று வாழைக் குருத்து அநியும்போது விஷம் தீண்டப்பெற்றுன்.

506 - 5

ஓடோடிவந்து தாயாரின் கையில் வாழைக் குருத்திணக் கொடுத்து விடம் தஃலக்கேறியமை **காரணப்பாக** வீழ்ந்து இறந்தான். அடிகளும் மஃனவியாரும் மனம் பதட்டமடையாது பிள்ளேயைப் பாயிற் சுற்றிப் புறக் கடை அறையுள் வைத்து அப்பரை அமுது செய்ய அழைத்தனர். திருவமுது செய்யப் புகுந்த திருநீறளித்தபோது 'மூத்த திருநாவுக்கரசு எங்கே'? யென்று கேட்டார். அடிகள் முதலில் மறைத்தாராயி னும் பின்னர் உண்மையைக் கூறிஞர். திகைத்து "எவர் தாம் இப்படிச் செய்வார்" கூறிச் சென்று பிணத்தை நோக்கிஞர்! கலங்கிஞர்! திருக்கோயிலின்முன் கொண்டு வரச்செய்து "ஒன்று கொலாம்'' என்னும் திருப்பதிகம் பாடிஞர். இறைவன் அருளால் பிள்கோ உயிர் பெற்றெழுந்து அப்பர் திரு வடிகளே வணங்கியது.

(பதவுரை) அவர் (எழுந்தருளியிருக்கும்) சிந்தை உயர்வரை ஒன்று (கொல்) ஆம்—அவர் எழுந்தருளி மிருப்பதும் உள்ளம் உயர்கின்ற எல்ஃவில் இருப்பது மாய உயர்வினே உடைய திருக்கைலாயமலே ஒன்று ஆகும்; அவர் ஒன்று (கொல்) ஆம் உயரும் மதி சூடுவர் - அவர் ஒன்று (கொல்) இடு வெண்டலே அது ஒன்று (கொல்) ஆம் வெண்டலே அது ஒன்று (கொல்) ஆம் — அவர் திருக் கையிலே தரிப்ப தாகிய கபாலம் ஒன்று ஆகும். அக்கபாலம் அவர் கையில் இருப்பதனுல் ஒப்பற்றதுமாம்; அவர் ஊர் வது (தான் + ஏ) ஒன்று (கொல்) ஆம் — அவர் இவர்ந்து வரும் வாகணம் தரும் தேவதையாகிய எருது ஒன்றுகும்.

(பொழிப்புரை) இறைவன் எழுந்தருளியிருப்பது உயர்விணயுடைய திருக்கயிலாயமல் ஒன்று. அவர் ஒன்ருகிய உயர்ந்த பிறைச் சந்திரணேச் சூடுவர். அவர் திருக்கையிலே தரிப்பதாகிய கபாலமும் ஒன்று ஆகும். அவர் இவர்ந்து வரும் வாகனமும் தரும தேவதையா கிய எருது ஒன்றேயாகும்.

(வீளக்கம்) உள்ளம் உயர்கின்ற எல்ஸே என்றது மதிஞானம் அடையப்பெற்ற நிலேயாகும். அந்நிலேயிலே இறைவணக் காண முடியுமென்பார் ''சிந்தையுயர் வரை'' என்றுர். இறைவன் சூடிய பிறைச் சந்திரன் பிறத்தலும் இறத்தலும் தேய்தலும் வளர்தலும் இன்றி அவர் சென்னியில் வாழ்கின்ற பேறுடைய தாதலின் அதீன '' உயரும்மதி '' என்றுர். கபாலம் அவர் கை யில் இருப்பது கொண்டு ஒப்பற்றதுமாம்.

கபாலந்தரித்த வரலாறு: ஆன்மாக்களின் அகந்தையைப் பலியாக ஏற்றற் பொருட்டுப் பிரமகபாலத்தைப் பிச்சைப் பாத்திரமாக இறைவன் திருக்கையிலே கொண்டார்.

## பயிற்சியும் விளுக்களும்

| 1. | விடப்பட்ட | சொற்களே | நிரப்பிப் | பாடஃலப் | பர்த்தி |
|----|-----------|---------|-----------|---------|---------|
|    | செய்க:    |         |           |         |         |

பண்ணி னேர்மொழி — \_\_\_\_பங்கரோ மண்ணி— \_\_\_\_வலஞ் செய்மறைக்— \_\_\_ — \_\_\_ உமைக் காணக்க \_\_\_\_ திண்ண மாகத்தி றந்— \_\_\_ செய்ம்மினே

- 2. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) அப்பர் கதவு திறக்கும்படி பாடிய திருக் கடைக் காப்புப் பாடலின் தொடக்கம் யாது?
  - (ஆ) அபிமுகவாயில் என்றுல் என்ன?
  - அப்பர் காலத்து வாழ்ந்த சிவனடியார் ஒரு வர் பெயர் தருக.
  - (ஈ) இறைவன் ஏற்கும் பலி யாது?
  - (உ) சிவபிரான் ஊரும் இடபம் யாது?

- 3. பொருள் தருக:
  - உமைபங்கர் ——— மறைக்காடு———— திண்ணம் ———— உயர்வரை———— வெண்டலே ———— ஊர்வது ————
- " ஒன்று கொலாம்" என்ற பாடலே வரி தவருது எழுத்துப் பிழையின்றி எழுதுக.
- பண்ணினேர் மொழியாள்" என்ற பாடலின் அல் லது " ஒன்று கொலாம்" என்ற பாடலின் பதிக வரலாற்றைத் தருக.

## 9. தேவாரம் III

#### திருச்சிற்றம்பலம்

ுதுர**ம் மறைதான் துதிசெ**ய்து வணங்கும் மதுர**ம் பொழில்குழ் மறைக்காட்டு**றை மைந்தா இதுநன் கி**றைவை**த் தருள்செய்க வெனக்குன் கதவந் திருக்காப்புக் கொள்ளுங் கருத்தாலே

**–**சம்பந்தர்

## திருச்சிற்றம்பலம்

பதிக வரலாறு: திருவீழிமிழஃயில் படிக்காசு பெற்று அப்பரும் ஆளுடைய பிள்ளேயும் உணவளித்து வந்தனர். வற்கடம் நீங்கியதும் இருவரும் புறப்பட்டு திருவாஞ்சியம், தஃலயாலங்காடு முதலாய பலதலங் களுக்குச் சென்று வணங்கித் திருமறைக்காடு சேர்ந் தனர். அங்கு வேதங்களினுல் திருக்காப்புச் செய்யப் பட்ட கதவை அடியார்கள் நீக்கப் பெருமையினல். வேளுரு பக்கத்திலே ஒருவாயிலிட்டு அதன் வழியே சென்று வழிபடுதலே திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாய ஞர் கண்டார்.தாமும் அவ்வழிச் சென்று தரிசிக்க விரும் பாமல் அபிமுகத் திருவாயில் வழியே சென்று தரிசிக்க விரும்பிஞர். திருநாவுக்கரசு நாயஞரிடங் கூறி, திருக் கதுவு திறக்கப் பதிகம் பாடுமாறு கேட்டுக் கொண்டார். அப்பொழுது திருநாவுக்கரசர் 'பண்ணினேர் மொழி யாள்" என்றெடுத்துத் திருப்பதிகம் பாடிஞர். தரிசனஞ் திறக்கப்படுதலும் சுவாமி பின் திருநாவுக்கரசு நாயனர் திருஞானசம்பந்த நாயனுரை நோக்கி, "எம்பெருமானுடைய மூர்த்தி திருவருளினுலே இந்தத் திருக்கதவு திறக்கப்பட்டும் அடைக்கப்பட்டும் என்றும் வழங்கும் பொருட்டுத்

தேவரீர் அடைக்கப்பாடுக" என்று வேண்டிஞர். திரு ஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயஞர் "சதுரம் மறைதான்" என்றெடுத்துத் திருப்பதிகம் பாடுதலும் திருக்கதவு அடைக்கப்பட்டது.

(பதவுரை) சதுரம் மறைதான் துதிசெய்து வணங் கும் – இருக்கு, யசுர், சாமம், அதர்வனம் என்னும் நான்கு வேதங்களும் தோத்திரஞ் செய்து வணங்கப் படுகின்ற வரும்; மதுரம் பொழில் சூழ் — இனிய தேண யுடைய மலர்கள் நிறைந்த சோலே சூழ்ந்த; மறைக் காட்டுறை மைந்தா – திருமறைக் காட்டிலே எழுந் தருளி யிருப்பவருமாகிய அழகிய பெருமானே! உன் கதவம் திருக்காப்புக் கொள்ளும் கருத்தாலே – தேவ ரீரின் அபிமுகவாயிற் திருக்கதவு பூட்டப்படுத**்** வேண்டும் என்னும் நோக்கத்தினுலே; இது – இதற்கு (இப்பதிகத்து யான் விடுக்கும் விருக்களுக்கு); நன்கு அருள் செய்க — செவ்வனே விடை இறைவைத்து யளிக்கு முகமாக (திருக்கதவு பூட்டப்படுதற்கு) அருள் செய்வீராக.

(பொழிப்புரை) வேதங்களால் வணங்கப்படுபவரும், சோலே சூழ்ந்த திருமறைக் காட்டிலே எழுந்தருளி யிசூப்பவருமாகிய அழகிய பெருமானே, தேவரீரின் அபிமுகவாயிற்றிருக் கதவு அடைக்கப்படுதல் வேண்டு மென்னும் நோக்கத்தினுலே இப்பதிகத்து நான் விடுக் கும் வினுக்களுக்குத் தேவரீர் செவ்வனே விடையளிக்கு, முகமாக இத்திருக் கதவு பூட்டப்படுதற்கு அருள் செய்வீராக.

(விளக்கம்) மதுரம் — தேன்இனிமை, மறைக்காடு — வேதாரணியம், மைந்தா—ஈண்டு அழகியவரே என் னும் பொருட்டு, திண்ணியரே எனினுமாம். இந் நிகழ்ச் சியால் அபிமுகவாயில் வழிச்சென்று. வணங்கி அவ் வழி மீழுதலே முறை யென்பதும் (மறைகளாற் பூட்டப்பட்ட அக் கதவைத் திறந்து மீளவும் பூட்ட உதவிய காரணத்தால்) தேவாரத் திருமுறை தமிழ் வேதமாமென்பதும் உணர்த்தப்பட்டமை காண்க

# பயிற்சியும் விளுக்களும் 1. விடப்பட்ட இடங்களே நிரப்பிப் பாடஃப் பூர்த்தீ

செய்க:

சதுரம்மறை

திருக்காப்பு-

மைந்தா-

|    | சதுரம்துதிவனங்கும்                                   |
|----|------------------------------------------------------|
|    | ————பொழில் சூழ் மறைக்காட்டுறை——                      |
|    | இது நன் கிறைவைத்                                     |
|    | ———— திருக்காப்புக்———— கருத்தாலே                    |
| 2. | இத்தேவாரத்தின் பதிக வரலாற்றைச் சுருக்கமாகத்<br>தருக: |
| 3. | பொருள் எழுதுக:                                       |

மதுரம்

மறைக்காடு

# 10. அப்பூதி அடிகள் நாயஞர்

சோழவள நாட்டிலே திங்களூரிலே அந்தணர் மர பிலே அப்பூதியடிகள் என்பவர், கூத்தப்பெருமான் சேவடிக்கன்பராய் மிக்க புகழுடையராய் அளவற்ற தவத்தினராய் களவு, பொய் முதலாய குற்றங்களேக் கடிந்தவராய் இல்லறத்திணே மேற்கொண்டு வாழ்ந்தார். அவர் ஆளுடைய அரசை நேரில் பாராமலே அவர் அறியாமலே - விரும்பி அவர் திருவடியைப் புகலெனக் கொண்டார். தாம் உண்டாக்கிய தண்ணீர்ப் பந்தல்கள், சாலேகள், குளங்கள் முதலாயவற்றிற் கெல்லாம் திரு நாவுக்கரசரின் திருப்பெயரையே இட்டார். தம் மக்களே மூத்த திருநாவுக்கரசு, இளேய திருநாவுக்கரசு என்றே அழைத்தார். அவருககு யாவும் திருநா வுக்க ர சே ஆயின.

''புணர்ச்சி பழகுதல் வேண்டா; உணர்ச்சிதான் நட்பாங் கிழமை தரும்''

என்னும் வள்ளுவர் வாக்குக்கு இலக்கிய புருட ராய் விளங்குகினுர் அப்பூதியடிகள்.

இவ்வாறு வாழும் நாட்களில், திருப்பழனத்தை வணங்கிய திருநாவுக்கரசர் பிற திருப்பதிகளேயும் வணங்கத் திங்களூர் வழியாக எழுந்தருளிஞர். அங்கே ஒரு தண்ணீர்ப் பந்தலேக் கண்டார். கோடையின் வெம்மையைத் தணிக்க அங்கே தங்கிஞர். அப்பந்தல் வெப்பத்தை நீக்கி, தடாகம்போல் குளிர்ச்சியூட்டும் இனிமையை நோக்கி வியந்தார். வியப்புக்கெல்லாம் வியப்பாகத் 'திருநாவுக்கரசு' என எழுதியிருப்பதைக் கண்டார். இப்பந்தலுக்கு இப்பெயர் இட்டவர்கள் யார் என்றுர். அறிந்தவர் ஒருவர் இப்பெயராலே அப்பூதி யடிகளார் அமைத்தனர். இது மட்டுமா? எங்குமுள்ள சாலேகளும் குளங்களும் பொழில்களும் அவர் பெயரா லேயே அமைக்கப் பெற்றுள்ளன! என்றலும், அப்பர் திகைப்பும் அளவு மீறியது. "அவர் எங்குள்ளார்?" என்று வினவுதலும் "அவர் இப்போதுதான் மணக்குச் சென்ருர்; அதுவும் இதோ அருகிலேயேயுள்ளது," என்று சொல்லக்கேட்டு ஆளுடைய அரசு, அடியவர் திருமணயை அடைந்தார். அரனடியாரொருவர் வந் துள்ளாரெனக்கேட்டு அப்பூதியடிகள் வெளியே வந் தார். வந்து நிற்கும் அரசை வணங்கிஞர். அவர் வணங்குமுன் அரசும் வணங்கினர்.

''அளவில்லாத தவம் புரிந்தேணே? அருள் வடிவான என் மீணக்கு எழுந்தருளியது என்ன வேண் டியோ?" என்று கசிந்து வினவிஞர் அடிகள். திங்கள் முடியணிந்தாரைத் திருப்பழனத்திலே வணங்கி கின்றேன்; வழிக்கரையிலே தங்கள் தண்ணீர்ப்பந்த லேக் கண்டேன்; பிற அறங்களேயும் கேள்வியுற்றேன்; மிகவும் மகிழ்ந்தேன். 'பிறையணிந்த பெம்மான் அடி யவர்க்காகத் தாங்கள் வைத்த தண்ணீர்ப் பந்தல்களிலே தங்கள் பெயரைப் பொறியாது வேருருவர் நாமம் எழுத வேண்டிய காரணம் என்ன?' என்று கேட்டார் அரசர். இதஜேக் கேட்டதும் மறையவர் மனம் கலங்கி யது. "சமணரும் அவருடன் கூடிய வேந்தனும் செய்த சூழ்ச்சியைத் தம் திருத்தொண்டின் வலிமையால் வென் றவர் திருப்பெயரைத்தான் அடியேன் எழுதினேன்; தாங்கள் அதண உணராது கடுஞ்சொல் உரைத்தீர்கள். கடலிலே கல்ஃலத் தெப்பமாகக் கொண்டு கரையேறிய அவர் பெருமையை இவ்வுலகில் அறியாதார் எவர்? சைவத் திருக்கோலத்துடன் நின்று இவ்வாறு கூறினீர் களே! நீர் எங்குள்ளீர்? நீர் யார்?" என்று சினத்துடன் அப்பூதியடிகள் கேட்டார்.



அப்பூதி அடிகள் தண்ணீர்ப்பந்தல்

அப்பர் அப்பூதியடிகளின் பெருமையை அறிந் தார்! அவருள்ளம் கலங்கியது! "பிற சமயநெநி நின்று வெளியேற அறிவில்லாது அந்திவண்ணர் சூலேயினுல் ஆட்கொள்ளப் பெற்ற சிறுமையேன் யானே'' என்ருர் அப்பர். அதுபொழுது அப்பூதியடிகள் கைமலர் உச்சி மேற்குவிய, கண்களிலிருந்து அருவி பெருக, மெய் சிலிர்த்து, உரைகுழுறி, அடியற்ற மரம்போல அரசின் மலரடியில் வீழ்ந்து பற்றிக்கொண்டார். வாக்கின் மன் னர் உளம்நெகிழ்ந்து கைகளால் தழுவி எடுத்தார். அந் தணர், வறியவன் புதையல் பெற்றதுபோல் மகிழ்ந்து உள்ளே சென்று மஜனவி மக்களேயும் உறவினரையும் அழைத்து வந்தார். அவர்களேயும் வீழ்ந்து வணங்கு மாறு பணித்தார். பின்பு ஆளுடைய அரசை உள்ளே அழைத்து உயர்ந்த பீடத்தில் எழுந்தருஈச் செய்து திருவடிகளே நறுநீராற் கழுவி மலரிட்டு வணங்கிஞர். அந்நீரை உட்கொண்டு திருநீற்றை வாங்கியணிந்து மகிழ்ந்தார். திருவழது செய்ய வேண்டுமென வேண் டிரை. அப்பரும் ஒப்பிரை.

அந்தணரும் மணவியாரும் சொல்லரசர் உணவு கொள்ள இசைந்தது இறைவர் அருளேயென மகிழ்ந்து அறுசுவையுடன் அமுதாட்டத் தீர்மானித்தனர். உண் கலமாக வாழையிலே அரிந்து வரும்படி மூத்த திருநாவுக்கரசரைப் பணித்தனர். மைந்தர் தோட்டத்துக்கு ஒடி - பெரிய வாழையின் குருத்தின் அரிந்தார். அங்கே யிருந்த அரவு கையை வணந்து சுற்றித் தீண்டியது. அரவை உதறிவிட்டு வாழைக்குருத்தை ஏந்தி ஓடி வந்தார். நஞ்சு தலேக்கேறு முன் தாயின் கையிற் சேர்த்து ஒன்றும் கூறுது மயங்கி வீழ்ந்தார். பெற்ளூர் மகணே. உற்றுநோக்கி அரவினுல் மடிந்தமையை அறிந்தனர். இதனே அறிந்தால் அடியவர் அமுது செய்யார் என எண்ணினர். இதனுல் திருத்தொண்டுக்கு முட்டு நேராவாறு பிணத்தைப் பாயில் வைத்துச் சுருட்டிப்

புறக்கடைப் பக்கமுள்ள அறையொன்றில் வைத்த னர். உவகைப்போர்வையால் உள்ளத்தை மூடி அப் பரிடம் வந்து வணங்கி ''அமுது செய்து எம்குடி முழுதும் உய்யக் கொள்க" எனவிழுந்து வணங்கி அப்பர் எழுந்தருளியாவருக்கும் திரு வேண்டினர். திருநாவுக்கரசுக்கு அளிக் நீறு அளித்தார். இஜோய "மூத்தவருக்கன்ரே முதலில் அளித் கும் போது தல் வேண்டும்; அவர் எங்கே?" என்று வினுவினுர். அப்பூதியடிகள் திடுக்கிட்டார். அச்சத்தை வெளிக்காட் டாது அவன் இப்போது உதவான் என்ருர். தாங்கள் கூறுவதை என்னுள்ளம் ஏற்கவில்லே; உண்மையை உரை யுங்கள் என்ருர். அடியவர் அமுது செய்யத் தடையேற் படுமென்று அஞ்சிஞர். எனினும், பொய் கூறலாகாது என முடிவுசெய்து நிகழ்ந்ததைக் கூறிவிட்டார்.

அப்பர் திகைப்படைந்து எழுந்து சென்று பிணத்தை நோக்கிஞர். கலங்கிஞர்! இறைவர் அருகோச் சிந்தித்தவராய் கோயிலின் முன்கொண்டுவரச் செய்து "ஒன்று கொலாம்" என்னுந் திருப்பதிகம் பாடிஞர். இறைவனருளால் அப்பிள்ளே துயின்றெழுந்தவர்போல் எழுந்து அப்பர் திருவடிகளே வணங்கியது. பின் மண புகுந்து இரு பிள்ளேகட்கும் திருநீறளித்து வாழ்த்திரை இந்நிகழ்ச்சியை யறிந்த யாவரும் நாவுக்கரசர் திருத் தொண்டைப் புகழ்ந்தனர். ஆயின் அந்தணரும் ம&ன வியாரும் அமுதுசெய்யக் காலம் கடந்தமை குறித்து வருந்தினர். இதணேயறிந்த அப்பர் அவர்கள் எல்லோ ரையும் உடனிருத்தி அமுது கொண்டார். அடிகளும் மணவியாரும் அப்பரைச் சிலநாள் எழுந்தருளியிருக்கு மாறு வேண்டினர். ''அன்புக்கும் உண்டோ அடைக் குந் தாள்" என்பதற் கேற்பச் சிலநாள் அங்கிருந்தார். பின்பு திருப்பழனஞ்சென்று இறைவரைப் பாடும்போ து அப்பூதியடிகளின் திருத்தொண்டைச் சிறப்பித்துப்

பாடிஞர். இந்நிஃயில் அந்தணர் திருத்தொண்டு செய் திருந்து இறைவர் மலர்த்தாள் நிழலெய்தினர்.

''ஒரு நம்பி அப்பூதி அடியார்க்கும் அடியேன்''

### பயிற்சியும் விஞக்களும்

- 1. கீறிட்ட இடங்களே நிரப்புக:
  - (அ) அப்பூதியடிகள் சோழநாட்டிலுள்ள ——-அவ தரித்தார்.
  - (ஆ) அப்பூதியடிகள் நாவுக்கரசரிடம் கொண்ட அன்பு —— நட்பாகும்.
  - (இ) நாவுக்கரசர் அப்பூதியடிகோச் சந்திப்பதற்கு முன் வணங்கிய தலம் ——— ஆகும்.
    - (ஈ) அப்பூ தியடிகளின் திருத்தொண்டின் சிறப்பை அப்பர் பெருமான் —— பதிகத்தில் சிறப் பித்துப் பாடியுள்ளார்.
- 2. சந்தர்ப்பங் கூறுக:
  - (அ) "அவர் இப்போதுதான் மீணக்குச் சென்ருர்;அதுவும் இதோ. அருகிலேயே உள்ளது"
  - (ஆ) "நீர் எங்குள்ளீர்? நீர் யார்?"
  - (இ) ''மூத்தவருக்கன்றே முதலில் அளித்தல் வேண்டும்; அவர் எங்கே''?
    - (ஈ) ''அமுது செய்து எம்குடி முழுதும் உய்யக் கொள்க''.
- 3. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) திங்களூரில் அப்பர் தம்பெயரை எங்கு கண் டார்?

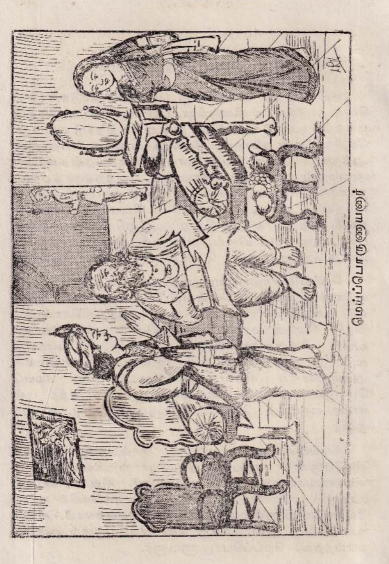
- (ஆ) மூத்த திருநாவுக்கரசரின் விடம் தீர்த்த காலே பாடிய தேவார முதல் யாது?
  - (இ) அப்பூதியடிகள், மகன் மரணத்தை மறைத்த காரணம் என்ன?
  - (ஈ) அப்பர் எப்பதிகத்தில் அப்பூதியடிகளேச் சிறப்பித்துப் பாடிஞர்?
- அப்பூதியடிகள் திருநாவுக்கரசநிடம் கொண்ட அன்பைப் பற்றி ஐத்து வாக்கியங்கள் எழுதுக.
- அப்பூ தியடிகள் சரித்திரத்திலிருந்து புலப்படும் உண்மைகள் யாவை?

## 11. மெய்ப்பொருணுயனர்

தமிழகத்தில் சேர சோழ பாண்டிய நாடுகள் முப் பெரு நாடுகளாக விளங்கின. பல சிறு நாடுகளும் தமி முகத்தில் உண்டு. அவற்றுள் ஒன்று சேதி நாடு என்பது. சேதிநாட்டின் தஸே நகர் திருக்கோவலூர் என்பதாகும். அந்நகர் தென் பெண்ணேயாற்றின் தென்கரையில் அமைந்து விளங்கும் நகரமாகும். அந்நகரைத் தஸே நகரமாகக்கொண்டு மலாடர் என்னும் மரபினர் ஆண்டு வந்தனர். மலாட மன்னர் மிக்க சிவபக்தியுடையவராகவும், அடியார் கருத்தறிந்து நடந்துகொள்ளும் இயல் புடையவராகவும் விளங்கினர். அத்தகைய மலாடர் மரபில் வந்த மன்னரே மெய்ப்பொருணுயனுர் ஆவர்.

மெய்ப்பொருணுயஞர் அறநெறிப்படி அரசுசெய்து வந்தார். அவரே தோள்வலியில் சிறந்தவர். பகை வர் படைகளேப் போரில் கலக்கி வெற்றிகொள்ளும் வீரர்; சிவபெருமானிடம் அளவிலாப் பக்தி கொண் டவர்; சிவனடியார்களேச் சிவனெனவே கொண்டு வழிபடும் சீலர்; விபூதி தரித்தலும் உருத்திராக்கமணி அணிதலாகிய சிவனடியார் வேடத்தையே மெய்ப் பொருள் எனக் கொண்டவர். ஆதலால் அந்த மன் னரை யாவரும் மெய்ப்பொருணுயஞர் என அழைத் தனர்.

மெய்ப்பொருணுயனுர் தம் செல்வத்தையெல்லாம் சிவபெருமான் வழிபாடு, திருவிழா முதலியவற்றிற்கும் சிவனடியார்களுக்குமே வழங்கினுர். சிவனடியார்கள் யாவரும் எக்காலத்தும் அவர் அரண்மணயில் எங்கு வேண்டுமாயினும் தடையின்றிச் செல்லலாம். சிவன டியார்களேத் தமர் என்று கொண்டொழுகும் தன்மை வாய்ந்தவர் மெய்ப்பொருணுயனுர்.



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

மெய்ப்பொருணுயனுரிடம் பகைமையும் பொருமை
யும் கொண்ட ஓரர்சன் இருந்தான். அவன் பெயர்
முத்தநாதன் என்பது. அவன் பன்முறை மெய்ப்பொரு
ணுயனுரை எதிர்த்துப் போர் செய்து தோற்ருடிப் போனுல். அவன் தன் படை வலிமையால் மெய்ப் பொருணுயனுரை வெல்லுதல் இயலா தென்பதை நன்குணர்ந்தான். ஆனுல், அவனிடம் குடிகொண்டி ருந்த பகைமையும் பொருமையும் அவனே வாளா விருக்கவிடவில்லே. அவனுக்கு மெய்ப்பொருணுயனுரை எவ்வாறேனும் வென்று விடல் வேணரும் என்ற எண்ணமே வலிமை பெற்று வருத்தியது.

முத்தநாதன் வஞ்சகத்தால் வெல்லக் கருதிஞன். மெய்ப்பொருணுயஞர் சிவனடியார்களிடத்தில் அள வற்ற பக்தியும் அன்பும் உடையவர் என்பதை அவன் நன்கறிந்திருந்தான். அதஞல் முத்தநாதன் மெய்யெல் லாம் நீறுபூசிக்கொண்டான்; தோள்களிலும் பிற அங் கங்களிலும் உருத்திராக்க மணிமாலேகளே அணிந்து கொண்டான். தலேயில் சடையைத் தரித்தான். உடை வாளே மறைத்து வைத்துப் புத்தகக் கவளியொன்று கட்டிக் கையிலேந்திக் கொண்டான். மைபொதி விளக்கே போல மனத்தில் வஞ்சக எண்ணத்தை யுடையவனும் முத்தநாதன் திருக்கோவலூரில் புகுந்து அரண்மணே வாயிலே அடைந்தான்.

வஞ்சகக் கள்வனுகிய முத்தநாதஃனச் சிவனடியார் என்றே கருதி, வாயில் காவலர் அரண்மஃனக்குட் செல்ல விடுத்தனர். பொய்த் தவவேடம் பூண்ட முத்த நாதன் தடையேதுமின்றிப் பல வாயில்களேயும் கடந்து சென்றுன். முத்தநாதன் அரசன் உறங்கும் அறையி ஆள் வந்தான். அரசனது பள்ளியறையைக் காவல் செய்து கொண்டிருந்த மெய்காப்பாளளுகிய தத்தன் என்பான், 'அடியீர், அரசர் ஆழ்ந்த உறக்கத்திலுள் ளார். தாங்கள் சமயமறிந்து செல்லவேண்டும்'' என்று பணிவுடன் கூறித் தடைசெய்தான்.

தத்தனின் தடை மொழிகளேக் கேட்ட முத்தநாதன், "நான் அரசருக்கு வீடுபேரளிக்க வல்ல உறுதிப் பொருளேக் கூறவந்துள்ளேன்; என்ணத் தடுக்காதே" என்று கூறிக்கொண்டே உட்புகுந்தான். அவனது வேடத்திலும், மொழியிலும், செயலிலும் யாதோ ஐயுறவு கொண்ட தத்தன் அவன் மீது தன் பார்வையைச் செலுத்தி வந்தான்.

முத்தநாதன் அரசன் உறங்கிக் கொண்டிருந்த பொற்கட்டிஸ் நெருங்கியதும், அரசியார் விரைந் தெழுந்து கணவரை எழுப்பிஞர். மெய்ப்பொருணுயஞர் துயில் நீங்கி எழுந்து வஞ்சகஞகிய போலிச் சிவனடி யாரைக் கண்டு, மெய்ம்மையான சிவனடியார் எனக் கொண்டு. கைகள் கூப்பி வணங்கி, 'தேவரீர் இங்கெழுந் தருளப் பெற்றதன் நோக்கம் யாதோ?'' என்று கேட் டார். அதற்கு முத்தநாதன், ''அரசே, சிவபெருமான் முன்பு அருளிச்செய்த ஆகமநூல் ஒன்று உண்டு. அதண உலகில் யாவரும் அறியார். அது இதுவரை வெளி யிடப்படவில்லே. அதண உமக்குப் போதிக்கக்கொண்டு வந்துள்ளேன்'' என்று கூறிஞன்.

மெய்ப்பொருளுயஞர் அம்மொழிகளேக் கேட்டு "அடியீர், யான் இன்றே பெறலரும் பேறு பெற்றேன்; ஆகமத்தை வாசித்துப் பொருளே அடியேனுக்கு அரு ளிச் செய்யவேண்டும்" என்று கூறிப் பணிந்தார். வஞ்சுகளுன முத்தநாதன், "அதணே நீயும் நானுமே வேறிடத்திலிருந்து கேட்க வேண்டும்; பெண்ணுன அரசி அருகிருத்தலாகாது" என்றுன்.

மெய்ப்பொருணுயனர் அரசியை அந்தப்புரத் திற்கு ஏகுமாறு பணித்தார். தேவியாரும் அவ்விடம் விட்டகன்ரூர். மெய்ப்பொருணுயனுர் ஓர் உயரிய ஆசனத்தில் பொய்த்தவ வேடத்தாணே இருத்தி, தாம் தரை மீது அமர்ந்து ஆகமத்தை அருளிச் செய்யு மாறு வேண்டிஞர். வஞ்சக வேடத்தாணு புத்தகக்கவளியை மடிமேல் வைத்து அதண அவிழ்த்தெடுப் பான் போன்று, அரசர் வணங்கும் சமயம் நோக்கித் தன் உடைவாளே எடுத்துத் தான் நிணத்து வந்த படியே கொடிய செயலேச் செய்து முடித்தான். (உடைவாளால் குத்திவிட்டான்). ஆணுல், அரசரோ 'மெய்த் தவ வேடமே மெய்ப்பொருள்' எனக்கொண்டு அவணே வணங்கி வெற்றிகொண்டார்.

தன் சொற்களேக் கேளாது மீறிச்சென்ற அடியார்மீது ஐயுறவுகொண்டு தன் நாட்டத்தைச் செலுத் திய தத்தன் விரைந்தோடி வந்து தன் வாளால் வஞ்சுகணுன் அடியானே வெட்டச் சென்ருன். அப்பொழுது, வஞ்சகன் உடைவாளால் குத்துண்டு இரத்தம் பெருக, நிலத்தில் சாய்ந்த வண்ணமிருந்த மெய்ப்பொருணுயஞர் தம்கையை நீட்டித் தத்தனே நோக்கித் ''தத்தா , நமர்; அடியார் நம்மவர். அவரை ஒன்றுஞ் செய்யாதே'' என்று கூறித்தடுத்தார்.

அரசர் ஆணக்கஞ்சி விலகிக் கீழே சாயும் மன் னரைக் தாங்கிக்கொண்டு தத்தன், ''யான் யாது செய்தல் வேண்டும்'' என்று பணிவுடன் கேட்டான். அப்பொழுது அரசர், 'தத்தா' இவர் நம் சிவபெருமா னுடைய அடியார். இவர் செல்லும்பொழுது இவ ருக்கு யாரும் இடையூறு செய்யாமலும் தடை செய் யாமலும் இருக்கும்படி செய்து, அவரை அழைத்துச் சென்று நீ விட்டுவிட்டு வருவாயாக,'' என்று கூறி யருளினர்.

என்ன செய்வான் தத்தன். அதற்குள் முத்த நாதன் இழைத்த கொடுமையைப் பல்லோர் அறிந்த **ன**ர். ''அரசருக்குத் தீங்கிழைத்த பொய்த்தவ வேடத் தாணேக் கொல்லுவோம்'' என்று வந்தவர்களுக்கெண் லாம் தத்தன் அரசர் ஆணேயை அறிவித்தான். பின், தத்தன் பொய் வேடத்தாண அழைத்துச்சென்று நகரைக் கடந்து அப்பாலுள்ள காட்டில் பொய்யடி யானுக்கு இனி அபாயமில்லே என்னும் இடத்தில் விட்டுவிட்டுத் திரும்பினுன்.

தத்தன் அரசன் திருமுன் வந்து நின்ருன்; பணிந் தான். தீங்கு நேராதபடி பொய்த்தவ வேடத்தாணப் போகவிட்டுவிட்டு வந்த செய்தியைக் கூறிஞன். அம்மொழிகளேக் கேட்கவே உயிர் தாங்கி நின்ற மெய்ப்பொருணுயஞர், ''இன்று எனக்கு நீ செய்த உதவிபோல் யார் செய்ய வல்லவர்'' என்று கூறிஞர்.

இளவரசர், அமைச்சர், மண்வியார், உறவினர், மற்றையோர் யாவரும் வந்து சூழ்ந்தனர். அவர் களேப் பார்த்து மெய்ப்பொருணுயஞர், "நீங்கள் அணே வரும் திருநீற்றினிடத்தில் வைத்த அன்பிணப் பாது காத்து வருவீராக" என்று கூறிக் கூத்தப்பெருமான் குரைகழலே மனதில் தியானித்தார். சிவபெருமான் மெய்ப்பொருணுயஞரின் அருஞ்செயலேயும் அடி யார் பக்தியையும் கண்டு வியந்து காட்சியளித்துத் தம் திருவடி நீழலில் இனிதுறையுமாறு அருள் புரிந் தார்.

''வெல்லுமா மிகவல்ல மெய்ப்பொருளுக்கு அடியேன்''

#### பயிற்சியும் விளுக்களும்

- 1. இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) சேதி நாட்டின் தலேநகரம் ————.
  - (ஆ) மெய்ப்பொருள் நாயஞர் ———— மர பைச் சேர்ந்தவர்.

- (இ) மெய்ப்பொருள் நாயஞரிடம் பொருமை கொண்ட அரசன் ———— ஆவன்.
- (ஈ) மெய்ப்பொருள் நாயஞரின் பள்ளியறைக் காவலன் பெயர் ———— என்ப.து.

#### 2. சந்தர்ப்பங் கூறுக:

- (அ) ''அடியீர்! அரசர் ஆழ்ந்த உறக்கத்தில் உள்ளார்.''
- (ஆ) "என்ணேத் தடுக்காதே"
- (இ) "அத2ன நீயும் நானுமே வேறிடத்திலிருந்து கேட்க வேண்டும்."
- (ஈ) ''தத்தா நமர்; அவரை ஒன்றும் செய்யாதே''
- 3. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) முத்தநாதன் மெய்ப்பொருள் நாயனுரை எவ் வாறு வெல்லக் கருதினுன்?
  - (ஆ) முத்தநாதன் மனதுக்குக் கூறப்பட்ட உவமை யாது?
  - (இ) சயன அறையிலிருந்த அரசியார் யார் வேண்டுகோட்படி அந்தப்புரஞ் சென்ளுர்?
  - (ஈ) மெய்ப்பொருள் நாயனுரின் உயிர் யார் வரவை நோக்கிப் பிரியாதிருந்தது?
- மெய்ப்பொருள் நாயளுரிடத்து விளங்கிய சிறந்த பண்புகள் எவை?
- முத்தநாதன் மெய்ப்பொருள் நாயனுரிடத்துக் கொண்ட பகைமையை எவ்வாறு முடித்தான் என் பதைச் சுருக்கமாகத் தருக.
- மெய்ப்பொருள் நாயஞரின் வரலாற்றிலிருந்து கற் றுக் கொள்ளும் கற்பணகள் யாவை?

# 12. தேவாரம் IV

(1)

### திருப்புகலூர்

திருச்சிற்றம்பலம்

தம்மை யேபுகழ்க் திச்சை பேசினும் சார்வி னுக்தொண்டர் தருகிலாப் பொய்ம்மை யாளரைப் பாடா தேயெக்கை புகலூர் பாடுமின் புலவீர்காள் இம்மை யேதரும் சோறுங் கூறையும் ஏத்த லாம்இடர் கெடலுமாம் அம்மை யேசிவ லோகம் ஆள்வதற் கியாது மையுற வில்ஃயே.

— சுந்தரர்

#### திருச்சிற்றம்**பலம்**

பதிக வரலாறு: திருவாரூரில் பங்குனி உத்திர நாள் நெருங்கிவரப் பரவையாரின்கொடைச்சேலவிற்கு வேண் டிய பொருளேத் தேடிவரும் பொருட்டுப் புறப்பட்டுச் சுந்தரர் திருப்புகலூர் வந்தடைந்தார். தம் கருத்தை விளக்கி இறைவணத் துதித்துவிட்டுச் சுந்தரர் கோயிலி னின்றும் வெளியே வந்து வெளிமுற்றத்தில் திருப் பணிக்கென்று வைத்திருந்த செங்கற்களேத் தலேக்கு அணயாக வைத்துக் கொண்டு படுத்து றங்கி விட்டார். துயிலெழுந்து பார்க்கும்பொழுது செங்கற் கள் எல்லாம்பொன் சுற்களாக இருக்கக்கண்டு, புக லூரிறைவன் அருளேப் போற்றி வணங்கி இப்பதிகம் பாடியருளினுர்.

(பதவுரை) தம்மையே - பொய்த் தன்மையுடைய உலோபிகளான செல்வர்களாகிய தங்களேயே; புகழ்ந்து - சிறப்பாக எடுத்துக்கூறி; இச்சைபேசினும்-அவர்களுக்கு விருப்பமானவற்றையே கூறினுலும்; சார் வினும் - அடையப்பெற்ற நிலேயினும்; தொண்டர் - சிவ னடியார்களுக்கு; தருகிலா - தம்பொருளேச் சிறிதளவும் கொடுக்கமாட்டாத; பொய்ம்மையாளரை - பொய்த்தன் மையுடைய செல்வர்களான உலோபிகளே; பாடாதே -பாடாமல்; எந்தை - எம் தந்தையான சிவபெருமான் எழுந்தருளியுள்ள; புகலூர்- திருப்புகலூரை; புலவீர் காள் - புலவர்களே!; பாடுமின் - பாடுங்கள்; (சிவபெரு இம்மையே மா ஜோப் பாடி (ருல்); தரும் - இவ்வுலக வாழ்க்கையில் இன்பத்தைத் தரும்; சோறு கூறையும் -உணவும் ஆடையும்; ஏத்தல் ஆம்-புகழும் உண்டா கும்: இடர்கெடலும் ஆம் - துன்பமெல்லாம் கெட்டொ ழிந்துவிடும்; அம்மையே - மறுமை உலகில்; சிவ லோகம் ஆள்வதற்கு - சிவராசதானியை ஆள்வதற்கு; யாதும் ஐயுறவு இல்லே - யாதொரு ஐயப்பாடும் (சந் தேகமும்) இல்ஜே; உறுதியாகச் சிவராசதானியைப் பெற்று ஆளலாம்), ஏ - அசை.

(பொழிப்புரை) தங்களேயே சிறப்பாக எடுத்துக்கூறி அவர்களுக்கு விருப்பமானவற்றையே சொன்னுலும் சிவ னடியார்களுக்குத் தம் பொருளில் சிறிதளவு கொடுக் காத பொய்ம்மையான செல்வர்களாகிய உலோபிகளேப் பாடாமல், புலவர்களே! திருப்புகலூரைப் பாடுங்கள். அங்கு எழுந்தருளியுள்ள சிவபெருமானுல் இவ்வுலக இன்ப வாழ்க்கைக்கு வேண்டிய உணவு, உடை, புகழ் என்பவற்றை அடையலாம். மற்றும் துன்பங்கள் கெட் டொழியும். மறுமையில் சிவராசதானியின் ஆட்சியைப் பெறலாம். இதில் ஐயமில்லே.

(விளக்கம்) பொருட்செல்வம் மட்டும் படைத்துக் கொடைத்தன்மை இல்லாதவர்களும் இறைவனிடத்தோ, இறைவனடியார்களிடத்தோ சிறிதும் அன்பும் ஈகையு மில்லாதவர்களுமான உலோபிகளே அவர்களிடமிருந்து பொருள்களேப் பெறும் பொருட்டு அவர்கள் விரும்பும் புகழ் மொழிகள் அமைத்துப் பாடுதஃவப் புலவர்கள் உலோபிகள் அவர்களுக்கு செய்கிருர்கள். 'சுண்ணும்பிட்ட வெற்றி ஃ யெம் கொடுப்பதில்லே. சொன்னவர்க்கே' என்ருர் கொடார் கவி அவர்களேப் பாடுங்கால் கூறுவன யாவும் பொய்யே. அதனுல் பாடுபவனுக்கும் பாவம் வந்து சேர்கிறது. சான்ரோரால் வெறுக்கப்படும் செய<mark>ல் அது. அவர்கள்</mark> கொடுக்கும் பொருளும் நிலேத்து நிற்கக் கூடியதல்ல; விரைவில் அழியக்கூடியதே. அதனுல் பாடும் புலவர் பழைய நிலேயை மீண்டும் மீண்டும் அடைகிறுர். அவர் உலோபிகளேப் பொய்யாகப் புகழ்ந்து பாடுதஃயை தொழிலாகக் கொண்டு விடுகிருர். பாவமூட்டை அவர் தவேயில் ஏறுகிறது. கற்ற கல்வியும் பயனற்றுப் போகி றது. புலவரைப் பாடிய நல்லிசைப் புலவர்கள் நைந் துருகி வருந்திய பாடல்கள் பல கசடரைப் பாடுதல் பயனற்றதென்பதை நன்கு விளக்குகின்றன. மற்றும் மக்களேப் பாடும் புலவர்கள் பெறும் பொருளும் சிறிதள வினதே அவை என்றும் அப்புலவர்களே வாழ வைக்கா; மற்றும் அழிவுறும். ஆணுல், இறைவீணப் பாடின் அவன் அவர்களே என்றும் வாழவைப்பான்; பொருளும் குன் கவியென மறுமைப் பயறுந்தரும் மற்றும் வந்து புல்லரைப்பாடாது கவின் பெறும் இறைவன் கழ?லப் பாடலே காசினியில் பிறந்து பெறுதற்குரிய பெரும் பேருகும்."

(2)

## திரமு **துகு**ன்றம்

திருச்சிற்றம்பலம்

பொன்செய்த மேனியினீர் புலித்தோலே அரைக்கசைத்தீர் முன்செய்த மூவெயிலும் எரித்தீர்முது குன்றமர்ந்தீர் மின்செய்த நுண்ணிடையாள் பரவையிவள் தன்முகப்பே என்செய்த வாறடிகேள் அடியேனிட் டளங்கெடவே. — சுந்தரர்

## திருச்சிற்றம்பலம்

பதிக வரலாறு: சுந்தரமூர்த்தி நாயஞர் திருமுது குன்றில் எழுந்தருளிய இறைவரிடம் பன்னீராயிரம் பொன் பெற்று, மச்சம் வெட்டி வைத்துக் கொண்டு, இறைவரருளியபடி மணிமுத்தா நதியிலிட்டார். பின்னர், பல தலங்களேயும் தரிசித்துக்கொண்டு திருவாரூரை யடைந்து பரவையாரோடு கூடியிருக்கும் நாளில் ஒரு நாள் "எனக்குத் திருமுதுகுன்றர் தந்தருளிய பொன்ண மணிமுத்தா நதியிலே புகவிட்டு வந்தேன்; இப்போது இந்த ஸ்தலத்திலேயிருக்கின்ற திருக்கோயிலுக்கு மேற் றிசையிலுள்ள சூளத்திலே போய் அவருடைய ளினுலே எடுத்துக் கொண்டு வருவோம் வா" கூறிப் பரவையாரை அழைத்தார். பரவையாரும் உடன் செல்லச் சென்று, வன்மீகநாதரை வணங்கிக் கொண்டு திருக்குளத்தையடைந்தார். அதன் வடகீழ் கரையிலேபோய்ப் பரவையாரை நிறுத்தி, சுவாமியை வணங்கிக் குளத்திலே இறங்கித் தடவிஞர்.

சிவபெருமான் நாயணுரைக் கொண்டு பதிகம் பாடு விக்க வேண்டு மென்னும் திருவினேயாட்டினுலே பொன்னே அக்குளத்திலே வருவியா தொழித்தார். அது பொழுது பரவையார் ''ஆற்றிலிட்டுக் குளத்திலே தேடு கிறீரா'' என, நாயணுர் ''சுவாமி! தேவரீர் முன்ன



சுந்தரமூர்த்தி நாயஞர்

ருளிச் செய்தபடியே பரவையார் நகையாதபடி பொன் 2னத் தந்தருளும்" என வேண்டிக் திருமுதுகுன்றர்மேல் 'பொன்செய்த மேனியினீர்'' என்னும் திருப்பதிகம் பாடிப் பொன் பெற்றுர்.

(பதவுரை) பொன் செய்த மேனியினீர் — பொன் போல் ஒளிவீசும் திருமேனியினே உடையவரே; புலித் தோலே — தாருகாவனத்து முனிவர்களால் ஏவி விடப் பட்ட) புலியிணேக் கொன்று அதன் தோலிண; அரைக்கு அசைத்தீர் — அரையில் ஆடையாக அணிந்து கொண் டவரே! செய்தமூஎயிலும் —தாருகாட்சன், கமலாட்சன், வித்தியுன்மாலி என்னும் மூவசுரர்களால் அந்தரத்தில் நன்முறையில் அமைக்கப்பட்ட மூன்று கோட்டைகளே; முன் எரித்தீர் – முன்னரே நகைத்து எரித்தவரே; முதுகுன்று அமர்ந்தீர் – திருமுதுகுன்றில் விரும்பி எழுந்தருளியிருப்பவரே! அடிகேள் – அடிகளே! மின் செய்த நுண்இடையாள் — மின்னல் போலும் நுண் ணிய இடையினே உடையவளும்; பரவை இவள் முகப்பே — பரவையென்னும் பெயரினளுமாகிய இவள் முன்னிலேயிலே; என் செய்தவாறு — (நான் அவமானத் தால் துன்புறுமாறு) என்ன காரியம் செய்து விட்டீர் கள்; அடியேன் இட்டளம் கெட அடியவளுகிய யான் துன்பம் நீங்குமாறு அருள் செய்வீராக.

(பொழிப்புரை) பொன்னப் போலும் திருமேனியை உடையவரே! புலியினது தோலே அரையில் உடுத்த வரே! நன்கு செய்யப்பட்ட மூன்று மதில்களேயும் முன்பு எரித்தவரே! திருமுதுகுன்றத்தில் விரும்பி இருப் பவரே! அடிகளே! மின்னல் போலும் நுண்ணிய இடையை உடையவளும் பரவை யென்னும் பெயரினஞு மாகிய இவள் முன்னிலேயிலே (நான் அவமானத்தால் துன்புறுமாறு) என்ன காரியஞ் செய்து விட்டீர்கள்! அடியவனுகிய என்துன்பம் நீங்குமாறு அருள் செய் (விளக்கம்) 'பொன்செய்த' — 'மின்செய்த' என்ப வற்றில் செய்த என்பது உவமை உருபாய் நின்றது. (செய்த—போலும்) 'புலித்தோலே அரைக்கசைத்தீர்'— "முன்செய்த மூவெயிலும் எரித்தீர்' என்னும் தொடர் களால் கூறப்படும் வரலாறுகளிலிருந்து, பகைவர்க் கும் அவர் அறியாமையை நீக்கி அருளும் இயல்பின ராகிய இறைவர் அயரா அன்புடைய அடியராகிய தமக்கும் அருளாதொழியார் என நாயளுர் கொண்ட மண உறுதிப் பாட்டினேப் புலப்படுத்தி நிற்றல் காண்க.

முன்னர் நாயஞர் திருவாவூரில் உள்ளார் யாவ ரும் அதிசமிக்கும்படி பன்னீராயிரம் பொன்னேயும் அவ்விடத்திற்ரேற்றுவித் தருளுமாறு வேண்டியபோது இறைவன் அதற்கு உடன்பட்டருளியமையால் அவர் தப்பாமலே தமக்குத் தந்கருளுவர் என்னுந் துணி வோடு தடவியவர் அது பெருமையால் ஏமாற்றமும் பரவையாரால் அவமானமும் அடைத்து "இட்டளங்" கொண்டு பரவை இவள் தன் முகப்பே, என் செய்தவாறு? என்ருர்.

்புலித்தோல் அரைக்கசைத்தீர்'' ''முன் செய்த மூவெயிலும் எரித்தீர்'' என்னும் தொடர்கள் குறிக்கும் வரலாறுகள்:

(அ) தாருகாவனத்து முனிவர்கள் சிவபெருமான் மேற் பகைகொண்டு அவரைத் தாம் கொல்ல முடியுமென்று கருதித் துணிந்து, அபிசார வேள்வி செய்து, ஓமகுண்டலத்தினின்றுத் தோன் றிய மிகக் கொடிய புலியொன்றைத் தமதெண் ணம் நிறைவேறுமாறு ஏவினர். சிவபெருமான் அதன் தோலே உரித்து வஸ்திரமாக உடுத்தரு ளிஞர். முனிவர்கள் வேறு வகையால் முயன்றும் தம்மெண்ணம் முடிவுருதது கண்டு, சிவனழு ளால் அறியாமை நீங்கி, அவரின் பேராற்றலே உணர்ந்து அவரடி பணிந்து உய்தி பெற்ருர்கள்.

(ஆ) தாருகாட்சன், கமலாட்சன், வித்தியுன்மாலி என்னும் அசுரர் மூவர் — தேவர் முதலாஞுரை உலோகங்களாலாய கோட்டைகள் மூன்றினுள் அகப்படுத்தித் துன்புறுத்தி வந்தார்கள். இறைவன் விஷ்ணுவை இடப வாகனமாகக் கொண்டு எழுந்தருளி, அவ்வசுரருடைய முக் கோட்டை களேயும் எரித்தழித்துத் தேவர் முதலாணேர்க்குச் சுகஞ் செய்தார். அம் மூவரும் முன்னர்ச் சிவு பூசை செய்தவராதலின் அவரிலிருவரைத் தங்கோயில் வாயிற் காவலராகவும் ஒருவரைத் தாம் திருநடனஞ் செய்யும் போது முழுவுகொட்டுபவராகவும் அருள் பாலித்தார்.

### பயிற்சியும் விளுக்களும்

| கறிட             | ட இடங்களே நிரப்புக:                                          |
|------------------|--------------------------------------------------------------|
| ( <del>अ</del> ) | பொய்மையாளரைப் — எந்தை<br>புகழூர் — புலவீர்காள்.              |
| ( <b>ஆ</b> )     | இம்மையே தரும் சோறும் —————<br>ஏத்தலாம் இடர் —————.           |
| (風)              | பொன்செய்த ————— புலித்தோ <b>ஃல</b><br>————— அசைத்தீர்.       |
| (m)              | தம்மையே புகழ்ந்து என்ற தொடக்கப் பாடல்<br>————— பாடப்பட்ட கு. |

2. சுருக்கமான விடை தருக:

1.

- (அ) திரிபுரத்தசுரர்கள் யாவர்?
- (அ) இம்மையில் இறைவன் தொழுவார்க்கு. அருளும் மூன்றும் எவை?

- (இ) பரவை என்பவள் யார்?
- (ஈ) தாருகாவனத்து முனிவர்கள் செய்த வேள்வி யின் பெயர் யாது?
- 4. பொருள் எழுதுக:

| இச்சை   | பொய்மையாளர்———— |
|---------|-----------------|
| எந்தை   | இம்மை —————     |
| அம்மை   | முகப்பு         |
| இட்டளம் |                 |

5. "தம்மையே புகழ்ந்திச்சை" என்ற தொடக்கப் பாடலே வரி தவருது எழுத்துப் பிழையின்றி எழுதுக.

# 13. திருவாசகம் I

#### திருச்சிற்றம்பலம்

பால்நின் ந் தூட்டுக் தாயினுஞ் சாலப் பரிக்துகீ பாவியே னுடைய ஊனினே உருக்கி உள்ளொளி பெருக்கி உலப்பிலா ஆனக்த மாய தேனிணச் சொரிக்து புறம்புறக் திரிக்த செல்வமே சிவபெரு மானே யானுணத் தொடர்க்து சிக்கெனப் பிடித்தேன் எங்கெழுக் தருளுவ தினியே.

திருச்சிற்றம்பலம்

—மாணிக்கவாசகர்

(பதவுரை) பால் நிணந்து ஊட்டும்-மிகச் சிறு குழந் தைக்கு அது நிணயாதாயினும் அதன் பசி நிலேயைத் தான் நிணத்துப் பாலே ஊட்டும்; தாயினும் சாலப் பரிந்து – தாயை விட மிகவும் அன்பினுல் மனமிரங்கி; பாவியேன் உடைய-பாவியாகிய என்னுடைய; ஊனிணே உருக்கி-உடற்பற்று நீங்குமாறு உடலே உருகச் செய்து; உள் ஒளி பெருக்கி - உடலுருகுந்தோறும் மனத்தில் ஞான ஒளி பெருகுமாறு செய்து; உலப்பு இலா வற்றிக் கெடுதல் இல்லாத; ஆனந்தமாய தேனிணேச் சொரிந்து பேரானந்தப் பேரின் பத் தேணே (மழைபோலப்) புறம் புறம் திரிந்த-இடந்தோறும் இடந் பொழிந்து; தோறும் யானறியேனுயினும் என்பின் உடன் தமேந்து உதவிய;செல்வமே பெருஞ்செல்வப் பொருளே; சிவபெருமானே - சிவபெருமானே!; யான் தொடர்ந்து அடிமையாகிய யான் உன்ணத் தொடர்ந்து வந்து; சிக்கெனப் பிடித்தேன் - உறுதியாகப் பிடித்துக் கொண்டேன்; இனி- எங்கு எழுந்தருளுவது-இனிமேல் நீ என்ண விடுத்து எங்கு எழுந்தருளிச் செல்வது?

[நான் உறுதியாய்ப் பற்றிக்கொண்டேன். ஆதலின் இனி விடேன்; எனவே, இனி நீ என்னே விடுத்து எங் கும் செல்ல முடியாது. எங்கு சென்றுஅம் என்னே உம்முடன் அழைத்துக் கொண்டு தான் செல்லுதல் வேண்டும்]

(பொழிப்புரை) குழந்தை நிண்யாதாயினும் தான் குழந்தையின் பசியை நிணந்து பாலேயூட்டும் தாயை விட மிகவும் இரக்கங்கொண்டு, பாவியாகிய என்று டைய உடலே உருக்கி. உடல் உருகுந்தோறும் உள்ளத் தில் ஞான ஒளியைப் பெருக்கி, வற்றிக்கெடுதலில்லாத பேரானந்தப் பேரின்பத்தேனே மழைபோலப் பொழிந்து (என்னுல் அறிய முடியாதாயினும்) நான் திரியும் இடந் தோறும், இடந்தோறும் வந்தலேந்துதவிய பெருஞ்செல் வப்பொருளே! சிவபெருமானே! யான் உள்லோப் பின் தொடர்ந்து உறுதியாகப் பற்றிக்கொண்டேன். இனி நீ என்னே விடுத்து எங்கு எழுந்தருளிச் செல்வது? (இனி என்னே விடுத்து எழுந்தருளிச் செல்வது உன்னுல் இயலாது.)

(விளக்கம்) 'திருவாசகத்திற்கு உருகார் ஒரு வாசகத் திற்கும் உருகார்' என்பது ஒரு பழமொழி. அப்பழ மொழி, திருவாசகத்தின் சிறப்பினேச் செம்மையாக விளக்க வந்தது. திருவாசகம் தேன் எனப்படும் இங்கு எடுத்துக்கொண்ட செய்யுள் திருவாசகத்தேன் புட்டியி விருந்து விட்ட ஒருதுளி. இத்துளித்தேனும் மனத்தை உருக்கவல்லதொன்று.

இறைவன் ஆன்மாக்களுக்கு அருள் புரிகிருன். அவர வர்கள் பக்குவம் அறிந்து அருள் புரிகிருன். ஆன்மாக் களில் பக்குவப்பட்டோர்க்கு அவனருள் விரைவிலும் எளிதிலும் கிடைக்கும். பக்குவப்படாதோருக்கு எண்

ஞும்? மாணிக்கவாசகர் இறைவனது இயல்பான கரு ஊத் திறத்தை விளக்கும் முகத்தால் ஒரு சிறந்த உவ மையை யாவர்க்கும் தெரிந்த உவமையைக் கொண்டு விளக்குகிருர். ஒரு தாய் தன் திருந்திய நெறியில் ஒழு காத மைந்தனே நன்னெறியில் திருப்ப முயல்கிருள். முதலில் அவள் குற்றத்தை எடுத்துக்காட்டி விளக்கு கிருள். அவன் உணர்வதில்லே. பின் கண்டித்துக் கூறித் திருத்தமுயல்கிருள். அவன் அதனுவம் திருந்துவதில்லே. உணவு முதலியன அளித்தலில் குறைவு காட்டுகிருள். அதனேயும் அவன் புறக்கணித்து விடுகிருன். பின் அத் தாய் அவணத் திருத்த என்ன செய்வாள்? அவள் அவன் உள்ளம் தானே நைந்துருகுமாறு நடந்து காட்டித் திருத்தி விடுவாள். அவனும் தாயின் பேரன்பிணே எண் ணிப் பார்த்துத் திருந்தி விடுவான் அன்றே? அதன் பின் அவன் தாயை மறப்பானே? மறக்காமலிருப்பது மட்டுமா? தாய் தன்னே நன்னெறிப்படுத்த அரிய முயற்சிகளேயெல்லாம் எண்ணிப் பார்த்துக் கண் ணீர் வடித்துத் தாயின் அருஞ்செய‰ எடுத்துக் கூறித் தன் நன்றியறிதலேத் தெரிவிப்பான் அன்றே? மகன் முரடனுகவுள்ளானே என்று தாய் கைவிட்டு டாளோ? இல்லேயல்லவா?

பச்சிளங் குழந்தை இருக்கிறது; அது, தான் பால் உண்ணவேண்டும் என்னும் நினேவற்றிருக்கிறது. அறிவு வளர்ச்சி இல்லே. ஆணுவும் தாய் வாழாவிருக்கிறுகோ? அவளுக்குத் தெரியும் குழந்தைக்கு எப்பொழுது பால் கொடுக்க வேண்டும் என்பது. ஆதலால் சிறிது நேரம் தவறிவிடாமல் வேளேக்கு வேளே தாய் குழந்தைக்குப் பாலேக் கொடுப்பாள் அன்றே? தீநெறிப்பட்ட முரட்டு மைந்தன் நிலேமையும் தாய் அறிவாள். அங்கு என்ன கூறுவாள். "என்மகன் தீநெறிப்பட்டாலும் நல்ல குணமும் உடையவன்தான். ஒரு நாளுந்திருந்த மாட்

டான் என்று கூறவியலாது. என்றே ஒரு நாள் திருந்தி விடுவான்'' என்றுதான் கூறுவாள்.

குழந்தை பசியினுலம் அழும், தூக்கத்திற்காகவும் அழும், உடல் நலமின்மையாலும் அழும், தூக்கிவைத் துக் கொள்ளுமாறும் அழும், தாயின் அணேப்பு வேண்டி யும் அழும், எறும்பு, மூட்டைப்பூச்சி முதலியன கடித் தடையாலும் அழும். இவ்வாறு புல காரணங்களேக் கொண்டு அழுகின்ற குழந்தைக்குத் தான் அழும் கார ணத்தைச் சொல்லத் தெரியாது. சைகை முதலியன செய்து தன் கருத்திணே வெளிப்படுத்திக் காட்டும் நிஃயு அந்த நிலேயி மில்லாத குழந்தை - எதன் பொருட்டு அள்ள குழந்தை அழுகின்றது என்று தாய் நன்குணர் வாள். அழுகிறதென்று அழும்போதெல்லாம் பாலூட் டாள். அக்குழந்தை அழும் குரலாலும் வகையாலும் அழுகையின் காரணத்தை அறிந்து தாய் அதற்கேற்ற வாறு நடந்து கொள்வாள். பல்வேறு காரணங்களால் அழும் குழந்தைக்குப் பசிக்கு அழும் குழந்தை நிலேயை நன்குணர்ந்து பாலாட்டி வளர்ப்பாள். அது போலவே அடியார்கள் பல்வேறு நிலேயினராவர். அவரவர்கள் பல் வேறு நிலே, வகை, முறை என்பன உடையராய் இறை வணே வழிபடுவர். அவர்கள் அணவரும் பக்குவமுடைய வர்கள் எனக் கூற இயலாது. ஆதலால் இறைவன் அவர வர்களின் பரிபக்குவ நிலேயை நன்குணர்ந்து, குழந்தை பசித்தழும்பொழுது தாய் வலியச் சென்று போல, இறைவன் தாஞகவே மறிந்து பாலூட்டுதல் ஊணயுருக்கி, உள்ளொளி அவர்களிடம் போந்து பெருக்கி, உவப்பிலா ஆனந்தமாய தேனிணச் சொரிந்து புறம் புறந் திரிந்து தடுத்தாட்கொள்வான் என்பதை முன்னிரண்டடிகளேக் கொண்டு விளக்கினர்.

மாணிக்கவாசகர் போன்ற பெரியோர்கள் இறை வணத் தாயாகவே கூறியுள்ளார்கள். ''அம்மையே அப்பா,'' 'தந்தை நீ தனித்தாயும் நீ,'' ''அப்பன் நீ

அம்மை நீ" என்றெல்லாம் கூறியுள்ளார்கள். 'பாவியேனு டைய ஊனிணே உருக்கி' என்றபொழுது முரட்டு மகனி டம்தாய் உள்ளமுருகித் திருத்தும் முறையையும்,''சாலப் உவப்பிலா பரிந்து உள்ளொளி பெருக்கி, தமாய தேனிணேச் சொரிந்து" என்னும் பொழுது, கூறியுள் ்பால் நிணேந்தூட்டும் தாய்'க்கு ஒப்பிட்டும் ளார். முரட்டு மகனுய் விளங்கிய காலத்தில் அவனுக் தேடிச் குத் தீங்கு நேராது காக்கத் தாய் இருப்புத் செல்வாள் என்பதைப் 'புறம் புறம் திரிந்த' என்றுகூறி ஞர். நல்லுணர்வு பெற்றுத் திருந்திய மகன் பெருவியப் புற்று. "அம்மா, அம்மா, என்ணேவிட்டு அகலாதே. உன் மனம் அறிந்தேன். இனி உன்2ீனப் பிரியேன்" என்று கூறித் தன் நன்றியறிதலேக் காட்டி என்புருக, அன்பு கண்ணீர் வடித்து நிற்பதை "புறம் புறம் பெருக்கிக் திரிந்த செல்வமே! உன்2னச் சிக்கெனப் பிடித்தேன் விளக்கு எங்கெழுந்தருளுவதினியே" என்று கிருர். இச்செய்யுளால் மாணிக்கவாசகர் இறைவன் தனக் குச் செய்த அருஞ்செயலின் திறத்தை வியந்து, அவர் பால் தமக்குள்ள பற்றையும், நன்றியறித2லயும் தெரி வித்துக் கொள்கிருர்.

### பயிற்சியும் விருக்களும்

- 1. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) திருவாசக ஆசிரியர் யார்?
  - (ஆ) சிவபெருமானுக்கு ஒப்பாக ஆசிரியர் யாரைக் குறிப்பிட்டுள்ளார்.
    - (இ) உள்ளொளியென்று ஆசிரியர் குறிப்பிட்டது எதணே?
    - (ஈ) திருவாசகம் எதற்கு ஒப்பானது?
- 2. திருவாசகம் பற்றியுள்ள பழமொழி யாது?

- 3. விளக்கம் தருக:
  - பால்நி‰ந்தூட்டும் தாய்; பாவியேன்; உள்ளொளி பெருக்கி; புறம் புறந் திரிந்த; சிக்கெனப்பிடித் தேன்.
- "பால்நினேந்தூட்டும் தாயினும்" என்ற திருவாச கத்தை எட்டு வரியில் எழுத்துப் பிழையின்றி எழுதுக.
- 5. பாடலின் பொருவேச் சுருக்கி எழுதுக.

# 14. திருக்குறள்

தமிழ் மொழியில் உள்ள நூல்கள் பலப்பல. அவை இலக்கணம், இலக்கியம், நீதி, சாத்திரம் எனப் பல வகைப்படுவன. அவற்றுள், நீதிநூல்களின் வரிசையில் தஃசிறந்தது திருக்குறள். இது பதினெண் கணக்கு நூல்களுள் ஒன்று. இதஞேடு ஒப்பவைத்து எண்ணக் கூடிய நூல் நாலடியார் ஆகும்.

திருக்குறள் அறத்துப்பால், பொருட்பால், காமத் துப்பால் என்ற மூன்று பெரும் பிரிவுகளேயுடையது. அறத்துப்பாலில் 38 அதிகாரங்களும் பொருட்பாலில் 70 அதிகாரங்களும் காமத்துப்பாலில் 25 அதிகாரங் களும் உள்ளன. ஆகவே திருக்குறள் 133 அதிகாரங் களேயுடையது. ஒவ்வோர் அதிகாரத்துக்கும் பத்துக் குறட்பாக்களாக 1330 குறட்பாக்களேத் திருக்குறள் கொண்டது.

திருக்குறளின் சிறப்பைக் கூறும் நூல் திருவள்ளுவ மாலே. திருக்குறளுக்கு உரையெழுதியோர் பதின்மர். அவர்களுள் மனக்குடவர், காளிங்கர், பரிதி, நச்சர், பரிமேலழகர் என்போர் உரைகளே வெளிவந்துள்ளன. தற்பொழுது தருமபுர ஆதீனம்பழைய உரை என்ற ஒன் றீனயும் சேர்த்து அறுவர் உரையாக வெளியிட்டுள் ளது. அவ்வுரைகள் யாவற்றுள்ளும் மிகச் சிறந்தவுரை பரிமேலழகர் உரையேயாகும்.

## 1. கடவுள் வாழ்த்து

கடவுளே வாழ்த்துதல் கடவுள் வாழ்த்து எனப்படும். எடுத்துக் கொண்ட காரியம் இனிது முடியும் பொருட் டுக் கடவுள் வாழ்த்துக் கூறுதல் மரபு.

"அகர முதல எழுத்தெல்லாம் ஆதி பகவன் முதற்றே யுலகு" (பதவுரை) எழுத்துதெல்லாம் — எழுத்துக்கள் எல்லாம்; அகரம் முதல — 'அ' கரத்தை முதலாக உடை யன (அதுபோல) உலகு — உலகமானது; ஆதிபகவன் முதற்று — ஆதிபகவஞகிய முதஃயுடையது.

(பொழிப்புரை) எழுத்துக்களெல்லாம் அகரமாகிய முதலேயுடையன. உலகு ஆதிபகவஞ்கிய முதலே யுடை யது.

எழுத்துக்களுக்கும் (விளக்கம்) அகரம் எல்லா முதல் எழுத்தாகும். தமிழ் மொழிக்கேயன்றி வட மொழிக்கும் முதல் எழுத்தாகும். அகரம் இன்றேல் அக்கரங்கள் இல்லேயாகும் என்பதை, மற்றைய ''அக்கரங்கள் இன்றும் அகரவுயிர் இன்றேல்'' என்று கூறப்படுதலாலும் அறிக. அகரமே இறைவன். அகர முதலின் எழுத்தாகி நின்ருய்' என்று சுந்தரரும் "அகர முதலானே அணி ஆப்பனூராண்' என்று பந்தப் பெருமானும் கூறுதல் காண்க. கண்ணன் கீதையில் '' எழுத்துக்களில் அகரமாகின்றேன் யான் '' என்று கூறுதலும் உணரத்தக்கது. காணப்பட்ட உலகத் தால் காணப்படாத இறைவன் உண்டு என்ற கொள் கையை விளக்குகிருர். அதனுல் உலகிற்கு முதல்வன் அதிபகவன் என்பது கருத்து.

''கற்றதனு லாய பயனென்கொல் வாலறிவன் நற்ரு டொழாஅ ரெனின்''

(பதவுரை) வால் அறிவன்-மெய்யுணர்விண உடைய வனது; நல்தாள்-நல்ல திருவடிகளே; தொழாஅர்-எனின் வணங்காராயின்; கற்றதனுல் ஆய-எல்லா நூல்களேயும் கற்றவர்க்கு அக்கல்வியறிவிஞலாகிய; பயன் என்– பயன் யாது? (ஒன்றும் இல்லே) என்றவாறு.

(பொழிப்புரை) மெய்யுணர்விணே யுடையவனது நல்ல திருவடிகளே வணங்காராயின் எல்லா நூல்களேயும் கற் றதனுல் உண்டாகிய அக்கல்வியறிவி**ன் ப**யன் யாது (ஒன்றும் இல்லே)

(விளக்கம்) இறைவன் தாள் பிறவிப் பிணிக்கு மருந்து ஆதலால் அதணே நற்ருள் என்ருர். மனிதப் பிறவியும் கல்வியும் பெற்றதன்பயன் இறைவன் தாளே வணங்கிப் பிறவியை நீக்கிக் கொள்ளுதலாகும். அத ணேச் செய்யாராயின் கல்வியினுலாகிய பயன் ஒன்று மில்லேயாகும். கல்வியின் பயன் இறைவன் தாள்களேத் தொழுதல் என்பது கருத்து.

#### பமிற்சியும் விஞக்களும்

- 1. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) திருக்குறள் ஆசிரியர் யார்?
  - (ஆ) இந்நூல் எத்தணே அதிகாரங்களேக் கொண் டது?
  - (இ) திருக்குறரோடு வைத்து எண்ணக்கூடிய வேளுரு நீதி நூலின் பெயர் தருக.
  - (ஈ) திருக்குறளுக்கு உரை யெழுதிய ஆசிரியர் களுள் மூவர் பெயர்கள் தருக.
  - (உ) கல்வியின் பயன் யாதென வள்ளுவர் கூறு கின்ருர்?
- பின்வருவனவற்றிற்கு விளக்கந் தருக:
   கடவுள் வாழ்த்து; ஆதிபகவன்; வாலறிவன்; நற்ருள்.
- "கற்றதனைய பயன்…" என்ற முதலேயுடைய குற ளினே வரி தவருது எழுத்துப்பிழையின்றி எழுதுக.
- 4. ''அகர முதல '' என்று தொடங்கும் குறளின் பொரு?ளத் தெளிவான முறையில் தருக.
- 5. திருக்குறள் பற்றி ஐந்து வாக்கியங்கள் எழுதுக.

# фяті идый

பயிற்சி வினுக்கள்

#### பகுதி I

- 1. சரியான விடையின் கீழ்க் கோடிடுக:
  - (அ) நித்திய கருமங்களில் ஒன்று: தாய் தந்தையர் சொல்லேத் தட்டி நடத்தல் சினிமாப் படம் பார்த்தல் மலசல மோசனஞ் செய்தல் தேனீர் கோப்பி பருகுதல்
  - (ஆ) ஆளுடைய அரசு என்று அழைக்கப்படுபவர்: திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயஞர் மாணிக்கவாசகர் மெய்கண்டதேவர் திருநாவுக்கரசு நாயஞர்
  - (இ) நாவலர் காலத்தில் அவருடன் தொடர்புள்ள தமிழ் அறிஞர்:

வித்துவான் கணேசையர் வித்துவான் சுப்பையாபிள்ளே வித்துவான் மீனுட்சிசுந்தரம்பிள்ளே வித்துவான் வேந்தனுர்

(ஈ) வேதாரணியத்தில் திருக்கதவு அடைக்கப் பாடிய
 தேவாரத் திருப்பதிகத் தொடக்கம்:

வேயுறு தோளி பங்கன் பொன் செய்த மேனியினீர் சதுரம் மறைதான் தோடுடைய செவியன்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

- 2. பொருத்தமில்லாத சொல்வின் கீழ்க் கோடிடுக:
  - (அ) திருஞானசம்பந்தர், திருநாவுக்கரசர், மாணிக்கவாசகர், சுந்தரர்.
  - (ஆ) ஆறுமுகநாவலர், சி. வை. தாமோதரம்பிள்ள, பொன்னுச்சாமித் தேவர், விபுலானந்தர்.
  - (இ) தீபம் ஏற்றுதல், மாலே கட்டுதல், குடைபிடித் தல், தியானத்தில் இருத்தல், சுவாமி காவுதல்.
  - (ஈ) மான், மழு, பிறைச்சந்திரன், சங்கு, சூலம்.
- பொருத்தமான சொல்லேத் தெரிவு செய்து கோடிட்ட இடத்தில் நிரப்புக:
  - (அ) திருநாவுக்கரசர் தேவாரத்தில் இடம் பெற்ற நாயஞர் ———— ஆவர். (சுந்தரமூர்ந்தி நாயஞர், திருநாவுக்கரசு நாய ஞர், அப்பூதியடிகள், திருநீலகண்டப் பெரும் பாணர்)
  - (ஆ) சுந்தரர் சிவபிரானிடம் பெற்ற **பொன்‰** ———— இல் இட்டார். (இந்து நதி, நைல் நதி, மணி **முத்தா நதி,** சித்திராநதி)
  - (இ) வேதாரணியத்துக்கு ——— என்றும் பெயர் உண்டு. (சீர்காழி, திருவாதவூர், திருமறைக்காடு, திருவாலவாய்)
  - (ஈ) சிவமூலமந்திரம் என்று கூறப்படுவது ——— ——— ஆகும். (சரவணபவ, நமசிவாய, நாராய**ை, சிவ** சத்தி)

- 4. பின்வரும் வாக்கியங்களேப் பூர்த்தி செய்க:
  - (அ) சம்பந்தர் எலும்பிணப் பெண்ணுரு வாக்கி யமை போன்று சுந்தரர் —————.
  - (ஆ) சரியை வழிபாடு சாலோக முத்தியிண அளித்தல் போல் யோக வழிபாடு ———
  - (இ) மெய்ப் பொருள் நாயஞர் சிவவேடத்தைப் போற்றிஞர்; அப்பூதியடிகள் ————.
    - (ஈ) பால் நிணந்தூட்டும் தாயிணப் போல இறை வன் எம்முடன் புறம்புறத்திரிந்து ————.
- பொருத்தமான காரணமமைந்த விடையின் கீழ்க் கோடிடுக:
  - (அ) நாம் கடவுளே ஏன் வணங்குதல் வேண்டும்?
    - (i) பாட்டன் பாட்டி வணங்குவதால்
    - (ii) பட்டம் பதவிகளே விரும்பி
    - (iii) சுகமாக வாழ்வதற்கு
    - (iv) பிறவியிலிருந்து விடுத‰ பெற
  - (அ) நாவலர் நூல்கள் எழுதிய காரணம்:
    - (i) பொருள் சம்பாதித்தற்காக.
    - (ii) பிறர் தன்ணப் புகழ வேண்டும் என்பதற் காக.
    - (iii) தமிழுக்குத் தொண்டு செய்ய வேண்டு மென்ற விருப்பம்.
    - (iv) பொழுது போக்குதல்.
  - (இ) சமயகுரவர் குருபூசைகளேக் கொண்டாட வேண்டியது எதற்கெனில்:
    - (i) கடலே வாழைப்பழம் உண்பதற்கு
    - (ii) விளயாட்டாகப் பொழுதைக் கழிப்பதற்கு
    - (iii) நல்ல வழியில் மனதைச் செலுத்துவதற்கு
    - (iv) நாமும் முத்தியடைவதற்கு

6.

7.

| ( <b>#</b> )                               | சிவபெருமான் புலித்தோலே அரையில்                                |  |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--|
|                                            | அணிந்த காரணம்:                                                |  |
| (i                                         | ) முனிவர்களோடு கோபித்துக் கொண்டு                              |  |
| (ii                                        | ) உயிர்களுக்கு அச்சத்தை உண்டு பண்ணு                           |  |
|                                            | தற்கு                                                         |  |
| (iii                                       | ) தனது பேராற்றஸே உயிர்கள் அறிந்து                             |  |
|                                            | உய்வதற்கு                                                     |  |
| பின்வருவன சரியாயின் (√) என்றும் பிழையாயின் |                                                               |  |
| (×) என்றும் குறிப்பிடுக:                   |                                                               |  |
| ( <del>அ</del> )                           |                                                               |  |
|                                            | வரும் ஒரே காலத்தவர். [ ]                                      |  |
| (3)                                        |                                                               |  |
|                                            | வேண்டப்படுவதாகும்.                                            |  |
|                                            | கடவுள் பிறந்த இடம் ஆகாயம். [ ]                                |  |
| (平)                                        | ஞானப்பிரகாச முனிவர் நாவலரின் வழித்                            |  |
|                                            | தோன்றல் ஆவர்.                                                 |  |
| (2)                                        | கோளறு பதிகம் சம்பந்தரால் பாடப்பட்டது.                         |  |
| பின்வருவனவற்றை எழுதுக:                     |                                                               |  |
| ( <del>M</del> )                           | பஞ்ச பொறிகள்:                                                 |  |
| ( <u></u>                                  | தேவாரமுதலிகள்:                                                |  |
| (劉)                                        | நால்வகை முத்திகள்:                                            |  |
| (F)                                        | நவக்கிரகங்கள்:                                                |  |
| (2)                                        | சிவசின்னங்கள்:                                                |  |
|                                            |                                                               |  |
| பின்வரும் பாடல்களேப் பூர்த்தி செய்க:       |                                                               |  |
| ( <del>a</del> )                           | சதுரம் —— துதி செய்து ————                                    |  |
|                                            | ——— பொழில்சூழ் மறைக்காட்டுறை ———<br>இது நன் ——— ——— வெனக்குன் |  |
|                                            | கிருக்காப்புக் கருத்தா                                        |  |
|                                            |                                                               |  |

| ( <b>ஆ</b> ) | கற்றதனு ——— ——— ———<br>——— ரெனின் |
|--------------|-----------------------------------|
| (2)          | தம்மையே ——— பேசினும்              |
|              | ——— தொண்டர் ———                   |
|              | ——— பாடாதே யெந்தை                 |
|              | ——— பாடுமின் ———                  |
|              | இம்மையே ——— ———                   |
|              | ஏத்தலாம் ———                      |
|              | ——— Gu fin ———                    |
|              | கியாதும் ——— வில்லேயே.            |
|              |                                   |

- ூ. சரியானவற்றின அடைப்புக் குறியிலிளுந்து எடுத்து எழுதுக:
  - (அ) சிவாலயத் தொண்டு செய்து முத்தியடைந் தவர் —————— ஆவர். (காரைக்கால் அம்மையார், இயற்பகைநாயஞர், திருநாவுக் கரசர், திருநீலகண்டநாயஞர்)
  - (ஆ) அப்பூதியடிகளின் பிறந்த இடம் ————— ஆகும். (திருப்புகழூர், திருநாவலூர், தி**ங்க** ஞர், திருவிடைமருதூர்)
  - (இ) ''எந்தை புகழூர் பாடுமின் புலவீர்காள்'' என்று பாடியவர் —————. (சுந்தரர், மாணிக்கவாசகர், திருஞானசம்பந்தர், அருணகிரிநாதர்)
  - (ஈ) பசுக்கொலேக் கஞ்சிச் சந்நியாசம் பூண்ட வர் ———— ஆவர். (நாவலர், விவேகா னந்தர், ஞானப்பிரகாசமுனிவர், சிவப்பிர காசர்)

- 10. (i) சரியைத் தொண்டுகள் பத்து எழுதுக.
  - (ii) நாவலர் எழுதிய நூல்கள் மூன்று தருக.
  - (iii) கோளறு பதிகம் எவ்விடத்தில் யாரால் பாடப் பட்டது?
  - (iv) கோயிற் புராண உரை, சித்தாந்த சிகாமணி-இந்நூல்களின் ஆசிரியர் யாவர்?
  - (▽) ''தம்மையே புகழ்ந்திச்சை'' என்ற தேவாரத் தின் பதிக வரலாற்றைத் தருக.

## பகுதி II

- பகலிற் செய்ய வேண்டிய நித்திய கருமங்களே அட்டவணப் படுத்துக.
- கோயிலுக்கு எவ்வாறு செல்லுதல் வேண்டும் என் பது குறித்து ஐந்து வரிக்குக் குறையாது எழுதுக.
- 3. கடவுளின் எண்குணங்கள் எவை?
- கடவுள் ஆன்மாக்களின் பொருட்டு எடுக்கும் மூவகைத் திருமேனிகள் எவை?
- பின்வரும் முதஃயுடைய பாடல்களே வரிக்கிரமமாக எழுத்துப் பிழையின்றி எழுதி அவற்றின் பொருளே யும் தருக.
  - (அ) வேயுறுதோளிபங்கன் (ஆ) சதுரம் மறைதான்
  - (இ) ஒன்று கொலாம்
  - (ஈ) தம்மையே புகழ்ந்திச்சை
- 6. பின்வருவனவற்றிற்கு விளக்கக் குறிப்பு எழுதுக: (i) மறைக்காடு (ii) பலிபீடம் (iii) சண்டேசுரர்
  - (iv) திருவாசகம் (v) முத்தநாதன்

- 7. நாவலர் பெருமானின் வாழ்க்கை வரலாற்றிலிருந்து நீர் கற்றுக் கொள்ளும் படிப்ப2னகள் யாவை?
- 8. "பால் நிணந்தூட்டும்"… என்ற திருவாசகத்திண வரிக்கிரமமாக எழுதி அதில் கூறப்பட்டுள்ள விட யம் குறித்து ஐந்து வாக்கியங்கட்குக் குறையாது எழுதுக.
- அப்பூதி அடிகளேப் பற்றி அல்லது மெய்ப்பொருள் நாயனைரப் பற்றிச் சுருக்கி எழுதுக.

# இரண்டாம் பருவம்

#### 15. உயிர்

உலகில் நாம்காணும் பொருள்களே உயிர் உள்ளன. உயிரற்றனவென இருவகையாகப் பிரிக்கலாம். ரற்ற பொருள்கள் தோற்றம் முதல் முடிபுவரை மாறு பாடு இல்லாது இயக்கமற்ற இருக்கும்; இவை சடப் பொருள்கள் எணப்படும். உதாரணமாக: மேசை, வீடு. நிலம் முதலியனவற்றைக் கொள்ளலாம். உயிர் உள்ள பொருள்கள் தாமே இயங்கும் தன்மையுடையன. நிலே யாக நிற்கும் மரம், செடி, கொடி முதலிய தாவரங் களும் வளர்தல், பூத்தல், காய்த்தல் முதலிய இயக்கங் களே - செயல்களே உடையன. அஃது மன்றி இன்ப துன்பங்களே அநுபவித்தலினுறும், விடயங்களே உணர் தலினும், இனவிருத்தி செய்தலினுறம் உயிருண்டு என அறியலாம். உயிரையும் உடம்பையும் ஒன்றென அறிவிலார் மயங்குவர். நான் என்று சொல்லுவது உயிர். நான் என்பது சரீரமன்று. நான் ஒரு பாம்பைக் கண்டேனென்று சொல்லும் பொழுது, பாம்பைக் கண் டது சரீரமன்று. அதைக் கண்டது நானுகிய உயிர். சரீரமானது உயிர் காணுகிறதற்குக் கருலியாயுள்ளது. சரீரம் தூலம். சூக்குமமென இருவகைப்படும். பாம் பைக் காணும் பொழுது ஒளியானது கண்ணுக் கூடாகப் போய் மூளேயிலே தட்டும்பொழுது அதைச் சூக்கும் சரீரத்திலிருக்கும் புத்தி உயிருக்குக் காட்டு கின்றது. இதில் கண்ணேயும் மூனேயையும் அங்குமாக வுடையது தூலசரீரம். புத்தியை அங்கமாகவுடையது சூக்கும் சீரமாகும்.

எல்லா உயிர்களும் ஒன்றல்ல; அவை வெவ்வேரு னவை. எல்லா உடம்புகளிலும் உள்ள உயிர் ஒன்ரு யின் ஓர் உடம்பில் இருக்கும் உயிர் பிரியும் போது

506 - 8

ஏனேய உடம்புகளில் உள்ள உயிர்களும் பிரிதல் வேண் டும். அங்ஙனம் பிரியாமையால் உயிர் எண்ணிலாதன வாகும். உயிருக்கு இயல்பாகவே அறிவுண்டு. ஆயின், அவ்வறிவினேச் செம்புடன் சேர்ந்த களிம்பு போல் உயிருடன் சேர்ந்துள்ள ஓர் அழுக்கு भी टेका क टैना के செய்யத் தூண்டுகின்றது. அவ்வழுக்கு எனப்படும். இதற்கு மலம் என்னும் ஒரு பெயருண்டு-ஆணவ மல சம்பந்தத்தால் உயிர் விணகணச் செய்கின் றது. அவை கல்வினே தீவினே யெனப்படும். யும் அழுக்கெனப்படும். இவ்வழுக்குக் கன்ம மலம் என்று பெயர் பெறும். எனவே உயிர் இயல்பாகவுள்ள ஆணவ மலத்தோடு கன்ம மலம் என்ற பிறிதோர் அழுக்கையும் சேர்த்து இடர்ப்படும் நிலேயில் கடவுள் கருணே புரிகின்றுர். இதனுல், கடவுளின் வைப்புச் சக்தியென்று சொல்லப்படும் மாயை அதிட்டித்த நிஃலயில் மாயா காரியங்களாகிய தநு, கரண, புவன, போகங்களேக் கடவுள் கொடுக்கின்ருர். இ 5 (m) n, ஆன்மா மாயாமலம் என்ற ஒன்றணேயும் கொள்கின்றது. எனவே, ஆன்மா மலசம்பந்த முள்ள தன்மையில் மூன்று வகைப்படுகின்றது. ஒன்றேயுடைய ஆன்மாக்கள் விஞ்ஞானுகலர் எனவும் ஆணவம், கன்மம் ஆகிய இரு மலமுடைய ஆன்மாக் கள் பிரளயாகலர் எனவும் ஆணவம், கன்மம், மாயை ஆளிய மும்மலமுடைய ஆன்மாக்கள் சகலர் எனவும் பெபர் பெறுவர். மனிதர்களும், தேவர்களும், மிருகம், பறவை முதலிய இயங்கியற் பொருள்களும், புல், பூண்டு மு தலிய நிஃலயியற் பொருள்களும் சகல வர்க்க ஆன் மாக்களாகும்.

ஆன்மாக்கள் தாம் புரிந்த நல்விண தீவிணகளுக் கீடாக நால்வகைத் தோற்றத்தையும், ஏழுவகைப் பிறப் பையும், எண்பத்து நான்கு நூருயிரம் யோனி பேதத் தையும் அடைந்து, பிறந்து இறந்து உழலும். நால் வகைத் தோற்றங்களாவன: அண்டசம் (முட்டையிற் ீருன்றுவது), சுவேதசம் (வேர்வையிற்ரேன்றுவது); உற்பிச்சம் (வித்து, வேர், கிழங்கிற்ரேன்றுவது), சராயுசம் (கருப்பையிற்ரேன்றுவது) என்பன ஆகும். எழுவகைப் பிறப்புக்கள்: தேவர், மனிதர், விலங்கு, பறவை, ஊர்வன, நீர்வாழ்வன, தாவரம் எனப்படும்.

சத்தைச் சார்ந்து சத்தையும், அசத்தைச் சார்ந்து அசத்தையும் அறிவது எதுவோ அதுவே சத்து என்பது நிலேபெற்ற ஞானமாகிய சிவத்தைக் குறிக்கும். அசத்து என்பது அறிவில்லாத சடப்பொருளேக் குறிக்கும். சத்துப் பொருளாகிய கடவுளே அடைவதே ஆன்மாக்களின் உரிமையாகும். சூரியன் இருட்டை அறியான்; இருள் சூரியன் முன் நில்லாது. அங்ஙனமே சிவத்தின் முன் லாது. எனவே, சடமாகிய பாசம் சிவத்திணக் காட் டாது என்பதாம். சிவமும் அறிவற்றதாகிய பிரபஞ் சமும் ஒன்றினே ஒன்று அறியாது என உணர்கிறேம். இந்நிலேயில், ஆன்மாவே அந்த இரண்டி2்னயும் அறி யுந் தன்மையுடையதாகும். இங்ஙனம் சத்து. அசத்து என்னும் இரண்டினேயும் அறியும் உரிமை ஆன்மா வுக்கு இருப்பது குறித்தே ஆன்மாவைச் சதசத்து என்று கூறுவார்கள். ஆன்மோ என்னும் உயிருக்குத் தனித்த இலக்கணம் சார்ந்ததன் வண்ணமாய் நிற்ற லேயாகும். ஆன்மா சாரவேண்டியுள்ள பொருள், தானே அறியும் சித்துப் பொருளாகிய கடவுளேயாதலின் கட வுளும் தம் கருணேப் பெருக்கால் மாயையில் நின்றும் மாயேயங்களேத் தோற்றுவித்து ஆன்மாவுக்குப் பிற வியைக் கொடுக்கின்ருர். 'ஆன்மா அறிவு இச்சை செயல்களில் ஈடுபட்டு இறைவன் திருவருளால் மெய் யுணர்ச்சி பெறுகின்றது இதனுல் **ஆணவமலத்தின்** வலியைவீழ்த்தித்திருவருட் பதிவு காரணமாய் இறைவன் திருவடி நிழஃயடைந்து, பேரின்பப் பெருவாழ்வு பெறு கின்றது' என்பதே உண்மை நூல்களின் முடிபுமாகும்.

#### பயிற்சியும் விஞக்களும்

- குருக்கமான விடை தருகை:
  - (அ) ஆன்மா இயல்பாகவே அறிவுடைப் பொருளா?
  - (அ) இருவகைச் சரீரங்களும் எவை?
  - (இ) செம்பிற்களிம்பு போல் ஆண்மாவுடன் சேர்ந் துள்ள பொருள் யாது?
  - (ஈ) மூவகை ஆன்மாக்கள் எவை?
- 2. கீறிட்ட இடங்களே நிரப்புக:
  - (அ) உயிர்கள் செய்யும் விணகள் ————— ————— எனப்படும்.
  - (ஆ) ஆணவமலம் மாத்திரம் உள்ள ஆன்மாக்கள் ———— எனப்படுவர்.
  - (இ) கடவுளின் வைப்புச் சக்தி ————— ஆகும்.
- 3. ஆன்மா எடுக்கும் எழுவகைப் பிறவிகள் எவை?
- ஆன்மா சதசத்து என்ற பெயரை எப்படிப் பெறு கின்றது?
- ஆன்மா பிறவி எடுத்தல் பற்றி உண்மை நூல் களின் முடிபுயாது?
- உயிர் என்னும் விடயம் பற்றிப் பத்து வாக்கி யங்கள் எழுதுக.

#### 16. பாசம்

பதி, பசு, பாசம் என்பன முப்பொருள்கள் எனப் படும். இவை மூன்றும் ஆநாதிப் பொருள்கள். அநாதி யேன்ருல் தோற்றமில்லாதன என்பது பொருளாகும். பதி சத்துப்பொருள், பசு சதசத்துப்பொருள், பாசம் அசத்துப்பொருள் என்பதை இதற்கு முந்திய பாடங் களில் அறிந்துள்ளோம். இவற்றுள் பாசம் என்பது ஆன்மாவைப் பந்தித்து, ஆன்மா மெய்ஞ்ஞானத்தால் பேரின்பம் அநுபவித்தலேத் தடுத்து நிற்பது என்ற பொருளில் அமைந்ததாகும்.

பாசம் ஆணவம், கன்மம், மாயை என முத்திற**ப்** படும். பாசம் எனினும் மலம் எனினும் ஒக்கும். ஆணவடிலம் உயிருக்கு அநாதியாய் உள்ளதாகும். இம்மலம் அளவில்லாத சக்திகின (ஆற்றல்கின) உடை யது. செம்பிற்களிம்பு போல உயிருடன் கலந்து நிற் கும் தன்மை உடையது. இம்மலம் உயிர்களே அவற் றின் வியாபகத்தன்மை விளங்க வொட்டாது மறைத்து ஒடுக்கி அணுத்தன்மைப் படுத்துவதிஞல் ஆணவம் எனப்பெயர் பூண்டது. உலக இருள் உயிர்களின் கண் ணெளியை விளங்காமல் மறைக்கின்றது. ஆணவமோ உயிர்களின் ஞானக்கண்ணே மறைப்பதால் இருண் மலம் எனவும் சொல்லப்படும். இந்த இருண்மலம் உயிரின் குணமன்று. இம்மலத்தினின்றும் நீங்குவதே உயிரின் இயல்பாகும். ஆணவமலத்தின் ஆற்றவேக் கெடுத்தற்காகவே இறைவன் படைத்தலென்னும் தொழியே இயற்றுகிறுன். படைப்பின் நிகழ்விஞல் தான் உயிர்களினிடத்துள்ள அன்பு, அறிவு, செயல்கள் விளங்குகின்றன. நெல்லுக்கு உடி போன்றதாய் உயி ரைப்பற்றி நிற்கும் ஆணவத்தினே நீக்குதலே முத்தி நெறியாகும். ஆன்மாக்களாகிய எமக்கு கேவலம், சக

லம், சுத்தம் என்ற மூன்று நிலேகள் உள்ளன. சுத்த நிலேயென்பது: முத்திப்பேற்று நிலேஎனப்படும். கேவல நிலே என்பது: ஆன்மா ஆதியில் ஆணவமலத்தால் முற்றும் கட்டுண்டு அறிவு செயலற்றுக் கிடந்த அநாதிநிலே யாகும். சகலநிலே என்பது: சிவத்தின் அருட்டன்மையால் உடம்போடு கூடிநின்று அறிவு, இச்சை, செயல் என்னும் மூன்றும் சேரப்பெற்று மனம் முதலிய கருவிக் கூட்டுறவுடையதாக ஆன்மா விளங்குவதாகும். இதிலிருந்து ஆணவமலமானது ஆன்மாவின் கேவல சகல நிலே இரண்டிலும் நீங்காது சுத்தநிலே என்னும் முத்திப் பேற்றில்தான் ஆன்மாவை விட்டு நீங்கும் என்பது புலனுதல் காண்க.

உயிர்களேப் பற்றியிருக்கும் ஆணவமலத்தை நீக் குதற் பொருட்டே இறைவனுல் மாயை, கன்மம் என்ற இரு மலங்கள் தரப்படுகின்றன. துணியின் அழுக்கைப் போக்க உவர்மண்,சாணம் என்பன பயன்படுதல் போல நீக்க மாயையும் உயிரைப்பற்றியுள்ள ஆணவத்தை கன்மமும் பயன்படுகின்றன. ஆணவமலம் அறிவை மறைக்கிறது. மாயை அறிவை விளக்குகிறது. கன்மம் அறிவை மாயை விளக்குவதற்குத் துணே செய்கின்றது. எனவே, மாயையும் கன்மமும் ஆன்மாவை இடையிற் சேர்ந்த மலங்களாகும். ஆணவம் மூலமலமாய் உயிர் களோடு அநாதியாய் உள்ளதென்பது இதிலிருந்து தெளிவாகிறது. இம்மாயை இறைவனுக்கு வைப்புச் சத்தியாகும். உயிர்களேத் தன் வசமாக்கி மயக்குவதால் காரணப்பெயர் பெற்றது. மாயை எனக் முதற்காரணம் மாயையென்றும் நிமித்த காரணம் இறைவனென்றும் கூறுவார்கள். மாயை மா + யா எனப் பிரித்து மா- என்பது ஒடுங்குதலென் றும், யா- என்பது தோன்றுதலென்றும் பொருள் கூறி, உலகம் தன்னில் ஒடுங்குதற்கும் தோன்றுதற்கும் இட மாய் நிற்பது மாயை என்று கூறுவார்கள்.

மாயை சுத்தமாயை, அசுத்தமாயை, பிரகிருதிமாயை என மூவகைப்படும். சுத்தமாயையிலிருந்து சி**வ**தத்து வங்களும் அசுத்தமாயையிலிருந்து வித்தியாதத்துவங் களும் பிரகிருதிமாயையிலிருந்து ஆன்மதத்துவங்களும் தோன்றும். மாயையின் காரியங்கள் தனு, கரண, புவன போகங்களாகும். மாயையும் கன் மம் போலவே ஆன்மாவிற்கு உணர்வு உண்டாதற்குப் பயன்படுகிறது. அறிவை விளக்கும் தன்மை மாயையிலுள்ளபடியால், இம்மலம் ஆணவமலத்திற்கு எதிரிடையான புடையதாகும். மாயை இறைவனுக்கு உடைமைப் பொருள் எனப்படும். 'உடையானுக்கு உரிமையாயிருத் தல் உடைமையின் இலக்கணமாகும்' என்பதை உணர் கின்ருேம். விடியும் வரையும் இருளே ஒருவாறு போக் கத்தக்க விளக்கைப்போல, ஆன்மா சிவஞானமாகிய பேரொளியைப் பெறும் முத்தி நிலேயை அடையும்வரை ஆணவ இருளே ஒருவாறு நீக்கி அறிவைக் கொடுக்கும் கருவியாக மாயை விளங்குகிறது என்ப தைத் தெளியலாம்.

கன்மம் என்பது விண. இது உயிரின்சிற்றறி விஞல் தோன்றும் விருப்பு வெறுப்புக்களே ஏதுவாகக் கொண்டு நிகழ்வதாகும். இக்கன்மம் மனம், வாக்கு, காயமென்னும் திரிகரணங்களாலும் செய்யப்படுவது. இது சஞ்சிதம், பிராரத்துவம், ஆகாமியம் என மூவகைப் படும். விணபக்குவப்படுமளவும் சூக்குமமாய் புத்தி தத்துவத்தைப் பற்றி மாயையிலே கிடக்கும் நிலே சஞ்சி தம் எனப்படும். ஆகாமியமுயற்சி பலனுக்குவருமளவும் கட்டுப்பட்டு அறம் பாவமாய்க்கிடப்பதே சஞ்சிதமென வும் கூறலாம். ஆகவே, சஞ்சிதத்திணே களஞ்சியம் போல்வது எனக்கூறல் சாலும். பிராரத்தம் என்பது: ஒரு பிறப்பிலேயே ஆன்மா அனுபவிப்பதற்கென முகந்து கொள்ளப்பட்டதாய் சாதி, பிறப்பு முதலியன வாகப் பல திறப்பட்டுச் சூக்குமமாய் நிற்கும் கன்மமா கும். இப்பிராரத்துவ விணப்படியே கல்வி, செல்வம், மேன்மை முதலிய இன்பங்களேயும் வறுமை, அறியாமை இழிவு, வருத்தம் முதலிய துன்பங்களேயும் அனுபவிக்க வேண்டிய ஆன்மாக்கள் அவ்வப் பலணத் தரக்கூடிய குடும்பங்களில் தோன்றுவர். எனவே, சஞ்சிதவிண பயன்படுங்கால் இன்பதுன்பமாய் பிராரத்தம் எனப்படும்.

ஆகாமியம் என்பது செய்யப்படும் விணயாகும். எனவே, விணயானது செய்யப்படும்போது ஆகாமியம் எனப்படும் என்பதாம். இதஞல் சஞ்சிதம், பிராரத்துவம், ஆகாமியம் மூன்றும் ஆற்று நீர்போல் தொன்று தொட்டுவருவன என்பதை உணர்கின்றேம். மேற் கூறியவாற்ருல் வினேயானது செய்யப்படும் பொழுது ஆகாமியமென்றும், பயன் தரும் வரையும் குக்குமமாய் புத்தி தத்துவத்தைச் சார்ந்து நிற்கும் பொழுது சஞ்சிதம் என்றும் பயன்படும்போது பிராரத்தம் என்றும் பெயர் தெறிகிறேம்.

இங்ஙனம் மூவகையாக நிகழும் விணேகளேப் பசுவிண, சிவவிண என இரண்டாகப் பிரிக்கலாம். பசுவிணயான து உயிர்களுக்குச் செய்யப்படும் விணேயாகும். உயிர் களுக்குச் செய்யும் நன்மை பசு நல்விணயெனவும், உயிர்களுக்குச் செய்யும் தீமை பசுத்தீவிணயெனவும், படும். ஈதல், வேட்டல், வாய்மை, இரக்கம்,பொறை, பெரியோரைப் பேணல் முதலியன பசு நல்விணயெனவும், உயிர்களுக்குச் செய்யும் தீமை பசுத்தீவிணயெனவும், உயிர்களுக்குச் செய்யும் தீமை பசுத்தீவிணயெனவும், உயிர்களுக்குச் செய்யும் தீமை பசுத்தீவிணயெனவும், படும். ஈதல், வேட்டல், வாய்மை, இரக்கம், பொறை, பெரியோரைப் பேணல் அதலியன பசுநல் விணகளாகும். கொலே, புலாலுண்ணல், களவு, நன்றிமறத்தல், வஞ்சண, பொறுமை, சிவனடியார் நிந்தணே பசுத் தீவிணகளாகும். இதேபோல் சிவனடியார்களேப் போற் முதல், சிவபெருமானது கோயில் தலத்தை அலகிடல்,

மெழுகல், பூமாலே கட்டுதல், புகழ்ந்து பாடுதல், திரு விளக்கிடுதல் முதலியனவாக வரும் சரியை, கிரியை, யோகம் முதலிய மூன்று மார்க்கங்களிலும் விதிக்கப் பட்டவற்றைச் செய்தல் சிவநல்விண பெனவும் அம் மார்க்கங்களில் விலக்கப்பட்டவற்றைச் செய்தல் சிலத்தீ விண எனவும் படும்.

பசுநல்விணேகளேச் செய்த ஆன்மாக்கள் உடற் பிணிப்பில் நின்று நீங்கியதும் மேலுலகங்களாகிய புண்ணிய உலகங்களிலே போய் இன்பத்தை அனுப விப்பர். அதே போன்று பசுத்தீவிணகளேச் செய்த ஆன்மாக்கள் விடுதலே பெற்றதும் நரகங்களிலேயே விழுந்து துன்பத்தை அனுபவிப்பர். காலஞ் செல்ல விணப்பழு குற்றவடைதலும் அவ்வான்மாக்கள் மீண் டும் பூமியில் பிறவியிணே எடுக்கும்.

### பயிற்சியும் விஞக்களும்

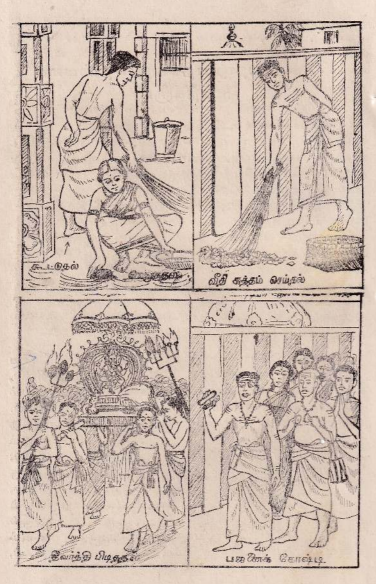
- கருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) முப்பொருள்கள் எவை?
  - (அ) சதசத்துப் பொருள் என்று கூறப்படுவது எத2ன?
    - (இ) பாசங்கள் மூன்றும் எவை?
  - (ஈ) ஆகாமிய விணேகள் இரண்டும் எவை?
- d. கீறிட்ட இடங்க<sup>2</sup>ள நிரப்புக:
  - (அ) நல்வினே தீவிணே இரண்டும் - எனப்படும்.
  - (ஆ) புண்ணியங்களேச் செய்த ஆன்மாக்கள் ——— அனுபவிப்பர்.
  - (இ) சிவனடியார் நிந்தணே --- தீவிண ஆகும்.
  - (ஈ) மாயாகாரியங்கள் --- போகங்களாகும்.

- சரியென்ருல் 'ஆம்' என்றும் பிழையென்ருல் 'இல்ஃல்" என்றும் எழுதுக:
  - (அ) சஞ்சித விணகள் புண்ணிய பாவங்களாகும்...
  - (ஆ) பா**வ**ங்களேச் செய்த ஆன்மாக்கள் கடவுளின் திருவடியை அடைவர்.
  - (இ) சிவநல்வினேயில் விதிக்கப்பட்டன செய்தல் சிவத்தீவினேகள் எனப்படும்.
    - பிராரத்த வினேப்படியே ஒருவருக்குச் செல்வம் சேரும்.

# 17, சைவநாற்பாதங்களும் நால்வகை முத்திகளும்

சிவபெருமான் உயிர்கள் படிமுறையான் உணர்ந்து உய்தி பெறும் பொருட்டு- தூலம், சூக்குமம், அதிசூக் குமம் என்னும் வடிவங்களேக் கொண்டருளி, அவ்வவ் வடிவங்களில் வழிபடும் முறைமையினே வேத சிவாக-மங்களில் உணர்த்தியருளிஞர். சரியை இறைவனது தூலவடிவத்தை வழிபடுவது. கிரியை இறைவனது சூக்கும வடிவத்தை வழிபடுவது. யோகம் அவனது அதிசூக்கும வடிவத்தின் வழிபடுவது. ஞானமாவது: அகண்டாகார நித்திய வியாபக சச்சிதானந்தப்-பிழம்பாகிய பரம்பொருளே நேரே வழிபடுவது. இவை உலகப்பற்றேடு செய்யப்படும் வழி உபாயமார்க்க மென் றும், உலகப்பற்றுச் சிறி துமின்றி இறைவன் திருவடிப் பேருகிய முத்தியின்பத்தைக் கருதிச் செய்யப்படும் வழி உண்மை மார்க்கமென்றும் கூறப்படும்.

எனவே, உபாயச்சரியை, உபாயக்கிரியை உபாய யோகம், உபாயஞானம் என்றும் உண்மைச்சரியை. உண்மைக்கிரியை, உண்மையோகம் உண்மைஞானம் என்றும் சிவபுண்ணியங்கள் எட்டாகும் என்பதாம். உபாயச்சரியை முதலிய நான்கையும் அணட்டித்த பின், உண்மைச்சரியை முதலிய நான்கையும் அனுட்டிப்பார்கள். ஒவ்வொரு பாதத்திலும் சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம் நான் கு 6T 60T பாதங்களும் உண்டு. அவை சரியையிற் சரியை, சரியையிற் கிரியை, சரியையில் யோகம், சரியையில் ஞானம் எனவும் கிரியையிற் சரியை, கிரியையில் கிரியை, கிரியையில் யோகம், கிரியையில் குர எ ம்் எனவும் யோகத்தில் சரியை, யோகத்தில் கிரியை,



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

யோகத்தில் யோகம், யோகத்தில் ஞானம் எனவும் ஞானத்தில் சரியை, ஞானத்தில் கிரியை, ஞானத்தில் யோகம், ஞானத்தில் ஞானம் எனவும் வரும். இதனுல் சைவசமயப்படிகள் உபாயநிலே பதினுறும் உண்மை நிலே பதினுறுமாக முப்பத்திரண்டெனக் கொன்க

மேற்கூறியவாற்ருல் சிவபெருமானின் திருவடிப் பேருகிய முத்தியின்பத்தை நுகர்தற்கு, அரும்புபோலத் தோன்றும் சரியையும், மலர்போலத் தோன்றும் கிரி யையும், காய்போலத் தோன்றும் யோகமும், கனி போலத் தோன்றும் ஞானமும் படிகளாக அமைந்துள் என. அரும்பு தோன்றுமல் மலர் உண்டாகாத தன்மை போலச் சரியை நெறியில் ஒழுகாதார்க்குக் கிரியை பயன் கொடாது. மலர் தோன்றுமல் காய் உண்டா காத தன்மை போல கிரியை நெறியில் ஒழுகாதவர் களுக்கு யோகம் பயன் கொடாது. காய் தோன்றுமல் கனி உண்டாகாத தன்மைபோல யோக நெறியில் ஒழுகாதார்க்கு ஞானம் பயன்கொடாது, கனியை உண்ணுதார்க்கு அதன் சுவையுணர்ச்சி கிட்டாத தன்மை போல, ஞானநெறியில் ஒழுகாதார்க்கு வீட் டின்பப் பேறு கிடைக்காது என்பதாம். இதனே

"விரும்பும் சரியை முதன் மெய்ஞ்ஞானம் நான்கும் அரும்பு மலர் காய், கனிபோல் அன்ரே பராபரமே" எனத் தாயுமான சுவாமிகள் கூறுகின்ற அருள்மெழி களால் உணர்க.

சரியை: சரியை என்பது பெரும்பாலும் புறத்தொழி லாலே இறைவன் உருவத் திருமேனியை நோக்கிச் செய்யும் வழிபாடாகும். அவ் வழிபாடு சரியையிற் சரியை, சரியையிற் கிரியை, சரியையில் யோகம், சரியையில் ஞானம் என நான்கு வகையினதாகும். திருக்கோயிலேக் கூட்டுதல், மெழுகுதல், திருவிளக் கேற்றுதல், திருநந்தவனம் அமைத்தல், பூ எடுத்துக் கொடுத்தல், பூமாலே தொடுத்துக்கொடுத்தல், இறை வனுடைய பெருமைகளேப் புகழ்ந்து பாடுதல், சிவனடி யார்களுக்குக் குற்றேவல் செய்தல் என்பன சரியையிற் சரியை எனப்படும். சந்திரசேகரர், உமாமகேசர், இடபாரூடர், தக்ஷ்ணமூர்த்தி, வினுயகர், சுப்பிரமணியர் முதலாய மூர்த்திகளில், ஒன்றை உபாசணுமூர்த்தியாகக் கொண்டு வழிபடல் சரியையிற் கிரியை எனப்படும். சிவபெருமானின் உருவத்திருமேனிகளில் ஒன்றை மன திலே தியானித்தல் சரியையில் யோகம் எனப்படும். முன் கூறிய தியான பாவணயில் உறைப்பான ஓர் அனுபவ உணர்வு நிகழ்தல் சரியையில் ஞானம் எனப்படும். முன் கூறிய தியான பாவணயில் உறைப்பான ஓர் அனுபவ உணர்வு நிகழ்தல் சரியையில் ஞானம் எனப்படும். இங்ஙனம் சரியை தெறிநின்று ஒழுகியவர்கள் சிவபெருமான் திருமேனி கொண்டு எழுந்தருளியிருக்கும் உலகத்தில் வீற்றிருந்து அவ்வுலக போகங்களே அனுபவித்து வாழ்தல் இவ்வழிபாட்டாற் பெறும் பலன் ஆகும். இது சலோகம் என்னும் பதமுத்தியாகும்.

கிரியை: கிரியை என்பது புறத்தொழில், அகத் தொழில் என்னும் இரண்டாலும் சூக்குமமாகிய அரு வுருவத் திருமேனியை நோக்கிச் செய்யும் வழிபாடா கும். இவ்வழிபாடும் முன் கூறியமை போன்று யையிற் சரியை முதலாக நான்கு வகைப்படும். புதிய மலர்கள், தூப தீபம், திருமஞ்சனம், திருவமுது முத பூசைக்குரிய உபகரணங்களேத் தயாரித்துக் கொள்ளல் கிரியையிற் சரியை எனப்படும். சிவாகமத் தில் விதித்தவாறு பூதசுத்தி, தானசுத்தி, திரவிய சுத்தி, மந்திரசுத்தி, இலிங்க சுத்தி என்னும் ஐந்து சுத்திகளும் செய்து ஆசனம் இட்டு மூர்த்தியை எழுத்தருளச் செய்து மெய்யினுல் அர்ச்சீன புரிந்து கோத்திரம் பாடி வணங்கல் கிரியையிற் கிரியை எனப்படும். மானத பூசை எனப்படும் அந்தர்யாக பூசையே கிரி யையில் யோகம் எனப்படும். மானத பூசையின் அனு பவத்தால் நிகழும் உணர்வே கிரியையில் எனப்படும். இங்ஙனம் கிரியை வழி நின்று ஒழுகிய வர்கள் புதல்வர்களுக்குரிய உரிமை போலச் சிவபெரு மானுக்கு அண்மையில் வீற்றிருந்து அணுக்கத் தொண் டராய்ப் போகங்களே நுகர்ந்து வாழ்வதாகிய சாமீபம் ஆகிய பதமுத்தியிணப் பெறுவர்.

யோகம்: /யோகம் என்பது பெரும் அகத்தொழிலாய் அதிசூக்குமமாகிய அருவுத்திருமே னியை நோக்கிச் செய்யும் வழிபாடாகும். 🗸 அவ்வழி பாடும் முன் கூறியமைபோன்று யோகத்தில் சரியை முதலாக நான்கு வகைப்படும். இயமம் முதலாய எண் வகையான யோகங்களில் இயமம், நியமம், பிராணுயாமம் என்னும் நால்வகை யோக ஒழுகுதல் யோகத்தில் சரியை எனப்படும். பிரத்தியா காரம். தாரணே ஆகிய இரண்டும் யோகத்தில் கிரியை எனப்படும். மூலாதாரம், சுவாதிட்டானம், மணிபூரகம், அநாகதம், விசுத்தி, ஆஞ்ஞை என்னும் ஆறு ஆதாரங் களேயும் அவற்றின் அதிதேவதைகளேயும் மூர்த்தியின் சொரூபத்தை மனத்தால் தியானித்தல் யோகத்தில் யோகம் எனப்படும். மூர்த்தியாகிய தோற்ற மும்,சிந்தித்தலாகிய செயலும்,சிந்திக்கும் தானும் என்ற வேறுபாடின்றி மூர்த்தியும் தானும் கலந்து நிற்றலா கிய சமாதி நிலே யோகத்தில் ஞானம் எனப்படும். இங் ஙனம் யோக வழியில் நிற்போர் தோழர்க்குரிய உரி மையோடு சிவபெருமான் கொண்ருடளும் திருமேனி யைப் பெற்று வாழ்தலாகிய சாருபம் என்னும் பத முத்தியினப் பெறுவர்.

ஞானம்: ஞானம் என்பது புறத்தொழில் அகத் தொழில் இரண்டு மின்றி அறிவுத் தொழிலால் மூவ கைத் திருமேனிகளுக்கும் மேலாய் சச்சிதானந்தப் பிழம்பாய் நிறைந்து நிற்கின்ற சிவபெருமானிடத்துச் செய்யும் வழிபாடாகும். அவ்வழிபாடும் ஞானத்திற் சரியை முதலாகநால்வகைப்படும். ஞானசாத்திரங்களே ஆசாரியரிடங் கேட்டல் ஞானத்தில் சரியை எனவும், ஆசாரியரிடம் கேட்ட ஞானத்தை ஆராய்ந்து சிந்தித் தல் ஞானத்திற்கிரியை எனவும், ஆராய்ந்து சிந்தித்த வற்றைத் தெளிதல் ஞானத்தில் யோகமெனவும், நிட்டை கூடல் ஞானத்தில் ஞானமெனவும் படும் இங்ஙனம் ஞானவழியில் நிற்போர் சிவபெருமானுடைய திருவடி யில் இரண்டறக் கலந்து நித்தியானந்தத்தை அனுப வித்து வாழ்தலாகிய சாயுச்சியம் என்னும் பரமுத்தி யிஜீனப் பெறுவர்.

#### பயிற்சியும் விளுக்களும்

- 1. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) சிவபெருமான் ஆன்மாக்கள் பொருட்டு எடுக் கும் மூவகைத் திருமேனிகள் எவை?
  - (ஆ) சைவத்திற் கூறப்படும் நூற்பாதங்கள் எவை?
  - (இ) சிவபெருமானே அடைவதற்குச் சைவசமயப் படிகள் எத்தணே?
  - (ஈ) நால்வகை முத்திகள் எவை?
- 2. சரியென்ருல் ''ஆம்'' என்றும் பிழையென்ருல் ''இல்ஃ'' என்றும் எழுதுக
  - (அ) கிரியை வழியில் ஒழுகுவோர் சாலோகமுத்தி பெறுவர்.
  - (ஆ) திருநந்தவனம் அமைத்தல் கிரியை வழிபாடா கும்.
  - (இ) இறைவன் திருவடியில் இரண்டறக் கலத்தல் சாயுச்சிய முத்தியெனப்படும்.
  - (ஈ) உலகப் பற்ளூடு செய்யப்படும் வழிபாடு
     உண்மை மார்க்கம் என்று சொல்லப்படும்.
- 3. விளக்கம் தருக: சாமீப முத்தி, நிட்டைகூடல், உபாசணுமூர்த்தி, மூலாதாரம்.
- 4. சநியை வழிபாடு பற்றி ஐந்து வருக்கியங்கள் எழுதுக

# 18. திருநந்தவனம் அமைத்தல்

நாம் இறைவனுக்குச் செய்யும் திருத்தொண்டு களில் பூந்தோட்டத் தொண்டும் ஒன்ருகும். கோயி அக்கருகில் பூந்தோட்டம் இருப்பது மிகவும் நல்லது பூந்தோட்டம் அமைப்பதற்கு முன்னர் நிலம் தெரிவு செய்தல் வேண்டும். சண்டாளர் (கொடியவர்கள்) வதி யும் இடத்துக்கும், சுடுகாட்டுக்கும், மலசலமோசன பூமிக்கும் சமீபத்தில் இல்லாததாய் நீர்வசதி கொண்ட இடத்தில் பூந்தோட்டம் அமைத்தல் வேண்டும். சூரிய வெளிச்சம் படக்கூடிய வெளியான இடமாயிருப்பின் நல்லது. நிலம் தெரிவுசெய்து கொண்டபின்னர் முதலில் சுவரிணுலேனும், சிறுமரங்களே நாட்டியேலும் நான்கு புறமும் வேலி அமைத்தல் வேண்டும். அதன் பின் நிலத்தை ஆழமாகக் கொத்தி நிலத்தின் கீழுள்ள கற் கள், எஹம்புகள் முதலாய பொருள்கணப் பரிசேர தித்து அகற்றல் வேண்டும். இடச் சுத்தியின் பொருட்டுப் பசு நிரைகட்டப்பெற்றுக் கோசல, கோம யத்தினுல் புனிதமடையச் செய்தல் வேண்டும்.

பூந்தோட்டத்தில் கோட்டுப்பூ, நிலப்பூ, கொடிப்பூ, நீர்ப்பூ என்பன உண்டாக்கப்படல் வேண்டும். பூசைக்கு உதவாத எவ்வகையான பூவினங்களும் உண்டாக்கப்படல் ஆகாது. பூங்கன்றுகள் நாட்டு வதற்கு முன்னர் தோட்டத்தின் மத்தியில் நீர் வசதியை உண்டுபண்ணல் வேண்டும். போய் வருவதற்கு ஏற்ற முறையில் உள்ளே பாதைகள் அமைக்கப்படல் வேண்டும். அதன்பின்னர் பாத்திகள் அமைத்து வேறு வேறுகப் பூங்கன்றுகளே வகைப்படுத்தி நாட்டுதல் வேண்டும். பூந்தோட்டத்தினுள் வசதியான இடங்க

ளில் தண்ணீர் தேங்கக்கூடிய சிறிய நீர்நிலேகள் அமைத்து அவற்றுள் செவ்வாம்பல், வெள்ளாம்பல், குவளே, செங்கழுநீர், செந்தாமரை, வெண்டாமரை, நீலோர்ப்பலம் என்பவற்றை வைத்து வளர்த்தல் வேண்டும். இவை நீர்ப் பூக்கள் எனப்படும்.

கோட்டுப்பு: வில்வம், பாதிரி, கோங்கு, பன்னீர், கொன்றை, புலிநகக் கொன்றை, பொன்னுவிரை, மந் தாரை, சண்பகம், குரா, குருந்து, மகிழ், புன்னே, சுரபுன்னே, வெட்சி, கடம்பு, ஆத்தி, செருந்தி, பவள மல்லிகை, மாவிலங்கை, நெல்லி, நாவல், செவ்விள நீர் முதலாய இளநீர் வகைகள் என்னும் மரங்களே வைத்து வளர்க்க வேண்டும். இம் மரங்களில் உண் டாகும் பூ கோட்டுப்பூ எனப்படும்.

நிலப்பூ: ஒரு பகுதியில் பூமரங்கள் வைக்கப்பட் டிருத்தல் போலவே இன்ஞேர் பகுதியில் அலரி, நந்தியாவர்த்தம், வெள்ளெருக்கு, செம்பரத்தை, கொக் கிறகு, மந்தாரை, துளசி, நொச்சி, செங்கீரை, பட்டி, செவ்வந்தி, தும்பை, தருப்பை, மருக் கொழுந்து, சிவகரந்தை, விஷ்ணுகிராந்தி, அறுகு என் னும் செடிகளேயும் வைத்து வளர்த்தல் வேண்டும். இச் செடிகளில் உண்டாகும்பூ நிலப்பூ எனப்படும்.

கொடிப்பூ: கோட்டுப்பூவும், நிலப்பூவும் உள்ள நந்தவனத்தின் மற்றேர் பகுதியில் மல்லிகை, முல்லே, இருவாட்சி, பிச்சி, வெண்காக்கொன்றை, கருங்காக் கொன்றை, வெற்றிலேயென்னும் கொடிகளேயும் வைத்து வளர்த்தல் வேண்டும். இக் கொடிகளில் உண்டாகும் பூ கொடிப்பூ எனப்படும்.

திரு நந்தவனத்தைப் பாது காத்தல்: காலே, மாலே தவ ருது நீர் ஊற்று தல் வேண்டும். உச்சிப் போழ்தில் நீர் ஊற்று தல் ஆகாது. புல், பூண்டு களிருப்பின்

அவற்றைக் கூளதல் வேண்டும். உக்கிய உரம், இலேப் பசஃள என்பவற்றையிட்டுச் சிறிய முள்கொண்டு காற் ரேட்டம் ஏற்படக்கூடியதாக நிலத்தைக் கிளறுதல் வேண்டும். காலத்துக்குக் காலம் குறைக்கப்பட வேண்டிய கொம்பர்களேக் குறைத்துப் புதிய கிளே கள் தோன்றச் செய்தல் வேண்டும். இதனுல் அதிக பூக்களேப் பெற்றுக்கொள்ள முடியும். வனத்தினுள்ளே புறச்சமயிகள் - தூரஸ்திரிகள் முதலா யினேர் புகாமலும், யாவராயினும் எச்சில், நீர், மலசலம் முதலியவைகளால் அசுத்தப்படுத்தாம லும், அங்குள்ள பத்திர புஷ்பங்களேக் கடவுட் பூசை முதலியவற்றிற்கன்றிப் பிறவற்றிற்கு உபயோகப் படுத் தாமலும், மூக்கில் வைத்து மணக்காமலும், அங்குள்ள மரஞ்செடி கொடிகளிலே சலம் தெறிக்கும்படி வஸ் திரம்தோயாமலும், அவைகளிலே வஸ்திரத்தைப் போடா மலும் பாதுகாத்தல் வேண்டும்.

பத்திர புஷ்பம் எடுத்தல்: நான்கு வருடத்துக்குட் பட்டவராய், சிவ தீகைஷ பெற்றவராய், நியம ஆசார முடையவராய் உள்ளவர்களே பத்திரபுஷ்பம் எடுத்தற் குத் தகுதியுடையவராவர். சிவதீகைஷ பெரு தவர், ஆசௌசம் உடையவர், நித்திய கருமத்தினே மேற் கொள்ளாதவர், தூர்த்தர் முதலாயினேர் பத்திரபுஷ்பம் எடுக்கத் தகுதியில்லாதவர் ஆவர்

கடவுட் பூசைக்கு ஆகாத பூக்கள்: எடுத்து வைத்து உலர்ந்த பூவும், தானே விழுந்த பூவும், நிலத்தில் விழுந்து கிடந்த பூவும், பழம் பூவும், உதிர்ந்த பூவும், அரும்பும், இரவில் எடுத்த பூவும், கை-சீலே இவற்றில் கொண்டு வந்த பூவும், எச்சம் - சிலந்திதூல் - மயிர் என் பவற்றேடு கூடிய பூவும், மோந்த பூவும் கடவுட் பூசைக்கு ஆகாதனவாகும்.

பத்திர புஷ்பம் எடுக்கும் முறை: சூரியன் உதிக்கு முன் எழுந்து ஸ்நானஞ் செய்து, தோய்த்துலர்ந்த ஆடை தரித்துச் சந்தியாவந்தனம் முடித்துக்கொண்டு திரும் பூங்கூடையை எடுத்து ஒரு தண்டின் துனியில் மாட்டி உயரப்பிடித்துக்கொண்டாயினும், அரைக்கு மேலே கையிலே பிடித்துக்கொண்டாயினும், திருநந்த வனத்துக்குக்குப் போதல் வேண்டும். போகும் பொழுதும் பத்திரபுஷ்பம் எடுக்கும்பொழுதும் சிவ பெருமாண மறவாத சிந்தையராய் இருத்தல் வேண்டும், பூங்கூடையில் எடுத்த பத்திரபுஷ்பங்களே இஃயிணுலே மூடிக்கொண்டு திரும்பி வந்து கால்கவேக் கழுவிக் கொண்டு உள்ளே புகுந்து திருப்பூங்கூடையைத் தூக்கிவிடல் வேண்டும்.

பத்திர புஷ்பம் எடுக்கும்போது பேசுதல், சிரித்தல் சிவபேருமானுடைய திருவடிகளிலேயே அன்றிப் பிற வற்றிலே சிந்தை வைத்தல், கொம்புகள் கிளேகளே முரித்தல், கைகளே அரையின்கீழ் தொங்கவிடல் முத லாய குற்றங்களேச் செய்தலாகாது.

திருமாலே கட்டுதல்: திருமாலே கட்டுதற்கென்றே அமைக்கப்பட்ட மேடையினேச் சலத்திஞல் சுத்தஞ்செய்து திருப்பூங்கூடையிலுள்ள பத்திர புஷ்பங்களே எடுத்து அதில் வைத்துக்கொண்டு, மௌனியாயிருந்து சாவதானமாக ஆராய்ந்து பழுதுள்ளமை கண அகற்றிவிட்டு இண்டை, தொடை, கண்ணி, பந்து தண்டு முதலிய பலவகைப்பட்ட திருமாலேகளேக் கட்டு தல் வேண்டும்.

திருநந்தவனம் அமைத்தலும், பத்திர புஷ்பம் எடுத்து மாலேகட்டிச் சுவாமிக்குச் சாத்தக் கொடுத் தலுமாகிய தொண்டிண மேற்கொண்ட சிவகோசாரியார் திலகவதியார், சங்கிலிநாச்சியார் போன்ற மெய்யடியார் கள் சிவபதமடைந்த வரலாற்றிணப் பெரிய புராணம் நமக்குத் தெளிவு படுத்தியிருத்தலின் நாமும் இத்தொண் ஷ.ணே மேற்கொண்டு இறைவன் திருவருளுக்குப் பாத் திரராவோமாக.

#### பயிற்சியும் விஞக்களும்

- இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) பூந்தோட்டம் கோயிலுக்கு——— இருப்பது நல்லது.
  - (ஆ) பூந்தோட்டத்துக்கு முதலில் நான்கு புறமும் ———அமைத்தல் வேண்டும்.
  - (இ) பத்திர புஷ்பம் எடுக்கும் பொழுது மனம் ———ல் பதிந்திருத்தல் வேண்டும்.
- 2. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) நிலப்பூக்கள் இரண்டின் பெயர் தருக.
  - (ஆ) பூங்கன்றுகள் நாட்டுதற்கு முன் பசு நிரை கள் ஏன் கட்டுதல் வேண்டும்?
  - (இ) இறைவனுக்குச் சாத்தும் மாஃலகளில் மூன் றின் பெயர் தருக.
  - (ஈ) இறைவனுக்குப் பூத்தொண்டு செய்து முத்தி யடைந்த இரு அடியார்கள் பெயர் தருக.
- 3. பத்திர புஷ்பம் எடுத்தற்குத் தகுதியுடையோர் யாவர்?
- திருநந்தவனம் பாதுகாத்தல் பற்றி ஐந்து வாக் கியங்கள் எழுதுக.
- ். பத்திர புஷ்பம் எடுத்தல் அல்லது திருமானே கட் டுதல் பற்றி அறிந்தவரை எழுதுக.

# 19. முருக நாயனர்

ஆற தரித்த சடையார் விரும்புந் திருப்பதிகளிற் சிறந்தது சோழ நாட்டுத் திருப்புகழூர். அவ்வூரிலே திருவெண்ணிற்ளுளியே எங்கும் திகழும். பொழில்களி லும் பொய்கைகளிலும் உள்ள மலர்கள் மட்டும் அங்குத் தேணப் பொழியும் என்று எண்ண வேண்டாம். பொழில்களிலே மரங்களின் கிளேகளில் வதியும் பூவை யும் கிள்ளேயுங் கூடத் தமிழ்ப் பதிகத்தேன் பொழி யும்! தாமரை மலர்கள் வண்டுகள் வந்து பாடுதலினுல் மலர்ந்து கள்நீர் அரும்பும்! அடியார்களும் திருப்பதி கம் பாடிக் கண்ணீர் அரும்புவார்கள்.

இத்தகைய நலம் சான்ற நகரிலே மறையவர் மர பிலே அந்திவண்ணர் அடியையே நிணந்துருகும் முருகளர் என்பவர் ஒருவரிருந்தார். அவர் தொண்டு மலர் தொடுப்பது. வைகறையில் எழுந்து தாயநீரில் முழுகுவார். மலரும் பக்குவத்தில் உள்ள [இறைவர் முடியிலே அணிந்த பின் மலர்ந்து தேணத் துளிக்கும் நிலேயிலுள்ள] மலர்களே வகை வகையாக வெவ்வேறு கூடைகளில் எடுப்பார். திருவைந்தெழுத்து மலரும் திருவாயுடன் கோட்டுமலர், பொய்கைமலர், கொடிமலர், புதர்மலரும் ஆகியவற்றில் இறைவர்க் மலர்களே ஆராய்ந்தெடுப்பார். அவற்றை ஓரிடத்திலே கொண்டு வந்து வைத்துக் கொண்டு கோவை, இண்டை, தாமம், மாலே, கண்ணி, பிணேயல், தொங்கல் என்று பல வகையாகத் தொடுத்து வர்த்த **மா**னீச்சரம் என்னும் அவ்வூர்த் திருக்கோயில் இறை வருக்குச் சாத்தக் கொடுப்பார்.

திருவைந்தெழுத்தைச் சிந்தையார ஓதும் அவர், திருஞானசம்பந்தர் அங்கு எழுந்தருளிய காலே அவரடி வணங்கி வரவேற்றுத் தமது மடத்திலேயிருக்கும் பரிசு செய்து அவருக்கு நண்பராஞர். அது போலவே திரு நாவுக்கரசு நாயஞருக்கும் நண்பராயிஞர். பின்பு, பிள்ளேயாரின் திருநல்லார்ப் பெருமணத்திலே தோன் றிய பேரொளியிற் புகுந்த மெய்யடியார்களாகிய திரு நீலநக்க நாயஞர், திருநிலகண்ட யாழ்ப்பாண நாயஞர் என்பாரோடு தாமும் புகும் பேற்றைப் பெற்றுச் சிவ ஞரடி நீழலேச் சேர்ந்தார்.

பிள்ளேகளே! இறைவனுக்குச் செய்யும் திருத் தொண்டுகளில் திருநந்தவனம் அமைத்தல், பத்திர புஸ்பம் எடுத்துக் கொடுத்தல், திருமாலே கட்டிக் கொடுத்தல் என்பன உடம்பாற் செய்யும் திருத் தொண்டுகளில் மிகச் சிறந்தனவாகும். இதணே மேற் கொண்ட முருகநாயஞர், ஆளுடைய பிள்ளேயார் அவர் களோடு பேரொளியிற் புகும் பேறு பெற்றமை கொண்டு இத்தொண்டின் சிறப்பு எத்துணேத் தென்று புலஞ கின்ற தல்லவா? ஆதலின் நாமும் இத்தொண்டிணே மேற்கொண்டு இறைவன் திருவருளுக்குப் பாத்திரரா வோமாக.

### பயிற்சியும் விஞக்களும்

- இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) முருக நாயனரின் பிறப்பிடம் —————— ஆகும்.
  - (ஆ) முருக நாயஞர்மேற்கொண்ட திருத்தொண்டு ————— ஆகும்.
  - (இ) முரு**க நாய**ரை தொண்டு செய்த ஆலயம் ————— ஆகும்.
  - (ஈ) முருக நாயஞர் முத்தியடைந்த இடம் ———— என்னம் ஆலயமாகும்.

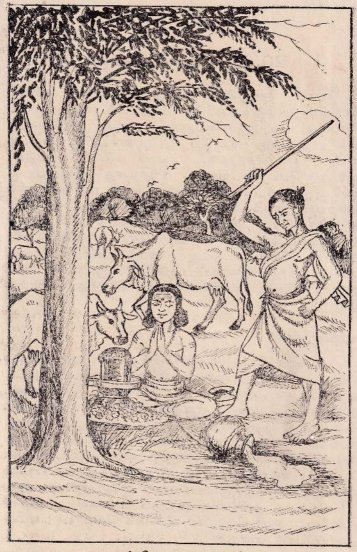
- 2. கருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) முருக நாயஞர் காலத்து வாழ்ந்த இரு **நாயன்** மார் பெயர் தருக.
  - (ஆ) மலர் பறிக்கும் பொழுது முருக நா**யஞர்** ஓதும் மந்திரம் யாது?
  - (இ) எப்பொழுது மலர் பநித்தல் வேண்டும்?
  - (ಫ) இறைவனுக்குச் சாத்தும் மாலேகளில் மூன் றின் பெயர் தருக.
- முருக நாயளுரைப் பற்றிப் பத்து வாக்கியங்கள் எழுதுக.

# 20. சண்டேசுர நாயனர்

பொன் கொழிக்கும் சோழ் நாட்டிலே மண்ணி யாற்றின் தென்கரையிலே செவ்வேள் எழுந்தருளிய சிறப்புடையது திருச்சேய்ளுலூர். அங்கு முத்தீ வளர்க் கும் நான்மறையாளராகிய அந்தணர்களில் செல்வம் அவன் மஃனவி பவித்திரை மிக்கவன் எச்சதந்தன். சுற்றத்தை ஆதரிப்பவள். என்னும் பெயருடையாள். நல்லொழுக்கத்தில் சிறந்தவள். அவள் மணிவயிற்றில் மறையவர் குலம் வாழச் சைவந் தழைக்க விசாரசரு மர் பிறந்தார். ஐந்தாண்டு நிரம்பிக் கலே பயிலத் தொடங்கியதும் பழம்பிறப்புத் தொடர்ச்சியினுல் கலே யுணர்வு சிறப்படைந்தது. அவர் நுண்ணுணர்வும், -க்ஃயும் அரஞர் மலரடிப் பற்றிவேயே சூழ்ந்தன. முக் கண்ணர் திருவடியன்பிலே முழுகித் திஊத்துக் கனிந்து நின்றுர்.

#### ஆனிரை காதல் — காத்தல்

ஒருநாள் தெரு வழியே செல்லும் போது கன்றை யீன்ற பசுவொன்று மேய்ப்போணக் கொம்பால் முட்டி யது. அவன் அதனேத் தடி கொண்டு தாக்கினுன். இந்தக் காட்சி அவர் உள்ளத்தைத் திடுக்கிட வைத்தது. சினத்துடன் அவனத் தடுத்து அறிவு புகட்டினுர். பசுக்கள் எல்லா உயிர்களேயும் விட மேம்பட்டவை. அவற்றின் பால் இறைவர் திருமுடியிலே ஆட்டப் பயன் பெறும்! அதனிடமிருந்தே திருநீற்றுக்குரிய சாணம் கிடைக்கிறது! அரஞர் ஊர்வதும் ஆனேறுதான். இது மக்களுக்குத் தன்பாலே யூட்டும் பண்பை மறந்தார் உளரோ? இனி நீ இதனே மேய்க்க வேண்டா யானே மேய்ப்பேன்" என்றுர்.



சண்டேசுர நாயஞர்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

இடையன் இவர் மொழிக்கு மாற்றங் கூற அஞ்சி நீங்கி விட்டான். அன்று முதல் இவரே குழந்தையைக் காக்கும் அன்னோல் கோகுலங்களேக் காக்கத் தொடங்கிஞர். ஆனிரைகளின் பின்னே சென்று அவை களேப்புல்லுள்ள புலங்களில் மேய்ப்பார். நல்ல நீரைப் பருகுவிப்பார். மேய முடியாத இடங்களில் உள்ள புல்லேப் பறித்தூட்டுவார். அவைகள் அச்சமின்றி அவ ருடன் பழகின. வெயில் நேரத்தில் நிழலிலே படுத் திருக்க விடுவார். பால் சுரக்கும் நேரத்தில் வீட்டிலே கொண்டு விடுவார். இருட்டு முன் அவைகளே ஓட்டி வருவார். இதனுல் பசு நிரைகள் பாலே மிகவும் அதிக மாகக் கொடுத்தன. எல்லோரும் மகிழ்ந்தனர்.

மண்ணியாற்றங்கரை மணலில் இலிங்க வழிபாடு

எல்லா வகையிலும் ஆனிரைகள் மகிழ்ச்சி யடைந் தன. இதனுல் இரவு பகல் அடிக்கடி பால் சுரந்து பொழியும் நிலேயைக் கொண்டன. அவர் அருகிற் சென்று பால் பொழியத் தொடங்கின. அந்தணச் சிறுவர் அப்பாலே வீணுக்காமல் அரளுர் வழிபாட்டுக் குப் பயன் படுத்த நிணத்தார். மண்ணியாற்றின் மணல் மேட்டில் ஆத்தி மர நிழலில் மணலால் இலிங்க மோன்று அமைத்தார். மணலிலேயே மதிலும்கோபுரமும் சுற்றுக் கோயிலும் அமைத்தார். ஆத்தி மலர், தளிர் முதலான வழிபாட்டுக் குரியவைகளேக் கூடையிலே எடுத்து வந்து கோயிலின் அருகே வைத்தார்.

புதிய குடங்களே எடுத்து வந்து பசு வொன்றுக்கு ஒரு காம்பாகத் தொட்டு நிறைத்தார். பாற்குடங்களேக் கொண்டு வந்து வைத்தார். பிற பொருள்களே யும் அன்பிஞல் நிறைத்துக் கொண்டு, பழம் பிறப் புணர்ச்சி தூண்ட உடல் புளகமெழப் பாற்குடங்களே யெடுத்து அன்பினக் கலந்து ஆட்டிஞர். விடையூரும் பெருமாஞர் பிள்ளேயார் ஆட்டும் குடப்பாலோடு அண்

்பின் பாலிலும் அளவின்றி முழுகி மெய்மறந்து அவர் குறிப்பிட்ட திருக்கோயிலிலேயே எழுந்தருளி யிருந் தார். ஆனிரைகள் நண்பகலில் இறைவர் வழிபாட்டுக் குப் பாலளித்தாலும் சிறிதும் குறைவின்றி முன் போலவே வீட்டிற்கும் பாலளித்து வந்தன.

தந்தை தாளொடு பிறவித்தாஃாயும் எறிந்தமை

இந்த வழிபாட்டின் நிலேயை அறியாத அறிவிலி ஒருவன் அவ்வூரந்தணர்களுக்கு அறிவித்தான். அந்த ணைர்கள் எச்சதத்தனே வரவழைத்து "எச்சதத்தரே! இடையன் அறிவில்லாதவனென்று கூறி உங்கள் மகன் - சிறு பையன் - தான் பசுக் கூட்டத்தை மேய்க் கத் தொடங்கினுன். பசுக்களும் நன்றுக மேய்ந்து பால் கொடுத்து வருகின்றன. எனினும், அவன் செய்த திருவிளேயாடலே என்னென்பது? என்ன "செய்தான் கூறுங்கள்" கண்டிக்கிறேன். "உங்களுக்குச் செய்யும் பிழை எனக்குத்தானே?" என்றுன் எச்சதத்தன். பாலே யெல்லாம் மணலிலே கறந்தூற்றுகின்ருன் என்று கூறக் கேட்டு எச்சதத்தன் நடுங்கினுன். மண்ணி யாற்றங்கரையிலே மணலில் இலிங்கம் பிடித்து சுறந் தூற்றுகிருன் என்று மேலும் அந்தணர்கள் எடுத்துக் கூறியதும், உள்ளங் கொதித்து அவர்களிடம் மன்னிப் புக் கோரியமையோடு இனிமேல் நிகழாது பார்ப்பேன் எனப் புகன்று மூன புகுந்தான். பிள்ளே மூன புகுந்த பொழுதும் அவரிடம் ஏதும் பேசாது, மறு நாள் ஆனிரை கொண்டு சென்ற பிறகு பின் தொடர்ந்தான். நடுப்பகலில் ஆனிரைகள் மண்ணியாற்றங் கரையை அடைந்தன. பிள்ளேயாருக்குத் தெரியாது எச்சதத்தன் குராமரத்திலேறி மறைந்து கொண்டான். பிள்ளயார் வழமைபோல் நீராடி இலிங்கம் சமைத்து, குடங்களில் பால் கறந்து வேண்டியன யாவும் வைத்துக் கொண்டு வழிபடத் தொடங்கினர்.

ஐம்புலன்களும் ஒன்றி அன்பு வழியில் இறைவர் வழிபாட்டிலே நிலேத்ததன்மையில் உலகப் பொருள்கள் மறைந்தன. உண்மைப் பொருள் மட்டுந் தெரியத் தம்மையே அறியா திருந்தார். இவ்வழிபாட்டைக் கண்ட எச்சதத்தனும் சினம் ஒன்றே உள்ளத்தை இடங்கொள்ளக் குராவிலிருந்து குதித்துப் பிள்ளே யாரிடம் ஓடினுன். கையிலிருந்த பிரம்பினுல் மைந்தன் முதுகில் அடித்தான்! வைதான்! ஆயின் அச்செயல் கள் அவர் உள்ளத்தைச் சிறிதும் தொடவில்லே. என்ன நடக்கிறதென்பதையே அறியாதவராஞர். தந்தையும் பிள்ளயார் செயலின் பெருமையை அறியா **ை**ய் மேலும் சினம் பொங்கக் காலாலே திருமஞ்சனக் குடப்பாலே இடநினுன். வழிபாட்டுப் பொருள்களிலே கருத்தூன்றி யிருந்த அவருக்குப் பாற்குடத்துக்கு இடையூறு நேர்வதுபோல் புலப்படலும் பக்கத்திற் கையை வைத்தார். கோல் மழுவாகக் கிடைத்தலும் சிவதண்டஞ் செய்தவன் இருதாள்களேயும் அம்மழு வெட்டி வீழ்த்தியது. எச்சதத்தன் வீழ்ந்தான். அந்த நிலேயையும் அறியாத விசாரசருமர் மேலும் வழிபாட் டிலே ஈடுபட்டார்.

#### சண்டுசர் பதம் அருளியமை

அப்பொழுது வான வெளியில் பேரொளி யொன்று தோன்றியது. விடைமேல் இடபாருடராய் இறைவர் எழுந்தருளிஞர். அந்தணச் சிறுவர் கண்டு கை குவித்து வீழ்ந்து வணங்கிஞர். இறைவர் கைகொடுத் தஃணத்து ''உன்தந்தையை எமக்காக வீழ்த்தி விட்டாய்; இன்று முதல் நாமே உனக்குத் தந்தை!'' என்று கூறிய தும், பிள்ளயார் திருமெய் சிவமாய் பேரின்ப ஒளியாய் விளங்கியது. அவரை அமரர் முதலாமெவரும் அன்பி குறுடு வணங்கி வாழ்த்தினர். ''நம் தொண்டர் தஃவண் நீ. நாம் சூடுவனவும் உடுப்பனவும் உண்ட கலமும் உனக்கினி உரியலையாகும்படி சண்டீசப்பதம் அளித் தோம் எனக் கூறித் தம் திருமுடியிலிருந்த கொன்றை மாலேயை எடுத்துப் பிள்ளயார்க்குத் தம் திருக்கையாலே சூட்டிஞர் இறைவர். சண்டீசர் வாழ்க! சண்டீசர் வாழ்க! சண்டீசர் வாழ்க! என்று எங்கும் பரவியது இனிமையான ஒலி. எச்சதத்தனும் தான் செய்த தவறுக்குத் தன் மைந்தராலே தண்டணே பெற்றுத் திருந்திச் சிவ லோகம் அடைந்தான். தந்தையின் தாளே வெட்டிய சிறுவர் அந்த உடம்புடன் சிவஞர் மகஞராயிஞர். அடியார் செய்யுத் தவறுத் தவமாம்.

#### பயிற்சியும் விளுக்களும்

- 1. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) சண்டேசுர நாயனுரின் தந்தையார் பெயர் யாது?
  - (ஆ) சண்டேசுர நாய்ணுரின் உள்ளத்தைத் திடுக் கிட வைத்த காட்சி யாது?
  - (இ) எச்சதத்தன் மகன் செயலே எங்கிருந்து கவனித்தான்?
  - (ஈ) சண்டேசுர நாயனர் சிவலிங்க பூசை செய்த இடம் எது?
  - (உ) சண்டேசுர நாயனுரின் இயற் பெயர் யாது?
- 2. கீறிட்ட இடங்களே நிரப்புக:
  - (அ) சண்டேசுர நாயஞர் தாயார்பெயர்———

  - (இ) அடியார் செய்யும் தவறும் ——————
  - (ஈ) பசுவின் —————— திருநீறு எடுக்கப் படுகின்றது.

- 3. சந்தர்ப்பங் கூறுக:
  - (அ) ''இனி நீ இத2ீன மேய்க்க வேண்டாம்; யானே மேய்க்கின்றேன்''.
  - (ஆ) ''உங்களுக்குச் செய்யும் பிழை எனக்குந் தானே''.
  - (இ) "நம் தொண்டர் தஃவன் நீ."
- சண்டேசுர நாயனுரின் சிவலிங்க பூசை பற்றிப் பத்து வாக்கியங்களுக்குக் குறையாது எழுதுக.

# 21. கோயிற் கிரீயைகள்

சிவபெருமான் ஆன்மாக்களுக்காக அருளிசி செய்த நூல்கள் வேதம், சிவாகமம் என்னும் இரண்டு மாம். வேதம் கர்மகாண்டம். ஞானகாண்டம் என இரு பெரும் பிரிவுகளேக் கொண்டது. கர்மகாண்டத்தில் கிரியைகளின் தன்மை விளக்கப்பட்டுள்ளது. ஞானம் என்பது: அகத்திலிருந்து ஆன்மசக்தியை விளக்குவ தாகும். கிரியை புறத்திலிருந்து ஆன்மாவின் தூலம், சூக்குமமென்னும் உடம்புகளேயும் அவற்றின் மூலம் ஆன்மாவையும் பண்படுதுவதாகும். அழகிய உருவங் கள், அணிகலன்கள், பலவர்ணப் பூமாலேகள், பட்டா டைகள், தூபதீபங்கள், சரவிளக்குகள், மேனதானங் கள், இன்னிசைகள் முதலானவை மூலம் ஐம்புலன் களுக்கும் ஆனந்த உணர்ச்சியை யூட்டிப் பத்திப் பர வசத்தைப் பெருக்கி யான், எனது என்றும் அகங் கார மமகாரங்களே அறுப்பதே கிரியைகள் ஆன்மாக் களுக்குச் செய்யும் நன்மையாகும். சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம் என்னும் நான்கு மார்க்கங்களேயும் அரும்பு, மலர், காய், கனியாகத் தாயுமாளுர் உரு வகித்துள்ளார்கள். மலர் இன்றிக் காய்கனி தோன் ருதவாறு போலக் கிரியையின்றி ஞானநெறி தோன்று தாதலின் கிரியை தான் ஞானநெறிக்கு வழி காட்டி யாக உள்ளது என்பதை உணர்கிறேம்.

கோயிலிற் செய்யப்படும் கிரியைகள் இரண்டு வகைப்படும். அவை நித்திய கிரியை, கையித்தியக்கிரியை களாகும். நாடோறும் நடைபெறும் கிரியைகள் நித்தியக்கிரியைகள் என்று சொல்லப்படும். விசேட புண்ணிய காலங்களிலும் திருவிழா நாட்களிலும் நடை பெறும் கிரியைகள், நையித்தியக் கிரியைகள் எனப்படும். நித்தியக் கிரியைகள் கோயில்களின் வசதிக்கும் மரபுக்கும் அமைய, பெரும்பாலான கோயில்களில் ஆறமுறையும் திருச்செந்தூர் முதலிய விசேட தலங்களில் பன்னிரு முறையும் நடைபெறுகின்றன. கிரியை எனினும் பூசை எனினும் ஒக்கும்.

ஆறுகாலப் பூசைகளாவன: உஷத்கால பூசை, காலே சந்தி பூசை, உச்சிக்கால பூசை, சாயரட்சை பூசை, இரண்டாங்காலப் பூசை, அர்த்தயாம பூசை பூசை — சூரியன் எண்பன. இவற்றில் உஷத்கால உதிக்க மூன்றே முக்கால் நாழிகைக்கு முன் அஃதா வது: நாலரை மணிக்கு முன் நிகழ்வதாகும். காலே சந்திபூசை – சூரியன் உதித்தபின் ஏழரை நாழிகைக் குள் நிகழ்வதாகும். உச்சிக்கால பூசை—நடுப்பகலில் நிகழ்வது. சாயரட்சைப் பூசை — சூரியன் அஸ்தமிப் பதற்கு மூன்றேமுக்கால் நாழிகைக்குமுன் நிகழ்வது; இது சாயங்காலப் பூசை அல்லது பிரதோச பூசை எனவும் படும். இரண்டாங்காலப்பூசை—சாயங்காலப் நாழிகையில் பூசையிலிருந்து மூன்றே முக்கால் நிகழ்வதாகும். ஆருவதாகிய அர்த்தயாம பூசை — இரண்டாங்காலப் பூசையிலிருந்து மூன்றே முக்கால் நாழிகைவரை உள்ளகாலமாகும்.

கோயிற் கிரியையாகிய பூசையில் இடம்பெறம் அம்சங்கள் ஒன்பதாகும். அவையாவன: பூதசுத்தி, அந்தர்யாகம். ஆவராணுந்தபூசை, அபிஷேகம், அலங் காரப், நைவேத்தியம், தீபாராதண, அருச்சண, தோத் திரம் என்பன. இவற்றுள் பூதசுத்தியாவது—ஆசாரிய மந்திரபாவணகளால் ஐம்பூதங்களாலாகிய தமது தூல தேகத்தைத் தகித்து, சூக்கும தேகத்தைத் தூய்மை செய் தலாகும். அந்தர்யாகமாவது— தீர்த்தம், தூபம், தீபம், அலங்காரப் பொருள்கள், பூமாஃ, நைவேத்தியம் முத லிய பொருள்களே மனக்கண்ணுற் கண்டு அவற்றை இறைவனுக்குப் பயன்படுத்துவதாக நெஞ்சினுட் கற் பித்து அகத்தில் வழிபடுவது. இது புறத்தே பிறர்க்குத் தோன்ருமல் உள்ளே ஆசாரியர் வழிபடும் வழிபாடா கும். இப்பூசையின்றி நடைபெறும் புறப்பூசை பயன் தராது. ஆவராணுந்த பூசையாவது—கும்பாபிஷேகம் முடியும்வரை சிவனேக் கும்பத்திலே சாந்நித்தியமாய் எழுந்தருளுமாறு பூசிப்பதாகும்.

இறைவனுக்கு நீராட்டிப் பூசித்தல் அபிஷேகம் எனப்படும். இதற்கு இன்றியமையாதன—பரிசுத்தமான தீர்த்தமும், எண்ணெய், அரிசிமா மஞ்சள்மா, பஞ்ச கவ்வியம், பஞ்சாமிர்தம், பால், தயிர், நெய், தேன் கருப்பஞ்சாறு, இளநீர், அன்னம், வெந்நீர், விபூதி, குங் குமம், சந்தனம், பன்னீர் முதலிய திரவியங்களுமாகும்.

அபிஷேகத்தின் பின்னரே அலங்காரம் செய்யத் தக்கது. தோய்த்துலர்ந்த திருவொற்ருடையால் ஈரம் துவட்டி நறுமணச் சந்தனக் கலவையைத் திருவுருவம் முழுவதும் பூசி, ஆடை ஆபரணங்களால் இறைவணே அலங்கரித்தல் அலங்காரம் எனப்படும். அலங்காரத்திற் குரிய பொருள்கள் வஸ்திரம், உத்தரியம், ஆபரணம், மாலேவகை என்பனவாகும்.

டைவேத்தியமாவது: இறைவனுக்கு நிவேதிக்கப்படும் உணவு வகை. திருக்கோயிற் பாகசாலேயில் சிவதீகைஷ பெற்ற பரிசாரகர்களாற் பாகம் பண்ணப்பட்ட அன் னம், கறி, பலகாரவகை என்பனவும் நெய், தயிர் என்பனவும் தாமே பழுத்த வாழைப்பழம், பலாப்பழம், மாம்பழம், மாதுளம்பழம் முதலியனவும் தேங்காய், தாம்பூலம் என்பனவும் நைவேத்தியப் பொருள்களாகும். தந்தையானவன் ஒரு பிள்ளேயின் கையிற் கொடுத்த உணவிண அதனிடத்திருந்து பெற்று உண்ணுவதில் எவ்வளவு விருப்பமும் உவகையும் கொள்கின்று அதே போன்று இறைவனுல் நமக்கு அருளப்பட்ட உணவுவகைகளே நாம் உண்ணுதற்கு முன் இறை வணுக்கு நிவேதிப்பதால் அன்பு கலந்த அப் பொருளினே இறைவன் ஏற்று அருளுகின்ருன். கண்ணப்பனிட்ட ஊணுணவும் அத்தன்மையதாகையினுலேயே இறைவன் சிவகோசாரியாருக்குக் கனவில் அவன் படைத்த ஊணு ணவிணே ''ஊண் அமுதம்'' என்று குறிப்பிட்டருளினுர்.

கோயிற்பூசை நிகழ்ச்சிகளில் தீபங்களேக் கொண்டு இறைவணப் பூசித்தல் மிக முக்கியமானதாகும். இக் கிரியை நடைபெறம்போது தீப ஒளியில் இறைவனின் திருக்கோலமாகிய நெருப்பான திருமேனியின் தன் மையைக் கண்டு தரிசிக்கலாம். இக் கிரியைக்குரிய தீபங்களாவன: அடுக்குத்தீபம், நக்ஷத்திரதீபம், பஞ்ச முகதீபம், வில்வதீபம், நாகதீபம், ஈசாளுதிதீபம், விருக்ஷதீபம், பிருஷா மிருகதீபம், ஒற்றைத்தீபம், கும்ப தீபம், கற்பூரதீபம், பஞ்சாராத்தி முதலியனவாகும்.

இறைவனுக்கு வணக்கம் கூறும் முகமாக இறை வனுடைய திருநாமங்களேயும், மந்திரங்களேயும் ஓதி மலர் தூவிப் பூசித்தல் அருச்சணே எனப்படும், ''உரு ஏறத்திருவேறும்'' என்பதற்கமைய நாமங்களேயும் மந் திரங்களேயும் எந்த அளவுக்கு ஓதுகிருமோ அந்த அளவுக்கு இறைவன் திருவருள் எம்மிற்பதிந்து மெய்ஞ் ஞானம் தோன்றி இன்ப நிலேயுறுதல் கைகூடும். வேதம் புராணம், இதிகாசம் என்பவற்றுள் தேர்ந் தெடுத்தவற்றைச் சிறிய அளவுக்கு ஓதிய பின், நாயன் மார் முதலியோர் அருளிய தேவாரம், திருவாசகம், திருவிசைப்பா, திருப்பல்லாண்டு, புராணம் முதலியன ஓதி இறைவனுக்கு வாழ்த்துக் கூறுதல் வேண்டும். ''வாழ்த்துவதும் வானவர்கள் தாம் வாழ்வான்'' என் பதற்கமைய நாம் இறைவனுக்கு வாழ்த்துக் கூறுதல் நாம் வாழும் பொருட்டேயாகும்.

நிமித்தம் என்பது காரணம். எனவே நைமித்தியக் கிரியைகள் காரணங்கொண்டு நிகழ்வன. இவை குறிப் பிட்ட விசேட தினங்களில் விசேட முறையில் செய்யப் படுதலினுல் விசேட கிரியைகள் எனவும்படும். இவை வாரந்தோறும், நிகழ்வன, இரு வாரங்களுக் கொரு முறை நிகழ்வன, மாதத்துக்கொருமுறை நிகழ்வன, சில மாதத்துக்கொரு முறை நிகழ்வன, பல வருடங் களுக்கொரு முறை நிகழ்வனவுமாகப் பலதிறப்படும். இவை முறையே வாரத்தில் சுக்கிரவாரம், சோமவாரம் ஆகிய தினங்களிலும். இருவாரத்துக்கொரு முறை பிர தோஷ காலங்களிலும், மாதத்தில் ஒரு முறை வரும் கிருத்திகை, சதுர்த்தசி, சஷ்டி, மாதப்பிறப்பு ஆகிய தினங்களிலும். சில மாதங்களுக்கொருமுறை சங்கி ராந்தி முதலிய விசேட தினங்களிலும், வருடத்துக் கொருமுறை வரும் ஆடிப் பூரம், ஆவணிச் சதுர்த்தி, ஆவணி மூலம், நவராத்திரி, விஐயதசமி, கந்தசஷ்டி, திருக்கார்த்திகை முதலான விசேட நாட்களிலும், பன்னிரண்டு வருடத்துக்கொரு முறை நிகழும் மகா மகமும், பல வருடங்களுக் கொருமுறை நிகழ்வதாகிய கும்பாபிஷேக வைபவங்களுமாகும்.

# பயிற்கியும் விணைக்களும்

- 1. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) சிவபெருமான் ஆன்மாக்களுக்காக அருளிச் செய்த முதல் நூல்கள் எவை?
  - (ஆ) கோயிலிற் செய்யப்படும் கிரியைகள் இரண் டும் எவை?
  - (இ) சாயரட்சைப் பூசையென்றுல் என்ன?
  - (ஈ) தீபங்கள் ஐந்தின் பெயர் தருக.
  - (உ) நைமித்தியக் கிரியைகள் என்ருல் என்ன?

- 2. கீறிட்ட இடங்களே நிரப்புக:
  - (அ) நைமித்தியக் கிரியைகள் ———கிரியைகள் எனவும்படும்.
  - (ஆ) பன்னிரண்டு வருடங்களுக்கு ஒரு முறை நிகழும் கிரியை ——— எனப்படும்.
  - (இ) நான்கு மார்க்கங்கள் சரியை, கிரியை, ———, ——— எனப்படும்.
  - (ஈ) நடுப்பகலில் நிகழும் பூசை —— எனப்படும்.
- 3. ஆறு காலப் பூசைகள் எவை?
- கோயிற் கிரியைகள் பற்றி ஐந்து வாக்கியங்கள் எழுதுக.
- 5. பின் வருவனவற்றிற்கு விளக்கக் குறிப்பு எழுதுக: மாகமகம், நவராத்திரி, திருக்கார்த்திகை, அபி ஷேகம், பூதசுத்தி.

# 22. Сதவாரம் V

(1)

#### திருச்சிற்றம்பலம்

மண்ணினல் லவண்ணம் வாழலாம் வைகலும் எண்ணினல் லகதிக்கு யாதுமோர் குறைவிலேக் கண்ணினல் லஃதுறுங் கழுமல வளககர் பெண்ணினல் லாளொடும் பெருந்தகையிருந்ததே.

திருச்சிற்ற**ம்**பலம்

**—சம்பந்த**டு

(பதிகவரலாறு) சீர்காழியில் இருந்த சிவபாதவிருதயர், ''சமணர்களுடன் வாது செய்து வெல்லுதற்கும் பாண்டி நாடெங்கும் வீபூதியைப் பரப்புதற்கும் போயருளிய நாயனுரிடத்தில் நிகழ்ந்த திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி அறிவேன்" என்று புறப்பட்டு மதுரையை அடைந்தார். தந்தையார் வந்திருப்பதை அடியார்கள் மூலம் அறிந்த சம்பந்தப்பெருமான் திருவுளம் மகிழ்ந்து எழுந்தருள், சிவபாதவிருதயர் தொழுது கொண்டு முன் சென்றணேய, சம்பந்தப்பெருமான் அவரை தொழுது, தமக்குச் சிவஞானம் அருளிய அருளியற்றந் தையாராகிய தோணியப்பரை நிணேந்து, அவர் நலம் அறியும் ஆர்வம் மிக்குடையவராய், தம் உலகியழ் நந்தை யாகிய சிவபாதவிருதயரை நோக்கி, "அருந்தவத்தீர்! எணேயறியாப் பருவத்தே எடுத்தாண்ட பெருந்தகை எம் பெருமாட்டியுடன் இருந்ததே'' என வினவி, ''மண்ணி னல்ல வண்ணம்" என்னும் பதிகத்தைப் பாடியருளி ஞர்கள்.

(பதவுரை) பெருந்தகை — பெரிய வள்ளலாந்-தன்மையுடைய தோணியப்பர்; கண்ணின் நல்லஃது உறும் கழுமல வளநகர் — காட்சிக்கு இனிதாகப் பொருந்து வளம் பொருந்திய சீர்காழிப் பதியின் கண்ணே; பெண்ணில் நல்லாளொடும் – சத்திமாருட் சிறந்த பெரிய நாயகியாகிய உமாதேவியாரோடும்; இருந்ததே — நலமாய் இருக்கின்றுரன்றே?; வைகலும் எண்ணில் — (அவரை) நாள் தோறும் தியானித்து அன்பு செய்து ஒழுகினுல்; மண்ணில் நல்ல வண்ணம் வாழலாம் — (யாவரும்) இப்பூவுலகில் சகல நன்மை களேயும் பெற்று வாழலாகும்; நல்ல கதிக்கு யாதும் ஓர் குறைவு இடை (மறுமையிலும்) உயர்ந்த கதிய டைதற்கு யாதொருதடையும் இல்லயாகும்.

(பொழிப்புரை) சிவபெருமான், பார்ப்பவர்களுடைய கண்களுக்கு இன்பந்தரும் காட்சி பொருந்திய கழு மலம் என்னும் வளம் பொருந்திய நகரத்திலே, பெண் களுக்குள்ளே சிறந்தவராகிய உமாதேவியாரோடும் நல மாய் வீற்றிருக்கின்ளுரல்லவா? அப்பெருமாளுரை நாம் நாள்தோறும் இடைவிடாது சிந்திப் போமாயின், இப் பூமியில், நல்லமுறையிலே வாழலாம்; இவ்வுலக வாழ்வு ஒழியுமிடத்து, நல்ல கதியாகிய முத்தியும் பெறலாம்.

(விளக்கம்) பெண்ணின் நல்லாளொடும் பெருந்தகை இருந்ததே? என்பதனுல் உமாதேவியார், ஞானப் பாலூட்டி ஞானசம்பந்தரை ஆண்டு கொண்டமையால், அவரருளே மறவாத தன்மையினராய், "பெண்ணின் நல்லாளென" உமாதேவியாரை முன்னர்க் கூறினுர்.

இஃதன்றி, திருவருளின்றி இவ்வுலக நல்வாழ்வும் முத்தியும் சித்தியாவாதலின், அவை சிந்திப்பதற்கு இறைவன் மாத்திரமன்றித் திருவருளும் (நலமே இருத் தல்) வேண்டுமென்பார், அத்திருவருளாகிய "பெண் ணின் நல்லாளொடும் பெருந்தகை இருந்ததே" என்றும் உரைத்தார். சிவபாதவிருதயர், தம் மைந்தருக்குச் சமணரால் ஏதும் தீங்கு நிகழவுங் கூடுமென ஐயம் கொண்டவ ராயும் அங்கு வந்திருக்கலாமன்றே? அவ்வையம் ஒன்று அவர் பாலிருப்பின் அதனேயும் நீக்குவான், தமக்கோர் இடையூறுமில்லே யென்னுங் குறிப்புத் தோன்ற, கழு மல வள நகரில் என்ன முன்னம் ஆண்டவராய பெருந் தகை, பெண்ணின் நல்லாளொடும் இருந்ததே. அத ஞல் நாங்கள் யாவரும் "மண்ணில் நல்ல வண்ணம் வாழலாம்" என்றுர்.

(2)

திருச்சிற்றம்பலம்

வாசி தீரவே காசு நல்குவீர் மாசின் மிழமேயீ ரேச லில்மேயே.

-சம்பந்தர்.

# திருச்சிற்றம்பலம்

(பதிகளரலாறு) திருஞானசம்பந்தர் திருநாவுக்கரசு நாயஞருடன் சுவாமி தரிசனஞ் செய்து கொண்டு, திருவீழிமிழஃயில் இருக்கும் நாளில் மழையின்மையாற் பஞ்சமுண்டாக, அடியாரும் ஏனேயோரும் பசியால் வருந்தினர். அதுகண்ட நாயன்மார் இருவரும் "சிவ பெருமானது விபூதியைத் தரித்த அடியார்களுக்கும் கவலே வருமோ" எனத் திருவுளமிரங்கி, இறைவணத் துதித்துத் துயின்றனர். இறைவன் சொப்பனத்திலே, "காலபேதத்திஞலே நீங்கள் மனவாட்டம் அடைவீர்களாயினும், உங்களே வழிபடுகின்ற அடியார்களுடைய வருத்தத்தை நீக்கும் பொருட்டு இப்பஞ்சம் நீங்கும் வரைக்கும் நாம் தினந்தோறும் திருக்கோயிலின் கிழக்குப் பீடத்திலும் ஒவ்வொரு காசு உங்களுக்குத் தருகின்றேம்" என்று கூறியருளினுர்.

நாயன்மார் இருவரும் இறைவ2னத் தொழுது நாள் தோறும் பீடங்களிலிருக்கும் காசுகளே எடுத்து, "சிவ னடியார்கள் எல்லோரும் நாள் தோறும் வந்து அமுது செய்யக் கடவர்கள்'' எனப் பறை சாற்றித் தெரிவித்து, பாகுகர்களேக் கொண்டு அமுது ஆக்கி அளித்தனர். இங்ஙனம் நிகழுநாளில், திருநாவுக்கரசு நாயளுரின் திருமடத்திலே அடியார்கள் காலம் பெறத் திருவமுது செய்த‰த் திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயஞர் கண்டு, தன் திருமடத்துப் பாகுகர்களே நோக்கி, "நீங்கள் காலத் தோடு அமுது பாகம் பண்ணி இங்கேவரும் அடியார் களுக்குக் கொடாமைக்குக் காரணம் யாது?'' வினவிஞர். அதுபொழுது அவர்கள் "தேவரீர் தரும் காசைப் பண்டம் வாங்கக் கொண்டு போனுல் 'வாசி' கேட்கிருர்கள். திருநாவுக்கரசருடைய காசை வாசி யின்றி ஏற்றுக் கொள்கிருர்கள். இதனுலேயே காலம் தாழ்கிறது" என்றனர். (வாசி - நாணயவட்டம் - கழிக் தெடுக்கும் பணம்)

அது கேட்ட நாயஞர், ''திருநாவுக்கரசர் கைத் தொண்டு செய்வதால், அவர் பெறும் காசு வட்டமின்றி ஏற்கப்படுகின்றது'' என்று சிந்தித்து ''இனி வரும் நாட்களிலே தருங் காசு வாசி தீரும் பொருட்டுப் பாடு வேன்'' எனத் திருவுளங் கொண்டு, திருக்கோயிலிலே புகுந்து, சிவபிராண வணங்கி ''வாசிதீரவே'' என்று எடுத்துத் திருப்பதிகம் பாடியருளி நற்காசு பெற்ருர். அதன்பின் பாகுகர்கள் காலத்தோடு திருவமுது ஆக்கி அடியார்களுக்கு அளிப்பாராயினர்.

(பத்வுரை) மாசு இல் மிழஃயீர்! குற்ற மில்லாத திருவீழிமிழஃ என்னும் ஆலயத்துள் எழுந்தருளியிருப் பவரே!; வாசிதீர (+ஏ) காசு நல்குவீர் - நாணயவட் டம் இன்றி ஏற்றுக்கொள்ளுமாறு காசிணே நல்குவீராக. (அங்ஙனம் தேவரீர் எனக்கு நல்குவது கண்டு, தேவ ரீரிடத்துக் குற்றமேற்றி யாரும்) ஏசல் இல்ஃ (+ஏ) குற்றம் ஏற்றிப் பேசுதல் இல்ஃயாகும். (பொழிப்புரை) குற்றமில்லாத திருவீழிமிழஃயில் எழுந்தருளியிருக்கும் பெருமானே! "வாசி" யாகிய கழிவுப்பணம் கொடுத்தல் இல்ஃயாகும்படி, அடியே ணுக்கு நற்காசு தந்தருளுவீராக. (அங்ஙனம் தேவரீர் தந்தருளுவது கண்டு, தேவரீரிடத்துக் குற்றமேற்றி) யாரும் ஏசுதல் இல்ஃயாம்.

(விளக்கம்) வாசி தீரவே காசு நல்குவீர் என்ற இவ் வடி, நாயஞரின் உட்குறிப்பாகிய விண்ணப்பத்தை எடுத்த எடுப்பிலேயே விரைவாகவும் சுருக்கமாகவும் குறிப்பிடுவதாய் அமைந்து ஏணேய பதிகங்களுக்கு இல்லாததொரு சிறப்பை அளித்தல் காண்க.

திருநாவுக்கரசு நாயனுர் உழவாரத் திருத்தொண்டு செய்தலினுல், அவருக்கு நல்லகாசு கொடுப்பது தகு தி யான தென்றெண்ணும் பிறர், "திருஞானசம்பந்த மூர்த்திநாயனுர் அங்ஙனம் தொண்டு செய்து மெய் வருந்தாதிருக்க, அவருக்கு நல்ல காசு கொடுப்பது நீதியாகுமா?" என்று ஏசவுங் கூடும். ஆளுல், தேவா ரத் திருப்பதிகம் பாடுதலும் ஒரு திருத்தொண்டே யாமாதலினுலும், தமக்கு அளிக்கும் பணம் தம் பொருட்டன்றி (திருநாவுக்கரசு நாயனுர் செலவிடுவது போல)ப் பிறர் பொருட்டே செலவிடப் படுதலினுலும், தமக்கு வாசி தீர்ந்த நற்காசு அளிப்பது கண்டு பிறர் ஏசமாட்டார் என்பார் "ஏசல்இல்ஃயே" என்ருர்.

#### பயிற்சியும் விஞக்களும்

|  | செய்க:   | க சாற்கள் | ت الت ت راور    |      | பிரத்த |
|--|----------|-----------|-----------------|------|--------|
|  | மண்ணினல் | லவண்ணம்   | ) <del></del> - | on   | வகலும் |
|  |          | — லககிக்க | க யா குடு       | மார் |        |

கண்ணினல் ———— கழுமல ————— பெண்ணினல் ———— யிருந்ததே

- 2. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) கழுமலமென்று எதற்குப் பெயர்?
  - (ஆ) மண்ணில் நல்ல வண்ணம் என்ற தேவாரம் யாரால் பாடப்பட்டது?
  - (இ) ''பெண்ணின் நல்லாள்'' என்று சுட்டியது: யாரை?
  - (ஈ) அப்பர், சம்பந்தர் படிக்காசு பெற்ற தலம் யாது?
  - (உ) வட்டமில்லாக் காசு பெற்ற நாயஞர் யார்?
- "வாசிதீரவே," என்ற பாடலின் பதிக வரலாற்றைத். தருக.
- 4. விளக்கங் கூறுக:
  - (அ) ஏசவில்லேயே
  - (ஆ) பெண்ணின் நல்லாளொடு பெருந்தகை இருந்ததே!
  - (இ) மண்ணில் நல்ல வண்ணம் வாழலாம்.

# 23. ததீசி முனிவரும் தக்க பிரசாபதியும் I

### [தக்கபிரசாபதி]

தக்கன் நான்முகனின் பத்துப் புதல்வர்களுள் மூத்தவனும் அறிவிற் சிறந்தவனுமாவான். அவ<mark>ன்</mark> தந்தையால் சிவபெருமானே பரம் பொருள் என்று கூறக்கேட்டுத் தெளிந்து, அப்பெருமாணக் குறித்துத் தவம் புரிந்து பல வரங்களேப் பெற எண்ணினுன். மானசவாவியிடத்துச் சென்று தக்கன் தவம் லாணு். ஆயிரம் ஆண்டுகள் தவம் புரிந்த தக்கன் நிலேக்கு இரங்கிச் சிவபெருமான் அவன் முன் தோன்றி யருளிஞர். தக்கணே நோக்கி உனக்கு வேண்டுவது யாது என்று கேட்டார். தக்கன் சிவபெருமாண வணங்கி ''எம்பெருமானே! என் ஆணே விண்ணுலகிலும் மண்ணு லகிலும் செல்ல வேண்டும்; உம்மைப் பணிந்து துதிக் கும் உயிர்கள் என்2னயும் துதிக்க வேண்டும்; நான் உம்மை யன்றிப் பிறரை மனத்தாலும் வழிபடா திருக்க வேண்டும்; எனக்குப் பல புத்திரர்களும் புத்திரிகளும் அளித்தருள வேண்டும்; உமாதேவியார் எனக்கு மக ளாக வந்து தோன்ற வேண்டும்; நீர் மறைவாய் வந்து அவளே மணக்க வேண்டும்" என்று வேண்டிக் கொண்டான். சிவபெருமான், "நீ நன்னெறியில் ஒழு கினுல் அவ்வரங்கள் உனக்கு நிஃபெறும்" என்று கூறி யருளினர்.

தக்கன் வேதவல்லி என்பாளே மணந்து ஆயிரம் புதல்வர்களேப் பெற்ருன். சிவணேக் குறித்துத் தவஞ் செய்து சிருட்டிக்கும் வரத்தைப் பெறுதிர் என்று அவர்களே அனுப்பினுன். தக்கன் புதல்வர்கள் நார தரின் உபதேசப்படி தவஞ் செய்து சிவபெருமானின் பாதார விந்தங்களே அடைந்தனர். அதன் அறிந்த தக்கன் ''என் புதல்வர்களே எனக்கில்லாது செய்த நாரதன் இனி நாள் தோதும் எண்ணம் மிகுந்த உலக மெங்கும் அலேந்து திரியக்கடவன்'' என்று சபித்தான். பின் தக்கன் இனிப்புதல்வர்களேப் பெறேன்; புதல்வியரையே பெறுவேன் எனத் துணிந்து சுபுத்தி முதலிய இருபத்துமூவரைப் பெற்று அவருள் முதற் பதின் மூவரைத் தருமருக்கும் ஏனேய பதின்மரைப் பிருகு, மரீசி, புலத்தியர், அங்கிரா, புலகர், வசிட்டர். அத்திரி, அக்கினி, கிரது, பிதிரா என்பாருக்கு மணம் புரிவித் தான். புலகர் என்பவர் தத்தாரியைப் பெற்றுர்.

நாண் மீன்களுள் இருபத்தெழுவரைப் பெற்று, சந்திரனுக்கு விவாகஞ் செய்து கொடுத்து அவரெல் லோரிடத்தும் சம அன்புடையணுய் ஒழுகுமாறு பணித்தான். சந்திரன் உரோகினி, கார்த்திகை என்போரிடத்து மிக்க அன்புடையணுய் ஏனேயோரை வெறுத்தான். தக்கன் அஃதறிந்து சுந்திரனின் கலேகள் தேய்ந்து இல்லேயாகும் படி சாபமிட அவன் சிவனே வேண்டி அக்கலேகள் தேயவும் பின் வளரவும் சாபவிமோசனம் பெற்றுன். அதனுல் தக்கன் சிவனிடத்துக் கொண்ட வெறுப்பைப் புலகர் என்னும் முனிவர் தம் உபதேசத்தால் நீக்கினுர்.

ஒகு மாசி மகத்தில் யமுனு நதியிலே வெண்டா மரைப் பூவில் சங்கு வடிவாயிருந்த உமாதேவியாரை மகனாய் அடைந்த தக்கன் அவரைச் சீராட்டிப் பாராட்டி வளர்த்தான். தக்கன் மகளாய் அமைந்த காரணத்தால் உமாதேவியார் தாட்சாயினி என அழைக்கப்பட்டார். உமாதேவியார் சிவபெருமானேக் குறித்துத் தவஞ் செய்தாராதலின் அவருக்குப் பன்னி ரண்டு வயதாயிருக்கும் போது சிவபெருமான் பிரா மண வடிவில் வந்து தக்கனிடத்தே கன்னிகாதான மாக உமையை ஏற்ருர். விவாகச் சடங்கு வைபவம்

முடிவதற்கு முன் உமையை விட்டு மறைந்தருளினுர். உமாதேவியார் சிவணேயே குறித்து மீளவும் தவஞ் செய்தாராதலின், பெருமாஞர் தவச்சாலேயில் தோன்றி அவரை இடபவாகனத்திற்கொண்டு கைலாச மலேக்கு எழுந்தருளிஞர். முன்னர் மறைந்தருளியமையாலும் பின்னர் களவாய்க் கொண்டு சென்றமையாலும் தக்கன் வெகுண்டான். இந்நிலேயில் பிரமா முதலிய களின் வேண்டுகோளுக் கிணங்கக் கோபம் தணிந்து, உமாதேவியாரையும் சிவபெருமானேயும் திருக் கைலா யத்திற் கண்டு மீளும் பொருட்டுச் சென்ருன். பூதகணங்களால் தடுக்கப்பட்டு அவமானம் அடைந் தான். அங்கு நின்றும் புறப்படும் போது "சிவணே யாவரும் தோத்திரம் செய்யாமலும் வணங்காமலும் இகழும் படி செய்வேன்" என எண்ணித் தன்னிருக்கை சேர்ந்தான். பின்னர் பிரமா முதலியோரை யடைந்து சிவனே வழிபடா தொழிக என்று பணித்தான்.

அதன்மேல் பிரமா செய்த வேள்வியில் சிவனுக்கு அவிகொடுத்தல் முறையன்றெனத் தடுத்த தக்கணே, சிவன் பணித்தலே மேற்கொண்டு அங்கு வந்திருந்த திருநந்தி தேவர் பார்த்து, "சிவணயின்றி யாகஞ் செய்வோருடைய சிரம் விரைந்து அறுக; உன்னுடைய வாங்களெல்லாம் விரைந்தழிக; அவரை லின்றி இகழ்ந்த வாயையுடைய உன் புன்றலே அழிய வேரேர் இழிவாகிய தலே எவரும் காணும்படி விரைவி அண்டாகுக; உன்னேச் சார்ந்த தேவர்களும் ஒரு நாள் இறந்து மீண்டு எழுந்து அளவில்லாத யுககாலம் சூரனென்னும் அவுணஞல் துன்பக்கடலுள் மூழ்குக" எனச் சாபமிட்டார். அச்சாபத்துக்குப் பயந்து பிரமா யாகத்தை முற்றுவியாது குறையில் விட்டுவிட்டார். நந்தி கூறிய சாபத்தையும் தக்கன் கொள்கையையும் தெரிந்து அஞ்சிய தேவர்களும் பிறரும் அன்று முதல் யாகஞ் செய்யாது விட்டு விட்டனர்.

இந்நிலயில் தக்கன் "நானே முதலில் சிவனுக்கு அவிகொடுத்தலே ஒழித்து வேள்வி செய்து காட்டு வேன்" என முயன்று, அதற்குப் பிரமா முதலிய தேவர்கள், முனிவர்கள், பிராமணர்கள் யாவரையும் அழைத்தான். அவருள் அகத்தியர், சனகாதிமுனிவர் அத்திரி, வசிட்டர், பிருகு, ததீசி, துர்வாசர், பராசரர் ஆகியோர் வராமையினுல் வெகுண்டான். அந்நிலேயில் ததீசி முனிவர் சில முனிவர்களோடு அந்த யாக சாலேக்கு வந்தார். தக்கன் அவரை முனிவர்களோடு வரவேற்று உபசரித்தான்.

#### பயிற்சியும் விருக்களும்

- 1. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) தக்கன் யாருடைய புதல்வன்?
  - (ஆ) தக்கன் தவம் புரிந்த இடம் யாது?
  - (இ) உரோகினி என்பாள் யார்?
  - (ஈ) உமாதேவிக்குத் தாட்சாயினி என்ற பெயர் ஏற்படக் காரணம் என்ன?
- 2. சந்தர்ப்பங் கூறுக:
  - (அ) "நீ நன்னெறியில் ஒழுகினுல் அவ்வரங்கள் உனக்கு நிலேபெறும்"
  - (ஆ) ''சிவணயின்றி யாகஞ் செய்வோருடைய சிரம் விரைந்து அறுக''.
- ்3. தக்கன் சிவபிரானிடம் கேட்டுப் பெற்ற வரங்கள் யாவை?
  - திருநந்தி தேவர், பிரமதேவன் செய்த யாகத்தின் போது இட்ட சாபத்திணத் தெளிவாகத் தருக.

# 24. தேவாரம் VI

(1)

#### பொது — தனித்திருநேரிசை

திருச்சிற்றம்**பலம்** 

காயமே கோயிலாகக் கடிமன மடிமையாக வாய்மையே தூய்மை யாக மனமணி யிலிங்க மாக கேயமே கெய்யும் பாலா நிறையமீ ரமைய வாட்டிப் பூசணே யீச ஞர்க்குப் போற்றவிக் காட்டிஞேமே.

—அப்பர்

## திருச்**சி**ற்றம்பலம்

இத்திருப்பாசுரம் திருநாவுக்கரசர் பாடியருளிய நான்காந் திருமுறையில் உள்ளதாகும்.

(பதவுரை) காயமே - உடலே; கோயிலாக - இறைவ னிருக்குமிடமான கோயிலாகவும்; கடிமனம் - (மிகவும் வேகமுள்ள மனம்) காமம் வெகுளி மயக்கம் என்ற மூன்று கட்டுக்களினின்றும் நீங்கவேண்டிய மனம்; அடி மையாக - அவ்விறைவனுக்கு அடிமையாகவும்; வாய் மையே - மெய்மை பேசு தஃயே; தூய்மையாக - தம் மைத் தூய்மைப்படுத்திக் கொள்ளும் செயலாகவும்; மனம் மணி - ஆன்மா (மனத்தை இயக்கும் மணி போன்ற ஆன்மா); இலிங்கமாக - இலிங்கமாகிய சிவ சொரூபமாகவும்; நேயமே - இறைவனிடத்துக் கொண். டூள்ள அன்பையே; நெய்யும் பாலா - நெய்யாகவும் பாலாகவும்; நிறைய நீர் அமைய ஆட்டி - நிரம்பவும் பொருந்த நற்குணங்களே திருமஞ்சன நீராகக் கொண்டு அட்டுவித்து (அபிடேகம் செய்து); ஈச ருர்க்கு - சிவபெருமானுக்கு; பூசணே போற்ற - பூசை யைச் செய்து (உயிரையே நிவேதனமாக்கித்) துதித்து;

இக் காட்டினும். இவ்வாறு எடுத்துக்காட்டினும். ஏ-

(பொழிப்புரை) உடலேக் கோயிலாகவும், மிகவும் வேக முள்ள மனத்தை அடிமையாகவும், மெய்ம்மை பேசு தலேயே தூய்மைப்படுத்திக் கொள்வதாகவும், மண மியங்குதற்கு ஆதாரமான ஆன்மாவே இறைவனருட் குறியான இலிங்கமாகவும், அன்பையே நெய்யும் பாலு மாகக் கொண்டு, நற்குணங்களே மிகுதியும் தூயநீராக அபிடேகம் செய்து, சிவபெருமானுக்குப் பூசையைப் புரிந்து, உயிரை நிவேதனம் செய்து இவ்வாறு எடுத் துக் காட்டினேம்.

(விளக்கம்) கோயில் இருக்கின்றது. கோயிலில் சிவ னுடைய அருட்குறியான இலிங்கம் இருக்கின்றது. அச் சிவலிங்க உருவைச் சிவனெனவே கொண்டு மக்கள் அடி மைப்பட்டவராய்த் தொண்டுகள் புர்கின்றனர். நெய், பால், தேன் முதலியன கொண்டு அபிடேகம் செய்து பூசை புரிகின்றனர். இது புறப்பூசை எனப்படும். உடம்பைக்கோயிலாகவும், மனத்தை அடிமையாகவும், வாய்மையைத் தாம் தூய்மை செய்து கொள்ளுதற் குப் பொருளாகவும் ஆன்மாவை இலிங்கமான அருட் குறியாகவும் கொண்டு அன்பாகிய நெய், பால், தேன் என்பவற்றைக் கொண்டு பூசை செய்தல் - இது அகப் பூசை எனப்படும்.

இதனுல், அரியதோர் பெரிய கருத்தை விளக்கியுள் ளார். இறைவன் எங்கோ வேருகவுள்ளான் என்று கரு. தாதே. உன்னுள்ளேதான் இறைவன் இருக்கின்றுன் உண்மையை உணர்ந்து அன்பைப் பெருக்கி உன் ஆன்மாவை ஆராய்வாயானுல், அந்த ஆன்மாவே பர மான்மா என்பதை உணர்வாய். அவ்வாறு உணர்தலே இறைவனுக்குச் செய்யும் பெரும்பூசை. ஆன்மா வேறு, பரமான்மா வேறு எனப் பிரித்துணர்தல் பேதபுத்தி. ஆன்மாவே பரமான்மா எனவுணர்தல் மெய்யறிவு.

''தன்னிற் றன்ணே யறிவுந் தஃமைகன் தன்னிற் றன்ணே யறியிற் றஃப்படும் தன்னிற் றன்ணே யறிவில குயிடில் தன்னிற் றன்ணயுஞ் சார்தற் கரியனே''

என்று திருநாவுக்கரசர் திருக்குறுந்தொகையில் கூறி யுள்ளது இங்கு அறியத் தக்கது. 'நான் வேறெஞ திருக்க நீ வேறெஞதிருக்க என்று அருணகிரிநாதரும் கூறுகிருர். இறைவன் தன்னிடத்திலேயே உள்ளான். தன் ஆன்மாவே அப்பரமான்மாவின் சொரூபமானது என்றுணரும் மெய்ஞ்ஞானம் வந்துவிட்டால் புறப் பூசையை ஒழித்து அகப்பூசை கொள்வான். இதனேத் தான் ஒவ்வொருவரும் முயன்றறிதல் வேண்டும். 'நான் யார்' என்று உணர்தலே ஞானத்தின் எல்ஃல.

"துள்ளுமறி யாமனது பலிகொடுத் தேன்கர்ம துட்டதே வதைகளில்லே

துரியநிறை சாந்ததே வதையா முனக்கே தொழும்பனேன் அபிடேகநீர்

உள்ளுறையி லென்னுவி நைவேத்தியம் பிராணன் ஓங்குமதி தூபதீபம்

ஒருகால மன்றிது சதாகால பூசையா வொப்புவித் தேன்கருணேகூர்''

என்று தாயுமானவர் கூறுவதும் இப்பாசுரக் கருத் தோடு உணரற்பாலது.

கடிமனம், மனமணி என்னுங்கால் இருவகையான மனமில்ஃ; காமம், வெகுளி, மயக்கம் என்னும் குற்றங் களினின்றும் நீங்கிய மனமே தூய்மையுற்று மணி போல் ஒளிவிடவல்லதாகின்றது. ஈற்றடியை, போற்று பூசண ஈசஞர்க்கு அவி காட்டினும் என்று அநுவயப்படுத்தி, இவ்வாறு உடம் பைக் கோயிலாகவும், மனத்தை அடிமையாகவும், வாய் மையைப் பரிசுத்தமாகவும், மனமணியான ஆன்மாவை இலிங்கமாகவும், அன்பைப் பாலும் நெய்யுமாகவும் நற் குணங்களேத் துதித்துச் செய்யும் பூசணேக்கு உயிரையே நிவேதனமாகவும் காண்பித்தோம் என்று முடிக்க.

உயிர் – பிராணன்; அவி - தேவர்களுக்குப் பிரிய மாக அளிக்கப்படும் உணவு, அவி காட்டினேம் என் பது அவிக்காட்டினும் என்று விரித்தல் விகாரமாயிற்று உணம் குற்றங்களினின்றும் நீங்கித் தூய்மையுற்ருல் இறைமைத் தன்மை எய்துகின்றது. அவ்வாறு எய்து தற்கு அகவழிபாடு சிறந்த முறையாகும்.

(2)

<u> இருப்புள்ளிருக்கும் வேளூர் – இருத்தாண்டகம்</u>

திருச்சிற்றம்பலம்

இருளாய வுள்ளத்தி னிருகோ நீக்கி
இடர்பாவங் கெடுத்தேழை யேணே யுய்யத் தெருளாத சிக்தைதணத் தெருட்டித் தன்போற் சிவலோக கெறியறியச் சிக்தை தக்த அருளானே யாதிமா தவத்து ளாண - யாறங்க கால்வேதத் தப்பா னின்ற பொருளானப் புள்ளிருக்கு வேளு ராணப் போற்ருதே யாற்றகாள் போக்கி னேனே.

—அப்பர்

திருச்சிற்றம்பலம்

(பதவுரை) இருள் ஆய உள்ளத்தின் அஞ்ஞானமா கிய இருள் நிறைந்துள்ள மனத்தின்; இருஃா நீக்கி-அஞ்ஞானமாகிய இருகோ முற்றிலும் அகற்றி; இடர் பாவம் கெடுத்து - வாழ்க்கையிலுண்டாகும் தன்பங் களேயும் பாவங்களேயும் அழித்து; ஏழையேண - அறிவி னுல் வறியவனுகிய என்னே; உய்ய - பிழைத்து<u>ப்</u> போகும்படி; தெருளாத சிந்தைத‰ா - எவ்வகையாலும் தெளிவு பெருத மனத்தை; தெருட்டி - தெளிவுபடுத்தி: தன்போல் - தன்னேப் போல; சிவலோக நெறியறிய -சிவலோகத்தை அடைதற்குரிய வழியை அறிந்து கொள்ள; சிந்தை தந்த - பக்குவமான மனத்தைக் கொடுத்த; அருளானே - கருணேயுடையவனே; ஆதி -முதற்பொருளாயுள்ளவனே; மாதவத்துள்ளான-சிறந்த தவத்தினுல் அறியத்தக்கவனே; ஆறு அங்கம் - சிட்சை, வியாகரணம், சந்தோவிசிதி, நிருக்தம், சோதிடம், மந திரம் என்ற வேதத்தின் அங்கங்களான ஆறுக்கும். நால் வேதத்து - இருக்கு, யசுர், சாமம், அதர்வணம் என்ற நான்கு வேதங்களுக்கும்; அப்பால் நின்ற பொருளானே - அவைகளாலும் கூறமுடியாதவஞம் அவற்றிற்கும் அப்பாற்பட்டவனுன சிவபெருமாகோ புள்ளிருக்கும் வேளூரானே - புள்ளிருக்கும் வேளூர் என் னும் வைத்தீஸ்வரன் கோயில் என்னும் தலத்தில் எழுந் தருளியுள்ள (வைத்தியநாதன் என்னும்) சிவபெரு மானே; போற்ருதே - துதிக்காமல்; ஆற்றநாள் - என் வாழ்நாள் முழுவதையும்; போக்கினேனே - வீணுகக் கழித்துவிட்டேன்.

(பொழ்ப்புரை) அறியாமை இருள் நிறைந்த பள்ள மாகிய மனத்திலுள்ள அறியாமையைப் போக்கித் துன் பங்களேயும் பாவங்களேயும் அழித்து, யாவற்றிலும் வறி யவஞன என்னேப் பிழைத்துப் போகுமாறு செய்யத் தெளிவு அடையமாட்டாத மனத்தைத் தெளிவித்துத் தன்னேப்போலச் சிவலோகத்துக்குரிய வழியை அறிந்து கொள்ளுமாறு பக்குவமான மனத்தைக் கொடுத்த அருள் நிறைந்தவண, முதற்பொருளானவண, சிறந்த தவத்தினுள் விளங்குபவண, வேதாகமங்கள் ஆறிற் கும் நான்கு வேதங்களுக்கும் அப்பால் கடந்து நிற் கும் பொருளானவண, புள்ளிருக்கும் வேளுரான வைத்தீஸ்வரன் கோயில் என்னும் தலத்தில் எழுந்தருளி விருப்பவணத் துதித்துப் புகழாமல், என்வாழ் நாள் முழுவதையும் வீணுகப் போக்கிவிட்டேனே.

(விளக்கம்) ஆசிரியர் சிவணத் துதித்துப் பாடிப் பரவாமல் அவமே தம் வாழ்நாளில் பல ஆண்டுக2ளக் கழித்ததற்கு மனம் நொந்து நைந்து வருந்துகிருர். இறைவனுடைய பேரருட்குணங்கள் புலப்படப்புலப் படத் தன் அறியாமையை எண்ணி எண்ணி வருந்து கிருர். தன்னே அறிவாளன் என்று தான் நிணத்துக் கொண்டிருந்தது தவறு என்றும் தன்னிடம் திருப்பது அறியாமை என்னும் அந்தகாரமே என்றும் உணர்கின்ருர். அந்த உணர்வினுல் அந்தகாரத்தைப் போக்கவல்ல ஞானப்பேரொளிப்பிழம்பு இறைவனே என்றும் உணர்கின்ருர். அந்நிலேயில் தன்னே உடைய வனுக உணராமல் வறியவனுக அறிகின்ருர். எவ்வகை யாலும் தெளியச் செய்யமுடியாத தன் மனத்தைத் தெளி வித்த பேரருட்டிறனே வியக்கின்ருர். கல்லேப் பிசைந்து கனியச் செய்து சாறு கொண்டாற்போலத் தன்வலிய இருளடைந்த பாழ் மனத்தை உருக்கித் தெளியச் செய்த வல்லமையையும் பெருங்கரு‱யையும் நிணத்து நிணத்துப் பேரின்ப வெள்ளத்தில் மூழ்கித் மகிழ்கின்ருர். தன்மனத்தைப் பக்குவப்படுத் திய இறைவன் அருள்நிலே புலனுயிற்று. புலப்படவே இறைவ வே அறிய முயல்கின்ருர். இறைவன் பெருங் கரு2ணப் பேரருளான் என்பதும், யாவற்றிற்கும் முதல்வன் என்பதும் வேதாந்தங்களும் வேதங்களும் இறைவன் இயல்பிண உள்ளவாறு கூறவியலாமல் நிற்க அவைகளுக்கும் அப்பாற்பட்டவன் என்பதும் தெரிந்து தெளிகின்ருர். அந்நிலேயில் தான் தன் வாழ்நாளில் பெரும்பகுதியைச் சிவமே என்று நினேயாது அவமே

கழித்துவிட்டோமே என்று நைந்துருகி வருந்தி வாய் விட்டுக் கதறுகின்ருர்.

மனத்தில் உள்ள இருள் அறியாமை, அல்லது அஞ்ஞானம். இடர் பாவம் - இடரும் பாவமும் எனக் கொள்க. இறைவன் உடைமையை நோக்கத் உடைமை உடைமையாகக் கூறற்கில்ஃயாதலின் ஏழை என்ருர். மற்றும் தமக்கு அவனேயறியும் அறிவின்மை யால் ஏழை என்ருருமாம் 'ஏழை உய்யத் தெருளாத சிந்தைதஊத்தெருட்டி' என்றது அறிவில்லாதவனிடத் திலும் மூர்க்கன், முரடன், கசடன் ஆகிய தம்மிடத்தி லும் இறைவன் தனக்கு இயல்பாயுள்ள பெருங்கரு 2ணத் திறத்தால் வலியவந்து தெளிவு அடையாத மனத் தையும் தெளிவடைந்துய்யும்படி செய்து என்றது: இறைவன் ஆன்மாக்களிடம் கொண்டுள்ள பேரன்பின் பெருக்கை விளங்குகின்றது. ஆள்மாவைப் படுத்தி தன் இயல்பில் போக்கு தலே இறைவனது பெருங்கருணத்திறத்தின் இயல்பு என்பார் 'சிந்தைத ணேத் தெருட்டி, தன்போல் சிவலோக நெறியறியச் சிந்தை தந்த அருளாளன்' என்னும் அடியால் நன்கு விளக்கிஞர். இறைவனேத் துதித்து வாழாது கழிந்த நாளக் குறித்து, "போற்ருதே ஆற்ற நாள் போக்கி னேன்'' எத்தகைய மூடன் தான் என்பது வருந்திக் கதறுகின்ருர்.

## பயிற்சியும் வினுக்களும்

|  | அடைவைய நிரப்ப பாட்டை பீர்த்து அசுயக்: |  |  |  |  |  |
|--|---------------------------------------|--|--|--|--|--|
|  | காயமே ——— கடிமன மடிமையாக              |  |  |  |  |  |
|  | ——— தூய்மையாக மனமணி ———               |  |  |  |  |  |
|  | நேயமே —— பாலா நிறையநீ —— வாட்டிப்     |  |  |  |  |  |
|  | —— ஈசஞர்க்குப் போற்றவிங் ———.         |  |  |  |  |  |

- 2. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) "இருளாய உள்ளத்தின்..." என்ற தேவாரம் யாரால் பாடப்பட்டது?
  - (ஆ) பாடிய தலம் யாது?
    - (இ) நால் வேதங்கள் எவை?
    - (ஈ) வைத்தியநாதன் என்ற பெயர் யாரைக் குறிப்பது?
- திருநாவுக்கரசர் இறைவற்குப் பூசணேயை எவ் வாறு செய்ய வேண்டும் என்று கூறுகிருர்?
- "இருளாய உள்ளத்தின்…" என்ற தேவாரத்தை எட்டுவரிகள் அமைய எழுதுக.

# 25. Сதவாரம் VII

(1)

திருச்சிற்றம்பலம்

நற்றபிழ் வல்ல ஞான சம்பந்த ளுவினுக் கரைய ஞுளேப்போ வானுங் கற்ற சூதனற் சாக்கியன் சிலந்தி கண்ணப் பன்கணம் புல்லனென் நிவர்கள் குற்றஞ் செய்யினுங் குணமெனக் கருதுங் கொள்கை கண்டுஙின் குரைகழ லடைந்தேன் பொற்றி ரண்மணிக் கமலங்கள் மலரும் பொய்கை சூழ்திருப் புன்கூ ருளானே.

—சுந்தரர்

# திருச்சிற்றம்பலம்

(பதிகவரலாறு) சுந்தரமூர்த்தி நாயஞர் திருப்பெரு மங்கலத்தில் ஏயர்கோன் கலிக்காம நாயஞருக்குச் சூஃநோயிணத் தீர்த்து நட்புக்கொண்டு, அவரோடு திருப்புன்கூரையடைந்து. ''அந்தணுளனுன் னடைக் கலம் புகுத'' என்றெடுத்துத் திருப்பதிகம் பாடியரு ளிஞர். அப்பதிகத்தின் நான்காவது பாடல் இது.

பரமசிவண விளித்துச் சரணமாக அடைந்து பத்தி செய்து பேறுபெற்றபலருக்கும் அருள் செய்த திரு வருட்டிறங்களேக் கருதி, யானும் நற்பேறு பெற உம் மைச் சரணமாக அடைந்தேன் என்னுங் கருத்துப்பட ''உன் திருவடியடைந்தேன்'' என்ற தொடர் ஒவ்வொரு பாடலிலும் அமையப் பெற்ற பதிகம் இதுவாகும். ''அடைக்கலப் பாமாலே'' வரிசையுள் வைத்துப் பத்தி யுடன் நாள்தோறும் ஓதவும் அந்திய காலத்தில் ஓத வும், கேட்கவும் ஏற்றது.

(பதவுரை) பொன்திரள் மணிக்கமலங்கள் மலரும்-திரட்சியாகிய பொன்உள்ளே வைக்கப்பட்ட மாணிக் கச் செப்புப் போலவும், வைரரத்தினச் செப்புப்போல வும் முறையே செந்தாமரை மலரும் வெண்டாமரை மலரும் மலர்ந்து விளங்கப்பெறும்; பொய்கைசூழ் -தடாகங்கள் சூழ்ந்துள்ள; திருப்புன்கூர் உளானே -திருப்புன் கூரில் எழுந்தருளிய இறைவனே!; நல்தமிழ் வல்ல - சிறத்த தமிழிசைப் பாடல்களேப் பாடுதலில் வல்லமை யுடையவர்களாகிய: ஞானசம்பந்தன் - திரு ஞான சம்பந்தமூர்த்தி நாயனுரும்; நாவினுக்கு அரை யன் திருநாவுக்கரசு நாயனுரும்; நாளப்போவானும்-திருநாஃாப் போவார் நாயனுராகிய நந்தனுரும்; நல் சாக்கியன் - நல்லன்புடைய சாக்கியநாயணுரும்; சிலந்தி - சிலந்திப் பூச்சியும்; கண்ணப்பன் - கண்ணப்ப நாயனுரும்; கணம் புல்லன் - கணம்புல்ல நாயனுரும் என்று இவர்கள் - ஆகிய இவர்களெல்லாம்; குற்றம் செய்யினும் குணம் எனக் கருதும் - குற்றஞ் செய்தவி டத்தும் அவற்றைக் குணமாகவே மதித்து (அவர்க ஞக்கு அனுக்கிரகஞ் செய்த); கொள்கை கண்டு-உம் முடைய திருவருட்செயஃலக்கண்டு; நின்குரைகழல் அடைந்தேன் - உம்முடைய ஒலிக்கின்ற வீரக்கழில யணிந்த பாதங்களேச் சரணமாக அடைந்தேன் எ - று.

(பொழிப்புரை) திரட்சியாகிய பொன் உள்ளே வைக் கப்பட்ட மாணிக்கச் செப்புப்போலவும், வைரரத்தினச் செப்புப்போலவும் முறையே அமைந்த செந்தாமரை, வெண்டாமரை மலர்கள் மலர்ந்து விளங்கும் தடாகங் கள் சூழப்பெற்ற திருப்புன் கூரில் எழுந்தருளியிருக் கும் சிவபெருமானே, நல்ல தமிழ்ப்பாடலில் வல்லமை பெற்ற திருஞானசம்பந்தரும் திருநாவுக்கரசரும், திரு நாளப் போவார் நாயஞரும், கற்று வல்லமை பெற்ற மூர்க்க நாயஞரும், நல்ல சாக்கிய நாயஞரும், சிலந் தியும், கண்ணப்ப நாயஞரும், கணம் புல்ல நாயஞரும்



சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள்

என்று கூறப்படும் இவர்கள் யாவரும் பலவிதமாகிய குற்றஞ் செய்தாலும், அக்குற்றங்களேக் குணமாகக் கொண்டருளிய தேவரீரது திருவருட் கொள்கையைப் பார்த்து, என்ணேயும் ஆள்வீர் என்று துணிந்து, ஒலிக் கின்ற வீரக்கழஃயணிந்த தேவரீரது திருவடிகளேச் சரணடைந்தேன். அடியேணக் காத்தருள் வீராக.

(விளக்கம்) சாக்கியன் - புத்தன். இந்நாயஞர் சிவனே வழிபட்டாரேனும் புத்த சமயத்தவராதலின் இப் பெயரால் அழைக்கப்பட்டார்.

நற்றமிழ் வல்ல:- ஞானசம்பந்தர், நாவுக்கரசர் ஆகிய நாயன்மார் இருவரும் தமிழ்த் திருமுறைப்-பாடல்களில் வல்லவராதலின் "நற்றமிழ் வல்ல" என் னும் அடைமொழி இருவருக்கும் சேர்த்து உரைக்கப்-பட்டது.

#### நாயன்மார் செய்த குற்றங்கள் பின் வருமாறு:

- 1. திருஞானசம்பந்தர்: பரமுத்திக்கு அருகரல் லாத பலரையும் நமச்சிவாயப் பதிகம் உரைத்து ஆட் படுத்திச் சோதியிற் புகவிட்டது.
- திருநாவுக்கரசர்: சமணசமயம் புகுந்து இறை வஃனப் பண்டு இகழ்ந்தமை.
- திருநாளப் போவாரின் குற்றம்: தம்மரபிற்கு அடுத்ததல்லாததாகிய சிதம்பர தரிசனத்தை விரும்பி யமை.
- சூதரின் குற்றம்: குற்றமாகக் கருதப்படும் சூதாட்டத்தை மேற்கொண்டதோடு அவ்வாட்டத்தில் மறுத்தவரைச் சுரிகையாற் குத்தி மூர்க்கரானமை.
- சாக்கியன் குற்றம்: சிவலிங்கத்துக்குக் கல்லெ றிந்து வழிபட்டமை.

- 6. சிலந்தியின் குற்றம்: வாயினாலாற் பந்தர மைத்தமையும், யாணேயிடத்துப் பகை கொண்டமையும். அச்சிலந்தி கோச் செங்கட் சோழராய்ப் பிறந்தபொ ழுது பழம்பகை உணர்ச்சியால் யாணபுகா மாடக் கோயில் கட்டி அவ்வுணர்ச்சியை விடாதிருந்தமை.
- கண்ணப்பரின் குற்றம்: இறைவனுடைய திரு முடிமலர்களேச் செருப்புக்காலால் நீக்கியதும் வாய்நீர் உமிழ்ந்ததும் குஞ்சிப்பூச் சொரிந்ததும் ஊனளுந்திய தும்.
- கணம் புல்லரின் குற்றம்: இறைவன் சந்நிதா னத்தில் தலேமயிரிணே விளக்கில் மாட்டி எரித்தமை.

இக்குற்றங்களே இந்நாயன்மார்கள் தம்வசமிழந்த நிலேயில், திருவருள் வழிப்பட்டு அதன் வசமாய் நின்று செய்தார்களாதலின், இறைவன் குணமெனக் கொண் உருளிஞர்.

சுந்தரமூர்த்தி நாயனுரின் குற்றங்களாவன: சிவ பெருமானேப் பித்தாவென்று ஏசியமை, சங்கிலியாரைப் பிரியேனெனச் சத்தியஞ் செய்து பிரிந்தமை, சிவபெரு மானேத் தூதனுப்பியமை.

(2)

திருச்சிற்றம்பலம்

ஆலந்தா னுகந்தமுது செய்தரண ஆதியை அமரர்தொழு தேத்தும் சீலந்தான் பெரிதும் உடையாணே(ச்) சிந்திப்பா ரவர்சிந்தை யுள்ளாண ஏலவார் குழலாளுமை நங்கை என்றுமேத்தி வழிபடப் பெற்ற காலகாலணக் கம்பனெம் மாணக் காணக் கண்ணடியேன் பெற்றவாறே.

**—சு**ந்தரர்

திருச்சிற்றம்**ப**லம்

(பதிகவரலாறு) சுந்தரமூர்த்தி நாயளுர் ''சங்கிலி யாரைப் பிரியேன்" என்னஞ் சபதமொழி தவறித் திரு வாரூர்த் தலத்தைத் தரிசிக்க விரும்பித் திருவொற்றி யூரை நீங்கியபொழுது இருகண்களும் குருடாயின. அதனுல் அவர்பல தலங்களேயும் பிறர் வழிகாட்டச் திருவெண்பாக்கத்தை அடைந்து சென்று தரிசித்தத் திருப்பதிகம்பாடி ஊன்றுகோல் பெற்ருர். பின், திரு வேகம்பத்தை அடைந்து, ஏகாம்பரநாத சுவாமியை வணங்கி, "ஆதிகாலத்திலே திருப்பாற் கடலினின்று எழுந்து தேவர்களே வருத்தத் தொடங்கிய விடத்தைத் திருமிடற்றிலடைத்து அவர்கள் துண்ண அருள் செய்த கருணுநிதியே! சிறியேன் செய்த பிழையைப் பொறுத்து, சிறியேனுக்குத் தேவரீரைத் தரிசிக்கும் பொருட்டுக் கண்ணத் தந்தருளும்" என்று பிரார்த்தித்தார். அதுபொழுத இறைவன் கண்ணே மாத்திரங் கொடுத்துத் தமது திருக்கோலத் தைக் காட்டியருள, நாயளுர் வணங்கி "ஆலந்தானு சுந்தமுது செய்தானே" என்றெடுத்துப் பதிகம் யருளினர்.

(பதவுரை) ஆலம் (தான்) உகந்து அமுது செய் தானே - திருப்பாற்கடணேக் கடைந்தபொழுது எழுந்த நஞ்சை விரும்பித் திருவமுது செய்து தேவர்களேக் காத்து அருளியவனே; ஆதியை - முதல்வனே; (தான்) பெரிதும் உடையாண-தொழுதேத்தும் சீலம் தேவர்கள் வணங்கித் துதிக்கும் பெருஞ்சிறப்பு உடை யவன்; சிந்திப்பாரவர் சிந்தையுள்ளான - நிணக்கின் றவர்களுடைய மனத்திலே எழுந்தருளியிருப்பவனே; ஏலம் வார் குழலாள் உமை நங்கை என்றும் வழிபடப் பெற்றகால காலண - வாசண பொருந்திய தும் நீண்டதுமான கூந்தஃயுடைய உமாதேவியார் எப்போதும் துதித்து வணங்கும், இயமனுக்கும் இய எம்மாணே - திருவேகம்பத்தில் மனுனவனே: கம்பன் எழுந்தருளியிருக்கும் ஏகாம்பரேசுவரராகிய எமது

பிதாவை; அடியேன்காண, கண்பெற்ற ஆறு (+ஏ) -அடியவஞ்கியயான் காண்பதற்காக எனது இடது கண் 2ணப் பெற்றுக்கொண்ட விதம் இதுவாம்;

(பொழிப்புரை) அடியேன், நஞ்சை உண்டவனும் முதல்வனும் தேவரும் வணங்கித் துதிக்கும் சிறப்பை உடையவனும், நிணப்பவர் மனத்தில் எழுந்தருளியிருப் பவனும், உமாதேவியார் எப்போதும் துதித்து வணங் கும் காலகாலனும் திருவேகம்பத்தில் எழுந்தருளியிருக் கும் திருவேகம்பரரென்னும் எமது பிதாவுமாகிய சிவ பெருமானேக் காண்பதற்கு, கண்பெற்றுக் கொண்ட விதம் இதுவாம்.

(விளக்கம்) ஆதி - முதல், தொடக்கம். சர்வ சங்கார சாலத்தில் எல்லா உலகங்களும் உயிர்களும் சங்காரஞ் செய்யப்பட்டு, பின்னர் மீளத்தோன்றுதற்கு முதலாய் நிற்றலின், இறைவன் முதல்வனெனப்பட்டான்.

இந்திரன் முதலிய இறையவர் உலகில் இன்புற்றி ருக்கும் தேவர்களும் பசு நல்விணயால் வந்ததும்பொன் விலங்குபோல்வதுமாய அவ்வின்பமுஞ் சிற்றின்பமே யென்றுணர்ந்து வெறுத்து, சிவநல்விணயால் வரக்கட வதாகிய முத்தியின்பமே பெரிதெனக் கண்டு அது பெறுவான் வேண்டித் துதித்தலின் "அமரர் தொழு தேத்தும் சீலம் (தான்) பெரிதும் உடையாண" என்

சர்வசங்கார காலத்து இயமனும் இறைவஞல் சங் கரிக்கப் பெறுதலிஞலும், மார்க்கண்டர்க்காக இயம ஊக்காலாலுதைத்தருளியமையாலும் இறைவணக் ''காலகாலன்'' என்ருர்.

#### பயிற்சியும் விருக்களும்

- ∄. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) நாளப்போவான் என்று சுட்டியது யாரை?
  - (ஆ) ''நற்றமிழ் வல்ல...'' என்ற தேவாரத்தில் குறிப்பிட்ட நாயன்மார்கள் யாவர்?
    - (இ) இத்தேவாரம் யாரால் பாடப்பட்டது?
    - (ஈ) காலகாலனென்போன் யார்?
  - (உ) இறைவன் யார் சிந்தையில் குடிகொள்வான்?
- 2. இடைவெளி நிரப்பிப்பாடல்களேப் பூர்த்திசெய்க:

ஆலந்தா இகந்து —— செய்தாண ஆதியை அமரர் —— தேத்தும் சீலந்தான் பெரிதும் —— யுள்ளாண —— குழலாளுமை —— யுள்ளாண என்றுமேத்தி —— பெற்ற கால —— கம்பனெம் மாணக் —— கண்ணடியேன் பெற்ற ———.

- "ஆலந்தானுகந்தமுது செய்தாண" என்ற தேவா ரத்தின் பதிக வரலாற்றைத் தருக.
- "நற்றமிழ் வல்ல ஞானசம்பந்தன்" என்ற பாடலே எட்டு வரியில் எழுத்துப் பிழையின்றி எழுதுக.
- இப்பாடலின் பொருளேச் சுருக்கமாக உமது வசன நடையில் எழுதுக.

# 26. சேக்கிழார் சுவாமிகள்

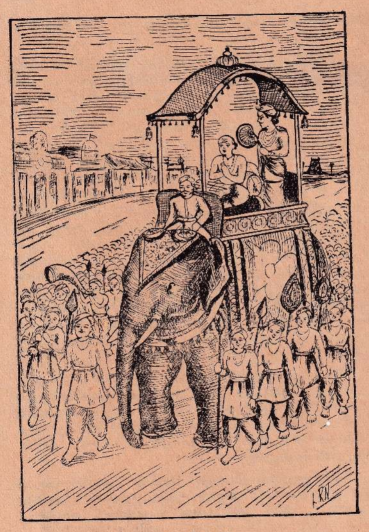
தமிழகம் சேரநாடு, சோழநாடு, பாண்டியநாடு என்று மூன்று பெருநாடுகளாகப் பிரிந்திருந்தது. சோழநாட்டின் ஒரு பகுதியாயும், தனி நாடாகவும் ஒவ்வொரு காலத்தில் தொண்டைநாடு என்ருரு நாடு விளங்கியது. 'தொண்டைநாடு சான்ருருடைத்து' என்பதோர் பழமொழியுண்டு. தொண்டை நாட்டி ஊப் பல்லவர்கள் ஆண்டனர். கி. பி. ஒன்பதாம் நூற்ருண்டினிறுதியில் அந்நாட்டைச் சோழநாட்டுடன் ஆதித்த சோழன் என்பவன் சேர்த்துக்கொண்டான்-தொண்டைநாடு குறிஞ்சி, முல்ஃல, பாலே, மருதம், நெய்தல் என்னும் ஐவகை நில அமைப்பையும் பெற்று விளங்குவதாகும்.

தொண்டைநாடு இருபத்துநான்கு கோட்டங்க ளாகப் பிரிக்கப்பட்டிருந்தது. அதனுள் ஒன்று புலியூர்க் கோட்டம். அப்புவியூர்க் கோட்டத்தில் அமைந்தது குன்றத்தூர் என்னும் ஊர். குன்றத்தூரில் சைவ வேளா ளர் குலத்தில் சேக்கிழார் குடியில் சேக்கிழார் என்பவர் பிறந்தார். இவரது இயற்பெயர் அருண்மொழித்தேவர் என்பது. கி. பி. 1133 - 1150 வரை ஆண்ட இரண் டாம் குலோத்துங்க சோழன் காலத்தில் சேக்கிழார் வாழ்ந்தவராவர். இவரது இயற்பெயர் இராமதேவன் என இருக்கலாம் என்றும், பெரிய புராணத்தைப் பாடியபின், இவரது செய்யுட் சிறப்பால் அருண் மொழித்தேவர் என்ற சிறப்புப் பெயரைப் பெற்றிருக்க லாமென்றும் அறிஞர் கூறுவர். அஃதெவ்வாருயினும் சேக்கிழார் குடியிற் பிறந்து அக்குடிக்கே பெருஞ் சிறப்பைத் தேடித் தந்ததால் இவரைச் சேக்கிழார் என்ற காரணச் சிறப்புப் பெயரால் யாவரும் போற்று வாராயினர். இவர் தம்பி பாலருவாயர் என்னும்பெய ருடையார்.

சேக்கிழார் சிவபக்தி மிகுந்த குடும்பத்திற் பிறந் தவர். இளமையிலிருந்தே சிவபக்தியும் நல்லொழுக்க மும் இவரிடம் குடிகொண்டிருந்தன. இவர் இளமை யில் நல்லாசிரியரை அடுத்து இலக்கண இலக்கியங் களே ஐயம், திரிபு, அறியாமை எனும் முக்குற்றங்களு மற நன்கு கற்ரூர். தேவார திருவாசகங்களேயும் இதி காச புராணங்களேயும் செம்மையாக இவர் கற்றறிந் தார். இவரது புலமைத்தன்மையை அநபாயன் என் னும் இரண்டாம் குலோத்துங்க சோழன் கேள்விப் பட்டான். அநபாயன் சிதம்பரத்தில் சிவப்பணிகள் பல புரிந்தவன். இவன் தமிழ்நூல்களே நன்கு றவன்; கற்ருரை மதித்துப் பாராட்டுபவன். அநபா யன் சேக்கிழாரின் புலமையை அறிந்து அழைத்து வந்து அவரை முதலமைச்சராக அமைத்துக் கொண் டான். அமைச்சரான சேக்கிழார் அரசனுக்குப் பேரு தவியாய் அரசியல் விவகாரங்களே நன்கு கவனித்துக் கொண்டுவந்தார். அரசன் அவரது சேவைக்கு மகிழ்ந்து ''உத்தம சோழப் பல்லவர்'' என்னும் பட் டமளித்துப் பெருமைப் படுத்தினுன்.

சேக்கிழார் முதலமைச்சராயிருந்த காலத் தில் தமக்குக் கிடைத்த வாய்ப்பிணப் பயன்படுத்திக் கொண்டார். அவர் சிவபக்தியில் சிறந்து விளங்கிய வரல்லவா? அவர் தலங்கள் தோறுஞ் சென்று ஆங் காங்குக் கிடைக்கும் அரிய விடயங்களேத் திரட்டி எழுதிக்கொண்டார்.

சுந்தரமூர்த்தி நாயஞர் பாடிய திருத்தொண்டத் தொகையைச் சேக்கிழார் படித்துள்ளார் அன்ளே? ஆதலால், அவர் ஒவ்வொரு நாயன்மார் அவதரித்த



சேக்கிழார்

Digitized by Noolaham Foundation.

தலங்களுக்குச் சென்று அங்குக் கிடைப்பனவாகிய அரிய விடயங்களேச் சேகரித்துக் கொண்டதோடு ஆங்காங்குள்ள வயதாலும் அறிவாலும் முதிர்ந்த சான் ரேர்களேத் தேடிப்பிடித்து, நாயண்மார்களின் வரலா றுகளே நன்கறிந்து கொண்டார். சேக்கிழார்க்குச்சோழ நாட்டில் 'திருநாகேசுவரம்'' என்னும் ஊரிலுள்ள அப் பெயருடைய கோயிலில் ஈடுபாடு அதிகம். ஆதலால் திருநாகேசுவரத்திலுள்ள கோயிலேப்போல, அளவில் சிறியதாய்த் தாம் பிறந்த ஊராகிய குன்றத்தூரில் 'திரு நாகேசுவரம்' என்றகோயிலேக் கட்டினர்.

அநபாய சோழன் ஒட்டக்கூத்தப் புலவரின் மாண வன். இலக்கியச் சுவையை நன்குணர்ந்தவன் அந பாயன். அவன் சமண நூலாகிய சீவகசிந்தாமணி என்ற நூலுப்போற்றிப் படித்து வந்தான். அதண அறிந்த சேக்கிழார், அரசன் சமண நூஃப்போற்றிப் படிப்பானுயின் சைவ சமய நூலுக்கும் சைவசமயத் திற்கும் குறைவு உண்டாகுமே என எண்ணி, அரச2ன அணுகித் தாம் சுற்றுப்பிரயாணம் செய்த காலத்தில் கண்டதும் கேட்டதுமான செய்திக2ளக் கொண்டு அறுபத்துமூன்று நாயன்மார்களின் சரித்திரங்களேயும் எடுத்துக் கூறிஞர். அச்சரித்திரங்களேச் சேக்கிழார் முறைபடக் கூறக் கேட்டமன்னன் அவற்றை ஒரு நூலாகப் பாடித் தருமாறு அவரைக்கேட்டுக்கொண் டான். அவ்வாறு பாடித் தருவதற்காக அவர் விருப் பப்படி அவரை மந்திரிப் பதவியினின்றும் கொடுத்துச் சிதம்பரத்திற்கு அனுப்பி எல்லா வசதிக ஊயும் செய்து கொடுத்தான்.

சேக்கிழார் சிதம்பரஞ் சென்று பொன்னம்பல நாதண வணங்கி, ''எம்பெருமானே, சிவனடியார்களின் பெருமை எங்கே? என் சிற்றறிவு எங்கே? எவ்வாறு நான் அவர்கள் பெருமையை அறிந்து பாடுவேன்?'' என்று குறையிரந்து நிற்ப, ''உலகெலாம்'' என்று வானில் ஓர் ஒலி கேட்டது. அத்தொடரே எம்பிரா ஞுல் அடியெடுத்துக் கொடுக்கப்பட்டதாகக் கொண்டு

"உலகெ லாமுணர்ந் தோதற் கரியவன் நிலவு லாவிய நீர்மலி வேணியன் அலகில் சோதிய னம்பலத் தாடுவான் மலர்சி லம்படி வாழ்த்தி வணங்குவாம்".

என்று தொடங்கி ஓராண்டில் அறுபத்து மூன்று நாயன் மார்களின் அருமையும் பெருமையும் வாய்ந்த சரித் திரங்களே மிக அழகாகப் பாடி நூலே முடித்தார் அதற்குச் சேக்கிழார் இட்ட பெயர் திருந்தொண்டர் புராணம் என்பது. அது உலகிற்சிறந்த நூல்களுள் ஒன் ருகவும் பெரியோர்களேப்பற்றிக் கூறுவதாகவும் இருந்ததால், உலக மக்கள் அந்நூலேப் 'பெரியபுராணம்' என்றே கூறுவாராயினர். உலகில் செயற்கருஞ் செய்கை செய்த தீரர்களான பெரியோர்களின் வரலாறுகளேக் கூறும் நூலைப் பெரிய புராணம் என்று பெயரிட்டழைத் தல் சாலவும் பொருந்துவதேயாகும்.

சேக்கிழார், புராணம் பாடி முடிந்ததை அரசனுக்கு அறிவித்தார். அரசன் சிவனடியார்களின் சரிதைகளேக் கேட்க விழைந்து சிதம்பரம் வந்தடைந்தான். அரசன் ஆணப்படி நகரமெங்கும் செவ்வனே அலங்கரிக்கப்பட்டது. பல நாடுகளுக்குஞ் செய்தி அறிவிக்கப்பட்டது. அரசர்களும், செல்வர்களும், புலவர்களும், அடியரர்களுஞ் சிதம்பரம் வந்து சேர்ந்தனர். ஒருநன்னுளில் கூத்தப்பெருமானுக்கு அபிடேக ஆராதணேகணே அரசன் சிறப்புறச் செய்து வைத்தான். யாணேயை அலங்கரித்து அதன்மேல் சேக்கிழாரையும் அவர் பாடிய நூலயும் ஏற்றுவித்துச் சிறப்பாக ஊர்வலஞ் செய்வித்தான். பின்னர், சேக்கிழார் பேரவைக்கண் தமக்கென அமைக்கப் பட்டிருந்த சிறந்த ஆசனத்தில் வீற்றிருந்து புராணத் தைப் படித்து விரிவுரையாற்றி யாவரையும் மகிழ்வித்.

தார். புராண அரங்கேற்றம் மிக அழகாக நெடுநாட் கள் நடைபெற்றது. பின்னர் அநபாயன் அவருக்குத் தக்க சன்மானங்கள் செய்து 'தொண்டர்சீர் பரவுவார்' என்ற சிறப்புப்பெயரை அளித்தான், சைவ உலகமே அவரைக் 'குன்றைமுனி' என்றும், 'மா தேவடிகள்' என் றும்'அருண்மொழித் தேவர்' என்றும், வாயாரவாழ்த்திக் கூறியது. அரசன் சேக்கிழாருக்கு அமைச்சர் பதவியி னின்றும் ஓய்வுதந்து அவர் விருப்பம்போல் வாழ்ந்திருக் கச் செய்தான். சேக்கிழார் பலதலங்களுக்குஞ் சென்று இறைவளேத் தரிசித்துக்கொண்டு இறுதியிற் சிதம்பரம் அடைந்து, சிலகாலம் பொன்னம்பலக் கூத்தனேப் பர வித் துதித்து, வாழ்ந்து வந்தார். சேக்கிழார் இறுதியில் சிதம்பரத்திலே முத்தி பெற்ருர்.

பக்திச்சுவை நனிசொட்டச் சொட்டப் பாடுங்கவி ஞராகிய சேக்கிழார் இயற்றிய பெரியபுராணம் என்னும் திருத்தொண்டர் புராணம் சைவத் திருமுறைகள் பன் னிரண்டினுள் பன்னிரண்டாவதாக அமைக்கப்பட்டது. சுந்தரமூர்த்திநாயஞர் பாடிய திருத்தொண்டத்தொகை யும், நம்பியாண்டார்நம்பி பாடிய திருத்தொண்டர் திரு வந்தாதியும் சேக்கிழார் பெருமான் திருத்தொண்டர் புராணம் பாடுவதற்கு முதல் நால்களாக அமைந்தன.

## பயிற்சியும் விளுக்களும்

- 1. இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) தொண்டை நாட்டிலுள்ள —— என்னும் ஊரில் சேக்கிழார் பிறந்தார்.
  - (ஆ) சேக்கிழாரின் இயற்பெயர் என்பது ஆகும்.
    - (இ) சேக்கிழார் —— சோழனிடம் —— கடமை புரிந்தார்.
    - (ஈ) குன்றத்தூரில் —— என்னும் கோயிலேச் சேக்கிழார் கட்டிஞர்.

- 2. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) சேக்கிழாருக்கு அரசன் சூட்டிய பட்டம் பெயர் யாது?
  - (ஆ) சேக்கிழார் காலத்து வாழ்ந்த புலவர் ஒரு. வரின் பெயர் தருக.
    - (இ) சேக்கிழார் எழுதிய நூலின் பெயர் யாது?
    - (ஈ) சேக்கிழாரைக் குறிக்கும் வேறு நாமங்கள் மூன்று தருக.
- பெரிய புராணத்துக்கு முதல் நூல்கள் யாவை» அதன் ஆசிரியர் யாவர்?
- பெரியபுராண அரங்கேற்றம்பற்றி ஐந்து வரிக்குக் குறையாது எழுதுக.
- 5. சேக்கிழாரைப்பற்றி பத்து வாக்கியங்கள் எழுதுக

# 27. திருவாசகம் II

(1)

#### திருச்சிற்றம்பலம்

ஆடு கின்றிஸ் கூத்துடை யான்கழற் கன்பிஸ் யென்புருகிப் பாடு கின்றிஸ் பதைப்பதுஞ் செய்கிஸ் பணிகிஸ் பாதமலர் சூடு கின்றிஸ் சூட்டுகின் றதுமிஸ் துணேயிலி பிண்டெஞ்சே தேடு கின்றிஸ் தெருவுதோ றலறிஸ் செய்வதொன் றறியேனே.

## திருச்சிற்றம்**ப**லம்

—மாணிக்கவாசகர்

(பதவுரை) துணே இலி - யாரும் துணேயாக வருவார் இல்லா தவனே; பிணநெஞ்சே - இறந்த (பிணத்)தை யொத்த நெஞ்சமே; ஆடுகின்றிலே - இறைவன் புகழை நினேந்து மனத்துட் பெருகும் ஆனந்தத்தினுல் மெய் மறந்து கூத்தாடுவதும் இல்லே; கூத்துடையான் கழற்கு-நடனம் புரியும் நடராசப் பெருமானின் வீரக்கழ லணிந்த பாதங்களிடத்தில்; அன்பு இலே வைத்துப் பெருக்கிக் கொள்ளவில்2ல. என்பு எலும்புகளெல்லாம் நெக்கு நெக்குஉருக; பாடுகின்றிலே-இறைவன் புகழைப் பாடிப் பரவுவதில்லே; பதைப்பதும் செய்கிலே - இறைவன் அருளும் ஆற்றலும் அறிந்து அவனுக்கு ஆட்செய்யாதுள்ளோமே என்று உடலும் மனமும் நடுங்குவதில்லே; பணிகிலே - அவன் திருவடி களில் ஐம்புலன்களும் அகங்காரமும் ஒடுங்க அடியற்ற மரம்போல் விழுந்து பணிவதும் இல்லே; பாதம் மலர்-இறைவன் பாதங்களாகிய திருவடித் தாமரைகளே; சூடு கின்றதும் இலே - உன்தலேயில் அணியாகக் சூடிக்கொள் வதும் இல்லே; (பாதம்) - இறைவன் பாதத்திற்கு); மலர் சூட்டுகின்றதும் இல்ல நல்ல மலர்களே இட்டு

அருச்சிப்பதும் இல்ஃ; தேடுகின்றிஃ - இறைவன் எங் கெழுந்தருளி அருள்புரிவான் என்று அவணேத் தேடிச் (தலந்தோறும்) செல்வதும் இல்ஃ; தெருவு தோறும் அலறு இஃ - தெருக்கள் தோறும் திரிந்து திரிந்து இறை வணக் கண்டிலனே, இறைவணக் கண்டிலனே என்று வரய்விட்டுக் கதறவில்ஃ; செய்வது ஒன்று அறியேன்-இத்தகைய உன்னே வைத்துக்கொண்டு நான் செய்யக் கூடிய செயலொன்றையும் அறியமாட்டாதவனையுள் ளேன்.

(பொழிப்புரை) யாரும் துணேவருவார் இல்லாதவனே இறந்ததை ஒத்த செயலற்ற நெஞ்சமே! நீ, கூத்தின நடத்தும் இறைவளுகிய சிவபெருமானிடம் அன்புடைய வணுயில்லே; அவன் புகழை எலும்புகள் எல்லாம் உருக வாயாற் கூறிப் பாடுகின்ருயுமில்லே; ஆனந்த மேலீட்டி னுல் கூத்தாடுகின்ருயுமில்லே; அவணேப் புகழ்ந்து பாடி வணங்கா திருக்கின் ரேமே, அவலக்கடலாய வெள்ளத்தே வீழ்ந்தழுந்துகின்றேமே; உய்வகை ஏது என்று, உடல் நடுங்குவதும் இல்லே; இறைவனே வணங்குவதும் இல்லே; இறைவனுடைய திருவடித் தாமரை மலர்களே முடியில் சூடிக்கொள்வதுமில்லே; அத்திருவடித் தாமரைகளே மலர் கொண்டு அருச்சித்தலும் இல்லே; இறைவணே விட்டுப் பிரிந்துள்ளோமே அவணேக் காணவில்லேயே என்று தேடுகின்றதும் இல்லே; இறைவனேத் தேடிக் காணுது வருந்தித் தெருக்கள்தோறும் கதறித் திரிவ தும் இல்லே; இத்தகைய உன்னே வைத்துக்கொண்டு என்ன செய்வது என்று அறியாதவளுகவுள்ளேன்.

ஆசிரியர் பணி செய்யாத மனத்தைத் தன்னிலும் வேருக எண்ணி முன்னிஃபப்படுத்தி நைந்துருகிக் கூறு கின்ருர்.

மக்கட் பிறவி மற்றப் பிறவியினும் சிறந்தது. இப்பிறவி பெற்ருர்க்குப் பகுத்தறிவு என்னும் அரும் பெருஞ் செல்வத்தை ஆண்டவன் அருளியிருக்கிருர். அப்பகுத்தறிவினுல் நன்மை தீமைகளே அறிந்து செய் யத் தகுவன தகாதன உணர்ந்து நடந்துகொள்ள வாய்ப்பு ஏற்பட்டுள்ளது. உலகையும் உலகிலுள்ள படைப்புப் பொருள்க2ளயும் அவற்றின் அறிவு தோற் றங்களின் விசித்திரத்தையும் பகுத்தறிவிஞல் ணர்ந்து அவற்றிற்குக் காரணமான ஒரு பரம்பொரு ளின் உண்மையை உணர்தல் வேண்டும். அழிவுண்டென்றுணர்தல் வேண்டும். அவ்வா று யப் புகுவாளுகில் அறிவின் துணேகொண்டு இறைவ னது பேரருட்டிறணேயும் ஆற்றஃயும் உணர்தல் வேண் இறைவன் சிறப்புக்களே உணர உணரத் சிறுமை தனக்குப் புலனுகும். புலனுக, இறைவனிடம் வற்ரு அன்பு கொள்வான். அன்பின் பெருக்கினுல் இறைவன் புகழைப் பேசிப்பேசி மகிழ்வான்; கேட்டுக் கேட்டுக் களிப்பான். அந்த அன்பு முதிரமுதிர அன்பு வெள்ளத்திற்றினேத்துத் தன்னே மறந்து கூத்தாடுவான்; இறைவளே வாழ்த்தாவிடில் பதைப்பான்; வணங்குவான்; இறைவணே மலர்கொண்டு அருச்சிப்பான். இறைவன் திருவடிகளில் முடிபட வணங்குவான்; இறைவன் பெரு மையையும் எண்ணி மனங் கன்றுவான்; இறைவனேக் காண விழைவான்; தேடிச் செல்வான்; ஓடுவான்; ஆடு வான்; கதறுவான். உண்மையில் உலகினர்க்கு அவன் செயல் பித்தன் செயலாகத் தோன்றும். பேய் என்று தன்னேச் சிரிப்ப" அவன் அதற்கு வருந் தான். இந்நிஃயே மாணிக்கவாசகர் போன்ரேர் கூறிய சிறந்த நிலே.

் உடல்குழைய என்பெலாம் நெக்குருக விழிநீர்கள் ஊற்றென வெதும்பி யூற்ற ஊசிகாந்தத்திணக் கண்டணுகல் போலவே - ஒருறவு முன்னி யுன்னிப் படபடென நெஞ்சம் ப<mark>தைத்துள்</mark> நடுக்குறப் பாடியா டிக்குதித்துப் பனிமதி முகத்திலே நிலவணேய புன்னகை பரப்பியார்த் தார்த் தெழுந்து மடலவிழு மலரணேய கைவிரித்துக் கூப்பி வானேய வானி லின்ப மழையே மழைத்தாரை வெள்ளமே நீடூழி வாழியென வாழ்த்தி யேத்துங் கடன்மடை திறந்தணேய அன்பரன்புக் கெளியை

கன்னெஞ்ச ஐக்கெ ளியையோ கருதரிய சிற்சபையி லானந்த நிர்த்தமிடு கருணுகரக் கடவுளே"

என்று கூறித் தாயுமானவர் நன்கு விளக்குகிறுர்.

இவற்றிற்கெல்லாம் அடிப்படையாக இருப்பது அறிவு. அறிவினுல் தூண்டப்படுவது மனம். மனத் தின் ஆணேயால் பணியாற்றுவன பஞ்சேந்திரியங்கள். அதனுல் இங்கு மாணிக்கவாசகர் நெஞ்சே என்றது அறிவைத்தான் என்பது நன்கு புலனுகும்படி விளிக் கின்ருர். அறிவிணப் பயன்படுத்தும் முறையில் மனம் பண்படுகின்றது. தீயமனம் படைத்தவன் என்ருல் அவன் அறிவு தீயநெறியில் செல்கின்றது என்பது தான் கருத்து. பகுத்தறிவினுல் நன்மை தீமைகளேயுணர்ந்து கடமையையும் தெரிந்து மனத்தைப் பக்குவப்படுத்தற்கு நல்வழியிலீடுபட வேண்டும். அன்பு என்னும் அருங் குணச் செல்வத்தை உள்ளத்தில் கொள்ளவேண்டும். அன்பு வெள்ளத்தைப் பெருக்கி, அப்பெருவெள் ளத்தை இறைவன்பால் திருப்ப வேண்டும். அவ்வாறு செய்யவே இறைவனிடம் செலுத்தும் அன்பு நாளுக்கு நாள் முதிர்ந்து பக்தியாக மாறி உருவம் பெறும். அந் நிலேயில் உலகத்தின் அநித்தியம் புலனுகும். நித்தியப் பொருள் இறைவனே என்ற உணர்ச்சி வீறுபெற யாவற் றினின்றும் பற்று சிறிது சிறிதாக விடும். உலகப்

பொருள்கள் மேல் வைக்கும் மோகம் மறையும். நித்தியப் பொருளத் தேடும் தாகமும் முயற்சியும் மேலோங்கும். அந்நிலே இறைவன் புகழைப் பாடுதலும் பாடி ஆடுதலும், பணிதலும், இறைவன் பாதமலரை முடியிற்குடி வணங்குதலும், அம்மலரடியை நன்மலர் கொண்டருச்சித்தலும் இறைவணத் தேடி அலேதலும், கதறுதலும் நிகழும். இவை மெய்யன்பர்களின் நிலே. "இவற்றேப் புரிய அறியாமல் உள்ளாயே. என் நெஞ்சமே! உனக்கு எவ்வளவு இடித்துரைத்தும் அறிகிலேயே" என்று தன்னின் வேருக நெஞ்சத்தை வைத்து, முன்னிலேப்படுத்திக் கூறுகின்றுர் ஆசிரியர்.

ஆசிரியர் தன் நெஞ்சை நோக்கிக் கூறிஞரேனும் அவையெல்லாம் தன்னிடங் காணப்பட்ட குறைகளே. உலக டிக்களிடம் காணப்பட்ட குறைகளேத் தம்மேல் ஏற்றிக்கொண்டு, எதிர்மறைமுகத்தாற் கூறுகின்ருர். கூறிஞரேனும், அன்பைப் பெருக்கவேண்டும் இறைவன் புகழைப் பாடிப் பரவவேண்டும், வணங்கவேண்டும், அன்பு மேலீட்டால் ஆடவேண்டும், தேடவேண்டும், அலேயவேண்டும், கதறவேண்டும் என்பன அவர் கருத்துக்கள். உலகமக்களுக்கு நல்லறிவு புகட்ட எண்ணிய மாணிக்கவாசகர் மறைவாகக் கூறும் முறையை ஆழ்ந்து சிந்தித்துப் பாருங்கள்.

மனவறிவும் பொறியறிவும் என்று வேறுவேருக வைத்து அஃறிணேயில் ஒன்றன்பால் பலவின்பாலிலும் உயர்திணேயில் ஆண், பெண், பலர் பாலிலும் கூறு கின்ற அவரவர் தமக்குப் பொருந்திய உறுப்பெல்லாம் அது உடையது போலவும், உணர்வுடையது போலவும், மறுமாற்றந் தருவது போலவும் தம் நெஞ்சோடு சேர்த் துச் சொல்லியனவுமுண்டு. இச்செய்யுள் அவ்வகையில் தம் நெஞ்சை நோக்கிக் கூறியது போன்ருகும். (தொல் - பொருள் - பொருளியல் - சூத். உரை.) (2)

## திருச்சிற்றம்பலம்

அன்றே யென்றன் ஆவியும் உடலும் உடைமை யெல்லாமும் குன்றே யண்யாய் என்னேயாட் கொண்ட போதே கொண்டிலேயோ இன்ரே ரிடையூ ஹெனக்குண்டோ எண்டோள் முக்கண் எம்மானே நன்றே செய்வாய் பிழைசெய்வாய் நாஞே இதற்கு நாயகமே.

—மாணிக்கவாசகர்

## திருச்சிற்றம்பலம்

(பதவுரை) எண்தோள் - எட்டுத் தோள்கஃாயும்; முக் ுண் – மூன்று கண்களேயும் உடைய: எம்றானே என் <sup>2</sup>ணப்போன்ற அடியார்களுக்குத் தலேவனே; அன்றே-என்னேக் குருந்த மரத்தடியில் ஆட்கொண்ட அன்றே; எந்தன்-என்னுடைய; ஆவியும்-உயிரையும்; உடலும்-உடலேயும்; உடைமை – பொருளேயும்; எல்லாமும்-பிற எனக்குரியனவாய யாவற்றையும்; குன்றே அணேயாய்-மலேயை ஒத்தவனே; என்னே ஆட்கொண்டபோதே-என்ணே உன் அடியவஞக ஏற்று ஆட்கொண்ட அப் பொழுதே; கொண்டிஃயோ - உன்னுடையவனுக றுக் கொள்ளவில்ஃலயோ? (ஏற்றுக் கொண்டணேயே); இன்று ஓர் இடையூறு-இன்றைய தினம் எனக்கு துன்பம் என்பது; எனக்கு உண்டோ-எனக்கு டாகுமோ? (உண்டாகாது); நன்றே செய்வாய் - எனக்கு நன்மையானவற்றையே செய்தாலும்; பிழை செய்வாய் தீமையானவற்றைச்செய்தாலும்;இதற்கு நாயகம் நாணே-இந்த நன்மைக்கோ தீமைக்கோ உரிமையுடைய 520 <u>வன் நான் ஆவேணே? (ஆகேன். ஆவது நீயே).</u>

(பொடுப்புரை) எட்டுத் தோள்களேயும் மூன்று கண்களே யுமுடைய, என்னேப் போன்ற அடியார்களுக்குத் தலே வனே! என்னேக் குருந்தமரத்தடியில் உன் அடியாருள் ஒருவகை ஆட்கொண்ட போதே உன்னுடைய உயிர், உடல், பொருள் என்னும் மூன்றினேயுடையவகுக ஏற்றுக்கொள்ளவில்லேயோ? ஏற்றுக்கொண்டனேயன்றே?) மலேயை ஒத்தவனே! இன்று எனக்கு ஒரு துன்பம் என்பது உண்டோ? (இல்லே அன்றே). நன்மையை எனக்கு செய்தாலும், தீமையை எனக்குச் செய்தாலும் அவற்றைப் பெற உரிமையுடையவன் ஆவனே? (ஆகேன்: செய்யப்படும் அவை உனக்கே உரிமையுடையன வாகும்.)

(விளக்கம்) எண்தோள்-எட்டுத்திசைகளும் எம்பெருமானுக்கு எட்டுத் தோள்கள். முக்கண் - மூன்று + கண் சந்திரன், சூரியன், அக்கினி என்ற மூன்றும் இறைவனுக்கு மூன்று கண்கள். அக்கினிக் கண் நெற்றிக் கண். மான் என்பது மகான் என்பதின் மரூஉ மொழி. எம்மான் என்றுர் தன்னே ஒத்த அடியார்களே யும் உளப்படுத்திக்கொண்டு, அன்றே என்றது பண் டறிகட்டு. குதிரை வாங்கச் சென்றவர் திருப்பெருந் துறையில் குருந்த மரத்தடியில் இறைவன் குருவாக அமர்ந்து தமக்கு ஞானேபதேசம் செய்த நன்னுளேக்குறித்து நின்றது.

குருந்த மரத்தடியில் தமக்கு ஞாணுபதேசம் செய்த நாளன்றே மாணிக்கவாசகர் தம் உடல், பொருள், ஆவி மூன்றையும் இறைவனுக்குக் குரு காணிக்கையாக ஒப்படைத்துவிட்டார். அதற்கு மாருக அவர் பெற் றவை குருவினுடைய உடல், பொருள், ஆவி மூன்று ஆகும். இதீன மாணிக்கவாசகர்,

'' தந்ததுன் றன்ணேக் கொண்டதெ**ன் றன்**ணேச் சங்கரா ஆர்கொலோ சதுரர்'' **என்**று கூறுவதனுல் நன்குணரலாம். இராமலிங்க அடி களும்,

"படமுடியா தினித்துயரம் படமுடியா தரசே பட்டதெல் லாம் போதுமிந்தப் பயந்தீர்த்திப் பொழுதென் ஆடலுயி ராதியவெல்லாம் நீயெடுத்துக் கொண்டுன் அடலுயிராதிய வெல்லா முவந்தெனக்கே யளிப்பாய்"

என்று கூறுமாற்ருலும் அறியலாம்.

குன்றே யணயாய் என்று இறைவனே விளித்தார். அளக்கலாகா அளவும் பெருமையும் திண்மையும் உடை மையால்; மற்றும் மலேபோல் இறைவன் காக்க இருக்கும்பொழுது நான் ஏன் இடுக்கணுற்றுத் துன் புறல் வேண்டும். நான் அவனடியார் என்ற காரணத் தால் காக்கவேண்டிய பொறுப்பு அவனுடையதாயிற்று என்பது பற்றியாகும். மஃபோலத் தடுப்பதற்கு இறை வன் நிற்கும்பொழுது இடையூறு எவ்வாறு வரும்? கொண்டி 2லயோ என்று கேட்பதால் இறைவன் மாணிக்க வாசகரது உடல், பொருள், ஆவியைக் கொண்டார் என்னும் தேற்றத்தை யுணர்த்திஞர். அதஞல் அவர் தன்வயமிழந்து இறைவன் வயப்பட்டுள்ளார். அதனுல் எது வரினும் அது இறைவ2னச் சார்ந்ததேயன்றித் தன்2ு ச் சார்ந்ததன்று என எண்ணிஞர். எண்ணி, <sub>்</sub>நன்றே செய்வாய் பிழை செய்வாய், நானே இதற்கு நாயகமே'' என்றும் கூறிஞர். ''நானே இதற்கு நாய கம்?" என்பதஞல் தான் நாயகமுடையவன் அல்லன்; நாயகம் உடையவன் நீயே, என்று கூறியவாருயிற்று. தன்னே ஆட்கொள்வதற்குமுன் சுதந்திர முடையவராக இருந்தார்; இறைவனுட்கொண்டபின் பர தந்திரனுகிவிட்டார். ஆதலால் தனக்கு யாதொரு அதி காரமுமில்லே என்பதை மாணிக்கவாசகர் விளக்கியுள் ளார். ஆவின்பொருட்டு உடலும், உடலின் பொருட்டு உடைமையும் வேண்டுவதாதலின், 'ஆவியும் உடலு

முடைமையும் என்று கூறிஞர். ஆட்கொண்ட அன்று இன்று அருள்பெற்றுநின்ற இன்று; இறைவனுக்கு அடிமையானபின் நன்று வரினும் தீது வரினும் அதனே ஏற்று அடங்கி ஒழுகுவதே கடன் என்றும், யாவும் அவன் பாரம் என்றும், 'எல்லாம் அவன் செயல்' என் றும் இருத்தல் வேண்டும் என்பது அறிவுறுத்தியவாறு.

## பயிற்சியும் விணுக்களும்

- 1. சுருக்கமான விடைதருக:
  - (அ) கூத்துடையான் என்பதால் சுட்டப்படுபவர் யார்?
  - (ஆ) அன்றே யென்று சுட்டியது எப்பொழுதைக் குறிக்கின்றது?
  - (இ) மணிவாசகர் குருமூர்த்திக்கு நிவேதித்த மூன்று பொருள்களும் எவை?
- 2. பொருள் தருக:
  - i சூட்டுகின்றது மிஸே——— ii ஆவி——— iii பிணநெஞ்சே————— iv நாயகம்————
- 'இன்ளேர் இடையூ றெனக் குண்டோ' என்று மாணிக்கவாசகர் கூறக் காரணமென்ன?
- இறைவன் அருள்பெற எவற்றையெல்லாம் செய் தல் வேண்டும்?
- 5. 'ஆ்டுகின்றிஸ்' அல்லது "அன்றேயென்றன்" என்று தொடங்கும் திருவாசகத்தை வரி முறையில் எழுத் துப் பிழையின்றி யெழுதுக.

## 28. திருவிசைப்பா

#### பண் - பஞ்சமம்

திருச்சிற்றம்பலம்

1. ஒளிவளர் விளக்கே! உலப்பிலா வொன்றே! உணர்வுகுழ் கடந்ததோர் உணர்வே! தெளிவளர் பளிங்கின் திரண்மணிக் குன்றே! சித்தத்துள் தித்திக்கும் தேனே! அளிவளர் உள்ளத் தானந்தக் கனியே! அம்பலம் ஆடரங் காக வெளிவளர் தெய்வக் கூத்துகர் தாயைத் தொண்டனேன் விளம்புமா விளம்பே.

திருச்சிற்றம்பலம்

திருமாளிகைத்தேவர்.

(பதவுரை) ஒளிவளர் விளக்கே - அறிவாகிய ஒளி வளர்வதற்கான விளக்குப் போன்றவனே; உலப்பு இலா ஒன்றே அழிவு இல்லாத ஒப்பற்ற பரம்பொருளே; உணர்வு சூழ் - உணர்ச்சி வகைகளால் சூழ்ந்த நிலே களே எல்லாம்; கடந்தது ஓர் உணர்வே - கடந்ததான அனுபவ வாயிலாக உணரக் கூடிய பொருளாயிருப்ப வளே; தெளிவளர் பளிங்கின் - தெளிவு வளர்கின்ற பளிங்கிஞல் ஆகிய; திரண் மணிக்குன்றே - திரண்ட அழகு பொருந்திய மலேபோன்றவனே; சித்தத்துள்-அன்பர் உள்ளத்துள்; தித்திக்கும் தேனே - இனிக்கும் தேன் போன்றவனே; அளி வளர் உள்ளத்து - அன்பு வளரும் மனத்தின்கண்; ஆனந்தக் கனியே - அன்பு வடிவான பழம் போன்றவனே; அம்பலம் ஆடும் அரங் காக - பொன்னம்பலத்தைத் திருநடம் புரியும் இடமா கக் கொண்டு; வெளிவளர் தெய்வக் கூத்து உகந்தாயை-சிதாகாச வெளியில் தெய்வத்தன்மை வாய்ந்த ஆனந்த நடனத்தை விரும்பி மேற்கொண்டவளுகிய உன்னே; வீளம்புமா விளம்பே - அடியவளுகிய யான் எங்ஙனம் துதித்துப் பாடுவது என்பதைச் சொல்லியருள வேண்டு கின்றேன்.

(பொழிப்புரை) அறிவாகிய ஒனி வளர்வதற்குரிய வினச்குப் போன்றவனே! அழிவில்லாத தனிப் பரம் பொருளே! உணர்ச்சிகளின் சூழல்களே எல்லாம் கடந்து அப்பால் உணரக்கூடிய பொருளாயிருப்பவனே! தெளிவு வளர்கின்ற பனிங்கிகுலாகிய அழகிய மலே போன்றவனே! மனத்தின்கண் நிணக்குந் தோறும் தித்திக்கும் தேன் போன்றவனே! அன்பு வளர்கின்ற மனத்தில் இன்பந் தரும் பழத்தை ஒத்தவனே! பொன் னம்பலத்தைத் திருநடம் புரியும் அவையாகக் கொண்டு சிதாகாச வெளியில் தெய்வத்தன்மை வாய்ந்த ஆனந்த நடனத்தை விரும்பி மேற்கொண்ட பெருமானே! அடி யவகுகிய யான் எவ்வாறு அதித்துப் புகழ்தல் முறை என்பதைச் சொல்லியருளல் வேண்டும்.

(விளக்கம்) புறவிருளேப் போக்குவது விளக்கு. அது பிறபொருள் விளக்கிக் காட்டுதலிருல் அதற்கு அப்பெயர் வந்தது. அது சிறிதளவு தூரத்திலுள்ள இரு கோத்தான் போக்கும். இருட்காலத்திலுள்ள மின்விளக் குகளும் ஓரளவுக்கே இருளப்போக்கவல்லன. உலகில் நிறைந்துள்ள இருளப் போக்கவல்லன சூரியனும் சந் திரனும் ஆகும். மனிதனுடைய இருகண்கள் உள் ஒளியை விளக்குவதோடு பொருளேப் புற ஒளியின் துணேகொண்டு காண்பதற்கும் உதவுகின்றன. ஆனுந் கண்களுக்குச் சூரியன், சந்திரன், விளக்கு என்பவற் றின் தூண்டுகோரைகும் ஒளியைக் கொண்டுதான் காணுந்திறன் உண்டு. கண்களினுல் இருளிலுள்ள பொருள்களே இருளேப்போழ்ந்து காணவியலா. விளக் குகளின் ஒளியோ திரியும் எண்ணெயும் உள்ளனவே தான் உண்டு அவை குறையின் ஒளியும் குறையும். ஆனுல் மக்களுக்கு அகக்கண் அல்லது மனக்கண் என்பது ஒன்று உண்டு. புறக்கண் மூடியிருக்கவும் அகக்கண்ணுல் மிக்க தூரத்திலுள்ளவற்றையும் கண்ட றிந்து புறக்கண்ணுற் பார்த்தாற்போல் கூறுந் திறன் மனிதனுக்கு உண்டு. அந்த அகக்கண்ணிற்கும் யூட்டத் தூண்டுகோலான ஒளி ஒன்று வேண்டும். அந்தவொளி யாது? உள்ளத்தை மயக்கும் மாய இரு ளான ஆணவத்தை அமுக்கும் ஒளி. அது இறைவன் திருவருளான ஞான ஒளி. அந்த அருளால் பெறும் ஞான ஒளியைக் கொண்ட விளக்குத்தான் இறைவன். சாதாரண விளக்குகள் காற்று, மழையினுல் அவிந்து விடும்; ஒளிக் குறைவுமுண்டு. எதனுைம் தீங்குருததாய், அவியாததாய் வளர்வதாகிய ஞான ஒளியைத் தரும் விளக்குத்தான் இறைவன். ஆதாலால் இறைவனே 'ஒளி வளர் விளக்கே ' என்றுர். ''உள்ளத்துள் ஒளிர்கின்ற ஒளியே" என்பர் மாணிக்கவாசகர்.

உலகமும் உலகத்திலுள்ள பொருள்களும் ஒருவ ஞல் தோற்றுவிக்கப்பட்டன. கட்டு வோனின் றி வீடில்ஃலயல்லவா? தோற்றமுண்டாளுல் அழிவுண்டு என்பது நியதியல்லவா? தோற்றமுற்ற அழியாத பொருள் யாதேனுமொன்று உலகிலுண்டோ? இல்லே யன்றே? தோற்றம் இல்லாதது எதுவோ அதுவே அழிவில்லாதது. ஆளுல், தோற்றம் இல்லேயேல் அத் தகைய ஒன்று உள்ளது என்று எங்ஙனம் உணர்தல் கூடும்? தோற்றம் இல்லேயேல் அத்தகைய ஒன்றிற்கு வடிவு ஏது? வடிவின்றி எப்படிக் காணுதல் கூடும்? எனவே, தோற்றமில்லாத ஒன்று உளது என்றுல் அது எது? அதற்கு நிறம், குணம், தன்மை முதலியன இல்லே. அப்பொருள்தான் எங்குமாய் யாவுமாய் நிறைந்துள்ள இறைவன். எவை அழியினும் அவன் அழியான், அவன் உலப்பிலாதான். ஆதலால், ''உலப் யிலா ஒன்றே'' என்றுர்.

உணர்வு அல்லது உணர்ச்சி என்பது சீவகளே. உணர்ச்சி இன்றேல் சீவன் உள்ளதெனல் பொருந் தாது. அந்த உணர்வு அல்லது உணர்ச்சி இருவகைப் படும். அவை பரிசவுணர்ச்சி, மனவுணர்ச்சி. இவற்றுள் சிறந்தது மனவுணர்ச்சி. மனிதனில்லாத உயிர்ப்பிராணி களுக்கும் உண்டு. விலங்குகளின் மனவுணர்ச்சி கூர்ந்து விளங்குவதில்லே. ஆதியில் இருந்தபடியே இன்றும் உள் ளது. மனிதன் மனவுணர்ச்சி காலத்துக்குக் காலம் கூர்ந்து விளங்குகிறது. அதனுல் மனவுணர்ச்சியில் மிகச் சிறந்தவன் மனிதன். மனிதன் தன் மனவுணர்ச் சியினுல் இறைவடன அறிய முயல்கிருன். உண்மையில் சிறந்த மனவுணர்ச்சியுடைய மனிதன் ஆற்றலுக்கும் ்இவ்வளவுதான் தன்மையுடையவன் இறைவன்' என்று சொல்லிக் காட்ட முடியாதபடி அப்பாற்பட்டவன் இறைவன்.

பளிங்கு என்பது கண்ணுடி; வெண்மை நிறமுடையது. தன்னிடத்து மாசு மறுவற்றது. தெளிவுறக் காட்ட வல்லது. அழகுடையது; அத்தகைய பளிங்கு திரட்சி யாய்க் குன்றுபோல் நின்ருல் கண்கொள்ளாக் காட்சி யாகும். உறுதியும் வலிமையும் பெற்றதாகும். இறை வன் மாசு மறுவற்றவன்; தூய்மை நிறைந்தவன்; தெளிவுற விளங்கும் இயல்பினன்; வரம்பிலா இன்ப முடையவன்; எல்லே கூறவொண்ணுத அழகன்; அளக் கலாகா அளவும்' துலக்கலாகாத் தோற்றமுடைய குன்று போன்றவன். ஆதலின், 'தெளிவளர் பளிங்கின் திரன் மணிக் குன்றே' என்றுர்.

தேன் இனிமையானது. இனிமைக்குத் தேண்த் தான் உவமை கூறுதல் மரபு. தேனினிமை என்ற சொற்றெடரே இனிமை தருவது. ஏன் தேணேக் கொள்ளவேண்டும்? அது இனிப்பானது; நெகிழ்ச்சி யுடையது. அம்மட்டோ? தேன் தோன்றுமிடம் எது? மணமிக்க மென்மையான மலரிடத்தன்ளு தேனுண்டு. அது யாராலும் தோற்றுவிக்கப்படவில்லே. அது மலரி னிடத்துத் தானே தோன்றுகிறது. அதணே மரகதம் என்னும் தேனீ திரட்டிச் சேர்த்து அளிக்கிறது. மலரில் துளி துளியாக அமைந்த இனிமை தரும் தேன்; உடலுக்கு உரமளிக்க வல்லது; பிணி நீக்க வல்லது. இன்பமும் சுவையும் தரவல்லது. அத்தேன் நா என்ற உறுப்பிற்குச் சுவையூட்டுவது. இறைவணப் பற்றிக் கூறுவோரும், ''இன்னதென்றறியாத தேன்'' கூறினர். மலரிவுள்ள தேஜேப் பெறுதற்கு அன்பு கொண்ட வண்டு முதலாயவற்றுக்குத்தான் திறமை புலப்படுதல்போல இறைவனிடம் பற்றுள்ளவர்க்கே உடல் முதலானவற்றுள் இறைவன் புலப்படுவான். இறைவன் திருவருளேத் 'தேனிலாவிய திருவருள்' என்று மணிவாசகர் விளக்குவதுபோல, 'சித்தத்துள் தித்திக்கும் தேன்' என்றுர்.

அன்பு என்பது உள நெகிழ்ச்சி. அக்குணம் யாவரிடத்திலும் நிலேபெற்றிருத்தல் வேண்டும். அன் பிலார் எலும்பைத் தோலால் போர்த்த உடலுடையார் எனப்படுவர். அன்பின் பெருமை அறிந்தன்ரே திருவள்ளுவர் தம் திருக்குறளில் 'அன்புடமை' என் நேர் அதிகாரம் வகுத்துள்ளார். அன்புடைமையால் இவ்வுலகம் இயங்குகின்றது. அன்பு வடிவினன் இறை வன். இறைவணேச் சான்றேர்கள் 'அன்பே' என்று விளித்துள்ளனர்.

'ஈறிலாப் பதங்கள் யாவையுங் கடந்த இன்பமே என்னுடைய அன்பே' என்றும் அகம்நெக அன்ளுறு தேன் ஒப்பானே' என்று கூறும் மாணிக்கவாசகரும்: ்'அரும்பொன்னே மணியேஎன் அன்பே அன்பில் ஊறும் ஆனந்த வெள்ளமே''

என்று கூறும் தாயுமானவரும் அறிவுறுத்துதல் காண்க. 'அன்பருக்கன்பன்' என்ருர் மணிவாசகனுர். 'அன்பெனும் வலேயுள் அகப்படு மலே' என்று இராமலிங்கர் கூறினுர். கண்ணப்பர் அன்புப் பிழம்பாய் விளங்கினுர். அவர் கொண்டிருந்த அன்பு தன்னிடமில்லேயே என்று, கதறுகிருர் மாணிக்கவாசகர். ''கண்ணப்பன் ஒப்பதோ ரன்பின்மை கண்டபின்'' என்பது அவரது திருவாக்கு. அன்பு வளரும் மனத்தில் ஆரா இன்பப் பொருளான இறைவன் கனிந்த சுவைதரு பழமாக விளங்குகிருன். அதனுல் ''அளிவளர் உள்ளத்து ஆனந்தக் கனி'' என்ருர். காய் கனிந்து கனியாகி இன்பமும் சுவையும் தருகின்றது. ஆரா இன்பமாகிய ஆனந்தத்தை அளிக்கிறது.

அம்பலம் என்பது சபை. அது பொதுவிடம், யாவரும் செல்லக்கூடிய இடம். சிவபெருமான் ஐந்து அம்பலங்களில் சிறப்பாக நடனம் புரிவதாகக் கூறுவர். சிதம்பரத்தில் பொன்னம்பலத்திலும், மதுரையில் வெள்ளியம் பலத்திலும், திருவாலங்காட்டில் வெண்கல அம்பலத்திலும் திருநெல்வேலியில் தாமிர அம்பலத்திலும், திருக்குற்ருலத் தில் பித்தனே அம்பலத்திலும் சிவபெருமான் நடனம் புரி கின்ருர் எனச் சிறப்பாகக் கூறுதல் மரபு இவற்றுள் பொன்னம்பலத்தைக் கனகசபை என்பர். இத2னப் பொற் சடை என்றும், சிற்சபை என்றும் கூறுவர். என்ற பூதத்தலமாகச் சிதம்பரத்தைக் கூறுவர். யம் என்பது பெருவெளி. பெருவெளியாகிய ஆகாயம் இல்லாத இடம் இல்லே. இப்பெருவெளி யாவர்க்கும் உரித்து . அதுபோலவே இப்பெருவெளியில் நடம்புரியும் ஈசனும் யாவர்க்கும் உரியவன். அவன் புரியும் நடனம் ஆண்மாக்கள் உய்யும் வண்ணம் புரியும் ஆனந்த (நடன)த் தாண்டவம்.

மக்களின் உடனுறுப்பில் மிகச்சிறந்த பாகம் இரு தயம். இருதயம் எப்பொழுதும் துடித்துக்கொண்டே இருக்கிறது. இந்தத் துடிப்பு நின்ருல் மனிதன் பிண மாவான். இறைவனது நடனம் நின்ருல் உலகம் நடை பெறுதலும் ஓய்ந்து ஒடுங்கிவிடும். இதணே அறிந் தன்ரே அவன் கூத்திணத் 'தெய்வக்கூத்து' என்ருர். தெய்வ சம்பந்தமான து, எளிதில் அறியவொண்ணுதது. இறைவன் நடனம் ஒடுங்கினுல் உலகம் ஒடுங்கிவிடும் என்ற உண்மையிணே அறிவுடையோர் அன்றி மற்றை யோர் உணரார். ஆதலின், உலகம் உய்யவேண்டும் என்னும் பெருங் கருணேயால் ''அம்பலம் வெளிவளர் தெய்வக் கூத்து உகந்தாய்,'' என்றுர். இரவும் பகலும் ஓயாது நாம் அறியாமலிருக்கவும் இருதயம் துடித்துக் கொண்டே இருப்பதுபோல, இறைவன் 'நள்ளிருளிலும் நட்டம் பயின்றுடும் நாதனுக' விளங் (इडीकं लुकं.

இத்தகைய பேரருட் கடலான இறைவனின் பெருமையை முழு ஞானிகளே உணரவல்லாரல்லர் எனின் அறியாமை மிக்க அடியஞ்கிய நான் எவ்வாறு அறிந்து கூறவல்லேன். அவன் திருவருளே உணர்த்தினல்லால் நான் உணரக்கூடியன் அல்லன். ஆதலிஞல், அவனேயே சரண் அடைந்து அவன் புகழை எடுத்தோத, அவ கேரைய கூறியருளுமாறு வேண்டுகின்றேன்' என்று தன் சிறுமையும் இறைவனது பெருமையும் தோன்ற ஆசிரியர், வெளிவளர் தெய்வக் கூத்துகந்தாயைத் தொண்ட னேன் விளம்புமா விளம்பே," என்று அன்பிஞல் நெஞ்சம் உருகி நைந்து பணிவுடன் வேண்டுகின்றுர்.

இறைவன் சத்துப் பொருள், சித்துப் பொருள், ஆனந்தப் பொருள்; ஆதலின் சச்சிதானந்தப் பொருள் என்பர். சத்து-உள்ள பொருள், சித்து-அறிவுப்பொருள், ஆனந்தம்-முழு இன்பப்பொருள். ஒளிவளர் விளக்கு, உலப்பிலா ஒன்று. உணர்வு கடந்த உணர்வுப் பொருள், பளிங்கின் திர்ண்மணிக் குள்று என்று கூறினமையால் உள்ளதான சத்துப் பொருள் என்று விளக்கிஞர். சித்தத்துள் தித்திக்குந் தேன் அளிவளர் உள்ளத்து ஆனந்தக்கனி என்பவற் ருல் நுகர்ந்து அனுபவிக்கத்தக்க சித்துப்பொருள் என்று விளக்கிஞர்.

"அம்பலம் ஆடரங்காக வெளிவளர் கூத்து உகந் தாய்" என்று கூறமுகத்தால் உலகம் வாழக் கண்டு களிக்கும் பெற்றியால் ஆனந்தமுற்று நடம் புரிபவன் என்றமையால், ஆனந்தப்பொருள் என்று விளக்கிஞர்.

எனவே, இச்செய்யுளால் இறைவன் சத்து, சித்து, ஆனந்தம் என்னும் முப்பெரும் பொருளாய சச்சிதா னந்தன் என்பது பெறவைத்த நயம் உணர்ந்து இன் புற்று, இறைவனிடம் இடையகு அன்புகொண்டொழுக வேண்டிய கடப்பாடு மக்களுக்கு உண்டு என்பது விளங்கும்.

நூலாசிரியர் வரலாறு:- இச்செய்யுளே இயற்றியவர் திருமாளிகைத்தேவர். இவர் திருவிசைப்பா இயற்றிய ஒன் பதின்மருள் ஒருவர். இவர் போகர் என்னும் சித்தரு டைய மாணவர் என்பர். இவர் திருவாவடு துறையில் வாழ்ந்தவர். திருவாவடு துறை மடத்துள் இவருக்கு ஒரு கோயில் அமைந்துள்ளது. திருவீழிமிழுஃக் கோயிலில் திருநந்தாவிளக்கு ஒன்று அமைத்தார் என்று அவ் ஆர்க் கோயிற் சாசனம் கூறுகின்றது. இவர் காலம் கி. பி. 10 - 11 ஆம் நூற்ருண்டு.

# பயிற்சியும் விஞக்களும்

- 1. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) இறைவ2ன எவ்வாறு உணர்தல் வேண்டும்?
  - (ஆ) இறைவன் திருநடம் புரியும் இடம் யாது?

- (இ) "ஒளிவளர் விளக்கே" என்ற திருவிசைப்பா யாரால் பாடப்பட்டது?
- 2. பின்வரும் சொற்நெடர்களின் பொருளே விளக்குக:
  - (அ) சித்தத்துள் தித்திக்கும் தேன்.
  - (ஆ) அளிவளர் உள்ளத்து ஆனந்தக் கணி.
  - (இ) வெளிவளர் தெய்வக் கூத்துகந்தாய்.
- "ஒளிவளர் விளக்கே" என்ற திருவிசைப்பரப் பாடஸே எட்டு வரியில் அமைய எழுத்துப் பிழை யின்றி எழுதுக.
- இப்பாடலின் பொருளேத் தெளிவான வசன நடை யில் தருக.

# 29. திருப்பல்லாண்டு

திருச்சிற்றம்பலம்

பாலுக்குப் பாலகன் வேண்டி யழுதிடப் பாற்கட லீந்தபிரான் மாலுக்குச் சக்கர மன்றகுள் செய்தவன் மன்னிய தில்லேதன்னுள் ஆலிக்கு மந்தணர் வாழ்கின்ற சிற்றம் பலமே இடமாகப் பாலித்து நட்டம் பயிலவல் லானுக்கே பல்லாண்டு கூறுதுமே.

திருச்சிற்றம்பலம்

–சேந்தனர்

(பதவுரை) பாலுக்கு- பாஃப் பெறுவதற்கு; பால கன்-சிறு குழந்தையான உபமன்னியுமுனிவர்; வேண்டி அழுதிட விரும்பியழவும்; பால்கடல் - திருப்பாற்கட2ல; தவேவனும்; சுந்தபிரான் - கொடுத்த (பெருமான்) மாலுக்கு - திருமாலுக்கு; அன்று - அந்நாளில்; சக்கரம் அருள்செய்தவன் - சக்கரத்தைக் கொடுத்தவனும்; மன் னிய தில்ஸ்தன்னுள் நிலேபெற்ற தில்லே என்னும் ஆலிக்கும் அந்தணர் வாழ்கின்ற-சிதம்பரத்தில்; அந்தணர் சிவானந்தக் கடலில் தினேத்து மகிழும் களான தில்லே மூவாயிரவர் வாழ்கின்ற; சிற்றம்பலமே இடமாக - சிற்றம்பலமாகிய கனகசபையைத் தனக்கு ஏற்ற இடமாக; பாலித்து - விரும்பி ஏற்றுக்கொண்டு; நட்டம்பயில வல்லானுக்கே - நடனம் செய்ய வல்லவ ூனை நடராசப் பெருமானுக்கே; பல்லாண்டு கூறுதுமே-பலவாண்டுகள் வாழ்க என்று வாழ்த்துக் கூறுவோம்.

(பொழிப்புரை) (1) பாலேப் பெறுவதற்கு விரும்பிச்சிறு குழந்தையான உபமன்னியுமுனிவர் அழவும் திரும்பாற்கடலே அளித்த பெருமானும், (2) திருமாலுக்கு அந்தாளில் சக்கரப் படையை அளித்தருளியவனும் ஆகிய நிலேபெற்ற தில்லே என்னும் சிதம்பரத்தில், சிவானந்தக் கடலில் தினேத்துக் களிக்கும் அந்தணர் களான தில்லே மூவாயிரவர் வாழ்கின்ற சிற்றம்பலத் தையே (பொற்சபையையே) விரும்பியேற்று நடனம் செய்யவல்லவனுன் நடராசப் பெருமானுக்குப் பல வாண்டுகள் வாழ்க் எனப் பல்லாண்டு கூறுவோம்.

(விளக்கம்) சிவபெருமான் உபமன்னியு முனிவருக்குத் திருப்பாற்கடலே அளித்தான். திருமாலுக்கு ஆழிப்படையை நல்கிணுன். அத்தகையவன் சிதம்பரத்தில் பொற்சபையில் நடனஞ் செய்கிருன்.

(I) உபமன் னியு முனிவர் இளங்குழந்தையாக இருந்தபொழுது தம் மாமனுகிய வசிட்டனர் ஆச்சிர மத்தில் காமதேனுவின் இனிய பாலே உண்டு வந்தனர். அதன்மேல் அவர்தம் தந்தையாகிய வியாக்கிரபாதர் (புலிக்கால் முனிவர்) ஆச்சிரம வாழ்க்கையில் அங்கே அரைத்துக் கரைத்த அரிமாப்பாலே உண்ணும்படியாக நேரிட்டது. பாலகளுர் அதை வெறுத்து உண்ணுமல் அழுதனர்; அவர் அழுகைக்கு ஆற்ருத அவர்தம் அன்னேயார் பிள்ளேயை நோக்கி, ''என் குழந்தாய், நீ சிவபெருமாணப் பூசிப்பாயானுல் உனக்கு வேண்டிய பாஃப் பெறுவாய்," என்று கூறிஞர். அதனேக் கேட்ட குழந்தை தன் பசியையும் பொருட் படுத்தாமல் மறந்து தவமேற்கொண்டு சிவபூசை செய் யத் தொடங்கிற்று. அக்குழந்தையின் சிவபூசையைக் கண்டு மகிழ்ந்த சிவபெருமான் அவர் உண்டு பசி தீர்ந்து மகிழும்படியாகத் திருப்பாற்கட‰ அளித்தார். (சிவரகசியம், வாயுசங்கிதை, மாபாரதம், இலிங்க புரா ணம் என்பவற்றுள் அவ்வரலாற்றைக் காணலாம்).

(2) இந்திரன் சிவபெருமானக் கைலேயிற்கண்டு போற்றச் செருக்குடன் சென்ருன். சிவபெருமான், இந்திரன் செருக்கிணடயக்க ஒரு வீரணை எதிர்நின்றுர். இந்திரன், வீரணே நோக்கி, "நீயாவன்" என்று கேட் டான். வீரன் பதில் அளிக்கவில்லே. இந்திரனுக்குக் கோபம் பொங்கியெழ, அவன் வைரப்படையை அவ் வீரன்மேல் எறிந்தான். அந்த வைரப்படை பொடியா யிற்று. அங்கு கோபம் மிகுந்த சிவன் தன்முன் நிற் பதைக் கண்டு தன் குற்றத்தைப் பொறுத்தருள் புரிய வேண்டுமென்று இந்திரன் பணிந்து வேண்டினுன். சிவன் சினத்தீயை மேற்கடற்கண் வீசினுன். அது சலந்தரன் ஆயது. அச்சலந்தரண நான்முகன் கட் டளேயால் வருணன் வளர்த்தான். திருமால் முதலியோர் சலந்தரணேடு போர் செய்ய ஆற்ருராய்ச் சிவனிடம் முறையிட்டனர். சிவன் ஒரு மறையவஞகச் சலந்தர**ன்** முன் தோன்றி, ''நிலத்தில் வட்டமாக ஒரு கோடிட்ட பின் அந்நிலப் பகுதியைப் பேர்த்தெடுத்தால் நீ சிவண யும் வெல்லற்குரியவன் ஆவாய்," என்று கூறினுன். அச்சலந்தரன் அவ்வாறு நிலத்தில் வட்டமிட்ட அப் பகுதியைப் பேர்த்தெடுக்கையில் அஃதோர் ஆழிப் படையாக மாறி அவீனக் கொன்றது.

ஆயிரம் மலர்கொண்டு சிவனப் பூசை புரியும் திருமாலுக்கு ஒரு மலர் குறைய, அவர் தம் கண்களில் ஒன்றைப் பேர்த்தெடுத்து மலராகக் கொண்டு அருச் சிக்க, சிவன் மகிழ்ந்து அந்த ஆழிப்படையைத் திருமாலுக்கு அளித்தான்.

இச்செய்திகளே:-

''பாலக ஞர்க்கன்று பாற்கட லீந்திட்ட கோலச் சடையற்கே உந்தீபற குமரன் றன் தாதைக்கே உந்தீபற''

என்றும்,

"சலமுடைய சலந்தரன்றன் உடல் தடிந்த நல்லாழி நலமுடைய நாரணற் கன்றருளியவாறென்னேடி நலமுடைய நாரணன்றன் நயனமிடந் தரனடிக்கீழ் அலராக இடஆழி அருளினன்காண் சாழலோ" என்றும் திருவாசகப் பாக்கள் நன்கு விளக்கும்.

## பயிற்சியும் விளுக்களும்

- சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) பால் வேண்டியழுத பாலகன் யார்?
  - (ஆ) தில்லேயில் வாழு<mark>ம் அந்தணர் எவ்வாறு</mark> அழைக்கப்படுவர்?
  - (இ) கனகசபையில் எழுந்தருளியுள்ள பெருமான் பெயர் யாது?
  - (ஈ) திருப்பல்லாண்டு பாடிய ஆசிரியர் பெயர் யாது?
- 2. விடப்பட்ட சொற்ெருடர்களே நிரப்பிப் பாடஃப் பூர்த்தி செய்க:

| "பாலுக்குப் ப | ாலகன் —-       |          |
|---------------|----------------|----------|
|               | ஈந்தபிராக்     | r        |
|               |                | செய்தவன் |
| மன்னிய -      |                |          |
| அலிக்கும் அந் | தணர் ——        |          |
| பலமே யிப      | _மாகப்         |          |
| ——— நட்டம்    | பயிலவல்        | லானுக்கே |
|               | —— <b>С</b> ю" |          |

- கதைக் குறிப்பு எழுதுக:
  - (அ) பாலுக்குப் பாலகன் வேண்டியழுதிடப் பாற் கடல் ஈந்தபிரான்.
  - (ஆ) மாலுக்குச் சக்கரம் அன்றருள் செய்தவன்.

## 30. புராணம்

திருநகர (திருவாரூர்)ச் சிறப்பு மனுநீதி கண்ட புராணம்

1

வரலாறு: அருண்மொழித் தேவர் என்னும் சேக்கி ழார் பெருமான் உத்தமசோழப் பல்லவர் என்னும் அர சனனித்த பட்டத்தோடு அமைச்சராய் இருந்தார் அப் பொழுது அநபாய குலோத்துங்க சோழன் சமண சம யத்ததான சீவகசிக்தாமணி என்னும் நூலேப்போற்றிப் படித்துவருதல்க் கண்டார். அரசனே சமண சமய நூலேகளேப்போற்றிப் படிப்பானுல் குடிமக்களும் அவளேப் பின்பற்றவார்களே! அதனுல் சைவசமயத் திற்குக் குறைவு நேருமே! என்று எண்ணிஞர் சேக் கிழார் பெருமான். இதனுல் தாம் அரிதில் தேடித் திரட்டி வைத்திருந்த அறுபத்து மூன்று நாயன்மார்கள் சரிதைக்கோயும் பக்திச் சுவை நனிசொட்டச் சொட்டக் கூறினர். அவற்றைக் கேட்ட சோழமன்னன் அவற்றை ஒரு நூலாகப் பாடித்தரல் வேண்டுமென்று கேட்டுக் அரசன் கட்டளேயைத் தலேமேற் கொண்டான். கொண்டு, சேக்கிழார் பெருமான் சிதம்பரம் சென்று பெருமானே வணங்கி நிற்க; இறைவன் என்று அடியெடுத்துக் கொடுத்தார். 'உலகௌம்' 'சேக்கிழார் அந்த அடியினே முதலாக அமைத்துத் திருத்தொண்டர் புராணம் என்னும் பெரிய புராணத் தைப் பாடியருளினுர். அப்புராணத்தில் மூன்குவதாக அமைந்தது திரு நகரச் சிறப்பு. அத‰ரத் திருவாரூர்ச் சிறப்பு என்றும் மனுநீதி கண்ட புராணம் என்றுக் கூறுவர்.

#### II

சோழ நாட்டை மனுவேந்தன் என்பான் அர சாண்டு வந்தான். அவன் திருவாரூரைத் தலேநகராகக் கொண்டிருந்தான். அவ்வேந்தனுக்கு நெடுநாள் மக் கட்பேறின்றியிருந்து, பின் இறைவன் அருளால் ஓராண் குழந்தை பிறந்தது. அக்குழந்தைக்கு வீதி விடங்கள் என்று பெயரிட்டு வளர்த்து வந்தான். வீதி விடங்கள் வளர்பிறைபோல் வளர்ந்து தக்கபருவத்திற் கல்வி கற்பிக்கப்பட்டு, அரசர்க்குரிய படைக்கலப் பயிற்சி, யாணேயேற்றம் முதலானவற்றையும் நன்கு கற்றுணர்ந்தான்.

ஒருநாள் வீதிவிடங்கன் மணிநெடுந் தேர்மேலே றிக்கொண்டு, நண்பர்களின் தேர்கள் புடைசூழ்ந்து வர, நால்வகைச் சேணேகளும் முன்செல்லக் கோயிலுக்குச் சென்றுன். செல்லுங்கால் இறைவன் மனுவேந்தனின் நீதிநெறியை உலகத்தார்க்கு அறிவிக்க விரும் பிச் செய்த திருவினயாடல் போலும்; ஒரு பசுக்கன்று கூட்டத்தில் துள்ளிக் குதித்தோடி வந்து அரசகுமாரனது தேர்ச்சக்கரத்தினடியில் அகப்பட்டிறந்தது. அத கேன்க் கண்ட தாய்ப்பசு அலறிற்று. அரசகுமாரன் தேரைவிட்டிறங்கிச் செய்வதறியாது திகைத்தான்; கதறும் பசுவை நோக்கினுன்; நிலத்தில் கிடந்து உயிர் விடுத்த கன்றை நோக்கினுன்; 'என் தந்தையாகிய மனுவேந்தனுக்கு நான் பிறந்து பழியைத் தேடிக்கொடுத்துவிட்டேனே'' என்று நைந்தருகினுன்.

இந்நிலேயில் தாய்ப்பசு அரண்மணக்குச் சென்ற, வாயிலில் கட்டித் தொங்கவிடப்பட்டிருந்த, இதுவரை அடிக்கப்படாமல் தூங்கிக்கொண்டிருந்த ஆராய்ச்சி மணியைத் தன்கொம்புகளால் அடித்தது. அந்த மணி யின் ஓசை அரசகுமாரனது ஆவியைக் கொண்டு செல்லவரும் காலனது வாகனமான எருமைக்கடா வின் கழுத்தில் அணியப்பட்டிருந்த மணியோசையோ மன்னன் எனும்படி மன்னன் காதில் விழுந்தது. விரைந்தோடி, அரண்மனேயின் வாயிலுக்கு வந்தான். அவஞேடு முது மந்திரியொருவனும் வந்தான். மன் னன் கதறுகின்ற பசுவை நோக்கினுன். மன்னனுக்கு மந்திரி நயமாகப் பசு கதறுவதின் காரணத்தை அரச குமாரன்மீது குற்றத்தை ஏற்ருமலும் பொய் பேசாம அம் கூறினுன். ஆனுல் மன்னனுக்கு நிகழ்ச்சி விளங்கி விட்டது. மந்திரி மன்னனின் மனநிலேயை உணர்ந்து அதற்குப் பரிகாரமாக ஏதேனும் செய்துவிடலாம் என்றுன். ஆனுல், அரசன் ஒருப்படவில்லே. மனுநூல் தொடைமனுவால் துடைப்புண்டது' எனும் வார்த்தையை உலகத்தவர் கூற மன்னன் விரும்பவில்லே. ஆதலால் மன்னன் மந்திரியை நோக்கி, பசுக்கன்று கிடந்து இறந்தவிடத்தில் தன் மைந்த2னக் தேருரும்படி கட்டளேயிட்டான். BLL கிடத்தித் கோயை ஏற்ற அமைச்சன் அதணச் செய்ய அஞ்சித் தன் உயிரையே மாய்த்துக்கொண்டான்.

அச்செய்தியை அறிந்த அரசன் பசுக்கன்று இறந்து கிடந்த இடத்திற்குத் தானே நேரில் வந்தான். தன் குலத்திற்கே அருமையாகப் பிறந்த ஒரு மகன்தானே உள்ளான் என்பதையும் நிணக்கவில்லே. தருமமும் தான் செல்லும் நெறியில் தொடர்ந்து வருதல் வேண் டும் என்னும் நோக்கத்துடன் மைந்தனேக் கிடத்தித் தானே மைந்தன் மார்பின் மேல் தேரையூர்ந்தான். அப்பொழுது (வருவது கீழ்வரும் செய்யுள்.)

தண்ணளிவெண் குடைவேட்தன் செயல்கண்டு தரியாது மண்ணவர்கண் மழைபொழிந்தார் வானவர்பூ மழைசொரிந்தார் அண்ணலவண் கண்ணெதிரே அணிவீதி மழவிடைமேல் விண்ணவர்கள் தொழஙின்ருன் வீதிவிடங்கப் பெருமான்.

—சேக்கிழார்

(பதவுரை) தண் அளி - குளிர்ந்த கருணேயை யுடைய; வெண்குடை வேந்தன் – வெண்மையான சந் திரவட்டக் குடையையுடைய மன்னனுன மனுவேந்த னது; செயல் கண்டு - செய்வதற்கு அரிய செயலேப் பார்த்து; தரியாது - மனந்தாங்காமல்; மண்ணவர் -பூமியில் உள்ள மக்கள்; கண் மழை பொழிந்தார் -கண்களிலிருந்து கண்ணீராகிய மழையைச் சொரிந் தனர். வானவர் - தேவர்கள்; பூமழை சொரிந்தார் -மலர்மாரி பொழிந்தனர்; அண்ணல், வீதிவிடங்கப் பெருமான் - யாவர்க்கும் தவேவனும் கிருவாரூரில் எழுந் தருளியுள்ளவனுமாகிய வீதிவிடங்கள் என்ற திரு நாமமுடைய சிவபெருமான்; அவன் கண் எதிரே -மனுவேந்தன் கண்ணுற் காணும்படி நேராக; அணி வீதி - அழகிய அரசர் செல்லும் வீதியில்; மழவிடை மேல் - இளமையான இடபவாகனத்தின் மேல்; வின்ண வர்கள் தொழந்ன்றுன் - தேவர்களும் வணங்கும்படி தோன்றிக் காட்சியளித்தான்.

(பொழிப்புரை) குளிர்ச்சி பொருந்திய கருணேயையு டைய வெண்கொற்றக் குடையிண்யுடைய மனுவேந்த னது செயற்கருஞ் செயலேக் கண்டு, பூமியிலுள்ள மக்கள் கண்களினின்றும் கண்ணீர் சொரிந்தனர்: தேவர்கள் பூமழை பொழிந்தனர். யாவர்க்கும் யாவற் றிற்கும் தலேவனை வீதிவிடங்கன் என்ற திருநாமம் உடைய சிவபெருமான் அவ்வேந்தன் பார்க்கும்படி கண்முன்னே அழகிய அரசர் செல்லும் வீதியில் இளமையான எருதின்மீது தேவர்களும் வணங்கும்படி தோன்றிக் காட்சியளித்தான்.

. (விளக்கம்) நாய்ப் பசுவின் கதறு தஃக்கேட்டு மனங் கரைந்து அது அடைந்த துன்பத்தைத் தான் அடை தலே பரிகாரமாகும் என்று, தன் குலத்திற்கு ஒரு மைந் தனேத் தான் பூமியிற் கிடத்தித் தேரூர்ந்தான் என் குல், இச்செயல் அவன் அஃறிணே உயிர்களிடத்து

வைத்திருந்த பெருங்கரு2ணத்திற2ன நனிவிளக்குகின்ற தன்ரே? அதனுல் 'தண்ணளி வெண்குடைவேந்தன்', என்ருர். அரிதிற்பெற்ற மைந்தனும், தன் குலத்திற்கே ஒரே மைந்தன் தான் உள்ளான் என்பதும், அவன் அழிந் தால் குலமும் சந்ததியற்று அழிந்துவிடும் உணர்ந்திருந்தும் மைந்தனேப் பூமியிற் தேரூர்ந்த செயற்கருஞ் செயலே, 'செயல் கண்டு தரி யாது' என்று கூறிஞர். மந்திரி கூறிய கழுவாயான பரிகாரம் அறியாது செய்த குற்றத்திற்கே கும். மிக்க கவனத்துடன் செல்ல வேண்டிய செயலில் தவறிய மகன் செய்த குற்றத்திற்குப் பொருந்தாததா உயிர் கும் என்பதை 'அன்னியனேர் அவணக் கொல்வேனுனுல்' என்று முன்கூறியுள்ளமை யாலும் அரிய செயலாலும் இனிது விளங்கும். தேர் வேந்தனுக்குக் காட்சி கொடுத்த வீதி அரசர் செல்லும் வீதி என்பதை முன்னர் அமைச்சன் 'அரசுலாந்தெரு என்று குறித்தற்கேற்ப, இங்கு 'அணிவீதி' குறித்துள்ளார். செயற்கருஞ்செய்கை செய்த பெருந்தொண்டர்களுக்கே இறைவன் காட்சி இறைவன் அருள் செய்வான் என்னும் யுறுக்துதலேப் பெரியபுராணத்துள் ஒவ்வொரு மார் சரிதத்திலும் காணலாம். நடுநிலே தவருது, அன் பில் நெகிழாது, துன்பங்கண்டு வருந்தாது, துன்பத்தை யும் இன்பமாகக் கொண்டு ஊன்றிய பற்று உறுதியு முடையார்க்கே இறைவன் காட்சி தந்தருளுபவன் என் பதை ஒவ்வொரு நாயன்மார் வரலாற்ருலும் உணரலாம். 'அண்ணல் மன்னன் செயல்கண்டு தரியாது மழவிடை அணிவீதியில் மண்ணவரே யன்றித் தொழநின்ருன்' என்று கூறியருளினுர். இறைவன் அருட்பேற்றிற்குரியார்; செயற்கருஞ் செய்கை செய்த வராதல் வேண்டும். சோத2னக்குட்பட்டவராதல் வேண்

டும். சோத2னயின்றி இறைவனருள் கிடைக்காது என் பதை நன்குணர்தல் வேண்டும்.

பின்னர், இறைவன் அருளால் அரசிளங்குமரனும் பசுக்கன்றும், மந்திரியும் உயிர்பெற்றெழுந்தனர் என்க.

சோழநாட்டின் சிறப்பிணேக் கூறுமிடத்து யாவரும் இவ்வருஞ் செயலேக் கூறி மகிழ்வர். சிலப்பதிகாரத்தில் கண்ணகி தான் பிறந்த நாட்டைக்கூறும் பொழுது,

"வாயில் கடைமணி நடுநா நடுங்க ஆவின் கடைமணி உகுநீர் நெஞ்சுசுடத் தான்றன் அரும்பெறற் புதல்வணே ஆழியின் மடித்தோன்"

என்றும்,

''மடிசுகந் திரங்குஞ் சேதா மழவிளங் கன்றிற்காகக் கடிதொழுபைம்பூண் மார்பற் காவலர்க் கிடத்தி மீது கொடிநெடுந் தடந்தே ரூர்ந்து முறைசெய்கோக் (குடைக்கீழ் வைகும்

படியறம் புரிந்த தம்மா படிறில்சீர்ச் சோழ நாடு என்றும், ஆன்ளேர் கூறியுள்ளனவும்,

"இறைகாக்கும் வையக மெல்லாம் அவணே முறையாக்கும் முட்டாட் செயின்"

என்ற குறளுக்கு உரையெழுத வந்த பரிமேலழகர் 'முட் டாட்செயின்' என்பதற்கு உரை விளக்கம் தருங்கால்,

''முட்டாமற் செலுத்தியவாறு மகணே முறைசெய்தா<mark>ன்</mark> கண்ணும் தன்கை குறைத்தான் கண்ணும் காண்க,'

என்று எழுதியதும் இங்கு அறியத்தக்கன.

## பமிற்சியும் விளுக்களும்

- ி. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) பெரிய புராண ஆசிரியர் பெயர் யாது?
  - (ஆ) பெரிய புராணம் பாட நடராசப் பெருமான் எடுத்துக் கொடுத்த அடி யாது?
  - (இ) பெரிய புராணம் தோன்றிய காலத்தில் விளங் கிய சோழமன்னன் பெயர் யாது?
  - (ஈ) மனுச்சோழன் இராசதானி எது?
- 2. இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) பெரியபுராணம் தோன்றக் காரணமாய்இருந்த நூல் ——— ஆகும்.
  - (ஆ) மனுச் சோழன் மகன் பெயர்—— என்பது.
    - (இ) பெரிய புராணத்தைச் சேக்கிழார் ———— இருந்து பாடிஞர்.
    - (ஈ) காலனது வாகனம் --- ஆகும்.
- அ. மனுநீதிச் சோழன் புராணம் என்பதைப் பெரிய புராண ஆசிரியர் எவ்வாறு கூறுகின்ருர்?
- மனுச் சோழன் மைந்தன் மீது தேரூர்ந்த காலே நிகழ்ந்த செயல்கள் யாவை?
- ். ''தண்ணளி வெண்குடைவேந்தன்'' என்னும் புராணச் செய்யுளே வரி தவருது எழுத்துப் பிழையின்றி எழுதுக.
- 6. மனுச்சோழன் கதையைச் சுருக்கி வரைக.

# 31. திருக்குறள்

## 1. வான் சிறப்பு

கடவுள் அருளால் பெய்யும் மழையின் சிறப்பிணே இ கூறுகிருர்.

தானம் தவயிரண்டும் தங்கா வியனுலகம் வானம் வழங்கா தெனின்.

(பதவுரை) வியன் உலகம் - பரந்த உலகத்தின் கண்; வானம் வழங்காது எனின் - மழை பெய்யாதாயின்; தானம் - தானமும்; தவம் - தவமும்; இரண்டும் - ஆகிய இரண்டு அறங்களும்; தங்கா - உளவாகா.

(பொழிப்புரை) அகன்ற இந்த உலகினில் மழை பெய் யாதாயின் தானம், தவம் என்னும் இரண்டு அறங்களும் உளவாகா.

(விளக்கம்) உலகம் நிஃபெற்று விளங்கத் தானம், தவம் இரண்டும் முதன்மையானவை. உலகில் வாழும் மக்கள் இவ்விரு அறங்களினுற்ருன் பிறவிப் பிணிக்கு மருந்தாகிய இறைவன் தனே எய்துதல் கூடும். மழை பெய்யாதாயின் உயிர் வாழ்க்கைக்கு இன்றியமையாதனவாகிய உணவுப் பொருள்களும் பருகற்கு நீரும் குன்றும். அதனுல் தானம், தவம் இரண்டும் குன்றும். தானம் இல்லறத்தார்க்கும், தவம் துறவறத்தார்க்கும் பெரும் பாலும் உரியன. அதலின் இல்லறம், துறவறம் என்னும் இரண்டின் நெறிமுறைகளும் நழுவலாகும்; இனிது நடவா.

அறநெறியால் வந்த பொருளே அறிவொழுக்கங் களாற் சிறந்த தகுதியுடையவர்களுக்கு மனமகிழ்ச்சி யோடு அளித்தல் தானம் ஆகும். தவமாவது மனம் ஆம்பொறி வழிகளில் செல்லாமல் ஒரு வழியில் நிற்ப தற்காக நீர் பருகியும், காற்றினே நுகர்ந்தும், காய்கனி, கிழங்கு, சருகு வகைகளேயுண்டும் விரதங்களால் உண்டி சுருக்கியும், கோடை காலத்தில் வெயிலிலும், தீயின் நடு விலும், மழை பனிக்காலங்களில் நீரிலும், பசியேற நின்று மனத்தையொடுக்கலும் உடற்குறும் துன்பங் களேப் பொறுத்துக்கொண்டு பிறவுயிர்களே ஒம்புதலும் ஆகிய செயல்களாம்.

### 2. நீத்தார் பெருமை

நீத்தார் - முற்றுந்துறந்த முனிவர். அறம் முதற்போருள்களே உலக மக்களுக்கு உள்ளவாறு உணர்த் துவார் அவரே. ஆதலின் அவர் பெருமை கூறப்பட்டது. தெய்வத் திருவருளே நிரம்பப் பெற்ற உலகி லுள்ள மக்கள் உய்தற்காகும் நெறியை உணர்த்துபவர் நீத்தார்.

அந்தண ரென்போ ரறவோர்மற் றெவ்வுயிர்க்குஞ் செந்தண்மை பூண்டொழுக லான்.

(பதவுரை) எ உயிருக்கும் - எல்லா உயிர்களிடத்தும்; செத்தண்மை - செவ்விய தண்ணளியை; பூண்டு ஒழுக லான்-விரதமாக மேற்கொண்டு ஒழுகுகின்ற காரணத் தால்; அந்தணர் என்போர் - அந்தணர் என்று சொல் லப்படுபவர்; அறவோர் - (துற) அறநெறியில் நின்ளேர் ஆவர்.

(பொழிப்புரை) எல்லா உயிர்களிடத்தும் செவ்விய தண்ணளியை விரதமாக மேற்கொண்டு ஒழுகுகின்ற காரணத்தால் அந்தணர் என்று சொல்லப்படுவோர் (துற) அறநெறியில் நின்ளேர் ஆவர்.

(வீளக்கம்) தண் அளி - குளிர்ந்த கருண; அருள், அம் + தண் + அர் – அந்தணர்; அழகிய - தட்பமாகிய குளிர்ந்த கருணேயை உடையவர். எல்லா உயிர்களிடத் தும் வேறபாடின்றி அருளுடையவர் அந்தணர் என்க எல்லா உயிர்களிடத்தும் அருகோக் காட்டுதலே விரதமா கக் கொள்வர் அந்தணர். எனவே சீவகாருணியம், பூத தயை மேற்கொண்டொழுக வேண்டும். அருளுடையார் அன்றிப் பிறர் அந்தணர் எனப்படார். அத்தகைய அந்தணர் வெகுளி காத்தற்கரியது; பயணே அளித்தே தீரும். அத்தகைய ஆணயுடையார் ஆயினும் எல்லா உயிர்களிடத்தும் அருளுடையார். எனவே, அன்னர் தம்மாட்டு வெகுளி தோன்ரு வண்ணம் காத்தொழுகு வார்.

### 3. அறன் வலியுறுத்தல்

அம்முனிவர்களால் உணர்த்தப்பட்ட அறம், பொருள், இன்பம் என்னும் மூன்றினுள் பொருளும் இன்பமும் போலல்லாமல், அறம், இம்மை, மறுமை, வீடு என்ற மூன்றிணயும் அளித்தலால் அவற்றினும் வலி யுடைத்தென வற்புறுத்திக் கூறியவாறு,

அறத்தினூஉங் காக்கமு மில்ஃ யதனோ மறத்தலி னூங்கில்ஃலக் கேடு.

(பதவுரை) அறத்தினூஉங்கு - ஒருவனுக்கு அறத் திணக் காட்டிலும்; ஆக்கமும் - மேம்பாடான செயல்; இல்லே - வேறு இல்லே; அதனே - அந்த அறத்தை; மறத் தலினூங்கு - (மயக்கத்தால்) மறந்துவிடுவதைக் காட்டி லும்; கேடு இல்லே - கேடு வேரென்று இல்லே.

(பொழிப்புரை) ஒருவனுக்கு அறத்திணச் செய்வ தைக் காட்டிலும் மேம்பாடான செயல் வேறு இல்லே. இந்த அறத்திண மயக்கத்தால் மறப்பதைக் காட்டிலும் கேடு தரும் செயல் வேறு இல்லே.

(விளக்கம்) ஆக்கம் - மேம்பாடு, மேன்மேலுயர்தல்; கேடு-தீமை தருவது; ஒருவனுக்கு மேன்மேலுயர்தலுக் குரிய செயல் அறம் அல்லாமற் பிறிதில்லே; அந்த அறத்தை மயக்கத்தினுல் மறந்துவிடுவதைக் காட்டி அம் தீமை தரும் செயல் வேறு இல்லே. எனவே, அறம் மேம்பாட்டைத் தரும். அறத்தை மறத்தல் கேட் டின—அழிவிணத் தரும். அறிவிணயுடையோன் ஆக் கத்திற்குரிய அறத்திண மேற்கொள்வான். அறியாமை யால் தோன்றும் மயக்கத்தையுடையோன் அறத்திண மறந்துவிடுதலால் கேட்டிண அடைகின்றுன். சிறப்பும் செல்வமும் தரும் அறத்தை மேற்கொள்ளாதிருத்தல் என்ன பேதமை என்பதை இக்குறளால் விளக்கு கிறுர்.

### 4. இல்வாழ்க்கை

இல்வாழ்க்கை என்பது மணேவியோடு கூடி வாழ் தல். மணவிக்கு இல்லாள் என்பது ஒரு பெயர். அறஞ் செய்வதற்குரிய நிலேகள் இரண்டினுள் (இல்லறம், துற வறம்) முதலாவதான இல்லாளோடு கூடி வாழும் வாழ்க்கையின் சிறப்புக் கூறப்படுகின்றது.

துறக்தார்க்குக் துவ்வா தவர்க்கு மிறக்தார்க்கு மில்வாழ்வா னென்பான் றுகேன.

(பதவுரை) துறந்தார்க்குப்-கணேகணைவரால் துறக் கப்பட்டவர்க்கும் (கதியற்றவர்க்கும்); துவ்வாதவர்க் கும் - அனுபவிக்க வேண்டியவைகளே அனுபவிக்க முடி யாது நல்கூர்ந்தவர்கட்கும்; இறந்தார்க்கும் - ஒருவரு மின்றித் தன்பால் வந்து இறந்தவர்களுக்கும்; இல்வாழ் வான் என்பான் - மஊவியோடு வாழும் இல்வாழ்பவன் என்பரன்; துணே - உதவும் துணேவன் ஆவான்.

(பொழிப்புரை) பற்றுக்கோடானவர்களால் நீக்கப்பட் டவர்க்கும், தரித்திரருக்கும், தன்னிடம் வந்து இறந்த வர்கட்கும் இல்வாழ்வான் துணேவவைான்.

(விளக்கம்) கணேகண் - பற்றுக்கோடு; துறந்தார் -பற்றுக்கோடாயிருந்தவர்களால் துறக்கப்பட்ட; கதி யிலி; துவ்வாதவர் - தரித்திரர், துறக்கப்பட்டவர்க் குப் பற்றுக்கோடாகவும் தரித்திரர்கட்கு உணவு, உடை முதலியன கொடுப்பவராகவும். இறந்தவர்க்கு நீர்க்கடன் முதலியன செய்து நல்லுலகத்தில் சேர்ப்பவ ராகவும் இருப்பது இல்வாழ்வானின் கடமையாகும். நீர்க்கடன் - தருப்பணம்.

### 5. வாழ்க்கைத் துணே நலம்

வாழ்க்கைத் துணேநலம் என்பது இல்வாழ்க்கைக் குத் துணேயாகிய இல்லாளது நலங்களேக் கூறுதல்.

தெய்வக் தொழாஅள் கொழுகற் குருழுதெழுவாள் பெய்யெனப் பெய்யும் மழை.

(பதவுரை) தெய்வம் தொழா அள்-பிற தெய்வத்தைத் தொழாதவளாய்; கொழுநன் தொழுதெழுவாள் - கண வணேயே தண் தெய்வமாகக் கொண்டு தொழுது கொண்டே துயிலெழுபவள்; பெய் என - பெய் என்று சொன்ன அளவில்; மழை பெய்யும் - மழை பெய்யும்.

(பொழிப்புரை) பிற தெய்வத்தைத் தொழாதவளாய் கணவணேயே தன் தெய்வமாகக் கொண்டு தொழுது கொண்டே துயிலெழுபவள் 'பெய்' என்று கூறிய அள வில் மழை பெய்யும்.

(விளக்கம்) இக்குறள் கற்புடையவளின் ஆற்றலே விளக்குகின்றது. கற்புடையவள் தெய்வத்திற்கும் தெய் வம் என்பது "பெய் எனப் பெய்யும் மழை" என்ற தொடரால் விளச்கிஞர். துயில்வதற்கு முன் கணவ ணத் தொழுமுணர்வே இருத்தலால், கற்புடையவள் துயிலெழுங் காலத்தும் அதே உணர்வால், கணவணத் தொழுதுகொண்டே எழுவாள் என்றுர். தெய்வந் தொழுகுகிகாண்டே எழுவாள் என்றுர். தெய்வந் தொழாஅள் கொழுநற் ருெழுதெழுவாள்' என்றதால் தெய்வத்தை கற்புடையவள் தொழுமாட்டாள்; கணவ ணேயே தொழுவாள் என்பது கருத்தன்று. பிற தெய் வங்களேத் தொழுவதிலும் தன் கணவணேயே அத்தெய்வ

மாகக் கொண்டு தொழுவாள் என்பதே பொருளாகக் கொள்ளவேண்டும். அங்ஙனம் கொள்ளுங்கால் பிற தெய்வங்களேயும் தொழுவாள்; கணவனேயும் தொழு வாள். ஆயினும் பிற தெய்வங்களேத் தொழுவதைக் காட்டிலும் சிறப்பாகத் தன் கணவணேயே தெய்வ மாகக் கொண்டு தொழுவாள் என்பதாம்

''தெய்வந் தொழா கொழுதற் ெருழுவாளேத் தெய்வத் தொழுந்தகைமை திண்ணிதால்-தெய்வமாய் மண்ணக மாந்தர்க் கணியாய கண்ணகி விண்ணகை மாதர்க்கு விருந்து.

— (சிலப்-கட்டுரை வெண்**பா)** 

''தெய்வந் தொழா அள் கொழுநற் <mark>ரெழுதெழுவாள்</mark> பெய்யெனப் பெய்யும் பெருமழை யெ<mark>ன்றவப்</mark> பொய்யில் புலவன் பொருளுரை தேருய்.''

— (மணிமேகலே)

\*\*கொண்டான் குறிப்பறிவாள் பெண்டாட்டி இடிமூவர் பெய்யெனப் பெய்யும் மழை''

— (திரிகடுகம்)

''மாதரார், அன்பின் நின்றன அறங்கள், அன்னவர் கற்பின் நின்றன கால மாரியே.''

— (கம்பர்-பால)

ீ்தங்கள் நாயகரிற் றெய்வம் தவம்பிறி திலவென் — றெண்ணும்

மங்கைமார்."

— (கம்பர் - வேள்வி)

் மழைக்கு தவும் பெருங்கற்பின் மனேவியார்?' —(பெரிய புராணம்) '' காண்டகைய, தங்கணவ ரைக்கடவு ளார்போல் வேண்டலுறு கற்பினர்தம் மெய்யுரையில் நிற்கும் சண்டையுள தெய்வமுதம் மாமுகிலு மென்குல் ஆண்டகையை யோர்களு மலர்க்குறிக ரன்றே.'

—(கந்தபுராணம்)

இவற்ருல் இக்குறளில் வள்ளுவர் கொண்ட கருத் திணப் பின் வந்த புலவர் பெருமக்களும் ஏற்றுக் கொண்டு தத்தம் நூல்களில் பெண்களின் கற்பின் சிறப்பினே மிகவும் பாராட்டிக் கூறியுள்ளனர் என்பது: உணரலாம்.

### 6. புதல்வரைப் பெறுதல்

இல்வாழ்வான் முதன்மையாகப் பெறவேண்டியது மக்கட்பேறு. முனிவர் கடன் வேள்வியாலும், தேவர் கடன் வேள்வியாலும், தென்புலத்தார் கடன் புதல்வ சைரப் பெறுதலாலும் இறுக்கப்படுவன. ஆதலால், இல் வாழ்வானுக்கு இன்றியமையாது வேண்டப்படுவது நன் மக்கட்பேறு.

பெறுமவற்றுள் யாமறிவ தில்லே யறிவறிந்த மக்கட்பே றல்ல பிற.

(பதவுரை) பெறும் அவற்றுள் - ஒருவன் பெறும் பேறுகளுள்; அறிவு அறிந்த - அறிய வேண்டுவன வற்றை அறிதற்குரிய; மக்கள் பேறு அல்ல - மக்க கோப் பெறுதல் அல்லாமல்; பிற - பிறபேறுகளே; யாம் அறிவது இல்லே - யாம் (சிறப்புடையனவாக) மதிப்ப தில்லே.

(பொழிப்புரை) ஒருவன் அடையத்தக்க பேறுகள் பல-அவற்றுள், அறிவதற்குரியனவற்றை அறியும் தன்மை யுள்ள மக்களேப் பெறுதல் அல்லாமல் பிற பேறுகளே யாம் (சிறப்புடைய பேறுகள் என) மதிப்பதில்லே. (விளக்கம்) இதனுல் எப் பேறுகளிலும் அறிவு அறிந்த மக்கட் பேறே சிறந்தது என்பது வெளியா யிற்று. பேறு பேறின்றேல் அஃதோர் பெருங்குறையே யாம். மக்கட் பேறு எய்துதலில் அறிவறிந்த மக்கட் பேறு எய்துதல்; தாய் தந்தையர் செய்த புண்ணியம் பயனுலாகுமென்பது தோன்றக் கூறினுர். தம்பொருள் என்ப தம் மக்கள்' என்றும், ''தக்கார் தகவிலர் என் பது அவரவர் எச்சத்தால் காணப்படும்'' என்றும் கூறுவராதலின் அறிவறிந்த மக்கீனப் பெறுதல் தவட் பயனுகும் என்பது அறியலாம்.

" ஆர்கலி யுலகத்து மக்கட் கெல்லாம் மக்கட் பேற்றிற் பெறும்பே றில்ஃ

என்ற முதுமொழிக்காஞ்சி கூறுதலும் காண்க ''கடவுட் கற்பொடு குடிக்குவிளக் காகிய புதல்வற் பயந்த புகழ்மிகு சிறப்பு.''

என்பது அகநானூறு (184).

### 7. அன்புடைமை

இல்வாழ்க்கையின் பண்பு, அன்புடைமை, பயன் அறமுடைமை. முதலில் மீனவியிடத்தும், பின் மக்க ளிடத்தும், பின் சுற்றத்தார், அண்டை அயலார், தெரு விலுள்ளார், ஊரார், நாட்டார், உலகத்தார், பின் உயிர்ப்பிராணிகள் என முறையே அன்பு இவர்களிடத் தெல்லாம் பரவி இறுதியில் அருளாக மாறுகிறது. அன்பு இன்றி இல்லறம் நடவாது.

''அறவோர்க் களித்தலு மந்தண ரோம்பலும் துறவோர்க் கெதிர்த்தலுந் தொல்லோர் சிறப்பிண் விருந்தெதிர் கோடலும்.'' ஆகிய அன்பினுற் செய்யப்படும் செயல்கள் இல் லறத்தானுக்குரியன. வள்ளுவர் அருணப் பற்றிக்கூறும் பொழுது, ''அருள் என்னும் அன்பு ஈன்குழவி'' என் ருர். அன்பே எல்லா நற்செயல்களுக்கும் அடிப்படை.

அன்பிலா ரெல்லாக் தமக்குரிய ரன்புடையார் என்பு முரியர் பிறர்க்கு.

(பதவுரை) அன்பு இலார் - பிற உயிர்களிடத்தில் அன்பில்லாதவர்கள்; எல்லாம் தமக்கு உரியர் - தாக் பிறர்க்குப் பயன்படாமையின் எல்லாப் பொருள்களா லும் தமக்கே உரியர் ஆவர்; அன்பு உடையார் - பிற உயிர்களிடத்து அன்பு உடையவர்களோ; பிறர்க்கு என்பும் உரியர் எல்லாப் பொருள்களால் மட்டும் அன் றித் தம் உடம்பாலும் பிறர்க்கு உரியவராவர்

(பொழிப்புரை) பிற உயிர்களிடத்து அன்பில்லாதவர் கள் தாம் பிறர்க்குப் பயன்படாமையிஞல் எல்லாப் பொருள்களேயும் தமக்கே உரியனவாகக் கொள்வர். பிற உயிர்களிடத்து அன்புடையவர்களோ மற்றவர்கட்கு எல்லாப் பொருள்களால் மட்டுமன்றித் தம் உடம்பா லும் உரியவராவர்.

(விளக்கம்) பிற உயிர்களிடத்து அன்பு இல்லாத வர் என்பது அவர் தம் பொருஃரப் பிறர்க்கு ஈந்துவக் கும் இயல்பில்லாதவர். அவர்கள் எப்பொருஃரயும் தாமேயடைய விரும்புவர். அன்புடையவர்கள் தாம் பெற்றுள்ளதைப் பிறர்க்கீந்து உவக்கும் பெற்றி வாய்ந் தவர். அன்ஞர் தம் பொருளால் மட்டுமன்றி உடலா அம் உதவும் இயல்பினர்.

 சிபி என்னும் மன்னன் அரசு செய்யுங்கால் அவனுடைய பெருங்குணத்தை விளக்க, இந்திரன் பருந் தாகவும், யமன் சிறு புருவாகவும் உருக்கொண்டு, புரு வைப் பருந்து துரத்தி வர, அப்புரு சிபிச் சக்கரவர்த்தி யைச் சரணடைய, அரசன் அடைக்கலமடைந்தோரை ஆதரித்தலே தன் கடமை என்று கூற,அப்புருவின் எடையளவு அரசன் உடம்பிலிருந்து தசையை அரிந்து கொடுக்குமாறு பருந்து கேட்க, அரசன் தராசு கொண்டு வரச்செய்து, அதில் ஒரு தட்டில் புருவை வைத்து மற்றுரு தட்டில் தன் தசையை அரிந்து வைத்தும் சம எடைக்கு வராமையால் தானே தட்டில் ஏறி எடையைச் சமப்படுத்தின். பின் இந்திரனும் யமனும் அவன் முன் தோன்றி அருள் புரிந்தனர்.

- இந்திரன், தன் பகைவனை அசுரணே வெல்லு தற்குத் ததீசி முனிவரது முதுகெலும்பைக் கேட்ட பொழுது. ததீசி முனிவர் உவந்தளித்தார்.
- 3. இந்திரன் அந்தணன் உருக்கொண்டு கன்னண் அடைந்து, அவனுடன் தோன்றிய கவச குண்டலங் கள் அளிக்குமாறு கேட்டபொழுது கன்னன் தன்னு டன் பிறந்த கவச குண்டலங்களே மறுக்காமல் அளித் துப் பெருமை எய்தினன்.

இம்மூன்று அரிய செயல்களும் 'அன்புடையார் என்பும் உரியர் பிறர்க்கு' என்பதை நன்கு விளக்கு வனவன்ருே!

என்பு - எலும்பு

### 8. விருந்தோம்பல்

விருந்து என்பது புதிதாக வந்தவர்களேக் குறிப்பது. முன்னும் வந்திராதவராய், பின்னும் வராதவர்களாய், அக்காலேப் புதிதாக வந்தோரை விருந்தினர் என்பர்.

இராமன் முன்னும் சனகன் அரண்மணக்குச் சென்றவனல்லன்; பின்னும் சென்றவன் அல்லன். சீதையை மணந்த அக்காலத்தே மட்டும் சென்ருன். ஆத லால் விசுவாமித்திரர் கூற்ருகக் கம்பர், ''விருந்தினர் கள் நின்னுடைய வேள்வி காணிய வந்தார்; வில்லும் காண்பார்; பெருந்தகைமைத் தசரதன்றன் புதல்வர்," என்று சனகனுக்கு அறிமுகப்படுத்தியதாகப் கூறுகின் ருர். 'செல்விருந்து,' 'வருவிருந்து,' என்னும் தொடர் களும் இக்கருத்திண நன்கு விளக்கும். அன்புடைய இருவர் கூடியல்லது விருந்தோம்பல் செய்யப்படாமை யின் அன்புடைமையை அடுத்து விருந்தோம்பல் என் பதை வைத்தார்.

செல்விருக் தோம்பி வருவிருக்து பார்த்திருப்பான் கல்விருக்து வானத் தவர்க்கு.

(பதவுரை) செல்விருந்து ஓம்பி - தன்னிடம் சென்ற விருந்தினனை புதியவணப் பேணி; வருவிருந்து-இனி வரப்போகும் விருந்தினண; பார்த்திருப்பான்-எதிர்பார்த்துக்கொண்டிருப்பவன்;வானத்தவர்க்கு-தேவ லோகத்திலுள்ள தேவர்க்கு; நல்விருந்து-மறுபிறப்பில் தேவனும் நல்ல விருந்தினன் ஆவான்.

(பொழிப்புரை) தன்னிடம் வந்த விருந்தினணேப் பேணி இனி வரப்போகும் விருந்தினணே எதிர்பார்த்துக்கொண் ஷருப்பவன், மறுபிறப்பில் தேவஞய் வானத்திலுள்ள தேவர்களுக்கு நல்ல விருந்தினன் ஆவான்.

(விளக்கம்) செல்விருந்தோம்பி வருவிருந்து பார்த் திருப்பான்' என்பதால் விருந்தோம்பலில் அவனுக் குள்ள ஆர்வத்தைக் காட்டுகின்றது. மானுட யாகம் என்பது விருந்தோம்பல். மானுட யாகம், ஐம்பேரும் கேள்விகளான பிரதம யாகம், தேவ யாகம், மானிட யாகம், பிதிர யாகம், பூத யாகம் என்பவற்றுள் நடு நாயகமாக விளங்குவதொன்றுகும். இல்லிருந்து வாழ் தல் விருந்தோம்பலின் பொருட்டே என்பதை நன் குணர்ந்தவன் செல்விருந்தோம்பி வருவிருந்து பார்த் திருப்பான். அவன் பயன் மறுபிறப்பில் தேவனும் வானத்தவர்க்கு நல்விருந்<mark>தாவான். இதனுல் விருந்தோம்</mark> பலின் மறுமைப் பயன் கூறப்பட்டது.

### 9. இனியவை கூறல்

மனத்தின்கண் உள்ள உவகையை வெளிப்படுத்து வன. வாயினிடமாகப் பிறக்கும் மொழிகள்- வாயினுல் கூறப்படும் சொற்கள் இனியனவாகவும், அன்பு நிறைந் தனவாகவும், வஞ்சம் முதலிய குற்றங்கள் அற்றனவா கவும், நற்சொற்களாகவும் இருத்தல் வேண்டும். விருந் தினணத் தூரத்தே கண்டபொழுது அன்பும் அருளும் நிறைந்த பார்வையும், அருகில் நெருங்க நெருங்க அன்பும் மெய்ம்மையும் கலந்த இனிய சொற்களும் அடைந்த வழி உபசரித்தலும் விருந்தோம்புவானின் உள்ளத்தை வெளிப்படுத்து தலின் அது அவனுக்கு இன் றியமையாத பண்புகளில் ஒன்றுகும். ஆதலின், விருந் தோம்பலுக்குப் பின் இனியலை கூறல் வைக்கப்பட் டது.

அல்லவை தேய வறம்பெருகும் ஈல்லவை நாடி யினிய சொலின்.

(பதவுரை) நல்லவை-பொருளால் பிறர்க்கு நன்மை பயக்கும் சொற்ககோ; நாடி - மனத்தால் ஆராய்ந்து; இனிய சொல்லின்- இனியனவாக ஒருவன் சொல்லு வானுயின்; அல்லவை தேய-அவனுக்குப் பாவங்கள் குறைய; அறம் பெருகும் - அறம் வளரும். (அறம்-புண்ணியமாகும்).

(பொழிப்புரை) பொருளால் பிறர்க்கு நன்மையை அளிக்குஞ் சொற்களே மனத்தால் ஆராய்ந்து இனிய மொழிகளால் கூறுவானுயின்; அவனுடைய பாவங்கள் குறைந்து அறமாகிய புண்ணியம் வளரும்.

(விளக்கம்) நல்லவற்றை ஆராய்ந்து சொல்லுதல் ஒன்று; நல்லவற்றை ஆராய்ந்து இனியவையாகக் கூறல் ஒன்று. இவ்விரண்டின் தகுதிகளேயும் அறிந்து கூறுவதால் பாவம் குறையப் புண்ணியம் பெருகும். பாவத்தைக் குறைத்துக்கொள்ள மிகச் சுலபமான வழி தல்லவற்றை நாடி இனிய சொற்களால் கூறுதல். இச் செயல் யாவரானும் எங்கும் எளிதாகச் செய்தல் கூடும். இனிய சொற்களால் பாவம் குறைதலால் பாவத்தால் **உள்ள தாகும்** துண்பமும் குறையும். அம்மட்டோடுமன்றி அறம் பெருகும் என்றமையால் புண்ணியம் பெருகத் தொடங்க அதஞல் நன்மைகள் வளரும். அறம் வளர வளரப் பாவம் வலி இழந்து குறையும் என்பதை விளக் கவே 'அல்லவை தேய அறம் பெருகும்' என்ருர். அத ளுல் அன்ளே 'தவத்தின் முன் நில்லாதாம் பாவம்' என்ருர் பெரியார். நல்லவற்றைக் கூறும்பொழுது கடிய மொழிகள் கூறிஞல் அறம் பெருகாதென்ப தும் உணரக்கிடக்கின்றது. பாவம் குறைந்து அறம் பெருக அதனுல் எய்துவது நன்மையே மறுமைப் பயணேயும் கூறிஞர். 'நல்லவை நாடி ஆழ்ந்த கருத்திணக் என்ற தொடர் கொண்டுள்ளது. நல்லவை என்பவற்றை அவற்றை இனிமையான வகையாற் கூறல் இரண்டும் எங்கும் எக்காலத்தும் வேண்டப்படுவன. மக் களாகப் பிறந்தார் ஒரே குணத்தினர் அல்லர்: முக்குண வயப்பட்டவர்கள். அவர்கள் எங்கும் எக்காலத்தும் நல்ல வற்றை நாடி இனிய சொற்களால் கூறுதல் என்பது அரிய செயல் ஆகும். அறிவின் துணேகொண்டு ஒழுகு வார்க்கு அஃது இயலும் என்பது அறிவிக்கப்பட்டது.

### 10. செய்ந்தன்றி அறிதல்

செய்ந்நன்றியறிதல் என்பது பிறர் தமக்குச் செய்த நன்மையை மறவாதிருத்தல். இல்லறத்தான் செய்ந் நன்றியறிதலுடைவனுய் இருத்தல் வேண்டும். அவன் செய்ந்நன்றி மறந்தவனுயின் அக்குற்றம் பரிகரிக்க முடியாததோர் குற்றமாகும். ஆதலால், இல்லறத்தான் அக்குற்றம் தன்னிடத்தில் சாராதபடி காத்துக்கொள் ளுதல் வேண்டும்.

எம்மன்றி கொன்றும்க்கு முய்வுண்டா முய்வில் இல செய்க்கன்றி கொன்ற மகற்கு.

(பதவுரை) எந்நன்றி கொன்ருர்க்கும் - எத்தகைய பெரிய அறங்களே அழித்தவர்களுக்கும்; உய்வு உண் டாம்-அப்பாவத்தினின்று நீங்கும் பரிகாரமாகிய வழி யுண்டு; செய்ந்தன்றி கொன்ற மகற்கு - ஒருவன் செய்த தன்றியை அழித்த மகனுக்கு; உய்வு இல்லே-அப்பாவத்தி னின்று நீங்கும் பரிகாரம் இல்லே.

(பொழுப்புரை) எத்தகைய பெரிய அறங்களே அழித்த வர்களுக்கும் அப்பாவத்தினின்று நீங்கும் பரிகாரம் உண்டு. ஆளுல் ஒருவன் செய்த உபகாரத்தை அழித்த மகனுக்கு அப்பாவத்தினின்று நீங்கும் பரிகாரம் இல்லே.

எனவே, இல்லறத்தான் செய்ந்நன்றி மறத்தல் பழி காரம் இல்லாத பாவம். ஆதலால், செய்ந்நன்றியறித **அடையவஞக இ**ருத்தல் வேண்டும்.

(விளக்கம்) எத்தகைய பாவங்களேச் செய்யினும் அவற்றைப் போக்கிக் கொள்ளத்தக்க கழுவாய்கள் (பிராயச்சித்தங்கள்) உண்டு. ஆனுல் ஒருவன் செய்த உதவியை மறந்தவர்க்குக் கழுவாய் இல்லே. இதனே,

> "நிலம்புடை பெயர்வ தாயினு மொருவன் செய்தி கொன்ளேர்க் குய்தி யில்லென அறம்பாடிற்றே"

一(4页的-34-5-7)

செய்ந்நன்றியறிதலேக் 'கிருதக்ஞத்துவம்' என்பர் வட தூலார்.

506 - 15

### 11. நடுவுநிலேமை

பகைவர், அயலார், சிநேகிதர் என்னும் மூவகை யினரிடத்தும் தருமத்தினின்றும் தவருவல் சமமாக நிற்கும் தன்மை. தமக்கு நன்றி செய்தார் மாட்டும் அந்நன்றியிண நிணத்து, அறத்தின் வழுவாது ஒப்ப நிற்கும் நிலேமை மிகச் சிறந்தது. பட்சபாதமில்லாமை என்க.

சமன்செய்து சீர்தூக்குங் கோல்போ லமைக்தொருபாற் கோடாமை சான்றூர்க் கணி.

(பதவுரை) சமன் செய்து-சமனுக நின்று; சீர்தாக் கும்-தன்னிடம் வைத்த பாரத்தை வரையறுத்துக் காட் டும்; கோல் போல்-துலாக்கோல் (தராசு) போல; அமைந்து - நடுநிலேமைக்குரிய நல்லிணக்கங்களோடு பொருத்தி; ஒருபால் கோடாமை-ஒரு பக்கத்து (அற நெறியின்றும்) வணந்திடாதிருத்தல்; சான்ரேர்க்கு அணி- மேலோர்க்கு அழகாகும்.

(பொழிப்புரை) சமனுக நின்று தன்னிடம் வைத்த பாரத்தை வரையறுத்துக்காட்டும் துலாக்கோல் (தாரசு) போல. நடுவு நிலேமைக்குரிய இலக்கணங்களோடு பொருந்தி ஒரு பக்கத்து (அறநெறியினின்றும்) வளந் திடாதிருத்தல் மேலோர்க்கு அழகாகும்.

(விளக்கம்) தராசுத்தட்டொன்றில் பொருளே வைத்து மற்றதில் எடையைக் குறிக்கும் கல்லே வைத்தால் துலேநா மிகுவதையும் குறைவதையும் கீழிறங்கியும் மேலேறியும் காட்டி, நேர்நின்று அளவிணத் தெளிவாக விளக்குவது போல, மேலோர்கள் நடுவு நிலேமைக் குரிய இலக்கணங்கள் யாவும் பொருந்தியவர்களாகப் பகைவர், அயலார், நட்பினர் என்று பாராது (துலேநாப் போல) நேர் நின்று அறத்தினின்றும் வணந்திடாதிருத் தல் அழகாகும். நடுவுநிலேமை தாங்குங்கால் சான்குரேர் உள்ளம் மாசுமறுவற்றதாய்ச் சமநோக்குடன் தீர்மா னிக்கும் திறமுடையதாக இருக்கும். தராசுத்தட்டில் பொருள் சிறிது குறைந்தாலும் மிகுந்தாலும் அத் தூலேநா காட்டிவிடும்.

''துலாக்கோ லியல்பே துலக்குங் காலே மிகினும் குறையினும் நில்லா தாகலும் ஐயந் தீர்த்தலும் நடுவுநிலேமையோ டெய்தக் கூறுப இயல்புணர்ந் தோரே'' ''ஐயந்தீரப் பொருளே யுணர்த்தலும் மெய்ந்நடு நிலேயும் மிகும்நிறைகோற்கே.''

என்பன இங்கு அறியத்தக்கன. இக்குறள் முற்றுவமை அணி.

''செம்சொற் றுஸத் தாலமன்ன தனிநிலே தாங்கி ஞாலமன்னர்''

(கம்பர் - அயோத். மந்தரை 19)

''ஆவலித் தழுத கள்வர் வஞ்சகரைவெகுண்டு நோக்கிக் காவலன் செங்கோல் நுண்ணூல் காட்டிய தருமத்தட்டில் நாவெனும் துஃலநா விட்டுஎம்வாழ்க்கை யும் நமராய்வந்த மேலவர்வழக்குத் தூக்கித் தெரிகென விதந்து சொன்ஞர்'

—(திருவிள - மாமஞக.29)

### பயிற்சியும் வினுக்களும்

- 1. இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) வானம் வழங்கா தெனின்——— இரண்டும் தங்காது.
  - (ஆ) ———சொலின் அல்லவைதேய———— பெருகும்.
    - (இ) துலாக் கோல் போல் ஒருபாற் கோடாமை ——— அணியாகும்.
  - (ஈ) எவ்வுயிர்க்கும் ——— பூண்டொழுகலான் அந்தணர் அறவோராவர்.

### 2. சுருக்கமான விடை தருக:

- (அ) இல்வாழ்வான் துணேயாகும் மூவர் யாவர்?
- (ஆ) யார் சொல்லுக்கு மழை பெய்யும்?
- (இ) ஒருவன் பெறும் பேறுகளுள் தஃலயாய பேறு யாது?
  - (ஈ) எவர் என்பு பிறர்க்கு உரித்தாகும்?
- (உ) வானத்தவர்க்கு நல் விருந்தினன் யாவன்?
- 3. பி<mark>ன்வரும்</mark> முதலேயுடைய குற<mark>ட்பாக்களேப் பிழை</mark> ் யின்றி யெழுதுக:
  - (அ) சமன் செய்து சீர்தூக்கும்...
  - (ஆ) செல் விருந்தோம்பி...
  - (இ) அந்தண ரென்போர்...
  - (ஈ) பெறுமவற்றுள் யாமறிவதில் ஃல....
- 4. பின்வரும் சொற்ருடர்களே விளக்குக:
  - (அ) அன்பிலார் எல்லாம் தமக்குரியர்
  - (ஆ) அறத்தினு உங் காக்கமு மில்லே
  - (இ) அல்லவைதேய அறம்பெருகும்
  - (ஈ) செய்ந்நன்றி கொன்ற மகற்கு
- 5. "அன்புடையார் என்பும் உரியர் பிறர்க்கு" என் பதில் சுட்டிக் காட்டக் கூடிய மூவர் வரலாற் நிணே மிகச் சுருக்கமாகத் தருக.

# இரண்டாம் பருவம் பயிற்சி விருக்கள்

### பகுதி I

- பொருத்தமான சொல்லே அடைப்புக் குறியிலிருந்து A. தெரிவு செய்து கோடிட்ட இடத்தில் நிரப்புக
  - (அ) "நான்" என்று சொல்லும்பொழுது ...... குறிக்கின்றது. (மனதை, கையை. உயிரை, உடம்பை)
  - (அ) கடவுளின் வைப்புச் சக்தி ....... ஆகும். (அணவம், கன்மம், மாயை, உமை)
    - சஞ்சித வினேகள் ...... ஆகும் (நல்விண்-தீவிணேகள்; இன்பதுன்பங்கள்; புண்ணிய-பாவங்கள்.)
    - யோகவழி ஒழுகினேர் ....... முத்திபெறுவர். (சாலோக, சாயுச்சிய, சாமீப, சாசூப)
- பின்வரும் வாக்கியங்களேப் பூர்த்தி செய்க:-
  - (18) சேக்கிழார் பெரிய புராணம் பாடியமை போன்று மாணிக்கவாசகர் ......
  - தில்லே சிதம்பரத்தைக் குறிப்பது போன்று பிரமபுரம் ......
  - (இ) திருநந்தவனம் அமைத்தல் சரியைத் தொண் டாதல் போலப் பூசைத்திரவியங்கள் சேக ரித்தல் ......

(அ) புத்தியை அங்கமாகவுடையது தூல சரீரம்...

3. 'ஆம்' அல்லது 'இல்ஃ' யென எழுதுக:

|      | (%)                                  | கன்மம் மூன்று வகைப்படும்.                                                                                                           |
|------|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | ( <u>a</u> )                         | மல்லிகை, முல்லே, இருவாட்சி நிலப்பூக்க<br>ளாகும்.                                                                                    |
|      | (年)                                  | அரனடிக் கன்பர் செய்யும் பா <b>வ</b> மும் அ <b>றம</b><br>தாகும்.                                                                     |
|      | (2)                                  | ''நற்றமிழ் வல்ல ஞானசம்பந்தன்'' என்ற<br>தேவாரம் அப்பரால் பாடப்பட்டது.                                                                |
| 4.   | பொரு                                 | நத்தமில்லாத சொல்லின் கீழ்க் கோடிடுக:                                                                                                |
|      | (e)                                  | ஆகாமியம், சஞ்சிதம், ஆணவம், பிராரத்தம்                                                                                               |
|      | ( <del>ஆ</del> )                     | சரியை, கிரியை, சாயுச்சியம், யோகம்,<br>ஞானம்.                                                                                        |
|      | ( <b>a</b> )                         | பாதிரி, முல்லே, பன்னீர், கொன்றை.                                                                                                    |
|      | (年)                                  | சண்டேசுரர், நாவுக்கரசர், ததீசி, சம்பந்தர்.                                                                                          |
| 5.   | பின்                                 | வருவனவற்றை எழுதுக:                                                                                                                  |
|      | கன்ம                                 | ங்கள்: (i) (ii) (iii)                                                                                                               |
|      | மாரை                                 | и: (i) (ii) (iii)                                                                                                                   |
|      |                                      | நாற்பாதங்கள்: (i) (ii)                                                                                                              |
|      | தேவா                                 | ரமுதலிகள்: (i) (iii) (iii)                                                                                                          |
| 6.   | பின்வரும் பாடல்களேப் பூர்த்தி செய்க: |                                                                                                                                     |
| 1400 | ( <b>அ</b> )                         | "அன்றே யென்றன் உடைமை<br>யெல்லாம் அணேயாய் என்னேயாட்<br>கொண்டிலேயோ இன்ரூர்<br>குண்டோ எண்டோள் எம்மானே<br>செய்வாய் பிழை நாணே<br>இதற்கு" |
|      |                                      |                                                                                                                                     |

- (ஆ) அன்பிலா ரெல்லாந் ...... ரன்புடையார் ...... முரியர் .......
  - (இ) வாசி ...... காசு ..........வில்ஃயே
- 7. (i) நால்வகைத் தோற்றங்களும் எவை?
  - (ii) ஞானமாவது யாது?
  - (iii) பூசைக்கு ஆகாதபூக்கள் ஐந்து தருக.
  - (iv) திருநல்லூர்ப் பெருமணத்தின்போது சோதி யுட் புகுந்த நாயன்மார் மூவர் பெயர் தருக.
  - (v) திருப்பல்லாண்டு, மனு நீதிகண்ட புராணம் -இந்நூல்களின் ஆசிரியர் யாவர்?

### பகுதி II

- 1. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) தத்தாரியருடைய தந்தையார் பெயர் யாது?
  - (ஆ) அபிடேக் திரவியங்கள் ஐந்து கூறுக்.
  - (இ) சண்டேசுரநாயளுரின் இயற் பெயர் யாது?
  - (ஈ) முருகநாயனர் மேற்கொண்டதொண்டுயாகு?
  - (உ) அட்டாங்க யோகங்கள் எவை?
  - (ஊ) இருண்மலம் எனப்படுவது எதண?
  - (ஏ) தக்கனுக்குச் சிவபரத்துவம் பற்றி உப தேசித்த முனிவர் யார்?
  - (ஏ) சான்றேர்க்கு உவமையாக வள்ளுவர் எடுத் துக்காட்டும் பொருள் யாது?
  - (ஐ) மக்களுள் மழையையும் கட்டுப்படுத்தும் ஆற் றல் யாருக்கு உண்டு?
  - (ஒ) தன் என்பினேயும் பிறர்க்கே உரிமையாக்கு வோர் யார்?

- 2. மூவகை ஆன்மாக்களேயும் அட்டவணேப் படுத்துக.
- திருநந்தவனம் அமைத்தலில் கவனிக்க வேண்டி யன யாவை?
- சண்டேசுர நாயஞர் வரலாற்றிலிருந்து நீர் கற் றுக் கொள்ளும் கற்ப2ணகள் ஐந்தினுக்குக்குறை யாது தருக.
- பின்வரும் முதலேயுடைய பாடல்களே வரிக்கிரம மாக எழுத்துப் பிழையின்றி எழுதுக:
  - (i) இருளாய உள்ளத்தின் .......
  - (il) நற்றமிழ் வல்ல......
  - (iii) ஒளிவளர் விளக்கே ........
  - (iv) ஆடுகின்றிலே......
- பின்வருவனவற்நிற்கு வீளக்கக் குறிப்பு எழுதுக:
   (அ) ஆகாமியம்
   (ஆ) சண்டேசர்பதம்
  - (இ) திருப்பல்லாண்டு (ஈ) திருத்தொண்**டத்** தொகை (உ) உஷத்கால பூசை.
- உயிரி2ணப் பற்றி பத்து வரிக்குக் குறையாது எழு துக.
- மாசி தீரவே காசு நல்குவீர்" என்ற தேவாரத்தின் பதிக வரலாற்றைத் தருக.
- 9. தக்க பிரசாபதியைப் பற்றிச் சுருக்கமாக வரைக.

## முன்ரும் பருவம்





#### 32. சிவ சின்னங்கள்

சிவபெருமான் பிறப்பு இறப்பு இன்றி என்றும் உள்ளவர்; எங்கும் நிறைந்தவர்; எல்லாம் செய்யவல்லவர்; இயல்பாகவே எல்லாம் அறிபவர்; தமது அனுபவத்தின் பொருட்டுப் பிறிதொன்றையும் வேண்டாதவர்; தம்வய முடையவர்; ஆன்மாக்களிடத்திலுள்ள இரக்கமே திரு மேனியாக உடையவர். இவ்விலக்கணங்களே உடையவர் ஒருவரேயன்றிவேறில்லே. ஆதலால், அவரே பசுபதி என்று மெய்யன்புடன் வழிபடுகின்றவர் சைவர் அல் கைய சிவனடியார் என்று கூறப்படுவர்.

ஒருவணேயே தனக்கு நாயகனுகக் கொண்ட பதி விரதை நாயகனுற் கொடுக்கப்பட்ட திருமங்கலியம் மோதிரம் என்பவற்றைத்தன் கற்பு நிலேக்குச்சாதன மாகக் தரித்து ஒழுகுவள். அதுபோலச் சிவபெருமா ணேயே பரமபதியெனக் கொண்டு வழிபடும் ஒவ் வொருவரும் அன்புக்கு அடையாளமாகத் தரிக்கத்தக் கன சிவசின்னங்களாகிய விபூதி, உருத்திராக்கம் என் னும் இரண்டுமேயாகும். திருமங்கலியம் அடையாளங்களேத் தரிக்கக் கூசுகின்றவள் குலமகள் எனப்படாள். அதுபோல் விபூதி, உருத்திராக்கங்களா கிய சிவசின்னங்களே எவன் தரிக்கக்கூசுகின்ருடு அவன் சைவன் எனப்படான். பிற அணிகலன்களேத் துறந்திருந்தாலும் திருமங்கலியத்தைக் குலமகளிர் துறந்திரார். அதுபோல எவற்றைத் தரியா திருந்தா லும் சிவ சின்னங்களேச் சிவனடியார் (சைவ சமயிகள்) என்போர் தரியாதிருக்கலாகாது. ஆதலால் உருத்திராக்க தாரணம் சைவ சமயிகட்கு இன்றியமை யாதனவே யாகும்.

### விபூதி (திருநீறு)

விபூதி - பற்பம், பசிதம், சாரம், இரட்சை எனப் பெயர் பெறும். விபூதி என்ருல் மேலான செல்வம் எனப் பொருள்படும். பேணி அணிந்தவர்களுக்கு மேலான செல்வத்தைக் கொடுப்பது. "பேணியணிப வர்க்கெல்லாம் பெருமை கொடுப்பது நீறு" என்னும் திருஞானசம்பந்தப் பெருமான் அருள்வாக்கும் இதணே மெய்ப்பித்தல் காண்க. பற்பம் - பாவங்களே நீருக்கு வது. பசிதம்-ஒளியைத் தருவது (ஒளி-ஞானம்). சாரம் -தடைகளே அறுப்பது. இரட்சை - காப்பது என்னும் பொருள்கள் பயந்து நிற்றல் காண்க.

### வியூதியைத் தயாரித்தலும் அணிதலும்:

பசுவின் சாணத்தை நெருப்பிலிட்டுத் தகித்தலால் உண்டாவது திருநீருகும். நோய் உள்ளதும், அங்கக் குறைவான உடஃயுடையதும். மிகப் பருத்த உடலே யுடையதும், மலடானதும், அருவருக்கத்தக்க பொருள் களே உண்ணுவதாயுமுள்ள பசுக்களின் சாணத்தால் வீபூதியை ஆக்குதல் கூடாது. கன்றையுடையதும் நலம் பொருந்தியதுமாயுள்ள நடுப்பகு தியின சாணத்தை மேலும் கீழும் நீக்கி எடுத்து உருட்டி, உலர்த்தி வெண்மையாக்கும் தன்மை யுடைய உமி முதலியவற்ருல் நன்கு மூடி நீருக்கி, வில் வக்கனியுள்ள மட்பாண்டத்தில் வைத்தல் வேண்டும். நல்ல வெண்மையான விபூதிதான் அணிதற்குத் தகுந் ததாகும். கருநிற விபூதியும், செந்நிற விபூதியும், புகை நிறவிபூ தியும், பொன்னிற விபூ தியும் அணிதல் கூடாது. அணிதற்கு வேண்டிய விபூதியைப் பட்டுப் பையிலே னும், சம்புடத்திலேனும் எடுத்து வைத்துக் அணிதல் வேண்டும். விபூதியை வடக்கு முகமாகவே னும் கிழக்கு முகமாகவேனும் இருந்து கொண்டு அணி தல் வேண்டும். நடந்து கொண்டாயினும் அகாது. விபூதி கொண்டாயினும் விபூதி அணிதல்

அணியும் பொழுது நிலத்திலே சிந்தாவண்ணம் அண் ணுந்து 'சிவ சிவ' என்று சொல்லி வலக்கையின் நடு விரல் மூன்றினுறம் அணிதல் வேண்டும். வாயைத் திறந்து கொண்டும் தலேயைக் கவிழ்ந்து கொண்டும் விபூதியை அணிதல் ஆகாது. ஒரு விரலாலே விபூதியை அணிதல் பெரும்பாவமாம்.

சந்தியாவந்தன காலங்களிலும், சூரிய உதயத்தி அம், சூரியன் மறையும் போதும், நீராடியவுடனும், கடவுள் வழிபாட்டுக்கு முன்னும் பின்னும், கொள்ளுதற்கு முன்னும் பின்னும், மலசல மோசனஞ் செய்து சுத்திகரித்து ஆசமனம் ஆற்றிய பின்னும் விபூதி கட்டாயமாக அணிதல் வேண்டும். விபூதி அணி யாதவனுடைய முகம் சுடஸேக்குச் சமமாகும் என்று கூறுவார்கள். ஒருகையால் வாங்கிய விபூதியையும் விலேக்கு வாங்கிய விபூதியையும், சிவதிகைஷ இல்லாத வர் தந்த விபூதியையும் அணிதல் கூடாது. அணியாமல் நற்கருமங்கள் செய்யப் புகுந்தால் கருமங்கள் முற்றுப் பெருதனவாய் இடையில் பெருந்துன்பத்தை விளேவிக்கும் என்பார்கள். களின் அறிவு, ஆசாரம், சத்தியம், தவம் முதலியனவும் குன்றும். அவர்களேக் காணின் சைவச்சான்றேர்கள் அஞ்சி அகன்று விடுவார்கள்.

விபூதிதாரணம்: விபூதிதாரணம் உத்தூளனம், திரிபுண் டரம் என இருவகைப்படும். உத்தூளனம் என்பது- பர வப் பூசுதல். திரிபுண்டரமாவது- முக்குறிகளாகத் தரித் தல் (திரி-மூன்று புண்டரம்-குறி). சிவதிகைஷ பெருத ஆண்களும் பெண்களும், வைதீகவழி ஒழுகும் சந்தி யாசிகளும், பிரமசாரிகளும், வானப் பிரத்தனும், கன் னிகையும் உச்சிக்காலத்தின்பின் நீருடன் சேராமல் உத்துள்கைமாக அணிய உரிமை உடையவராவர். தீகைஷ் பெற்றவர்களும் காலே, உச்சி, மாலே ஆகிய மூன்று காலங்களில் மாத்திரம் நீருடன் சேர்த்து அணி யும் உரிமையுடையவராவர். மற்ற எக்காலங்களிலும் நீருடன் சேராது உத்தூளனமாக அணியக்கடவர்.

தஃ, நெற்றி, மார்பு, தொப்பூழ், முழந்தான் இரண்டு, புயங்கள் இரண்டு, முழங்கை இரண்டு, மணிக்கட்டுகள் இரண்டு, விலாப்புறம் இரண்டு, முதகு, கழுத்து என்னும் பதிறைய இடங்களிலும் விபூதியைத் திரிபுண்டரமாகத் தரிக்கலாம். இங்ஙனம் திரிபுண்டரமாக விபூதியைத் தரிக்கும்போது நெற்றியில் இரண்டு கடைப் புருவ எல்ஃ நீளமும், மார்பிலும் தோள்களி அம் அவ்வாறங்குல நீளமும், மற்றைய இடங்களில் ஒவ்வோரங்குல நீளமும் பொருந்தத் தக்கதாக அணி தல் வேண்டும். மூன்று குறிகளின் இடைவெளி ஒவ் வோரங்குல அளவினதாய் இருத்தல் வேண்டும். ஒன்றையெரன்று தீண்டினும் மிக அகன்றிருப்பினும், வளேந் திருப்பினும் குற்றம் என்க.

சிவபெருமான் முன்னும் சிவாக்கினி முன்னும் ஆசாரியர் முன்னும் விபூதி தரிக்கலாகாது. தரிக்க வேண்டுமாயின் முகத்தைத் திருப்பி நின்று தரித்தல் வேண்டும். திருநீற்றின் சிறப்பும் தெய்வத்தன்மையும் மந்திர சத்தியும் திருஞான சம்பந்தர் அருளிய திருநீற்றுப் பதிகத்தால் உணரலாம். மந்திரமாவது நீறு என் பதே திருநீற்றுப் பதிகத்தின் தொடக்கமாகும். திரு நீற்றுப் பதிகம் பாடிப் பாண்டியனின் வெப்புநோயை நீக்கிச் சைவப்பெருநெறியை வாழ்வித்த செயல் ஒன்றே விபூதி என்னும் திருநீற்றின் தெய்வத்தன்மையை நிலே நாட்டப் போதியதாகும்.

உருத்திராக்கம்: உருத்திராக்கம் சிவசின்னங்களில் ஒன்று. உருத்திரன் - சிவன், அக்கம் - கண். எனவே உருத்திராக்கம் என்பதற்குச் சிவபெருமானது கண் என்பதே பொருளாகும். ஆன்மாக்கள் படுகின்ற அல் ல2லக்கண்டு இரக்கங் கொண்ட இறைவனின் கண் ணீர்த்துளிகளே உருத்திராக்கம் ஆகும் என்பதை அறி கின்ரேம். ''தேவர்கள் திரிபுரத்து அசுரர்களாலே தங் களுக்கு நிகழ்ந்த துன்பத்தை விண்ணப்பஞ் செய்து கொண்ட பொழுது, திருக்கைலாசபதியுடைய மூன்று திருக்கண்களினின்றும் தோன்றிய மணியே உருத்திராக் கம்'' என்பது ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறுமுக நாவலர் அவர்களின் கருத்தாகும்.

விபூதி, உருத்திராக்கம் இரண்டுமே சிவ சின்னங் களாகத் தரித்தல் வேண்டும். விபூதியானது சிலவேளே வியர்வை, மழை முதலியவற்ருல் மறைந்து போனுலும் உருத்திராக்கம் அவற்ருல் மறைந்து போகாது. ஒருவ கையே தனக்குத் தலேவனுக உடைய குலமகளுக்கு மஞ்சள் அணிவதும் மங்கலியம் தரிப்பதும் முறையா யிருப்பதுபோலச் சிவபெருமானப் பரம பதியாகக் கொண்டு வழிபடும் சைவ சமயத்தவர்கள் யாவருக்கும் "பூசுவது வெண்ணீறும் பூண்பது கண்டிகையுமேயாம்." சிவபூசை செய்கிறவர்கள் கழுத்தில் உருத்திராக்கம் இல்லாவிட்டால் அந்தப் பூசையைப் பரமசிவன் ஏற் துக்கொள்ளமாட்டார். சிவபூசை முதலியவற்றைச் செய்கின்றவர்கள் கட்டாயமாக உருத்திராக்கம் தரித் துக் கொள்ள வேண்டும்.

சிவமந்திர செபம், சந்தியாவந்தனம், சிவபூசை, சிவத்தியானம், சிவாலயதரிசனம், சிவபுராணபடனம், தேவார திருவாசக பாராயணம், விரதமனுட்டித்தல், சிரார்த்தம் செய்தல் முதலிய காலங்களில் கட்டாயமாக உருத்திராக்கம் தரித்துக் கொள்ளல் வேண்டும். துயில் கொள்ளும் காலம், மலசல மோசனம் செய்யும் காலம், ஆசௌச காலம் ஆகிய காலங்களில் உருத்திராக்கம் தரித்தல் ஆகாது. கள்ளுண்பவர், வியபிசாரஞ் செய்பவர், ஆசாரம் இல்லாது நடப்பவர் உருத்திராக்கம் தரிப்பார்களானுல் தப்பாது நரகத்தில் வீழ்ந்து வருந்துவர்.

குடுமியிலே ஒரு மணியும், தலேயிலே முப்பத்தாது மணியும், காதுகளிலே ஒவ்வொரு மணியும் அல்லது அவ்வாறு மணியும், கழுத்திலே முப்பத்திரண்டு மணி யும், புயங்களிலே தனித்தனி பதினுறு மணியும், கைக ளிலே தனித்தனி பன்னிரண்டு மணியும் கொண்ட மாலேகளேத் தரித்தல் வேண்டும். உருத்திராக்க மாலே கள் தரிக்கும் எல்லேயளவு தானங்களுக்குத் தக்கதாய் இருக்கும். தலேயிற்றரிக்கும் மாலே தலேயின் அளவுள் ளதாயும் மார்பில் தரிக்கும் மாலே பிடரி முதல் தொப் பூழ் வரையும் அல்லது மார்பின் அளவுள்ளதாகவும் இருத்தல் வேண்டும்.

உருத்திராக்கம் ஒரு முகம் முதல் பதிறை முகம் வரை உடையதாய் இருக்கின்றது. அவ்வவ் முகங் களுக்கு அதிதேவதைகள் தற்பரசிவன், முகண்ட பரம சிவன் முதல் சதாசிவம் அநந்தேசுரர் ஈருகப் பலர் ஆவர். இதற்குள் பிரமா, விட்டுணு, உருத்திரன் என் போரும் அடங்குவர். இற்றைவரை கூறியவாற்ருல் சைவ சமயத்தவர்களுக்கு விபூதி உருத்திராக்கதார ணம் மிகமிக இன்றியமையாதவைகளாகும். ஆகவே, நாம் ஒவ்வொருவரும் தவருது சிவதீட்சை பெற்று மேலே குறிப்பிட்ட பிரகாரம் சிவ சின்னங் களேத் தரித்தும் அணிந்தும் சிவபிரானது பாதார விந் தங்களே எய்துவோமாக.

### பயிற்சியும் விணுக்களும்

- 1. இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) சிவசின்னங்கள் —— ஆகும்.
  - (ஆ) விபூதி தாரணம் —— வகைப்படும்.
  - (இ) உருத்திராக்கம் என்பது உருத்திரனது எனப் பொருள்படும்.
  - (ஈ) உருத்திராக்கம் பல ——களேக் கொண்ட தாய் இருக்கின்றது.

- சரியாயின் 'ஆம்' என்றும் பிழையாயின் 'இல்லே' என்றும் எழுதுக:
  - (அ) சிவதீகைஷ பெருதவர்களும் விபூதியிணத் திரிபுண்டரமாகத் தரிக்கலாம்.
  - (ஆ) எக்காலத்தும் விபூதியிணே நீருடன் சேர்த்தே பூசுதல் வேண்டும்.
  - (இ) சிவதீகைஷ பெற்றவர்களே உருத்திராக்கம் அணியத் தகுதி உடையர்.
  - சிவ சின்னங்களில் ஒன்றையாவது அணியாத வன் சைவன் ஆகான்.
- 3. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) விபூதியிண எதில் எடுத்துவைத்துத் தரித்தல் வேண்டும்?
  - (ஆ) ஒருவிரலிணுலே விபூதியிணத் தரிக்கலாமா?
  - (இ) சிவபெருமான் முன்னும் ஆசாரியர் முன் னும் விபூதியினே எப்படித் தரித்தல் வேண் டும்?
  - (ஈ) உருத்திராக்க மணியில் எத்த2ன முகங்கள் உண்டு?
- 4. விபூதி அணிதல் பற்றி அறிந்தவரை எழுதுக.
- 5. உருத்திராக்கம் பற்றி ஐந்து வாக்கியங்கள் எழுதுக.

### 33. சைவ சமய நுல்கள்

உலகில் பல சமயங்கள் நிலவுகின்றன. அவற்றுள் சைவ சமயம் மிகப் பழமை வாய்ந்தது. தொன்மை யினுலும், பொருள் ஆழத்தினுலும், சமரச நோக்கத் தினுலும், பிற சமயங்களேக் காட்டிலும் உயர்ந்தது. எல்லாச் சமயங்கட்கும் தாயகமாயுள்ளது. பல்லாயி ரம் ஆண்டுகள் சென்றும் பண்பு குன்ருமல் நின்று நிலவுவது.

ஈரைந்து பத்து என்பது ஒருண்மை. இஃது எக் காலத்தும் உண்மையாய் உள்ளது. ஆயிரம் வருடங் களுக்கு முன்னும் ஈரைந்து பத்தேயாம். "ஈரைந்து பத்து" ஆனது ஒரு குறித்த காலத்திலே அன்று. ஆதலால் உண்மை என்றும் உள்ளது; அநாதியானது. இதுபோல ''இறைவன் என்றும் உளன். ஆன்மாக்கள் (உயிர்கள்) எண்ணில்லாதன; என்றும் உள்ளன. மாக்களேப் பாதிக்கும் ஆணவம், கன்மம், மாயை என் னும் மும்மலங்களும் என்றும் உள்ளன. அவற்றினுல் பந்திக்கப்பட்ட ஆன்மாக்கள் இறந்து பிறந்து உழ லும்; அவை சரியை முதலிய சிவபுண்ணியங்களினுலே முத்திபெற்று உய்யும்" என்னும் சைவசமயக் கொள் கைகள் உண்மைகளாகும். ஆதலால் சைவசமயக் கொள்கைகள் என்றும் உள்ளவை; அநாதியானவை; மிகப் பழமை வாய்ந்தவை.

இவ்வுண்மைக் கொள்கைகள் அடங்கிய சைவசமய நூல்களே ஆன்மாக்கள் உய்யும் பொருட்டு, சிவபெரு மானும் அவரருள் வழிபட்ட சான்ருராகிய மெய்யடி யார்களும் அருளிச் செய்தனர். சிவபெருமான் அரு ளியவை வேதம், சிவாகமம் என்னும் இரண்டுமாகும். ''வேதமோடாகமம் மெய்யாம் இறைவன் நூல்'' என்று திருமந்திரம் பேசுகின்றது. மெய்யடியார்கள் அருளி யவை: மெய்கண்ட சாத்திரங்கள் (சைவ சித்தாந்தம்) பதிஞன்கு, திருமுறைகள் பன்னிரண்டு, பிறநூல்களா கிய உபாகமங்கள், உரைநூல்கள், புராண, இதிகாசங் கள் என்பனவாகும்.

வேதம்: வேதத்தை அறிவு நூல் என்பர். வேதத்திற் குச் சுருதி, நிகமம் முதலிய பெயர்களுமுண்டு. வேதத் தைப் பின்பற்றுவோர் வைதீகர் எனப்படுவர். வேதம் இருக்கு, யசுர், சாமம், அதர்வனம் என நான்காகும். வேதங்கள் காலத்தால் மிகமுற்பட்டவை- அநாதி யென்று சொல்லப்படும். வேதங்கள் நான்கும் தனித் தனி கருமகாண்டம், ஞானகாண்டம் என்னும் இரு பிரிவு களே உடையன. ஞானகாண்டம் பிரமத்தைப் பற்றிய தீராய்ச்சியாகும். இந்துமதத்தைச் சேர்ந்த சகல பிரி வினரும் ஞானகாண்டத்தை ஏற்றுக்கொள்வர். கரும காண்டம் வருணுச்சிரம தருமங்களேயும் இந்திரன் முத லிய தேவர்கள் பூசைகளேயும் விபரித்துக் கூறும். வேதங் களுக்கு உரை செய்தவர்கள் பல்வேறு சமயத்தவர்கள். காலவேறுபாடுகளுக்கேற்ப வேதங்கள் காலந்தோறும் இருடிகளால் வகுக்கப்படும்.

தற்காலத்துள்ள நான்கு வேதங்களும் சற்றேறக் குறைய ஐயாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன் அவதரித்த வியாச முனிவரால் வகுக்கப்பட்டன. வியாசரிடம் சுமந்து, பைலர், ஜைமினி, வைசம்பாயனர் எனும் நால்வரும் பாடங் கேட்டனர். வேதங்கள் வடமொழி யில் இயற்றப்பட்டனவாகும்.

ஆகமம்: சிவபெருமான் ஆன்மாக்களின் பொருட்டு அருளிச் செய்த முதல் நூல்கள் இரண்டினுள் ஆகமமும் ஒன்று. ஆகமம் - தந்திரம் என்பன ஒருபொருட் சொற் கள். ஆகமம் பதி, பசு, பாசஇலக்கணங்களே விரித்துக் கூறும் நூல் எனப் பெரியோர் கூறுவர். சிவாகமங்கள்

இருபத்தெட்டாகும். அவை: காமிகம், யோகசம், சித் தியம், சாரணம், அசிதம், தீப்தம், சூக்குமம், சகச்சிரம், அஞ்சுமான், சுப்பிரபேதம், விசயம், நிச்சுவாசம், சுவா யம்புவம், ஆக்கிநேயம், வீரம், இரௌரவம், மகுடம், விமலம், சந்திரஞானம், முகவிம்பம், புரோற்கீதம், இலளிதம், சித்தம், சந்தானம், சருவோக்கம், பாரமே சுரம், கிரணம், வாதுளம் என்பனவாம். ஆகமங்கள், ஆன்மாக்கள் மலத்தை அகற்றி இன்பம் பெறும் வழி களேக் கூறும். மறைகள் கூறும் விதமாக வழிபட ஒரு சிலரால்தான் முடியுமாதலின் எவரும் வழிபடுவதற்கா கவே ஆலயங்களே அமைக்குமாறு ஆகமங்கள் கூறு கின்றன. இம்மையிலும் மறுமையிலும் இன்பம்பெறும் பொருட்டு புதிய ஆலயங்களே அமைக்குமாறும் பழைய ஆலயங்களேப் புதுப்பிக்குமாறும் சிவாகமங்கள் கூறு கின்றன. சிவாகமத்தில் சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம் என்னும் நான்கு பாதங்கள் விளக்கப் பெற் றுள்ளன.

மெய்கண்ட சாத்திரம்: மெய்கண்ட சாத்திரங்கள் சைவ சித்தாந்த சமயநூல்களில் ஒரு பகுதியாகும். சித்தாந்த சந்தான பரம்பரைகள் உலகம் தோன்றிய காலந்தொட்டு பல்வேறு காலங்களில் ஆங்காங்கு மலர்ந்து சைவசித்தாந்த ஒளியைப் பரப்பி வந்தன. என் ருலும் பல காரணங்களால் சில நூற்ருண்டுகளுக்கு முன்னே நமது நாட்டில் குறைவதாயிற்று. இங்ஙனம் குன்றிய நெறி கி. பி 13-ம் நூற்ருண்டின் தொடக்கத்தில் மெய்கண்டதேவர் என்பவரால் புத்துயிர் பெறுவதா யிற்று. அந்நார் வேதாகமப் பொருள்க2ளத் திரட்டித் தமிழில் "சிவஞான போதம்" என்னும் சைவசித்தாந் தத் தஃமணி நூலேத் தந்தமையோடு சைவசித்தாந்தப் பரம்பரையிணயும் தோற்றுவித்தார்கள். மெய்கண்ட தேவர் பரம்பரையினுல் புத்தெழுச்சி பெற்ற சைவசித் தாந்த நூல்களே மெய்கண்ட சாத்திரங்கள் எனக் கூறு தல் மரபாயிற்று.

தற்பொழுது மெய்கண்ட சாத்திரங்கள் எனக் கூறப்படும் நூல்களும் அவற்றிணத் தமிழிலேயே ஆக் கித் தந்த ஆசிரியர்கள் பெயர்களும் பின்வருமாறு:-

1. திருவுந்தியார்

—திருவியலூர் உய்யவந்ததேவநாய<u>ஞ</u>ர்

- திருக்களிற்றுப்படியார்
   திருக்கடவூர் உய்யவந்ததேவநாயஞர்
- 3. சிவஞான போதம் மெய்கண்ட தேவநாயஞர்
- 4. சிவஞான சித்தியார்—அருணந்தி சிவாசாரியார்
- 5. இருபாவிருபது அருணந்தி சிவாசாரியார்
- 6. உண்மை விளக்கம்

—மனவாசகங்கடந்த தேவநாயஞர்

- 7. சிவப்பிரகாசம்
- 8. திருவருட்பயன்
- 9. விஞவெண்பா
- 10 போற்றிப்பஃ குெடை
- 11. கொடிக்கவி
- 12. நெஞ்சு விடுதூது
- 13. உண்மை நெறி விளக்கம்
- 14. சங்கற்ப நிராகரணம்

— உமாபதிசிவாசாரியார்

சிவப்பிரகாசம் முதல் சங்கற்ப நிராகரணம் வரை உள்ள எட்டு நூல்களும் சித்தாந்த அட்டகம் என்று சொல்லப்படும்

திருமுறைகள்: திருமுறைகள் என்பன சிவபெரு மானின் புகழைச் சொல்லும் அருட்பணுவல்களின் தொகுப்பாகும் திருமுறையென்ருல் பதி பசு பாச இலக் கணங்களேக் கூறும் நூல்களென்பது பொருளாகும். எனவே ''தெய்வத்தன்மையுடைய நூல்'' எனவும் பொருள் கொள்ளலாம். சைவத்திருமுறைகள் பன்னி ரண்டாகும்.

இப்பன்னிரு திருமுறைகளில் பதினெரு திருமுறை களேயும் தொகுத்துச் சைவ உலகுக்கு அருளிய பெரி யார் நம்பியாண்டார் நம்பிகள் ஆவர். இவர் பொல் லாப் பிள்ளேயாரது திருவருளினுல் மூவர் தேவாரங் களேப் பற்றிய உண்மைகளேயும் திருத்தொண்டர் வர லாறு பற்றிய உண்மைகளேயும் உணர்ந்து விளங்கினுர் இதனேக் கேட்டு அறிந்த முதலாம் இராசராசசோழன் நம்பியாண்டார் நம்பிகள் மூலம் திருமுறைகளேத் தொகுப்பித்தான்.

திருஞானசம்பந்தர் பாடிய தேவாரங்களுள் காலத் துக்கு ஏற்ப மறைந்து போகாது கிடைத்த முந்நூற்று எண்பத்துநான்கு பதிகங்களே முதல் மூன்று திரு திருநாவுக்கரசர் பாடியவற்றுள் முறைகளாகவும் கிடைத்த முந்தூற்று எழுபத்து மூன்று பதிகங்களே நாலாம் ஐந்தாம் ஆரும் திருமுறைகளாகவும் மூர்த்தி நாயஞர் பாடியவற்றுள் கிடைத்த நூறு திருப் பதிகங்களே ஏழாம் திருமுறையாகவும் நம்பியாண்டார் நம்பி வகுத்தார்கள். எனவே, மூவர் பாடிய தேவாரத் திருப்பதிகங்கள் ஏழு திருமுறைகளாக வகுக்கப் பெற்றன. மாணிக்கவாசகப் பெருமான் அருளிய திருவாசகம், கிருக்கோவையார் இரண்டியேயும் எட்டாம் கிருமுறை யாகவும் திருமாளிகைத்தேவர் முதலிய ஒன்பது அடி யார்கள் பாடிய திருவிசைப்பா திருப்பல்லாண்டு என் பவற்றை ஒன்பதாம் திருமுறையாகவும் திருமூலர் அரு திருமந்திரத்தைப் பத்தாம் திருமுறையாகவும் வகுத்தருளினர்.

சிதம்பர ஆலயத்திலிருந்து பெற்ற இந்நூல்களேப் பத்துத் திருமுறைகளாக வகுத்த பின்னர் மன்னன் நம் பியாண்டார் நம்பியை வணங்கி, எஞ்சியுள்ள திருப்பா சுரம் முதலாக உள்ளவற்றையும் தொகுத்துதவுமாறு கேட்டுக்கொண்டான். அவரும் அதற்கிசைந்து வாலவாயுடையார் முதலிய பன்னிருவர் பாடிய நாற் பது நூல்கஃாப் பதினேராம் திருமுறையாக வகுத்தரு ளிஞர். இங்ஙனம் திருமுறைகளே முதல் இராஜராஜ சோழன்காலத்தில் நம்பியாண்டார் நம்பிகள் பதினென் ருக வகுத்தருளிய பின்பு, இரண்டாம் குலோத்துங்கன் காலத்தில் வாழ்ந்த சேக்கிழார் பெரிய புராணத்தை இயற்றிஞர். அப்பெரிய புராணத்தின் சிறப்பிண உணர்ந்த சைவப் பெருமக்கள் அதைப் பள்ளிரண்டாக் திருமுறையாகச் சேர்த்துக் கொண்டார்கள். முதல் திருமுறைகள் பன்னிரண்டு என்ற வரையறை உண்டாயிற்று.

### பயிற்சியும் வினுக்களும்

- 1. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) வேதத்துக்குரிய வேறு பெயர்கள் இரண்டு தருக
  - (ஆ) வேதங்கள் நான்கும் எவை?
  - (இ) இறைவன் ஆன்மாக்களின் பொருட்டு அரு ளிச் செய்த நூல்கள் எவை?
  - (ஈ) திருமுறைகளே வகுத்தவர் யார்?
- சரியாயின் 'ஆம்' என்றும் பிழையாயின் 'இல்ஃல' என்றும் எழுதுக;
  - (அ) வேதங்களே வகுத்தவர் வேதவியாசர்.
  - (ஆ) எட்டாம் திருமுறை சுந்தரர் தேவாரமாகும்.

- (இ) முதலாம் இராஜராஜசோழன் காலத்தில் பெரிய புராணம் இயற்றப்பட்டது
- (ஈ) நம்பியாண்டார் நம்பி பதினெரு திருமுறை களே வகுத்தருளினுர்.
- 3 இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) மெய்கண்டதேவரால்——— இயற்றப்பட்டது.
  - (ஆ) உமாபதிசிவாசாரியார் இயற்றிய சாத்திர நூல்கள் சித்தாந்த ———— எனப்படும்.
    - (இ) பெரிய புராணத்திண ———— இயற்றிஞர்.
      - (ஈ) சைவத்திருமுறைகள் ——— ஆகும்.
- மெய்கண்ட சாத்திரம் பற்றி ஐந்து வாக்கியங்கள் எழுதுக.
- 5. பின்வருவனவற்றிற்கு விளக்கக் குறிப்பு எழுதுக:
  - (i) மும்மலங்கள்
  - (ii) இதிகாசங்கள்
  - (iii) ஜைமினி
  - (iv) வாதுளம்
  - (▽) சித்தாந்த அட்டகம்

### 34. மெய்கண்ட தேவர்

இறைவன் அருளிய முதல் நூல்களாகிய வேதாகமங் களிற் கூறப்பட்ட உண்மைகளேத் தமிழில் அருளியவர் கள் சமயகுரவர்களும், சந்தான குரவர்களும், மெய் யடியார்கள் பிறருமாவர். இவர்களுள் திருஞானசம்பந் தர் முதலாகக் கூறப்படும் சைவசமய குரவர் நால்வரால் அருளப்பட்டவை தேவார திருவாசகங்களாகும். மெய் கண்டதேவர் முதலாகக் கூறப்படும் சந்தான குரவர் களால் அருளப்பட்டவை மெய்கண்ட சாத்திரங்கள் எனப்படும். மெய்கண்ட சாத்திரங்கள் பதினைகு என் பர். அவற்றுள் தலேசிறந்த முதல் நூல் சிவஞான போதம் என்பது. அதனே அருளிச் செய்தவர் மெய் கண்டதேவர்.

ஒருவரிடத்து மற்றெருவராக ஞாணுபதேசம் பெற்று ஞானபரம்பரையாய் வந்தவர்கள் சந்தான குர வர் எனப்படுவர். அவர்கள் முறையே சிவபெருமான்-திருநந்திதேவர் - சனற்குமாரர் - சுத்தியஞான தரிசனி கள் - பரஞ்சோதி முனிவர் - மெய்கண்டதேவர் - அரு ணந்தி சிவாசாரியார் - மறைஞானசம்பந்தர் - உமாபதி சிவாசாரியார் ஆவர். இவர்களுள் திருநந்திதேவர் முத லாக வரும் நால்வரும் அகச்சந்தாஞசாரியர் எனவும், மெய்கண்டதேவர் முதலாக வரும் நால்வரும் புறச்சந் தாஞசாரியர் எனவும் பெயர் பெறுவர்.

ெய்கண்ட தேவரின் தந்தையார் திருமுணப்பாடி நாட்டிலுள்ள திருப்பெண்ணுகடம் என்னும் திருப்பதி யில் வேளாளர் குலத்தில் தோன்றிய அச்சுதகளப் பாளர் ஆவர். இவர் சிவனிடத்தும் சிவனடியாரிடத்தும் அன்பு நிறைந்தவர். கல்விவளனும் செல்வவளனும் நிரம் பியவர். இங்ஙனம் பேரன்பும் பெருவாழ்வும் படைத்த அப்பெரியார் மக்கட்பேறில்லாத குறையினுல் மனம் மிக வருந்தினுர். ஒருநாள் திருத்துறையூர் சென்று அங்கு எழுந்தருளிய சகலாகம பண்டிதரென்னும் தன் குலகுருவாகிய அருணந்தி சிவாசாரியாரை வணங்கித் தமக்கு மக்கட்பேறில்லாத பெருங்குறையைக் கூறினுர். அவரின் அன்பையும் ஆற்ருமையையுங் கண்ட சிலா சாரியார் தேவாரத் திருமுறையை வருவித்து, அதனே மலரிட்டு வணங்கிக் கயிறு சாத்தும்படி அச்சுதகளப் பாளருக்குக் கட்டளேயிட்டருளினுர். அவர் அவ்வாறே பூசித்து வணங்கிச் சிவபெருமானத் தொழுது திரு முறைக்கண் கயிறு சாத்தினர். கயிறு சாத்திய திரு முறைப்பகுதியை விரித்துப் பார்த்த பொழுது, சம்பந் தப் பெருமான் பாடியருளிய திருவெண்காட்டுப் பதி கத்தில் இரண்டாவதாய் விளங்கும்

''பேயடையா பிரிவெய்தும் பிள்ளேயினே டுள்ளஙிண் வாயினவே வரம்பெறுவ ரையுறவேண் டாவொன்றும் வேயனதோ ளுமைபங்கன் வெண்காட்டு முக்குளநீர் தோய்விணயா ரவர்தம்மைத் தோயாவாக் தீவிணயே''

என்னுஞ் செய்யுள் காணப்பட்டது. சகலாகம பண் டிதர் பெருமகிழ்ச்சியுடன் செய்யுளின் பொருளேச் சொல்லி, திருவெண்காட்டுக்குச் சென்று இறைவணே வழிபடும்படி ஆணேயிட்டார். அச்சுதகளப்பாளர் மணே வியுடன் திருவெண்காட்டுக்குச் சென்று முக்குள நீரில் நீராடி நாடோறும் சிவபெருமாணேயும் இறைவியையும் மெய்யன்போடு வழிபட்டு வந்தனர்.

ஒருநாள் இரவில் இறைவன் அச்சுதகளப்பாளர் கனவில் காட்சி கொடுத்து ''அன்பனே! உனக்கு இப் பிறவியில் மக்கட்பேறு அரிதாயினும் எமக்கு விருப்பு டையதும் அன்போடு ஓதுவார்க்கு எல்லாப்பேறுகளே யும் அளிக்கக் கூடியதுமாகிய தேவாரப் பதிகத்தை உண் மையாக மதித்து வழிபாடு செய்கின்ருய்; ஆனுபடியால்



மெய்கண்ட தேவர்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

அத்தேவாரங்களேப் பாடிய திருஞானசம்பந்தர் போலவே மெய்ந்நெறியாகிய சைவசமயத்தை நிலே நாட்ட வல்ல நற்புதல்வணே நாம் உமக்குத் தந் தோம்'' என்று திருவாய்மலர்ந்து மறைந்தருளிஞர். களப்பாளர் கனவினே மணேவியாருக்குங் கூறி மகிழ்ச்சி யடைந்தார். மணவியார் சிவபிரான் திருவருளால் வயிறு வாய்த்ததறிந்து களப்பாளர் பத்து மாதங்களி லும் செய்யற்பாலனவாகிய சடங்குகள் அணேத்தையும் உவகையோடு செய்து முடித்தார் சைவசித்தாந்த இளவளஞாயிருகிய மெய்கண்டார் நல்லவேளேயில் நிலவுலகம் உய்ய உதித்தருளிஞர்.

அக்காலத்தில் செய்யவேண்டிய சடங்குகள் எல் லாவற்றினேயும் அச்சுதகளப்பாளர் முடித்துத் திரு வெண்காடரிடம் விடைபெற்று, சுற்றத்தார் புடை சூழப் பிள்ளயோடும் மனேவியோடும் திருப்பெண்ணு கடம் சென்று தமது இல்லத்தில் தங்கினுர். திருவெண் காடர் திருவருளால் பிறந்த குழந்தையாதலின் அவ் வருட் குழந்தைக்குச் சுவேதவனப் பெருமாள் என்னும் திருப்பெயர் இட்டனர். சிலநாட்கள் சென்றதும் திரு வெண்ணெய் நல்லூரில் உள்ள தாய் மாமஞராகிய சடையப்பவள்ளல், குழந்தையைத் தமது இல்லத்துக்கு எடுத்துச் சென்று வளர்த்து வருவாராயினுர்.

சுவேதவனப் பெருமாள் முன்குப் பிறவியில் சரியை, கிரியா, யோகம் முதலியன முடித்துச் சிவஞானம் அடைதற்குரிய பெருந்தவம் செய்திருந்தாராதலின் இரண்டு வயதிலே "அடிசேர் ஞானம்" எய்தற்குரிய சாமுசித்தநில் எய்தியிருந்தார். சுவேதவனப்பெருமாள் வெண்ணெய் நல்லூரில் இருந்த காஃயில், சத்திய ஞானதரிசனிகளிடம் உபதேசம் பெற்ற பரஞ்சோதி முனிவர் என்பார் பொதிய மலேநோக்கி வான வீதியில் வந்து கொண்டிருந்தார். அவரது ஒளிவிமானம் திரு வெண்ணெய் நல்லூருக்கு வந்தவுடன் நின்றுவிட்டது. அதன் குறிப்பை உணர்ந்த பரஞ்சோதியார் சுவேத

வனப் பெருமாளக்கண்டு அவருக்கு மெய்யுணர்வு அளித்து மெய்கண்டார் என்ற தீட்சா நாமத்திணச் சூட்டி, மீண்டும் வான்வெளியே சென்றருளிஞர்.

மெய்கண்டார், கலேஞான மணத்தையும் திருவெண் ணெய் நல்லூரில் எழுந்தருளியுள்ள பொல்லாப்பிள்ளே யாரிடம் கேட்டுத் தெளிந்தார். அதன் பின்னர் தாம் பெற்ற இன்பம் இவ்வையகம் பெறவேண்டும் என்னும் திருவுளக்கருத்தால் 'சிவஞான போதம்' என்னும் சைவ சித்தாந்தத் தலேமணி நூலே இயற்றி அருளிஞர். சிவ ஞானபோத நுண்பொருளே நாற்பத்தொன்பது மாண வர் அவரிடம் கேட்டுத் தெளிந்தனர். அவருள் முதல் வராய் விளங்கியவர் தந்தையின் குலகுருவாய்த் திகழ்ந் தவரும் மெய்கண்டார் தோன்றுதற்குக் காரணராய் விளங்கியவருமாகிய சகலாகமபண்டிதர் என்று அழைக் கப்படும் அருணந்தி சிவாசாரியார் ஆவர். சகலாகம பண்டி தரின் இயற்பெயர் சதாசிவசிவாச்சாரியார் என் பது. அருணந்தியென்ற பெயர் மெய்கண்ட தேவரால் சூட்டப்பட்ட தீட்சா நாமமாகும். மெய்கண்ட தேவர் அருணந்தியாருக்கு உபதேசஞ் செய்து தமது சிவ ஞான போதத்துக்கு ஒருவிரிந்த வழிநூல் செய்யுமாறு கட்டளேயிட்டார். குருவின் ஆணேப்படி அருணந்தியார் செய்தநூல் 'சிவஞான சித்தியார்' ஆகும். மெய்கண் டார் - அருணந்தி சிவாசாரியார், மனவாசகம் கடந்தார் முதலிய நாற்பத்தொன்பது நன்மாணுக்கர்களுக்கு உப தேசஞ் செய்து, பின்னர் இடையறுத சமாதி நிஃவிலி ருந்து ஐப்பசி மாதத்துச் சோதி நன்னுளில் சிவபெரு மானேடு இரண்டறக் கலந்தார். இவர் வாழ்ந்த காலம் கி. பி. 13 ஆம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியாகும்.

மெய்கண்டாரின் முதன் மாணவர் பரம்பரையில் வந்த ஸ்ரீநமசிவாய தேசிகரால் நிஃபேறெய்திய மடம் திருவாவடுதுறை ஆதீனமாகும். அதே பரம்பரையில் வந்த ஞானசம்பந்த தேசிகரால் தருமபுர ஆதீனம் ஏற்படுத்தப்பட்டது. சைவசித்தாந்த நூல்களில் ஒன்று கிய உண்மை விளக்கம் என்னும் நூலே இயற்றியரு ளிய மனவாசகங் கடந்தவரும் சிற்றம்பல நாடிகளும் மெய்கண்ட தேவர் மாணவர்களுள் சிறந்தவராவர்.

#### பயிற்சியும் விஞக்களும்

- இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) இறைவன் அருளிய முதல் நூல்கள் ——— —— என்னும் இரண்டுமாம்,
  - (ஆ) மெய்கண்டாரின் இயற்பெயர் என்பது.
    - (இ) மெய்கண்டார் இயற்றிய நால் —— ஆகும்.
    - (ஈ) றீ நமசிவாய தேசிகரால் — ஆதீனம் நிறுவப்பட்டது.
- சரியாயின் 'ஆம்' என்றும் பிழையாயின் இல்லே' என்றும் எழுதுக;
  - (அ) மெய்<mark>கண்ட தேவரின்</mark> தந்தையார் சடையப்ப வள்ளல் <mark>ஆவர்</mark>.
  - (ஆ) சகலாகம பண்டிதரின் இயற்பெயர் அரு ணந்தி சிவாசாரியார் என்பது.
  - (இ) திருப்பெண்ணுகடம் சடையப்ப வள்ளலின் பிறப்பிடமாகும்.
  - (ஈ) சதாசிவசிவாச்சாரியார் அச்சுதகளப்பாள ரின் குலகுரு ஆவர்.
- மெய்கண்ட தேவரின் பிறப்புப்பற்றி பத்து வரிக் குக் குறையாது எழுதுக.
- மெய்கண்டார் ஞானுபதேசம் பெற்றமை பற்றி அறிந்தவரை எழுதுக.
- மெய்கண்ட தேவரின் மாணவர் சிலரின் பெயர் தருக.

# 35. குரு, சங்கம சேவை

உயிர்கள் விஞ்ஞாஞகலர். பிரளயாகலர், சகலர் என முத்திறப்படுவர். இம்மூவகையினரும் பரம்பொரு ளாகிய சிவபெருமானின் திருவருளாலன்றி இன்பநிலே எய்தார். இவர்களுள் மக்களாய்ப் பிறந்துள்ள நாமெல் லோரும் சகலராவோம். சகலரெனப்படும் நாமும் பிற வித்துன்பம் ஒழிந்து இன்பமடைய உரிமையுடைய வராய் இருக்கின்றேம். இந்த உரிமை எமக்கு உள்ளதே யன்றி அதனே அடைதற்கான ஞானம் நம்மிடத்தி லில்லே. இந்த ஞானத்தினே எமக்கு அருளுதல் வேண் டிச் சிவபெருமான் சிவலிங்கம் முதலாகிய திருமேனி களிடத்திலும், சைவாசாரியார் இடத்திலும், சிவனடி யாரிடத்திலும் நின்று அருள் செய்கின்றுர்.

சைவாசாரியார் குரு எனப்படுவார். குரு தீக்ஷா குரு, வித்தியாகுரு, போதககுரு எனப் பலதிறப்படுவர். குரு - ஆசாரியன் - தேசிகன் - பட்டாரகன் என்னும் நாமங்கள் ஒரு பொருளேயே உணர்த்துவன. சைவா சாரியார் எனப்படுவோர் சிவபத்தர் ஆவர். இவர் நிரு வாண தீக்ஷிதர், விசேஷ தீக்ஷிதர், சமய தீக்ஷிதர் என முத்திறப்படுவர். இவர்கள் சிவனிடத்து இடை யருத மெய்யன்பு பூண்டவர்கள்; தம்மில் இரண்டற இயைந்த அச்சிவத்தோடு கலந்து நிற்பவர்கள்; சிவ பெருமாண நிணவூட்டுவனவாய் உள்ள விபூதி, உருத் திராக்கம் முதலிய திருவேடங்களே உடையவர்கள்; சிவாகம் பாவண செய்பவர்கள்; இவ்வியல்பினராகிய சிவாகம் பாவண செய்பவர்கள்; இவ்வியல்பினராகிய

சிவபத்தர்களாகிய சங்கமத்தையும் குருவையும் சிவன் அதிட்டித்து நிற்றலால் மனிதரெனக் கருதாது சிவபெருமான் எனவே கருதி மனம், வாக்கு, காய மென்னும் திரிகரணங்களாலும் சிரத்தையோடு வழிபடு தல் வேண்டும். சிவபத்தரையும் குருவையும் தரிசிக்கப் போகும்பொழுது வெறுங்கையுடன் செல்லாது தம்மா லியன்ற பதார்த்தங்களேக் கொண்டு சென்று அவர் சந்நிதியில் வைத்து நமஸ்கரித்தல் வேண்டும். பின் னர் எழுந்து கும்பிட்டு விபூதி வாங்கித் தரித்துக் கொண்டு மீண்டும் நமஸ்கரித்து எழுந்து கும்பிட்டு வாய் பொத்தி அவர் அருளே நாடி நிற்றல் வேண்டும். இரு என்று பணித்த பின்பே இருத்தல் வேண்டும். குருவையும் சிவனடியாரையும் சாதாரண மனிதரெனக் கருதாது சிவனெனவே கருதும் நிலேயில் அவரை வழி படுதலும் அவர் அருளே நாடி நிற்றலும் முறைமையே யாகும்.

''மாலறகேய மலிக்தவர் <mark>வேடமும்</mark> ஆலயக் தானு மரனெனத் தொழுமே''

என்ற சிவஞானபோதச் சூத்திரம் இவ்வுண்மையை விளக்கி நிற்றல் காண்க.

சிவபத்தராயினும் குருவாயினும் தம் வீட்டுக்கு எழுந்தருளுவார்களேயானுல் விரைந்தெழுந்து குவித்த கையோடு எதிர் கொண்டு வந்து உயர்ந்த ஆசனத் திலே இருத்தல் வேண்டும். அவர் திருமுன்னே இயன் றது யாதாயினும் வைத்து அவர் திருவடிகளேப் பத்திர புஷ்பங்களால் அருச்சித்து நமஸ்கரித்து எழுந்து கும் பிட்டு அவர் 'இரு' என்றபின் இருத்தல் வேண்டும். அவர் போம்பொழுது அவருக்குப்பின் பதினைகடி போய் வழிவிடுதல் வேண்டும். இராக்காலத்திலும் பய முள்ள இடத்திலும் அவருக்குமுன் போதல் வேண்டும்.

சிவனடியார் முன்னும் குரு முன்னும் விண்ணப்பஞ் செய்யும்போது வஸ்திரத்தை ஒதுக்கிச் சரீரத்தைச் சற்றே வீளத்து வாய் புதைத்து நின்று, அவரை "சுவாமி" என்பது முதலிய சொற்களால் உயர்த்தியும் தன்னே "அடியேன்" என்பது முதலிய சொற்களால் தாழ்த்தியும் மெல்ல விண்ணப்பஞ் செய்தல் வேண்டும். இவர்களது திருமுகம் (கடிதம்) பெறும்பேறு கிட்டிய காலே அத்திருமுகத்தைப் பீடத்தின்மீது எழுந்தருளப் பண்ணி, பத்திர புஷ்பங்களால் அருச்சித்து நமஸ் கரித்து இரண்டு கைகளாலும் எடுத்து இரு கண்களி அம் ஒற்றிச் சிரசின்மேல் வைத்துப் பின்பு திருவுறையை நீக்கி வாசித்தல் வேண்டும்.

தீக்ஷாகுரு, வித்தியாகுரு முதலான பெரியோர் சிவபதமடைந்துவிடின், வருடந்தோறும் அவர் சிவபத மடைந்த மாச நக்ஷத்திரத்திலாயினும் திதியிலாயினும் அவரைக் குறித்துக் குருபூசை செய்துகொண்டு வரு தல் வேண்டும். குரு சேவையின் இன்றியமையாத நிலே குறித்துத் திருமூலநாயஞர்,

"தெளிவு குருவின் திருமேனி காண்டல் தெளிவு குருவின் திருநாமஞ் செப்பல் தெளிவு குருவின் திருவார்த்தை கேட்டல் தெளிவு குருவுரு சிந்தித்தல் தானே"' என்று கூறியி

தெளிவு குருவுரு சிந்தித்தல் தானே'' என்று கூறியி ருத்தல் ஈண்டு நினேவு கூர்தற் பாலதாகும்.

குரு சங்கம சேவையில் அவர்களுக்குச் செய்யத் தகா தகுற்றங்களும் உண்டு. அவற்றுட் சில பின் வருமாறு:-

- 1. கண்டவுடன் இருக்கை விட்டு எழாதிருத்தல்.
- 2. அவர் எழும்பொழுது தாமும் உடன் எழாதிருத்தல்.
- 3. அவர் திருமுன்னே உயர்ந்த ஆசனத்திலிருத்தல்; காலே நீட்டிக் கொண்டிருத்தல்; சயனித்தல்; வெற் நிலே பாக்குப் புசித்தல்; சுருட்டூப் புகைத்தல்; போர்த்துக்கொள்ளுதல்; பாதுகையோடு செல்லு.

- தல்; சிரித்தல்; வாகனமேற்றிச் செல்லுதல் என்பன.
- 4. அவராலே தரப்படுவதை ஒரு கையால் வாங்குதல்.
- 5. அவருக்குப் புறங் காட்டுதல்.
- 6. அவர் பேசும்போது பாராமுகஞ் செய்தல்.
- 7. அவர் கோபிக்கும்போது தாமுங் கோபித்தல்.
- அவருடைய ஆசனம், வஸ்திரம், குடை, பாதுகை
  முதலியவைகளேத் தாம் உபயோகித்தல்; காலினுலே
  தீண்டுதல்.
- அவர் திருநாமத்தை மகிமைப் பொருள்படும் அடை மொழியின்றி வாளா சொல்லல்.
- 10. அவரை யாராயினும் நிந்திக்கும்பொழுது காது களேப் பொத்திக்கொண்டு அவ்விடத்து நின்றும் நீங்கிவிடாது கேட்டுக் கொண்டிருத்தல்.

குருவை வழிபாடு செய்து முத்தியடைந்தோர் திரு ஞானசம்பந்தர், திருநாவுக்கரசர், திருமூலர், நின்ற சீர் நெடுமாறர், மங்கையர்க்கரசியார், குலச்சிறையார் திருநீலகண்ட யாழ்ப்பாணர், பெருமிழஃலக் குறும்பர், கணநாதர், அப்பூதியடிகள், சோமாசிமாறர் என்னும் பதிஞெரு நாயன்மார்களும் - சிவனடியார்களே வழி வீட்டின்பம் அடைந்தோர் திருநீலகண்டர், இயற்பகையார், மூர்க்கர், சிறுத்தொண்டர், குறிப்புத் தொண்டர், விறன்மிண்டர், முணயடுவார், ஏனுதிநாதர், மானக்கஞ்சாறனர், இனயான்குடிமாறர், காரைக்காலம்மையார், மெய்ப்பொருள் நாயஞர முத லாகப் பத்தொன்பது பேர்களும் ஆவர். இவர்கள் வரலாறு பெரிய புராணம் என்னும் நூலில் விரிவாகக் கூறப்பட்டிருத்தல் காண்க. நாமும் இவர்கள் அடிச் சுவட்டைப் பின்பற்றி - குரு சங்கம சேவையில் ஈடு பாத்திரராதல் பட்டு இறைவன் திருவருளுக்குப் வேண்டும்.

### பயிற்சியும் விளுக்களும்

- கருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) திரிகரணங்கள் எவை?
  - (ஆ) சிவனடியாரை யாராகக் கருத வேண்டும்?
    - (இ) சங்கமம் எனப்படுவோர் யார்?
      - (ஈ) குரு பக்தியால் முத்தியடைந்த நாயன்மாரில் மூவர் பெயர் தருக.
- சரியாயின் "ஆம்" என்றும் பிழையாயின் "இல்ஃ" என்றும் சுழுதுக:
  - (அ) குரு வீட்டிற்கு எழுந்தருளுவாராயின் அவரை எதிர் கொண்டு வணங்க வேண்டியதின்று.
  - (ஆ) காரைக்காலம்மையார் சங்கம பக்தியுடைய ராய் வாழ்ந்தார்.
    - (இ) சைவாசாரியார் தீட்சதர் எனப்படுவர்.
    - (ஈ) ஆன்மாக்கள் மூவகைப்படுவர்.
- குருவினிடத்துச் செய்யத்தகாத குற்றங்கள் ஐந்து எழுதுக.
- மங்கையர்க்கரசியாரிடத்து அல்லது காரைக்காலம் மையாரிடத்து விளங்கிய குருசங்கம பக்தி குறித்து-பத்து வரிக்குக் குறையாது எழுதுக.

# 36. தக்க பிரசாபதியும் ததீசி முனிவரும் II [ததீசி உபதேசம் ]

திருநந்தி தேவரின் சாபத்துக்கு அஞ்சித் தேவர் களும் பிறரும் யாகஞ் செய்யாதொழிந்தனர். இந்நிலே யில் தக்கன் "நானே முதலில் சிவனுக்கு அவி கொடுத் தலே ஒழித்து வேள்வி செய்து காட்டுவேன்" என முயன்று, பிரமா முதலிய தேவர்களேயும் முனிவர்களே யும் பிராமணர்களேயும் அழைத்தான். அகத்தியர், சன காதி முதலாய சிரேஷ்ட முனிவர்கள் வாராதொழிந்த னர். இந்நிலேயில், ததீசி முனிவர் வேதங்களே நன்கு ணர்ந்த சில முனிவர்களோடு யாகசாலேக்கு வந்தார். ததீசி முனிவரின் வரவு கண்ட தக்கன் "இம்முனிவர் எனக்கு அஞ்சியே என் யாகத்தைக் காண வந்தார்" என மகிழ்ந்து அவரை உபசரித்து ஆசனத்திருத்தி தான் சிவனுக்குரிய அவியை மாற்றுதற்கே யாகஞ் செய்வதாகக் கூறினுன்.

அதனேக் கேட்ட ததீசி முனிவர் தக்கனின் அறியாமையை நினத்து இகழ்ச்சி தோன்றச் சிரித்தார். உடனே தக்கன் "நீ சிவனடியான் போலும் அதஞ லேயே என்னே இகழ்ந்து சிரித்தாய்" எனக்கனன்று கூறினுன். ததீசி முனிவர் அது கேட்டுத் தக்கனின் அறியாமையைப் போக்கத் திருவுளங் கொண்டு சிவுமருமானின் பெருமைகளே எடுத்துக் கூறி, முழுமுதற் கடவுளாகிய அவரே யாகத் தலேவராவாரென்றும் அவரையொழித்து யாகஞ் செய்தல் தன் அழிவுக்கே ஏதுவாகிய சிவத் தீவிணயாமென்றும் விளக்கிஞர். ஆணவ முணப்புற்ற தக்கன் நகைத்து, சிவபெருமாணே

விஞன். அவற்றிற்கெல்லாம் ததீசி முனிவர் விடை கூறி உபதேசஞ் செய்தருளிஞர்.

தக்கள் வீனு: பரம்பொருளாகிய கடவுள் எலும்பை யும் சாம்பரையும் கங்காளத்தையும் சிகையையும் தலே யையும் அலங்காரமாக அணிவாரா?

ததீசி உத்தரம்: பிரமா, விட்டுணு முதலிய யாவளும் சர்வ சங்கார காலத்திற் சிவனுற் சங்கரிக்கப்படுவர்; அக்காலத்திற் சிவன் ஒருவரே அழியாது நிற்பர். இவ் வுண்மையை ஆன்மாக்கள் உணர்ந்து தம்மை வழிபட்டு உய்யும்பொருட்டு அறிகுறியாக (சங்கரிக்கப்பட்ட) அப் பிரம விட்டுணுக்களின் எலும்பு, சாம்பல், கங்காளம், சிகை, தலே (மாலே) என்பவற்றை அணிந்தருளுவர்.

தக்கன் விஞ: அக்கடவுள் பன்றியின் கோட்டிண யும், ஆமையின் ஒட்டிணேயும் அணிவாரா?

ததீசி உத்தரம்: இரணியாக்கன் என்னும் அசுரன் பூமியைக் கவர்ந்து கொண்டு பாதாளத்திற் புகுந்த காலத்தில், விட்டுணு பன்றியுருவந் தாங்கிப் பாதாள மடைந்து, அவ்வசுரணத் தமது கொம்பாற் குத்திக் கொன்று பூமியை மீட்டுக் காப்பாற்றிஞர். அவர் அவ் வீரச் செயலால் தாமே முழுமுதற்கடவுளென்று இறு மாந்தார் - (செருக்குற்ருர்). அவரது அறியாமையாகிய செருக்கை அகற்றித் தாமே முழுமுதற் கடவுளென் பதை அறிவுறுத்தி ஆட்கொள்ளுவதற்குத் திருமாலா கிய பன்றியின் கொம்பைப் பிடுங்கியருளிஞர். இதணே ஏண்ய உயிர்கள் உணர்ந்துய்யுமாறு அக்கொம்பை அடையாளமாகத் தரித்தருளிஞர்.

இவ்வாறே திருப் பாற்கடஃலக் கடைந்தபோது மத் தாயிருந்த மந்தர மஃல கவிழாமல் ஆமை வடிவாயி ருந்து தாங்கிய விட்டுணு கர்வங் கொண்டாராக, அவ ரது கர்வத்தை அடக்கி (யாவரையும்) உய்விக்கும் முகை மாக ஆமையோட்டி‱யும் அணிந்துகொண்டார்.

தக்கள் விஞ: அக் கடவுள் புலித்தோலே உடும் பாரோ? மான், மழு, முத்தலேச்சூலம், உடுக்கை, அக் கினி ஆகிய இவைகளே ஏந்துவாரோ? பூதங்கள் சூழத் திரிவாரோ? வெண்டலேயைத் தலேயிலே சூடுவாரோ?

ததீசி உத்தரம்: தாருகாவனத்து முனிவர்கள் சிவன் மேற் பகைகொண்டு அவரை அழிப்போமென எண்ணி அபிசாரயாகஞ் செய்தனர். அந்த யாகத்திற் ருேன்றிய புலி, மான், மழு, சூலம், உடுக்கை, அக்கினி, பாம்பு, பூதசேணே, வெண்டலே, முயலகன் என்பவற்றைச் சிவன் பால் (கொல்லும்படி) ஏவினர். சிவனே தம்மிடம் வந்த புலீயை உரித்து ஆடையாக அணிந்தார்; மான், மழு, முத்தலேச் சூலம், உடுக்கை, அக்கினி ஆகியவற்றின் வலிமையை அடக்கித் திருக்கரங்களிலே ஏ ந் தி ஞ ர்; பாம்புகளே ஆபரணமாக அணிந்தார்; பூதங்களேத் தமது சேண்களாக அமைத்தார்; பூதங்களேத் தமது திருச் சடையிலணிந்தார்; முயலகணேத் திருவடி யின் கீழ்க் கிடத்தியருளிஞர். இவ்வாற்ருல் அம்முனி வர்களின் செருக்கை அடக்கியருளிஞர்.

இவையன்றி, யாணயுருவுடைய கயாசுரணத் தேவர்க்காகக் கொன்று தோலேயுரித்துப் போர்த்துக் கொண்டமையும், திருப்பாற் கடலேக் கடைந்த போது எழுந்த விடத்தை உண்டு தேவர்களேக் காத்தமையும், செருக்குற்ற கங்கையை அடக்கித் திருச் சடையிலே தரித்தமையும், உமாதேவியாரை ஒரு பாகமாகக் கொண்டமையும், பிறவும் அச் சிவபெருமானுடைய பேராற்றலேயும் பேரருளேயும் காட்டுவன.

ஆதலால், ஏணேய தேவர் முதலிய உயிர்களேப் போலச் சிவணேயும் எண்ணலாகாது; அவர் ஒருவநே கடவுள்.

### பயிற்சியும் விளுக்களும்

- 1. கருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) தக்கன் ஏன் யாகஞ் செய்யத் துணிந்தான்?
  - (ஆ) சர்வசங்கார காலத்தில் சங்கரிக்கப்படாது இருக்கும் பொருள் யாது?
  - (இ) சிவபெருமான் எப்புலியின் தோலே ஆடை யாக உடுத்தியருளிஞர்?
    - (ஈ) பூமியைப் பாதாளம் கொண்டு சென்ற அசு ரன் பெயர் யாது?
- 2. சந்தர்ப்பங் கூறுக:
  - (அ) "இம்முனிவர் எனக்கு அஞ்சியே என் யாகத் தைக் காண வந்தார்"
  - (ஆ) கடவுள் பன்றியின் கோட்டிணயும் ஆமை யின் ஓட்டிணயும் அணிவாரா?
- சிவபெருமானுடைய பேராற்றஃயும் பேரருளேயும் காட்டும் செயல்கள் சில கூறுக.

### 37. சரியை வழிபாடு

### [திருக்கோயிலேச் சுத்தஞ் செய்தல்]

உலக இன்பங் கருதிச் செய்யப்படுவன நல்விண கள். அவை நிலேயான இன்பத்தைத் தருவதில்லே. உல கப் பயன் கருதாது வீடு கருதிச் செய்யும் சரியை, கிரியை, யோகம் என்பன இருவிண ஒப்பிண உண் டாக்கி ஞானத்திற்கு வழி திறக்கும்.

நல்விணேகள் எல்லாம் பசுபுண்ணியம் எனப்படும். சநியை, கிரியை, யோகம் சிவபுண்ணியம் எனப்படும். பசுபுண்ணியம் சிவபுண்ணியம் என்ற பகுப்புச் செய் கின்றவர்கள் கருத்து வேறுபாடு பற்றியே கொள்கின் றனர். சிவபுண்ணியத்தைப் பொது என்றும், சிறப் பென்றும் இரண்டாகப் பிரிப்பர். வேள்வியில் பல தேவர் களுடன் சிவபெருமான வழிபடுவது பொதுவாகும். சிவாலயத்தில் சிவபிரானே வழிபடுவது சிறப்பாகும்.

சிவபுண்ணியச் செயல்களுள் ஒன்ருகிய சரியை வழிபாடுகள் திருக்கோயிஸேச் சுத்தஞ் செய்தல். திரு விளக்கிடுதல், திருநந்தவனம் வைத்தல், பத்திர புஷ் பம் எடுத்தல், திருநந்தவனம் வைத்தல், பத்திர புஷ் பம் எடுத்தல், திருமாலே கட்டுதல், சுகந்த தூபபிடுதல், தோத்திரம் பாடுதல், பூசைத்திரவியங்கள் கொடுத் தல் என்பணவாகும். சரியை வழிபாடு செய்வோர் ஆசாரம் உடையவர்களாயும், சமய தீகைஷ் பெற்றவர் களாயும், சந்தியாவந்தனஞ் செய்பவர்களாயும் இருத் தல் வேண்டும். சரியை வழிபாட்டில் நின்ளேர் சிவ பெருமான் எழுந்தருளியிருக்கும் உலகில் இன்புற்று வாழ்தலாகிய சாலோக முத்தியினேப் பெறுவர்.

திருக்கோயிஸ்ச் சுத்தஞ் செய்தற்குரிய தொண்டு களாவன - திருவலகிடுதல், திருமெழுக்கிடுதல் (கழுவு தல்), திருவீதிகள் திருமதில்களிலுள்ள புல்பூண்டுகளே அகற்றுதல், திருக்கிணறு, திருக்குளம் என்பவற்றை இறைத்தல் என்பனவாகும்.

திருவலகிடுதல்: சூரியன் உதிக்கு முன் நித்திரை விட்டெழுந்து காஃலக்கடன் முடித்து ஸ்நானஞ் செய்து தூய ஆடை உடுத்து விபூதி தரித்துக்கொண்டு திருக் கோயிலுக்குச் செல்லுதல் வேண்டும். திருக்கோயிலி னுள்ளே புகுந்து புலர்வதன்முன் மெல்லிய துடைப்பத் தினுலே கிருமிகள் சாவாமல் மேற்பட அலகிட்டு (பேருக்கி)க் குப்பையைவாரித் தூரத்தே கொண்டு போய்க் குழியில் கொட்டிவிடுதல் வேண்டும்.

திருமெழுக்கிடுதல்: ஈன்று அண்ணியதும் நோயுடையது மல்லாத பசுவின் சாணத்தைப் பூமியில் விழுமுன் இஃலயில் ஏந்தியாயினும், ஏந்துதல் கூடாதபோது சுத்த நிலத்தில் விழுந்த சாணமாயின் மேல்கீழ் தள்ளி எடுத் தல் வேண்டும். அவ்வாறு எடுத்தசாணத்தைச் சுத்தசலத் தில் கரைத்து, செங்கற்படுத்த நிலத்தையும் சுண்ணும்பு படுத்த நிலத்தையும் மெழுகு தல் வேண்டும். மெழுகும்பொழுது முன்தீண்டிய இடத் தைப் பின் தீண்டாமலும் கைளடாமலும் மெழுகுதல் வேண்டும். கருங்கற் படுத்த நிலத்தையும், சீமெந்து வேண்டும். கருங்கற் படுத்த நிலத்தையும், சீமெந்து இடப்பட்ட நிலத்தையும் நீரினுல் கழுவி விடுதல் வேண்டும்.

திருவீதிகள் திருமதில்களிலுள்ள புல பூண்டுகளே அகற்று தல்: உழவாரம் முதலியன கொண்டு திருக்கோயிலின் உள்வெளிப் பிரகாரங்களில் உள்ள புல்புண்டுகளே அகற்றி அவற்றைத் தூரத்தே கொண்டுபோய்க் குழி யிலே கொட்டிவிடுதல் வேண்டும். திருமதில்களில் பறவை முதலியன எச்சமிடுதலினுவும், காற்றினுலும்







திருத்தொண்டுகள்

Digitized by Noolaham Foundation

மதில்களில் தங்கி கொண்டு சேர்க்கப்பட்ட விதைகள் முனேகொள்ளும். அம்முனேகளேக் கவனித்து அகற்ருது விடின் அவை விடும் வேர்கள் மதில்களில் பிளவுகளே ஏற்படுத்தும். அதனுல் காலகதியில் மதில்கள் சிதை வடைய நேரிடும்; ஆலயங்களும் தம்பொலி விழந்து போகும். எனவே, இந்நிலே ஏற்படாதவாறு தூபிகள் முதலாயவற்றில் தோன்றும் செடி, கொடி, புல் பாதுகாத்தல் அவ்வப்போது அகற்றிப் பூண்டுகளே வேண்டும். இத்தொண்டி2னச் செய்வோர் கோயில்கட் பெறும்பயனே கும்பாபிடேகள் செய்வோர் அடைவார்களெனத் ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் அவர்கள் கூறிப்போந்தார்கள். திருவீதியிலுள்ள புல்பூண்டுகளே அகற்றுவதோடு வீதிக்கு வெண்மணல் தூவல், சாண நீர் தெளித்தல் என்பனவும் திருத்தொண்டாகும்.

திருக்கிணறு, திருக்குளம் என்பவற்றை இறைத்தல்: வாரம் ஒருமுறையேனும் மாதம் ஒருமுறையேனும் துப் பாசி முதலிய அழுக்குகளே அகற்றித் செய்தல் வேண்டும். அத்தோடு வெளியிலிருந்து அழுக் குகள் கிணற்றினுட் செல்லாதவாறும் கிணற்று நீரை மொள்ளுதற்குப் பிரத்தியேகமான வாளி முதலியவற்றை உபயோகித்தும் கூடிய கெதியில் அழுக்குச் சேராத வாறு பாதுகாத்தல் வேண்டும். குளத்தில் ஆடைதோய்த் தல், மந்தைகள் குளிப்பாட்டுதல், கால்கழுவுதல், எச் சில் உமிழ்தல், பாகத்தே இலேயுதிர் மரங்களே நிற்க தல் அல்லது வைத்து உண்டாக்குதல் ஆகிய றைக் களேந்து பாதுகாத்தல் வேண்டும். மாதம் ஒரு முறையேனும் அல்லது வருடத்தில் மூன்று முறையே சேறு முதலியனவற்றை னும் இறைத்து சுத்தப்படுத்தல் வேண்டும். திருக்குளம் தோண்டுவதி னும் இருக்கும் குளத்தைப் பாதுகாத்தல் சிறந்த புண் ணியச் செயலாகும்

திருக்கோயிலேச் சுத்தஞ் செய்தலில் ஈடுபட்டுப் பெரும்பயன் அடைந்த அடியார்கள் சிலர் உளர். இவர் களுள் திலகவதியாரும், திருநாவுக்கரசு நாயளுரும் போற்றப்படுதற்குரியர். இவர்கள் தொண்டி ஜோப் பெரிய புராணம் நன்முறையில் எடுத்து இயம்பியிருத்தல் காண்க.

### [திருவிளக்கிடுதல்]

திருக்கோயிலிலுள்ள வீடிவிளக்கு, சட்டவிளக்கு முதலியவற்றை உரிய காலங்களில் ஏற்றுதல் திருவிளக்கிடும் தொண்டாகும். திருவிளக்கிடுதற்குப் பசுவின் நெய் உத்தமமாகும். அதிலும் கபில நிறமுடைய பசுவிலிருந்து தயாரிக்கப்பட்ட நெய்யில் திருவிளக்கிடு தல் உத்தமத்தில் உத்தமமாகும். ஏண ஆடு, எருமை, எள், விதை என்பவற்றிலிருந்து பெறப்படும் நெய்யால் ஏற்றும் விளக்குச் சிறப்பிலதாகும். வெள்ளே எள்ளின் நெய்யில் ஏற்றும் விளக்கு மத்திமத்தில் மத்திமமாகும்.

திருவிளக்கிடுதற்குரிய திரிகளேத் தாமரை நூல், வெள்ளெருக்குநூல், பருத்திநூல் என்பவற்ருல் ஆக்கிக் கொள்ளல் வேண்டும். இவற்றை இருபத்தொரு இழை யாலேனும், பதிஞறிழையாலேனும், பதிஞன்கு அல்லது ஏழு இழைகளிஞலேனும் எடுத்துக் கற்பூரப் பொடி கூட்டித் திரிபண்ணுதல் வேண்டும். உடுத்ததுணிகள் சுத்தவெண்மையாக இருந்தாலும் திரிபண்ணுதல் ஆகாது. திருவிளக்கிடும் தொண்டாற்றிச் சிவகதிய டைந்தவர்களில் நமி நந்தியடிகள், கணம்புல்லநாயஞர் என்போர் போற்றப்படுதற்குரியராவர்.

நமி நந்தியடிகள் சோழ நாட்டிலுள்ள ஏமப்பேரூ ரில் அந்தணர் குலத்தில் வாழ்ந்த ஒருவர். ஒருநாள் சுவாமி தரிசனம் செய்து கொண்டிருக்கும் பொழுது மாலேக் காலமாதலும், திருவிளக்கிடுதல் வேண்டும் என்ற எண்ணம் உண்டாயிற்று. வீடு சென்று நெய் எடுத்து வந்து திருவிளக்கிடுதற்குக் காலம் போதாமையை உணர்ந்த நாயஞர் அருகிலிருந்த வீட்டிற்குச் சென்று நெய்வேண்டிஞர். அவ்வீடு சமண சமயத்தவர் வீடாதலின் அங்குள்ளார் நீரிஞல் விளக்கிடும்படி ஏள எஞ் செய்தனர். இந்நிலேயில் நாயஞர் மனம் வருந்தி நிற்கும் காலே "நீரிஞல் தீபம் ஏற்றுக" என்று ஓர் அசரிரி வாக்கு எழலாயிற்று. நாயஞர் குளத்து நீரை மொண்டு விளக்கேற்றுதலும் அது பிரகாசமாக எரிதல் கண்டு, இறைவன் திருவருளே வியந்து ஆலயத்தின் நான்கு புறமும் திருவிளக்கிட்டார். இவ்வாறே அடிகள் அன்று முதல் தினமும் தவருது நீரிஞல் விளக்கேற்றி இறைவன் திருவடி நீழலே எய்திஞர்.

இருக்கு வேளூர் என்னும் நகரத்தில் அளவிறந்த செல்வமுடையராய் சிவஞர் திருவடியே சிந்திப்பவரொ ருவர் இருந்தார். அவர் அரஞர் திருக்கோயிலில் விளக் கிட்டு வணங்குவதே தமது சிவப்பணியாகக்கொண்டு வாழ்ந்தார். திருத்தொண்டு செய்து வரும் நாட்களில் வறுமையுற்றுத் தில்ஃலயை யடைந்தார். அங்கு திருப்பு லீச்சரத்துப் பெருமானுக்கு இல்லில் உள்ளவற்றை மாநி நெய்விளக்கிட்டு வந்தார். பின்பு கணம்புல்ஃயரிந்து விற்று நெய் வாங்கி விளக்கிட்டார். இதனுல் கணம்புல் லர் என்ற பெயர் உண்டாயிற்று. ஒருநாள் புல்லும் விஸேபோகவில்ஸே. இதளுல் புல்ஸே விளக்காக எரித்தார். புல்லும் முதல் யாமம்வரை எரிக்கப் போதவில்லே என் செய்வதென்று கலங்கித் தம் திருமுடியை விளக்காக எரிக்கத் தொடங்கினர். கங்கைச் சடையார் அவர் தொண்டினே மெச்சித் தம் கழலிணே நிழலேயளித்தருளி ரை.

தொண்டை நாட்டில் திருவொற்றியூரில் செக்கர் குலத்தில் கலியஞர் என்பவர் இருந்தார். செல்வத்தில் சிறந்த அவர் திருவொற்றியூர் தியாகப் பெருமாஞர் திருக்கோயிலில் உள்ளும் புறமும் ஒளியைத்தரும் திரு

வினக்கிடும் பணியில் ஈடுபட்டார். செல்வமும் விலகி யது. செல்வம் மாறியும் சிந்தை மாருமல் தம்மரபினரி டம் எண்ணெய் வாங்கி விற்றுக் கூலி பெற்று சிவ ூர்க்கு விளக்கிட்டார். அதற்கும் முட்டுநேரச்செக்கா ரத் தொழிலில் ஈடுபட்டுக் கூலி பெற்றுர். அதற்கும் பலர் தொழிலாளராய் வருதலும் மணேயைப் பிரித்து விற்றுத் தொண்டு செய்தார். அதுவும் ஒழிய மணேவி யாரை விற்கப் புறப்பட்டார். ஒருவரும் வாங்குவார் இல்லே. கோயிலுக்கு வந்தார். திருக்கோயிலினுள் அகல் பரப்பினர். எண்ணெய்க்கீடாக "என் உடம்பின் குரு தியை இட்டு எரிப்பேன்" என வானே கழுத்தை யரியத் தொடங்கினர். அப்போது இறை வர்கை அச்செய‰த் தடுக்க விரைந்து பற்றியது. இறைவர் மழவிடைமேல் காட்சி கொடுத்து அருளு தலும், கலியஞர் கழுத்தின் வலியுங் கலியும் தீர்ந்து கைகுவித்து வணங்கிஞர். அவரை இறைவர் தம் சிவ புரியிலே சேர்த்தார்.

#### பயிற்சியும் விருக்களும்

- கீறிட்ட இடங்களே நிரப்புக:
  - (அ) சரியை, கிரியை, யோகம் ——— புண்ணியம் எனப்படும்.
  - (ஆ) சரியை வழிபாட்டில் நின்ளேர் ——— முத்தி பெறுவர்.
    - (இ) நமி நந்தியடிகள் —— திருவிளக்கேற்றிஞர்.
    - (ஈ) திருவினக்கு —— இடுதல் உத்தமமாகும்.
- 2. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) குருதிகொண்டு திருவிளக்கிட முணந்த நாய ஞர் யார்?

- (அ) திருக்கோயிஸ்ச் சுத்தஞ் செய்து முத்தி யடைந்தவர்களில் இருவர் பெயர் தருக.
  - (இ) திருக்கோயிலில் அலகிட்டு மெழுக்கிடும் தொழிலே எப்பொழுது செய்து முடித்தல் வேண்டும்?
    - (ஈ) நமிநந்தியடிகள் வாழ்ந்த இடம் எது?
- திருமெழுக்கிடுதல் பற்றி ஐந்து வாக்கியங்கள் எழு துக.
- திருக்கோயிலேச் சுத்தஞ் செய்தலில் அவதானிக்க வேண்டிய விடயங்கள் யாவை?

## 38. பட்டினத்தார் பாடல்

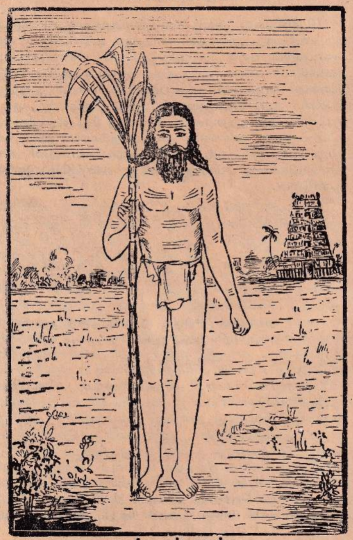
1. வாளான் மகவரிக் தூட்டவல்லே னல்லன் மாதுசொன்ன சூளா லிளமை துறக்கவல் லேனல்லன் ரெண்டுசெய்து காளாறிற் கண்ணிடக் தப்பவல் லேனல்ல ஞனினிச்சென் ருளாவ தெப்படி யோதிருக் காளத்தி யப்பருக்கே.

—பட்டினத்தார்

(பதவுரை) வாளால்-வாட் படையினுல்; மகவு-இளங் குழந்தையை; அரிந்து - அறுத்து; திருக்காளாத்தி அப்ப ருக்கு - திருக்காளத்தி மலேயில் எழுந்தருளியுள்ள சிவ பெருமானுக்கு; ஊட்டவல்லேன் அல்லன் - சமைத்து உண்பிக்கும் திறனுடையவன் நான் அல்லன்; மாது சொன்ன சுளோல் – மனேவி கூறிய சபத மொழியிறைல்; இளமை - இளமைப்பருவத் துக்குரிய இன்பங்களே; துறக்கவல் வேன் அல் லன் - முற்றிலும் நீக்கிவிடும் ஆற்றவுடையவன் அல் லன்; தொண்டு செய்து - இறைவனுக்குரிய பணிக‰ விருப்புடன் செய்து; நாள் ஆறில்-ஆறு நாட்களுக்குள்; கண் இடந்து - (அன்பின் முதிர்ச்சியால்) கண்ணேத் தோண்டி; அப்ப வல்லேன் அல்லன் - இறைவன் கண் களில் அப்புதற்குரிய துணிவு பெற்றவனுமல்லன்; நான் இனிச் சென்று - இத்தகைய அருஞ் செயல்கள் புரிய இயலாத நான் இனிப்போய்; ஆளாவது எப்படியோ -எப்படியோ? (அறி இறைவனுக்கு அடியனுவது கிலேனே).

(பொழிப்புரை) திருக்காளத்தியப்பருக்கு வாளினுல் குழந்தையை அறுத்துச் சமைத்து உண்பிக்கும் திற துடையவன் நான் அல்லன்; மணேவி சொன்ன திரு நீலகண்டம் என்ற ஆணேயைச் சபதமாகக் கொண்டு இளமைப் பருவத்தின் இன்பங்களேயெல்லாம் இழந்து காக்கக்கூடிய திறமையுடையவனும் அல்லன்; ஆறு தாட்களில் கண்ணுறங்காது தொண்டு செய்து கண்களே யும் இறைவன் கண்களில் அப்பும் அவ்வளவு முதிர்ச்சி யுற்று விளங்கும் அன்புடையவனுமல்லேன். இனி நான் அடியவனென்று எவ்வாறு சென்று காளத்தியப்பருக்கு ஆனாவேன்.

(விளக்கம்) இறைவனிடம் கொண்டிருந்த அன்பின் மு திர்ச்சியினுல் செயற்கருஞ் செயல்கள் செய்தார் பலர். அவர்களேப் பற்றிப் பெரிய புராணம் என்னும் அரும் பெருந் தமிழ் நூல் நன்கு விளக்குகின்றது. அந்நூலில் அறுபத்து மூன்று அடியார்களின் வரலாறுகள் கூறப்பட் டுள்ளன. அவ்வடியார்களுள் மூவரை இச்செய்யுளில் எடுத்துக் காட்டுகின்ருர். அவர்கள் முறையே தொண்ட நாயனர் வாளால் மகவு அரிந்து வருக்கு உணவூட்டும் அரிய தொண்டி ‰ப் புரிந்தார். திருநீலகண்ட நாயனர் என்பவர் தம் மணவியார் தம் மிடங் குற்றங் கண்டு, ''எம்மைத் தீண்டின் திருநீலகண் Lib" என்று கூற, திரு நீலகண் டம் மந்திரமாகக் கொண்டொழுகும் அப்பெரியார் அதணேமே சபதமாகக் கொண்டு இளமை இன்பங்களேத் துறந்து தம்முட் செய்துகொண்ட ஆணேயைக் காத்தார். திண் ணஞர் இறைவரைக் கண்டு வற்ரு அன்பு கொண்டு, பன்றி இறைச்சியை நிவேதன உணவுப் பொருளாகவும் வாயில் அபிடேக நீரும், தம் தஃலமீது இறைவருக்குச் சூட்ட மலரும் கொண்டு சென்று, திருமஞ்சனமாட்டிப் பூச்சூட்டி, உண்பித்து முகமன் கூறி, ஆறு நாட்கள்



பட்டினத்தடிகள்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

அல்லும் பகலும் உறங்காது காவல் காத்துத் தொண்டு புரிந்து, இறைவர் கண்களில் தம் கண்களே இடந்தப்பும் முறுகிய பக்தியிஞல் பெறற்கரும் பேறு பெற்ருர். இவ் வளவு முறுகிய பக்தியுடையவனும் நான் அல்லன்.இவ் வாறு மூவரது அருஞ் செயல்களேப் போலச் செய்யக் கூடிய திறமையுடையவனுமல்லன் என்று பட்டினத்தடி கள் தம்மைக் குறைவுபடக் கூறிக் கொள்கிருர்.

இறைவன் சோதித்தே அருள்புரிபவன். சோத ணேக்குட்பட்டு நின்று வென்றுயர்ந்தார்க்கே இறைவன ருள் கிடைக்கும். பெரிய புராணத்துள் வரும் நாயன் மார்கள் வரலாறுகள் பலவற்றுள்ளும், இறைவன் சோதஊகளும் நாயன்மார்கள் சோதஊகளுக்குட்பட்டு வென்றுயர்ந்து புடமிட்ட தங்கம் ஒளிபெற்று விளங்கு வதுபோல விளங்கி, இறைவனது அருளேப்பெற்று உய் வடைதலும் காணலாம். துன்பம் மிகமிகத் தொடர்ந்து வரும் காலத்திலும் மெய்யடியார்கள் தம் இறையன்பிற் குறைவுபடார்.

''உடற்கு வருமிடர்நெஞ் சோங்குபரத் துற்ரே ரடுக்கு மொருகோடி யாக— நடுக்கமுருர்''

அதலைன்றே மாணிக்கவாசகரும்,

''நன்றே செய்வாய் பிழை செய்வாய் நாணே இதற்கு நாயகமே''

இறைவனிடத்துப் பதிந்து ஊன்றிய அன்புடையவர் களுக்கு இன்பமும் துன்பமும் ஒன்றே. இறைவன் சோதித்தே அருள் புரிபவன் என்பதை,

"விழியிடந் தப்பி மகவரிந் தூட்டி விழிப்புற்றுத் தந்தைதாள் தடிந்து பழியகல் மணேயை யுதவிமற் றின்னும் பற்பல அரியசெய் தார்க்கே மொழியினின் கொழுநன் அருள் செய்வான்" என்று தேவியிடம் விண்ணப்பித்துக் கொள்கின்று திரிசிரபுரம் மகா வித்துவான் மீனுட்சிசுந்தரம்பின்கோ அவர்கள்.

மகவு என்று கூறியது திருத்தொண்டரின் மகன் ஐந்தே ஆண்டு நிரம்பப் பெற்றவன் என்பது அறிய வைத்தற்கு.

திண்ணஞரான கண்ணப்பரின் (பக்தி) அன்பு போற்றத்தக்கது. என்ன காரணம்? கல்வி அறிவில் லாத வேடர் குலத்துதித்தவனுக்கு அன்பு முறுகி வளர்ந்து தம் கண்களேயும் இடந்தப்பும் உரமும் திற மும் பெற்று விளங்கியது. ''கண்ணப்பன் ஒப்பதோர் அன்பின்மை கண்டபின் என்னப்பன் என்னெப்பில் என்ணயும் ஆட்கொண்டருளி'' என்று மாணிக்கவாசகர் தம் இறையன்பு கண்ணப்பர் இறையன்பினும் குறை-வுடையதே என்று கூறுவதும் அறியத்தக்கது.

2. ஐயுக் தொடர்க்து விழியுஞ் செருகி யறிவழிக்து மெய்யும் பொய்யாகி விடுகின்ற போதொன்று வேண்டு [வன்யான் செய்யுக் திருவொற்றி யூருடையீர் திரு கீறுமிட்டுக் கையுக் தொழப்பண்ணி யைக்தெழுத் தோதவுங் கற்பேயுமே

(பதவுரை) செய்யும் திருவொற்றியூருடையீர்-அலங் காரங்கள் பல செய்யப்பட்டு விளங்கும் திருவொற்றி யூரில் எழுந்தருளியிருக்கும் சிவபெருமானே; ஐயுந் தொடர்ந்து - சிலேத்துமம் என்னும் கோழை மேலிட் டெழுந்து; விழியும் செருகி-கண்களின் கருவிழிகளும் மேலே சென்று செருகி; அறிவு அழிந்து - உணர்ச்சி முதலான அறிவும் கெட்டு; மெய்யும் பொய்யாகி விடு கின்றபோது - 'மெய்' என்று பெயர் படைத்த உடலா னது தன் பெயருக்கேற்ப உள்ளதாகிய உண்மையாகா மல் பொய்என்று கூறும்படி அழியும் காலமாகிய மரணத் தறுவாயில்; யான் ஒன்று வேண்டுவல் - நான் (அந்நிலே வில் கேட்க முடியாதவனுவன், ஆதலால்) இப்பொழுது ஒன்று விரும்பிக் கேட்டுக் கொள்கின்றேன். திருநீறும் இட்டு - மரணத்தறுவாயில் தான் திருநீற்றை அணியு மாறு செய்து; கையும் தொழப்பண்ணி - கைகளேயும் உள்ளே நோக்கி அஞ்சலிக்கும்படி செய்து; ஐந்து எழுத்து ஓதவும் - நமசிவாய என்னும் ஐந்தெழுத்தான பஞ்சாட்சரத்தைக் கூறுமாறு; கற்பியுமே-அறிவு அளித் தருளுவீராக.

(பொழிப்புரை) அலங்காரங்கள் செய்யப்பட்டு விளங்கும் திருவொற்றியூரில் எழுந்தருளியுள்ள சிவபெருமானே! நான் ஒன்று இப்பொழுதே வேண்டிக்கொள்கின் றேன்-மரண காலத்தில் கோழை மேலிட்டு, கண்களும் பார்வையிழந்து மேலே சொருகப்பட்டு, உணர்ச்சியும் அறிவும் இழந்து, மெய் என்று பெயர் மட்டும் படைத்த உடல் பொய்யாகி அழியும் காலத்தில் நான் (உன்நினே வோடு) திருநீறிட்டுக் கொண்டு இரு கைகளேயும் குவித்து உம்மைத் தொழுது வணங்கி, நமசிவாய என்னும் பஞ்சாட்சரத்தைக் கூறும்படியான அறிவுடைய நிலேயை அளித்தருளுவீராக.

(விளக்கம்) மரண காலத்தில் வாத பித்த சிலேத்து மங்களில் மூன்றும் ஒன்றினில் ஒன்று அதிகரித்து இறுதியில் சிலேத்துமம் சம்பந்தமாகிய கோழை மேலிட்டுவிடும். அந்நிலேயில் இழுப்புண்டாகும். அத குல் 'ஐயுந்தொடர்ந்து' என்று கூறிஞர். மரண காலத் தில் பஞ்சேந்திரியங்கள் தத்தம் புலனுணர்ச்சியை இழக்கின்றன. கண்களின் கருவிழிகள் மேலேறிச் செருகி விடுகின்றன. கண்களின் கருவிழிகள் மேலேறிச் செருகி விடுகின்றன. இதனே 'விழியுஞ் செருகி' என்று கூறிஞர். அந்நிலேயில் அறிவு அழிந்துவிடுகின்றது. புலன் கெட்டமையாலும் அறிவு அழிந்துவிடுகின்றது. புலன் கெட்டமையாலும் அறிவு அழிந்தமையாலும் உணர்ச்சியற்று விடுகின்றது. இதனே 'அறிவழித்து' என்ருர். உடலுக்கு 'மெய்' என்பது ஒரு பெயர். மெய் என்பது உண்மைப்

பொருள் - உள்ளதாகிய பொருள். ஆணுல் மெய் என்ற னும் பெயர் பெற்ற உடலோ உள்ளதாகாது. அழிவுறு கின்றதாகிய பொய்ப் பொருள் கணப்பொழுதிற்ரேன் றிக் கணப்பொழுதில் மறையும். பொய்யாகிய உடஸ் மேய் என்றது விந்தையே. இது இடக்கரடக்கல் என்ற வகைபோலும். இறக்குந் தறுவாயை 'மெய்யும் பொய் யாகி விடுகின்றபோது' என்றுர். இந்நிலேயைத் திரு ஞானசம்பந்தர்,

"புலணந்தும் பொறிகலங்கி நெறிமயங்கி யறிவழிந் திட்டைமேலுந்தி அலமந்த போதாக"

என்று கூறியுள்ளார்.

மரணகாலத்தில் பொறி, புலன், அறிவு என்பன யாவற்றையும் இழந்துவிடும் ஒருவன், யாதுஞ் செய்யுந் தரத்தனல்லன் என்பதை நன்கு அறிந்த பட்டினத்தடி கள் யாவுஞ் செம்மையாக இருக்கும்பொழுது இறை வணே இறைஞ்சி வேண்டிக்கொள்கிருர். அப்பொழு தைக்கு இப்பொழுது சொல்விவைக்கும் அவர் வேண்டு வது என்ன? ஒவ்வோரமயத்தில் மரணத் தறுவாயில் அறிவு சிறிதிருக்குமாயின் குடும்பப் பாசப்பிணிப்புள் அகப்பட்டிருந்த அவன் பாச மேலீட்டால் பொன் ணேயோ, பொருளேயோ, வீட்டையோ, மஊவியையோ புதல்வரையோ நிணந்து கூறத்தோன்றலாமே அன்றி இறைவன் திருநாமத்தைக் கூறவோ, பஞ்சாட்சரத்தை உச்சரிக்கவோ தோன்ருது. அறியாமையால் மனிதன் மரணத்தைக் கண்டு அஞ்சுகிருன். மரணபயம் அவணே இறைவன் திருநாமத்தைக் கூறவொட்டாது தடுக்கிறது... ஆனல், ஞானிகளோ ஆன்மா உடற் சிறையினின் றும் விடுபட்டு மேலோங்கிச் செல்கிறது என்பதை உணர்வாராதலின்; அவர்கள் உள்ளம் களிப்படைந்து இடைவிடாது இறைவன் திருவருஃயை சிந்தித்து வந் தித்துக்கொண்டிருப்பர். திருவடி முத்தியைப் பெறுங் கால் திருநாவுக்கரசர் ''எண்ணுகேன் என் சொல்லி எண்ணு கேணே'' என்று பாடும் திருத்தாண்டகங்கள் அக்கருத்தினே நன்கு விளக்கும். பட்டினத்தடிகள் முழ் நுந்துறந்த முழுஞானி. அவரே மரணகாலத்தில் ஏற் படக்கூடியவைகளே எண்ணி அப்பொழுதைக் கிப் பொழுதே வேண்டிக் கொள்கிருர் என்ருல், சாதாரண மக்கள் எப்பொழுதும் உலக பாசபத்தத்துள் கட்டுண்டு அவற்றையே நிணத்துக்கொண்டிருப்பர். மக் கள் இடைவிடாமல் நீறணிந்து இறைவணக் கைகளாற் கூப்பித்தொழுது பஞ்சாட்சரத்தை ஓதி ஓதிப் பழகா விடில் யமன் வரும்போது இவற்றின் மீது நிணவு எவ்வாறு செல்லும்?

இதனுல் இறுதிக் காலத்தில் இறைவணே நிணக்க, துதிக்க, நீறணிய வாழுங் காலத்திலேயே பழகுதல் வேண்டும் என்பதை வற்புறுத்துகிருர்.

### பயிற்சியும் விணுக்களும்

- சருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) வாளான் மகவரிந்து ஊட்டிய நாயஞர் யார்?
  - (ஆ) கண்ணிடந்தப்பிய வல்லாளன் பெயர் யாது?
  - (இ) மெய்யும் பொய்யாகிவிடும் நேரம் எது?
  - (ஈ) பட்டினத்தார் பாராட்டும் மூவர் பெயர் தருக
- 2. இடைவெளி நிரப்பிப் பாடஃப் பூர்த்தி செய்க.

வுரளான் — வரிந் தூட்டவல்லே னல்லன் மாதுசொன்ன — லிளமை துறக்கவல் — தொண்டு —— நாளாறிற் — தப்பவல் லேனல்லன் நானினிச்சென் — தெப்படி யோதிருக் — யப்பருக்கே. 3. பொருள் எழுதுக:

| சூழ் ——      | துறத்தல் ———    |
|--------------|-----------------|
| நாளாறில் ——— | அளாவது ——       |
| ஐயும் ——     | ஐந்தெழுத்து ——— |

- 4. பின்வரும் வாக்கியங்களே முடித்துக் காட்டுக:
  - (அ) சிறுத்தொண்டர் பிள்ஃாப் பாசத்திணத் துறந் தமை போன்று திருநீலகண்டர் ——
  - (ஆ) சிறுத்தொண்டர் மகவை அரிந்தவன் செயல் போன்றது சண்டேசுரர் ——
  - (இ) கண்ணப்பருக்கும் திருக்காளத்திக்குமுள்ள தொடர்பு பட்டினத்தாருக்கும் ————.
- மரணப்பொழுதின் அறிகுறி யாது?
- வாளான் மகவரிந்தூட்டிய வரலாற்றிணே அல்லது கண்ணிடந்தப்பிய வரலாற்றிணேச் சுருக்கமாகத் தருக.

## 39. திருக்கேதீச்சரம்

சச்சரம் என்பது சிவன் கோவில். திருக்கேதீச் சரம் மிக மிகத் தொன்மையான சிவத்தலம். இத் தலம் பாலாவியின் னரயில் உள்ளது. இதனேச் சுந் தாமூர்த்தி சவாமிகள் ''பாலாவியின் கரைமேல்'' என்று தாம் பாடிய பதிகத்தில் பாடல்தோறும் கூறிச் செல் கின்ருர். திருஞானசம்பந்தப் பெருமான்; ''மாதோட்டத்து அத்தர் மன்னு பாலாவியின் கரையிற் 'திருக்கேதீச்சரம்' என்று குறிப்பிடுகிருர். இவற்ருல் திருக்கேதீச்சரம் என்னும் தலம் பாலாவியின் கரையிலுள்ளது என்பது தெளிவாம். கி. பி. முதலாம் நூற்ருண்டினரான தாலமி (Ptolemy,) பிளினி (Pliny) என்னும் நிபுணர்கள் திருக்கேதீச்சரத்தைப் பற்றிக் கூறுங்கால் ''பாலாவி மண்டலம்'' என்னும் கருத்துப்படக் (Palavi mundi oppidum) கூறியுள்ளது இங்கு அறியத்தக்கது.

திருக்கேதீச்சரம் மாதோட்டத்திலுள்ளது என்பது திருஞானசம்பந்தர் கூறும் பதிகத்தினுல் அறியக்கிடக் கின்றது. இத்தலம், நெடுங்காலம் அறியப்படாமல் மறைந்திருந்தது. பின்னர், சில மெய்யடியார்கள் இத் திருக்கேதீச்சரக் கோயிலேக் கண்டு பிடித்துப் புதுப் பித்தார்கள். இக்கோயில் மிகச் சிறிய அளவினதே. திருக்கேதீச்சரம் இராகு, கேது என்னும் கிரகங்களி னுல் வழிபட்ட தலம். ஆதலால் 'திருக்கேது ஈச்சரம்' என்று பெயர் பெற்றது. இதணே,

> ''செய்யகேது தஃயற்ற அந்நாள், பணிதிறை பூசைகள் செய்துமுடிப்போன்'' (கதிரைமஃப்பள்ளு)

என்பதனுல் அறியலாம். மாதோட்டமாநகரில் பாலா விக் கரையிலுள்ள இத்திருக்கேதீச்சரம் என்னும் சிவத்



திருக்கேதீச்சர ஆலயம்

தலம் மிகவும் புனிதமானது. மாதோட்டத்தை மாந்தை என்றும் கூறுவர். இங்கு 'காந்தக்கோட்டை' ஒன்று விசுவகர்மாவிஞல் முன்பு நிறுவப்பட்டது. இரும்பிஞல் ஆகியது அக்கோட்டை. அதனேக் 'காந்தமலே' என்றும் கூறுவர். கப்பல்கள் இம்மலேக்கருகில் வருங்கால் அது அவைகளேத் தன்பால் இழுக்கும். இம்மாந்தை நகர்க்கு 'மாந்தைப் பள்ளு' என்ற நூலும் உள்ளது. இதனே இயற்றியவர் சிதம்பரத் தாண்டவ மதுரகளி என்பவர் ஆவர். அகநானூறு என்னும் சங்கத்தொகை நூலொன்றில் மாமூலஞர் என்னும் புலவர்.

"மன்னகர் மாந்தை முற்றத் தொன்னுர் பணிதிறை கொணர்ந்த பாடுசெய் நன்கலம்" என்று கூறியிருத்தலும், இங்கு உணரத்தக்கது. அரபிக் கதைக் குறிப்புகளும், யுவான் சங்கு என்று சீனயாத் திரிகன் குறிப்பும் இதணேப்பற்றி அறிவிக்கின்றன.

'விசுவகர்ம நாடகம்' என்ற நூல் இராமசுந்தரம் என்ற யாழ்ப்பாணப் புலவர் இயற்றியது. அதில் ''செங் கமல மாஃயணி தேவனே, மாந்தைநகர்ப் புங்குவனே, காந்தமஃப் பூரண கெம்பீர மன்னு'' என்று கூறப்பட் டிருத்தலும் அறிதற்பாலது.

காந்தக் கோட்டை என்பது காந்தம் (Magnet) அமைத்து இயற்றப்பட்ட கோட்டையாதல் வேண்டும். திரிபுராதிகள் பொன், வெள்ளி, இரும்பிஞலாகிய கோட்டைகளேப் பெற்றிருந்தனர் என்பதும், இராவணன் சிறந்த கோட்டையைப் பெற்றிருந்தான் என்பதும், நூங்கெயில் ஒன்றிணச் சோழன் ஒருவன் அழித்தான் என்பதும் இங்கு உணரத்தக்கன. இராவணனும் அவன் மணவியான மண்டோதரியும் சைவசமயத்தினர். மண்டோதரியின் தந்தை மயன் என்னும் சிற்பி. அந்தமயன் கட்டியதே காந்தக்கோட்டை

கேது, திருக்கேதீச்சரத்தில் இறைவணப் பூசித் ததைக் கதிரைமஃப்பள்ளு என்னும் நூல் கூறுவ தோடல்லாமல், சுந்தரர் தம் தேவாரத்தில்,

"அங்கம் மொழி அன்னுரவர் அமரர்தொழு தேத்த வங்கம்மலி கின்ற கடல் மாதோட்ட நன்னகரில் பங்கஞ்செய்த பிறைசூடினன் பாலாவியின் கரைமேல் செங்கண்ணர வசைத்தான்திருக் கேதீச்சரத் தானே"

என்று கூறுவதாலும் நன்குணரலாம்.

கி. பி. பதிணேந்தாம் நூற்ருண்டிற்கு முன்னர் இவ் வருந்தலம் மணற்றிடராகிவிட்டது. அதன் காரணம் அறியக் கூடவில்லே. இங்குத் தோண்டியெடுக்கப்பட்ட புதை பொருள்களால் இவ்விடத்தில் பெரிய நகரம் ஒன்று இருந்திருத்தல் வேண்டும் என்று அறியக்கிடக் கின்றது. இவ்வாறு இந்நகர் அழிவுற்றதற்குக் கதிரவன் சாபம் என்று புராணம் கூறும். பின்னர், இத்திருக் கேதீச்சர ஆலயத்தைப் புதுப்பித்துள்ளனர்.

காந்தக்கோட்டையைச் 'சோப்பட்டினம்' என்று பொருள் தரும் 'சோப்பட்டம்' (Sopatama) என்ற பெயரால் கி.பி. முதல் நூற்ருண்டு வரலாற்ருகிரியரான 'பெரிப்பிளஸ்' என்பார் கூறுகின்ருர். ''சோவரணும் போர்மடியத் தொல்லிலங்கைக் கட்டழித்த சேவகன் சீர்'' என்று இளங்கோவடிகள் சிலப்பதிகாரத்தில் ஆய்ச்சியர் குரவையில் கூறுதலே நன்கறிதல் வேண்டும்.

விசுவகர்மாவின் தந்தையான துவட்டா என்பவரின் பெயரால், திருக்கேதீச்சரம் துவட்டா நகரம் எனப் பெயர் பெற்றிருந்தது என்று தக்கணகயிலாய புரா ணம் கூறும்.

விசுவகர்மாவின் மணேவி பதுமகோமண. அவள் தந்தை தேவகம்மியன். இராவணன் மணேவி மண்டோதரி. அவள் தந்தை மயன். குபேரன் மணேவி சித்திர ரேகை. அவள் தந்தை தேவகம்மியன். இம் மூன்று பெண்களின் தந்தையரும் காந்தக்கோட்டை என்னும் இடத்தில் இருந்தோர் ஆவர். மயன் தன் மகள் மண் டோதரியை இராவணனுக்கு மாந்தை நகரில் மணஞ் செய்து கொடுத்தான் என்று நூல்களால் அறிகின்ரும். மண்டோதரி இளமைப் பருவம் முதல் சிவபக்தியிற் சிறந்து விளங்கினுள். இவள் செய்த தவத்தின் பயனுய்ச் சிவபெருமான் காட்சியளிக்க, மண்டோதரி சிவ பெருமாணப் பணிந்து தான் விரும்பிய பொழுதெல் லாம் தனக்குக் காட்சி தரல் வேண்டும் என்னும் வரத்தைக் கேட்டுப் பெற்ருள். இம்மண்டோதரி இராவணையை மணந்து இலங்கேசன் அரண்மணேயில் வாழும்

நாளில் ஒரு நாள், படுத்துக் கொண்டிருந்த பொழுது சிவதரிசனம் தரல் வேண்டும் என்று வேண்டிஞள் சிவபெருமான பள்ளிக்குபாயம் (சட்டை) அணிந்து வந்து காட்சி தந்தார். அக்காலே இறைவனே மண்டோ தரி ஆனந்த மிகுதியால் உரக்கத் தோத்தரித்து உரை யாடத் தொடங்கிஞள். அதஞல் இராவணன் நித்திரை கலேந்து மண்டோதரி அறைக்கு வந்தான். அப்பொழுது பள்ளிக்குபாயம் அணிந்து வந்த சிவன் குழந்தை யாய்க் கிடந்தான். இராவணன் குழந்தையைப் பற்றிக் கேட்டபொழுது மண்டோதரி தன் சேடியின் குழந்தை என்று கூறிஞள். இராவணன் தன் அறைக்குச் சென் முன்; குழந்தையும் மறைந்தது. இவற்றை,

ஏர்தரும் ஏழுலகத்தை எவ்வுருவுந் தன்னுருவாய் ஆர்கலிசூழ் தென்னிலங்கை அழகமர் மண்டோதரிக்குப் பேரருள் இன்பமளித்த பெருந்துறைமேய பிராஜோ (குயிற்பத்து)

'......பெருந்துறை யாதி அந்நாள் உந்துதிரைக் கடண்க் கடந்தன ரூங்குமதில் இலங்கை யதனில் பந்தணேமெல் விரலாட்கருளும் பரிசறிவார் எம்பிராஞ வாரே' (திருவார்த்தை)

''வெள்ளேக் கலிங்கத்தர் வெண்டிரு முண்டத்தர் பள்ளிக் குப்பாயத்தர் அன்னே யென்னும் பள்ளிக் குப்பாயத்தர் பாய்பரிமேற் கொண்டென் உள்ளங் கவர்வரால் அன்னே யென்னும்'' (அள்ளேப்பத்து)

''உங்கையிற் பிள்ளே உனக்கே யடைக்கல மென்றங் கப்பழஞ்சொற் புதுக்குமெம் மச்சத்தால்''(திருவெம்பாவை)

என்னும் மணிவாசகமொழிகளால் நண்குணரலாகும்.

திருப்பாற்கட‰க் கடைந்து அமுதமெடுத்துத் திருமால் அத2ன வழங்குங் காலத்தில் சூரிய ரர்களுக்கு இடையில் அவுணன் ஒருவன் மாறுவேடம் பூண்டு புகுந்து அமிர்தம் வாங்கியுண்டான். சந்திரர் அவன் அவுணன், மாறுவேடத்துடன் வந்துள் ளான் என்பதைத் திருமாலுக்குக் காட்டினர். தம் கையிலிருந்த சட்டுவத்தால் அவுணன் தஃயில் அடிக்க, உடல் வேறு, தஃவேருயிற்று. ஆயினும் அமு தம் உண்டதளுல் பாம்பின் தஃலயும் அவுண உடலும் கொண்ட ஓர் உருவமாக விளங்கினுன். உருவங்களும் கேது, இராகு என்பன. அவர்கள் இரு வரும் திருக்கேதீச்சரத்தில் சிவபெருமாணே வழிபட்டுச் சந்திர சூரியரை இடையிடையே விழுங்கி வருத்தும் இப்படித் வரம் பெற்றனர் என்பது புராணக்கதை. தேவாரப்புகழ்பெற்ற திருக்கேதீச்சரப் பழைய கோயிலி ருந்த நிஃயமாகக் கருதப்பட்ட இடத்தைத் தோண்டிப் பார்த்தபொழுது போர்த்துக்கீசர் ஆட்சிக்கு முன்னர் பூசிக்கப்பட்டு வந்த சிவலிங்கமும் கணேச விக்கிரகமும் வெளிக்கிளம்பின. இப்போதுள்ள ஆலயம் 1903 ஆம் ஆண்டு யூன் மாதம் 28 ஆந் திகதி பிரதிட்டை செய்யப் பட்டதாகும்.

தேவாரப் பாடல் பெற்ற பழைமை பொருந்திய இத்தலத்திணப் புதுப்பிக்க வேண்டி 1948-ஆம் ஆண்டு ஒரு பெரிய திருப்பணிச் சபையைச் சைவமக்கள் நிறு வினுர்கள். இச்சபையே கோயிற் புனருத்தாரண வேலேகளேயும், கோயிற் பூசையையும் நடாத்தி வரு கின்றது. இத்திருச் சபைத் தலேவராக, சேர் கந்தையா வைத்தியநாதன் அவர்களும் காரியதரிசியாக திரு. சு. சிவசுப்பிரமணியம் அவர்களும் தொரிவு செய்யப் பட்டார்கள். இவர்கள் முயற்சியால் ஆலயம் பழைமை போல் சிறப்புறுதற்குக் கால் கொள்வதாயிற்று. தலேவர் அவர்களின் அயரா முயற்சியாலும் தன்னலமற்ற

சேவையாலும் கட்டட வேலேகளும் அலங்கார உற் சவங்களும் மிகத் துரிதமான முறையில் நடைபெற ஏற்பாடாயிற்று. இந்தியாவிலிருந்து சிற்பாசாரிகளே வருவித்துக் கோபுர நிர்மாணத்துக்கும் தஃவர் அவர் கள் அருந்தொண்டாற்றினுர்கள். அவரின் தன்னலங் கருதாச் சேவையினுஅம் திருக்கேதீச்சரநாதனின் திரு நோக்காலும் சைவமக்கள் நாட்டம் திருக்கேதீச்சர நாதன் மேல் செல்லலாயிற்று. ஆலயப் புனருத்தாரண வேலேகள் அதிதீவிர நிலேயில் சென்று கொண்டிருக்கும் போது திருப்பணிச் சபையாருக்கேற்பட்ட கள் எழுத்தில் அடங்கா! ஆயினும் தஃவரவர்கள் தமது மதிநுட்பத்தினுவம் சைவமக்கள் ஆதரவினுவும் அவற்றை நீக்கி மேலும் தொண்டாற்றி வருங்கால் இறைவன் சித்தம் அவரை எம்மிடையே யிருந்தும் பிரித்துத் தம்பதம் சேர்த்துக் கொண்டது.

"அவனன்றி ஓர் அணுவும் அசையாது" என்னும் நம்பிக்கையுடைய சைவமக்கள் அதனுல் மனத் தளர்ச் சியடையாது வைத்தியநாதன் அவர்களின் அடிச்சுவட் டின் வழியே தாம் அமைத்த சபையை இதுபொழுதும் நடத்தி வருகின்ருர்கள். திருப்பணிச் சபையாரும் வைத்தியநாதன் அவர்களின் அபிலாசைகளேயே நிறை வேற்றுங் கருத்துடையராய் அரும்பணி புரிந்து வரு கின்றனர். இவர்கள் விடாமுயற்சியால் பழைமைபோல் சிறந்த சிவாலயமாக இஃது விளங்குமெனலாம். சைவ மக்களாகிய நாமும் இத்திருப்பணியை நிறைவேற்றத் தொடர்ந்து உதவி புரிந்து சிவபெருமான் கருணக்குப் பாத்திரராவோமாக.

## பமிற்சியும் விஞக்களும்

- 1. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) திருக்கேதீச்சர ஆலயம் எங்கு அமைந் துள்ளது?

- (ஆ) இத்தலத்தின் மீது தேவாரம் பாடி.@ேரீ யாவர்?
  - (இ) கேதீச்சரம் என்ற பெயர் ஏற்படக் காரணம் என்ன?
  - (ஈ) திருக்கேதீச்சரத் திருப்பணிச்சபை எப் பொழுது ஏற்பட்டது?
- 2. 'ஆம்' அல்லது 'இல்லே' யென எழுதுக:
  - (அ) புதைபொருளாராய்ச்சியாளர் மகாலிங்கத் திருவுருவைக் கண்டெடுத்தனர்.
  - (ஆ) சேர் கந்தையா வைத்தியநாதன் திருக்கேதீச் சரத் திருப்பணிச் சபையில் சாதாரண அங் கத்தவனுப் இருந்தார்.
    - (இ) திருக்கேதீச்சரத்தில் அலங்கார உற்சவ விழா நடைமுறையில் இருக்கின்றது.
    - (ஈ) திருக்கேதீச்சரநாதன் மண்டோதரிக்குக் காட்சியளித்தான்.
- திருக்கேதீச்சரத்தைப் பற்றிய புராண வரலாற்றை எழுதுக.
- சிறு குறிப்பு எழுதுக: மாந்தை, மயன், மண்டோதரி.

## 40. கந்தரலங்காரம்

நாள்என் செயும்வினே தான்என் செயும்என நாடிவந்த கோள்என் செயும்கொடுங் கூற்றென் செயும்கும் ரேசர்இரு தாளும் சிலம்பும் சதங்கையும் தண்டையும் சண்முகமும் தோளும் கடம்பும் எனக்குமுன் னேவந்து தோன்றிடினே.

(பதவுரை) குமேரேசர் - குமரக் கடவுளது; இருதா ளும் - இரண்டு பாதங்களும்; சிலம்பும் - (திருவடி அணிந்துள்ள) சிலம்பு என்னும் அணியும்; களில் சதங்கையும் - சதங்கைகளும்; தண்டையும் - தண்டை களும்; சண்முகமும் - ஆறு முகங்களும்; தோஞம்-அசுரரைக் கொன்று, வெற்றிகொண்ட தோள்களும்; கூடம்பும் - தோளில் அணிந்துள்ள கடப்ப மலர் மாலே யும்; எனக்கு முன்னே - அடியவளுகிய என்னடைய (அகக் கண்ணிற்கும்) புறக் கண்களுக்கும் முன்பாக வந்து தோன்றிடின் - வந்து காட்சியளித்திடுமாயின்: நாள் என்செய்யும் - நாள்கள் என்னே என்ன செய்ய வல்லன; விணதான் என்செயும் - முற்பிறப்பில் செய்த தீவிணேகள் என்ன செய்ய வல்லனி; எனே நாடி வந்த கோள் - எனக்குத் தீமை செய்ய என்னத் கிரகங்கள்; என்செயும் - என்ன தேடிவந்த வல்லன?; கொடும் கூற்று என் செய்யும் - கொடியவ னை ஏமனும் என்னே என்ன செய்ய வல்லவனுவான்?

(இவை யாவும் முருகன் காட்சியில் மகிழ்ந்து தினேக்கும் அடியார்களிடம் ஒரு தீமையும் செய்ய வல்லனவல்ல.)

(பொழிப்புரை) முருகப் பெருமானுடைய திருவடி களும், சிலம்பும், சதங்கையும், தண்டையும், தோள் களும், கடப்பமலர் மாஃயும், சண்முகமும் எனக்கு முன்வந்து காணப்படுமாயின், நாள்களும், விண்களும், நவக்கிரகங்களும், கொடிய யமனும் ஆகிய இவை யாவும் ஒரு தீமையும் தரக் கூடியனவல்ல.

(விளக்கம்) முருகப் பெருமாண வழிபடும் அடி யார்கள், அவன் திருவுருவினே உள்ளத்தில் பதித்து, அவன் திருநாமங்களேயே கூறி, அவன் உருவிணக் கண்ணே மூடியகாலத்தும் திறந்திருக்கும் காலத்தும் புறவொளித்தோற்றமாகவும் உருவெளித் தோற்றமாக வும் காண்பாராளுல், அவர்களுக்கு நாள், விண, இடுக்கண்கள் கோள், கூற்று என்பவற்ருல் வரும் இல்லேயாகும். இத்தன்மை எத்தெய்வத்தைத் தொழு வார்க்கும் உண்டு எனினும் சிறப்பாக இங்கு கனேத் தொழுவார்க்கு உண்டு என்பதை வலியுறுத்து கின்ருர். இறைவனிடம் அழுத்தமான பக்தியும், தியானமும் வேண்டும். உறுதியான உள்ளத்தோடு உள்ளுவார்க்கே இறைவனின் எழிலுரு இன்னருட் காட்சி கிடைக்கும். இறைவன் உரு உள்ளத்தில் பதிந்து ஊன்றி நிற்றல் வேண்டும். அந்நிலே எளி தில் பெறத் தக்கதன்று. எதற்கும் அளவில்லாத ஆழ்ந்த பக்தியினுலாய உள்ளமுடையார்க்கே இயலும். அத்தகைய நிஃயைப் பெறவே தியானம், என்பன மேற்கொண்டு, நியமத்தைக் கடைப்பிடித் தொழுகிப் புலன்களே ஒடுக்கி இறைவன் அருள் ஒன்றிணயே நாடி நிற்கின்றனர். புலனடக்கம் பெறல் எளிய தொன்றுகுமோ?

> மதிநுதன் மங்கையோடு வடபா லிருந்து மறையோதும் எங்கள் பரமன் நதியொடு கொன்றைமாகே முடிமே லணிக்தென் உளமே புகுந்த அதனுல்

கொதியுறு காலனங்கி நமனேடு தூதர் கொடுநோய்க ளான பலவும் அதிகுண நல்லநல்ல வவைநல்ல நல்ல அடியா ரவர்க்கு மிகவே.

—சம்பந்தர்

னன்று திருஞான சம்பந்தப் பெருமான் திருவாய் மலர்ந்தருளியிருப்பதும் அறியத்தக்கது. ''கோளறு பதிகம்'' என்னும் பகுதியில் திருஞான சம்பந்தப் பெருமான் கோள்களும், நாள்களும், தெய்வங்களும், எமன், நோய் முதலியனவும்; பூதங்களும், விலங்கு களும், பிறவும் அடியார்களே ஒன்றுஞ் செய்ய வல்லன வல்ல என்று கூறியுள்ளார்.

கந்தரலங்காரத்தைப் பாடியவர் திருப்புகழ் பதின ருயிரம் பாடியவரான அருணகிரிகாதர். இவர் பிரபுடதேவ ராயன் காலத்தவர்; வில்லிபுத்தூராழ்வாருடன் வாது புரிந்து வென்றவர். கி. பி. பதிணேந்து பதினுரும் நூற்ருண்டினர். இளமையில் பல குற்றங்களேப் புரிந் தவராக இருந்து, சுப்பிரமணியணே உபாசித்து அவன ருள் பெற்றுத் திருப்புகழ் முதலான நூல்களேப் பாடி யவர். கந்தரந்தாதி, கந்தரனுபூதி என்ற நூல்களேயும் பாடியுள்ளார்.

'நாள் என் செயும்' என்பதற்கு நட்சத்திரம் என்ன செய்ய வல்லது எனவும் பொருள் கொள்ளலாம். நாள், நட்சத்திரம், நவக்கிரகம், விண, நமன் என்ப வற்றையும் சுப்பிரமணியக் கடவுளே மெய்யன்போடு வணங்கி வருபவன் வெற்றி கொள்வான் என்று ஆசிரி யர் கூறுகிருர். உறுதியான பக்தி வேண்டும். இறை வன் காட்சியை இப்பிறவியிற் பெற அருந்தவம் புரிய வேண்டும் என்று அருணகிரிநாதர் மக்களுக்குக் கூறுகிருர். இவர் கிளி வடிவிலிருந்து பாடுகிருர் என்று இன்றும் பெரியோர் கூறுவர்.

### பயிற்சியும் விஞக்களும்

- இடைவெளி நிரப்பிப் பாடலேப் பூர்த்தி செய்க:
   நாள்என் விண தானென் செயு நாடிவந்த
   — செயும்கொடுங் செயும்கும —
   தாளும் சதங்கையும் சண்முகமும்
   தோளும் எனக்கு னேவந்து னே.
- 2. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) கந்தரலங்காரம் என்னும் நூல் எக்கடவுள் மீது பாடப்பட்டது?
  - (ஆ) கந்தரலங்காரத்தைப் பாடியவர் யார்?
    - (இ) முருகப் பெருமாணக் குறிக்கும் வேறு நாமங் கள் ஐந்து தருக.
- முருகப் பெருமான் தன்னடியார்களுக்கு முன் தோன்றும் காட்சிபற்றி இப்பாடலிற் கூறியுள்ள பிரகாரம் தருக.
- 4. முருகப்பெருமானின் மெய்யடியார்களின் முன் எவை வலியிலதாகும் என ஆசிரியர் கூறுகின்ருர்?
- 5. பொருள் தருக.

நாள் — விண — கோள் — கூற்று — தாள் — தண்டை —— சண்முகம் — கடம்பு —

# 41. திருப்புகழ்

திருப்புகழ் என்னும் நூல் முருகப் பெருமான் மீது அருணகிரிநாதரால் பாடப்பட்டதாகும். திரு என்பது மேன்மையை உணர்த்தும். புகழ் என்ற பண்புப் பெயர் புகழைக் கூறும் பாடலுக்காகி வந்தது. அதுவே நூலுக்கும் பெயராயிற்று. சிவபெருமானின் புகழைக் கூறு வன தேவார திருவாசகங்கள்; அதே போன்று முருகப்பெருமானின் புகழைக் கூறுவது திருப்புகழ் என்னும் நூல். அருணகிரிநாதர் முருகப்பெருமான் மீது பாடிய திருப்புகழ்ப் பாடல்கள் பதிஞருயிரம் என்று கூறுவர். ஆஞல் இன்று நமக்குக் கிடைத்துள்ளன ஆயிரத்து முந்நூறு பாடல்கள். "திருப்புகழ்ப் பாடல்கள்" யாவும் சந்தப்பாக்களே.

அருணகிரிநாதர் திருவண்ணுமலேயில் அவதரித் தார். இவர் காலம் இற்றைக்கு ஐந்நூறு ஆண்டுகட்கு முன் என்பர் வரலாற்று ஆசிரியர். முருகப்பெருமான் அருளினுல் மெய்ஞ்ஞான உபதேசம் பெற்று அற்புத மான திருப்புகழ்ப் பாடல்களேப் பாடினுர். தலங்கள் தோறுஞ் சென்று ஆங்காங்கு எழுந்தருளியுள்ள முரு கப்பெருமானேப் பாடிப் பரவிப் பணிந்தார். அப்பாடல் களின் தொகுப்பே திருப்புகழ் என்னும் நூலாகும்.

'வாக்கிற் கருணகிரி', 'கருணக் கருணகிரி', 'சந்தப் புகழ்ப் பாவிற் கருணகிரி', என்று ஆன்றேர் கூறிய தொடர்கள் இவர் புலமையை நன்கு புலப்படுத்தல் காண்க. அருணகிரிநாதர் கந்தரலங்காரம், கந்தரந் தாதி, கந்தரநுபூதி, திருவகுப்பு என்னும்⁵நூல்களேயும் பாடியுள்ளார்.

ஈழநாட்டில் அருணகிரிநாதரின் திருப்புகழ்ப்பாடல் பெற்ற முருகன் கோயில் ஒன்றே ஒன்றுளது; அதுவே கதிர்காமமாகும். இத்தலம் தென்னிலங்கையில் புனிது தீர்த்தமாகிய மாணிக்க கங்கைக் கரையிலே அமைந் துள்ளது. அங்கெழுந்தருளியிருக்கும் பெருமாளாகிய முருகக்கடவுளின் பெருமைகளே, "திருமகளுலாவும்" என்னுந் தொடக்கத்துத் திருப்புகழில் அருணகிழிநாதர் கூறியருளுகின்ருர்.

(1)

#### கதிர்காமம்

திருமக ளுலாவு மிருயுய முராரி பெருமான் காண திருமருக நாமப் செக்தலமும் வானு மிகுதிபெறு பாடல் பெருமாள் 45 IT 600T தெரிதரு குமாரப் **ம**ருவுமடி யார்கள் மனதில்வினே யாடு பெருமாள் **岳耳 609** மரகத மயூரப் மணிதரளம் வீசி யணியருவி சூழ பெருமாள் # 17 600F மருவுகதிர் காமப் அருவரைகள் கீறுபட அசுரர் மான பெருமாள் அமர்பொருத வீரப் அரவுபிறை வாரி விரிவுசடை வேணி பெருமாள் S 7 676 அமலர்குரு நாதப் இருவினேயி லாத தருவினே விடாத பெருமாள் காண் இமையவர்கு லேசப் இலகுசிலே வேடர் கொடியினதி பார பெருமாளே. இருதனவி கோகப் -அருணகிறி நாதர்

(பதவுரை) இலகுசிலே வேடர்-விளங்குகின்ற வில்லே யுடைய வேடர்களின் குலத்திற் பிறந்த; கொடியின் -வள்ளிக்கொடி போன்றவளான வள்ளியம்மையின்; விநோதப்பெருமாள் - அதிசயங்கண்டு மோகிக்கும் பெருமையாள்பவனுன முருகப் பெருமான்; திருமகள் உலாவும் - இலக்குமி மகிழ்ந்து விளேயாடி நித்தியவாசம்

செய்யும்; இருபுய முராரி - இரண்டு தோள்க2ளயுடைய முரன் என்ற அசுர2னக் கொன்ற திருமாலின்; மருக நாம - அழகிய மருமகன் என்ற பெயரையுடைய: பெருமாள் - பெருமையை ஆள்பவனுவன்; செக்தலமும் வானும் - பூமியிலுள்ளவர்களும் தேவர்களும்; பெறுபாடல் - துதிப்பதனுல் மிகுதியாகப் பெற்ற புகழ்ப் பாடல்களேக்கொண்ட: தெரிதரு - யாவராலும் ஆராய்ந் தறிந்துணரப்படும்; குமாரப் பெருமாள்-இளமையோடு கூடிய குமாரனுகிய பெருமையை ஆள்பவன்; அடியார்கள் - பொருந்தி வந்து அடையும் களின்: மனகில் விளேயாடும் - மனத்தின் தருளி மகிழ்ந்து விளயாடுகின்ற; மரகத மாள் - மரகதத்தை ஒத்த பச்சை நிறமுள்ள வாகனமாகவுடையவனுன் பெருமையை மணிதரளம் வீசி - இரத்தினங்களேயும் முத்துக்களேயும் அலேகளாகிய கைகளால் வீசி எறிந்து; அணி சூழ - அழகு பொருந்திய அருவிகள் சூழ்ந்து பெருக்கி விளங்கும்; மருவு கதிர்காமப் பெருமாள் -பொருந்தி வாழும்கதிர்காமப் பகுதியிலுள்ளவனைபெரு மையை ஆள்பவன்: அருவரைகள் நீறுபட - கிரௌஞ் சம் முதலிய அரிய மஃலகள் சாம்பற் பொடியாகவும்; அசுரர் மாள - சூரபதுமன் முதலான அசுரர்கள் இறக்க வம்; அமர்பொருத வீரப்பெருமாள் - சண்டை செய்க வீரத்தன்மையுடையவனுன பெருமையை அரவு, பிறை, வாரி, விரிவு - பாம்பும், பிறைச்சந்திர பெருநீர்ப் பெருக்குடைய கங்கையும் தங்கியுள்ள; சடைவேணி அமலர் சடாபாரத்தையுடைய குற்றமற்றவரான சிவபெருமானுக்கு; குருநாதப் பெரு மாள் - பிரணவத்தை உபதேசித்தருளிக் குருநாதரான பெருமையை ஆள்பவன்; இருவினே இலாத - நல்விணே தீவினே என்னும் இரண்டும் இல்லாத; தருவினே விடாத-கற்பகதரு போன்று யாவற்றையும் கொடுப்பவணே விட்டு நீங்காத; இமையவர் குல ஈசப்பெருமாள் -

தேவர்கள் குலத்திற்கு ஈசஞக விளங்கும் பெருமையை ஆள்பவன்; 'காண்' இவ்வாருதலே நீ அறிவாயாக (ஒவ் வோரடிக்கும் இவ்வாறே கொள்க.)

[காண் என்பதை முன்னிலே **அசையாகவும் கொள்**ள லாம்.]

(பொழிப்புரை) விளங்கும் வில்ஃயுடைய வேடர் குல மகளான வள்ளியம் பெருமாட்டியாரின் விநோதமான பெருமையை ஆளும் கதிரேசஞகிய முருகன் இலக் குமி விளங்கும் இரண்டு தோள்க2ளயுடைய முராரி என்னும் திருமாலுக்கு அழகிய மருமகன். உலக மக்க தேவர்களும் துதிப்பதால் மிக்க புகழ்ப்பாடல் க‰க் கொண்ட அறிவாலாராய்ந்து உணரத்தக்க யாவர்க்கும் இனேயஞன குமாரன். அடியவர்கள் மனத் தில் வினயாடுகின்றவன்; பச்சை நிற மயிலே வாகன மாகவுடையவன். மணிகளேயும் முத்துக்களேயும் அலே களாகிய கைகளால் வாரி வீசும் அருவிகள் சூழ்ந்து வளம்பெருகி விளங்கும் கதிர்காமம் என்னும் தலத்தில் எழுந்தருளியிருப்பவன். கிரௌஞ்சம் முதலிய ம2லகள் பொடிபடவும் சூரபதுமன் முதலான அரக்கர்கள் இறக் கவும் போர் புரிந்த வீரன். பாம்பு, "பிறைச்சந்திரன்" கங்கை முதலாயின கலந்திலங்கும் சடைக்கற்றையை யுடைய குற்றமற்றவரான சிவபெருமானுக்குப் பிரண வத்தை உபதேசித்தவனுன குருநாதன். நல்வினே, தீவினே என்பவை இல்லாத கேட்பனவற்றை அளிக்கும் கற்பகதரு போன்றவனே விட்டு நீங்காத கண் இமைக் காத தேவர்கள் குலத்திற்கு ஈசன். இத்தகைய பெரு மையை ஆள்பவனே அறிந்து கொள்வாயாக.

'இருவிண இல்லாத திருவிணே' என்பதற்குப் பதி லாக 'இருவிண இல்லாத பொருளிணே', என்ற பாட லும் உண்டு. இருவிணகளுமற்ற பொருளுமான முரு கன் என்க. இமையவர் - இமைக்காத கண்களேயுடையவர் -தேவர். இமயத்தில் வாழ்பவருமாம். குல+ஈசன்—குலே சன்.

அருணகிரிநாதர் முருகன் பெருமையைப் பலவாறு பாடுகின்ருர். அவர் முருகனிடத்தில் ஈடுபாடுடையவ ராபினும் பிற தெய்வங்களேயும் சிறப்பித்துப் பாடும் சமரசபாவம் உடையவர். இதஃன இலக்குமி தங்**கப்** பெற்ற இருபுயமுடைய திருமாலின் மருமகன் எனும் முருகன் என்ற கூறுமுகத்தால் நாமமுடையவன் இனிது விளக்குகின்ருர், முருகனே குருவாதற்குரிய வன். சிவபெருமான் சனகாதி முனிவர்கட்குக் குருவா னுன். அத்தகைய சிவனுக்குக் குருவானவன் முருக**ன்** என்பதை அரவு பிறை வாரி விரிவு சடைவேணி அம குருநாதப் பெருமாள்' எனச் சிறப்பாக விளக்கி ஞர். முருகன் மன்மதணேயும் தலேகுனியும்படி செய்யும் அழகுடையவன் என்பதை உலகத்தவரும் தேவரும் துதிக்கின்ற மிகுதியான தோத்திரப் பாடல்களால் ஆராய்ந்தறியத்தக்க குமரப்பெருமான் என்று விளக்கி ஞர். முருகன் வீரத்தைச் சிறப்பிக்க 'அருவரைகள் நீறுபட அசுரர் மான அமர் பொருத வீரப்பெருமாள் என்று கூறுகிருர். அன்பர்கள் வேண்டுவன வேண்டி யாங்களிக்கும் வள்ளியன் என்பதை "இருவிணயிலாத தரு" என்ற தொடரால் விளக்கினர். ஆதலின் தேவர் கள் அவ2னவிடாது சூழ்ந்துள்ளனர் என்றுர். யார்கள் மனதில் வினயாடுபவன் என்பதை அடியார்கள் மனதில் விளேயாடு மரகத மயூரப் பெரு மாள்` என்று கூறி விளக்கிஞர். சூரபதுமணேயே மயி லாகக் கொண்டான் என்பது பகைவளுயினும் மறக் கருணயால் தண்டித்து அருளேப் புரிபவன் என்பது விளங்க மயூரப் பெருமாள் என்று கூறியருளிஞர். உயர்வு தாழ்வு கருதாது அடியார்களே ஆதரிப்பதும் உலக மக்களுக்கு இல்லறமாகிய நல்லறத்தை மேற் கொண்டொழுகி வாழ்தலே சிறந்ததென்பதைத்தான் வள்ளுவர் குலத்திற் பிறந்து வள்ளியம்பெருமாட்டி யைத் தானே வந்து மணந்து காட்டியதால் விளக்கினுன் முருகன் என்பார். 'இலகுசிலே வேடர் கொடியின் விநோதப் பெருமாள்' என்று கூறி விளக்கிஞர். 'மணி' தரளம் வீசியணியருவி சூழ மருவு கதிர்காமம்' என்று தெளிவாக கதிர்காமத்தின் வளத்தையும் சிறப்பையும் விளக்கிரைர். 'அருவி' என்பது மஃநொடு என்பதைக் குறித்து நின்றது. இத்தகைய பெருமாண மனமொழி மெய்களிஞல் தூய்மையாய் வழிபடின் உறவும், அழகும், யாவராலும் விரும்பப்படுந் தன்மையும், பகையை வெல் அம் திறனும், சற்குருவும், வேண்டுவன பெறலும், இல்லற வாழ்க்கையில் இன்பமும் யாவும் உண்டாகும் என்பதைக் குறிப்பால் உணர வைத்தார்.

#### (2)

### கனகசபை (சி தம்பரம்)

சைவர்களால் கோயில் என்று சிறப்பித்துக் கூறப்படுவது சிதம்பரதலம். இத்தலத்திண யடைந்து ஆங்குள்ள கணகசபையியேயும் நடராசப் பெருமாயேயும் திருமூலர், பதஞ்சலி, வியாக்கிரபாதர் முதலாய முனிவர்களும் சைவ சமய குருவர் நால்வர்களும் திருவிசைப்பா ஆசிரியர்களும் சேக்கிழாரும்பாடிப்பரவியுள் எனர். அது பற்றுக் கோடாக அருணகிரிநாதரும் சிதம் பரத்தைப் புகழ்ந்து பாடியுள்ளார். அங்கு கனகசபையில் எழுந்தருளியிருக்கும் முருகப் பெருமானின் தரிசணேயைப் பெறும் பொருட்டு ''இருவியேயின்'' என்னுந்திருப்புகழ் அருணகிரிநாதரால் பாடப்பட்டதாகும்.

இருவினேயின் மதிம யங்கித் — திரியாதே எழுகரகி லுழலு கெஞ்சுற் — றஃயாதே பரமகுரு அருள்கி ஊேக்திட் — டுணர்வாலே பரவுதரி சணேயை யென்றற் — கருள்வாயே தெரிதமிழை யுதவு சங்கப் — புலவோனே சிவனருளு முருக செம்பொற் — கழலோனே கருணே நெறி புரியு மன்பர்க் — கெளியோனே கனகசபை மருவு கந்தப் — பெருமாளே.

—அருணகிரிநாதர்

(பதவுரை) தெரிதமிழை உதவு - ஆராய்ந்து அறியப் படும் இன்பமுடைய தமிழை அளிக்கும்; சங்கப் புல வோனே - சங்கப் புலவர்களுள் ஒருவளுக அருளும் முருக - சிவபெருமான் புலவனே: சிவன் அளித்த முருகன் எனும் பெயருடைய; செம்பொ**ன்** கழலோனே - செம்மையான பொன்னுலாகிய கழலேக் காலில் அணிந்தவனே; கருணேநெறி அன்பர்க்கு எளியோனே அன்பு வழியில், அருள்வழி யில் தொண்டு புரியும் தொண்டர்களுக்குக் காண்பதற்கு எளியவனே; கனகசபை மருவு - பொற்சபையாகிய பொன்னம்பலத்தில் பொருந்தியுள்ள; கந்தப் பெரு மாளே - கந்தன் என்னும் பெயருடைய பெருமையை ஆள்பவனே; இருவின் - நல்வின், தீவின் என்னும் இருவிணேகளினுலும்; மதிமயங்கி - அறிவு கலக்கமுற்று மயக்கம் அடைந்து; திரியாதே - திரியாமல்; எழு நர கில் தோன்றும் நகரமாகிய குழியிலே; அழுந்தி வருந்தும்; நெஞ்சு உற்று - மனத்தைப் பெற்று அஃயாதே - திரியாமல்; பரமகுரு - மேலான குருவினு டைய; அருள் நிணந்திட்டு உணர்வாலே - திருவருட் கருணேயை எண்ணி எண்ணி அந்த உணர்ச்சியால்; பரிவுதரிசணேயை - யாவரும் தொழும் (தரிசனத்தை) காட்சியை; என்றற்கு அருள்வாயே – அடியவஞ்கிய எனக்கு அளித்தருள்வாயாக.

(பொழிப்புரை) ஆராய்ந்து அறியப்படும் இன்பமு டைய தமிழ்மொழியை அளிக்கும் சங்கப் புலவர்களுள் ஒருவனுக விளங்கும் புலவனே! சிவபெருமான் அளித்த முருகன் என்னும் பெயருடைய பொன்னுலான வீரக் ஆழஃலக் காலிலணிந்தவனே! அன்புநெறி, அருள்நெறி எனும் வழியில் நின்று, தொண்டு புரியும் அன்பர்கள் காண்பதற்கு எளியவனே! பொற்சபையான கனகசபை யின்கண் பொருந்தியிருக்கும் கந்தன் என்னும் திரு நாமமுடைய பெருமையை ஆள்பவனே!

அடியவளுகிய நான், நல்விண தீவிண என்னும் இருவிண்களினுலம் அறிவு கலக்கமுற்று மயங்கித் திரி யாமலும், தோன்றும் நரகமாகிய குழியில் வீழ்ந்து வருந்தும் மனத்தைப் பெற்றுத் திரியாமலும். மேலான குருவினுடைய திருவருட் கருணேயை நிணந்து அந்த உணர்வால் துதிக்கின்ற காட்சியை எனக்குத் தந்தருளு வாயாக.

(விளக்கம்) ஆசிரியர் இருவிண மயக்கம் நீங்கி நரகத்தை நிணந்து வருந்தும் நெஞ்சிணப் பெருதபடி, குருவினது திருவருட் கருணேயைப் பெறும் உணர்விஞல், தொழும் காட்சியைத்தருமாறு இறைஞ்சி (முருகணயே குருவாக) தந்தருள் புரியுமாறு வேண்⊕ கின்றுர்.

நல்விண்: தீவிண் என்னும் இரண்டும், பொன் விலங்கும் இரும்பு விலங்கும் போன்றவைகளே. நல் விண்யினுல் செல்வமும் போகபாக்கியங்களும் பெறலா மேயன்றி இறைவனடியைச் சார்தலியலாது. மற்றும் அந்நிலேயில் மதிமயங்கித் திரிந்து மீளா நரகிற்காளா தலும் கூடும். தீவிணயோ எனின் பல்வகைத் துன் பங்களுமுற்று மீளா நரகிற்காளாதல் வேண்டும். எனவே, இருவிணயாலும் பிறப்பும் அவற்ருல் வரும் இன்பதுன்பங்களும் உண்டு. ஆகவே, இருவிணயும் நீங்கினுலன்றி இறைவனடி சேர இயலாது. இரு விண் யும் கழலும் நிலேயே ஆணவம், கன்மம், மாயை என் னும் மும்மலமும் அகலும் நிலே. இதனே ''இருவிண் மொப்பு மலபரிபாகம்'' என்பர். அந்நிலே யெய்துதற்குக் குருவினருள் கூடுதல் வேண்டும். குருவின் அருளால் தான் மெய்ப்பொருளுணர்ந்து இறைவன் காட்சியைப் பெறுதல் கூடும். ஆதலின் ஓ தலி ரண் ட டி களால் இவற்றை வேண்டிஞர்.

குமரவேள் தமிழ்ச்சங்கப் புலவராக வீற்றிருந்தார்; இறையஞராகப் பொருளுரையை உருத்திரசன்மன் என்ற பெயரோடிருந்து கேட்டார். தமிழ்மொழியிலக் கணத்தை அகத்தியற்கு அருளிச்செய்தார். தமிழிற்குத் தெய்வம் முருகன். சிவபெருமான் நெற்றிப் பொறிக்க ணின்றும் தோன்றியவன். இளமை, மணம், இறைமை, அழகு முதலியன யாவும் உடையவஞ்தலின் 'முருகன்' எனப்பட்டான். முருகு - இளமை, மணம், அழகு,

முருகன் திருவவதாரஞ்செய்து தேவர்களின் இடுக் கணேத் தீர்த்தான். சூரபன்மன் முதலான அரக்கர் களேக் கொன்றழித்து, வீரக் கழஃப் புணந்தான். ஆதலின், முருகணேச் செம்பொற்கழலிணை என்றுர்.

என்பது அருள்நெறி. கருணே கருணே நெறி என்பது இரக்கம். அருள் - கருணே தோன்றற்கு அடிப் படை அன்பு. அன்பு நெறியில் நின்றூர்க்கே கரு2ீண நெறி அல்லது அருள்நெறி வாய்க்கும். அந்நெறியி அள்ளார் சர்வபூத தயையுடையராவர். எல்லாவகை உயிர்களிடத்தும் அன்புகாட்டி; அவ்வவ் வுயிரிடத்து இறைவணேக் கண்டு அருள்புரிவர். னுல் கருஊேயையே (அருஊயே) உருவாகக் கொண்ட முருகன் அருள்நெறி நின்று தொண்டுபுரியும் அடியார் களுக்குக் காட்சிக்கு எளியவனுகின்றுன் என்றுர். சீவ பூததயை இன்றி இறைவன் காருண்யம் அல்லது அருள் கிட்டாது. சீவகாருணியம் இல்லேயேல் அன்பும் உள் நெகிழ்ச்சியும் இல்லேயாகும்; அதனுல் பெறும் அருள் நிலே இல்லேயாகும். அதனுல் பெறும் இறைவன னருளும் இல்ஃயாகும். அன்பு அருள் நெறியில் நின் ருர்க்கு இறைவன் எளியனுகின்ருன்; மற்றவர்க்கு அரிய ூகின்ருன். எளியனுகின்ருன் என்றதால் தன் இறை மைத் தன்மையையும் பாராமல் அடியார்களுக்குத் தொண்டுபூண்டு அவர்கள் ஏவல் வழி நிற்றஃயுங்கோள்கின்ருன் என்றபடி.

கந்தன் என்ருல் ஒன்று சேர்க்கப்பட்டவன் என்பது பொருள். ஒற்றுமைக்குக் குறியாக விளங்குபவன் கந் தண். கனகசபை - பொற்சபை; பொன்னம்பலம் - சிதம் பரத்தில் உள்ளது.

### பயிற்சியும் விருக்களும்

- ். இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) திருப்புகழ் என்னும் நூல் ——— பாடப் பட்டது.
  - (ஆ) கதிர்காம தலத்தின் பாங்கர் ——— தீர்த்தம் உளது
    - (இ) இலங்கையில் திருப்புகழ்ப் பாடல் பெற்ற தலம் ——— ஆகும்.
    - (ஈ) திருப்புகழ்ப் பாடல்கள் யாவும்—— பாக் களால் ஆனவை.
- 2. சுருக்கமான விடை தருக;
  - (அ) தெரிதமிழை உதவுசங்கப் புலவோன் யார்?
  - (ஆ) இரு விணகள் எவை?
    - (இ) திருமாலுக்கு முருகன் என்ன முறையினன்?
    - (ஈ) 'சிஜே வேடர் கொடி' என்று சுட்டியது யாரை?
- 3. இருவிணயின் மதிமயங்கி என்ற திருப்புகழை எட்டு வரியில் எழுத்துப் பிழையின்றி எழுதுக.
- 4. பின்வரும் தொடர்களே விளக்குக:
  - (அ) கருணேநெறி புரியும் அன்பர்க்கு எளியோன்
  - (ஆ) தெரிதமிழை உதவு சங்கப் புலவோன்
  - (இ) மருவும் அடியார்கள் மனதில் விளேயாடும் பெருமாள்
- ். முருகப்பெருமாணப் பற்றி இரு திருப்புகழையும் ஆதாரமாகக் கொண்டு ஐந்து வாக்கியங்கள் எழு துக.

## 42. திருக்கோணேசுவரம்

திருக்கோணமல் (திரிகோணமல்): இதலே த் தக்கிண கைலாசம் என்று கூறுவர். வாயுவிற்கும் ஆதிசேடனுக்



திருக்கோணமலே — சுவாமி மலே

Digitized by Noolaham Foundation.

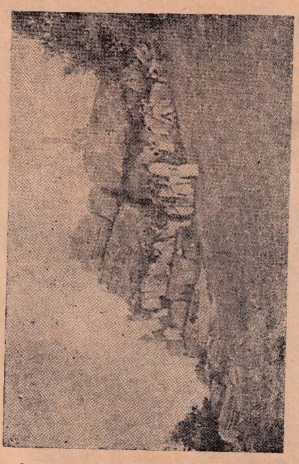
கும் ஒரு சமயம் வாக்குவாதம் ஏற்பட்டது. யார் வலிமை அதிகம் உடையவர் என்று காண நேர்ந்தது. கைலே மலேயை வனத்து இறுகப் பற்றிக்கொண் டான் ஆதிசேடன். வாயு அதிக வலிமையோடு வீசிணுன். அப்பொழுது மூன்று முடிகள் வாயுவால் அடித்துக் கொண்டு போகப்பட்டு வேறு வேறு இடங் களில் விழுந்தன அவை முறையே காளத்தி, திரிசிரா மல், திருக்கோணமல் என்பன. இங்குத் தேவேந்திரன் முதலியோர் பூசித்தனர். ஈழ நாட்டரசர் சிங்கை செக ராச சேகரர் இயற்றிய 'தக்கிண கைலாச புராணம்' என்பது ஒன்று உண்டு. இராவணன் பிறப்பு, இள மைப் பருவம் என்பவற்றேடு சம்பந்தமுடையது இத் தலம்.

பாடல் பெற்ற தாய தலம் திருக்கோணமலே. இத் தலத்தைப் பறங்கிகள் அழித்து ஒரு கோட்டையைக் கட்டிவிட்டார்கள். பின் வந்த ஒல்லாந்தர்களும் ஆங் கிலேயரும் அக்கோட்டையைப் படைகளின் இருப்பிட மாகக் கொண்டனர். என்ருலும், சைவாபிமானிகள் கோயிலிருந்த இடத்திற்குப் பூசை செய்துவரும் வழக் கத்தைக் கைவிடவில்லே.

திருக்கோணமலேத் துறைமுகம் ஒரு வனகுடா போன்றது. அக்குடாவின் வலப்பக்கம் கடலுள் நீண் டுள்ளது. அப்பகுதி ஒரு முணே போலுள்ளதாய்ப் பெரும்பாறைகளால் ஆகியதாகும். இப்பாறைகள் கட வின் மேல் உயர்ந்து விளங்குகிறபடியால் மலேகள் என அழைக்கப்படுகின்றன. அப்பாறைகள் கோணலாக அமைந்துள்ளமையால் 'கோணமலே' என்று அழைக்க லாயினர். கோணலான இப்பாறைப் பகுதியிற்ருன் கோணேசர் கோயிலிருந்தது. இப்பாறைகளுக்கும் கோட்டைகளுக்குமிடையில் புதர்களும் உள்ளன அங்கு புள்ளிமான்கள் மந்தை மந்தையாகத் திரிவதைக் காணலாம். இறுதிப் பாறை இருக்குமிடத்துக்குச்

திருக்கோணம் இ

சுவாமிமலே என்று பெயர். அப்பாறையின் மீது கோணே சரின் மூலத்தானம் இருந்தபடியினுல் 'சுவாமி மலே'



என்ற பெயரைப் பெற்றது. திருக்கோணமஃக் கோயி ஃக் குளக்கோட்டன் என்னும் அரசன் கட்டிஞன் என்று 506—20

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

வரலாறு கூறுகிறது. அக்குளக்கோட்டன்வரராமதேவன் என்ற பட்டப் பெயருடன் சோழ நாட்டை மனுநீதி கண்ட சோழன் மகன். வரராமதேவன் மச் சேந்திர புராணத்தில் திருக்கோணமஃயின் பெருமை களேயெல்லாம் படித்தான். அவனுக்கு அங்கு மெடுத்துப் பூசை விழா முதலியன நடத்த வேண்டும் என்னும் அவா உண்டாயிற்று. அவ்வாறே வேண்டும் பொருளொடு வந்து திருப்பணி செய்து வருகையில் தனக்கு இறுதிக்காலம் நெருங்கியதை அவன் உணர்ந்தான். அவன் தான் கொண்டு வந்த பொன் முதலிய பொருள்களே ஒரு கிணற்றிலிட்டுக் காவல் அமைத்துவிட்டுத் தன் மைந்தனை கோட்டனுக்குச் செய்தி தெரிவித்தான். ஆனுல், கோட்டன் வந்து சேர்வதற்கு முன் வரராமதேவன் இறைவன் திருவடிகளே அடைந்தான். பின் குளக்கோட் டன் வந்து தந்தைக்குச் செய்யவேண்டிய இறுதிச் சடங் குகளேச் செய்து, கிணற்றிலிருந்து பொன்ணே எடுத்துத் தந்தை விருப்பப்படி கோணேசர் ஆலயத் திருப் பணிகளே முடித்து வைத்தான். அவன் குளமும் கோட் டமும் கட்டினன். ஆதலின், குளக்கோட்டன் என்னும் பெயரை அவன் பெற்ருன்.

கி. பி. 113—125 வரை ஆண்ட கயபாகு மன்னன் இலங்கையில் பத்தினிக் கட வுளான கண்ணகிக்கு ஆலயம் அமைத்து வழிபட்டவன். அவன் கோணமலே யீசர் கோயிலே இடித்திடப் புறப்பட்டான். இடைவழி யில் கண் இழந்தான். பின், சிவபெருமான் அந்தண ஞக வந்து திருநீறு அளிக்கக் கண் பெற்ருன். இவ் வாறு கண் பெற்ற இடம் கண்தழை. அது கண்டழை என மருவிப் பின் கந்தளாய் என மருவிற்று. திருக் கோணமலேக்கருகில் மகாவலிகங்கை கடலோடு கலக் கிறது. இத்தலத்தினருகில் தமிழர் விரும்பிக் குடியேறி னர். வீரபாண்டியன் என்பான் இலங்கையில் புகுந்து புவனேகபாகுவை வெற்றி கொண்டு தான் ''புவனேக வீரன்" என்று பட்டஞ் சூடிக் கோணேசர் ஆலயத்திற் குப் பல திருப்பணிகள் செய்துள்ளான். அவன் அம்மலே



கிருகோணமைவ கண்டெடுக்கப்பட்ட

யில் கயற்பொறி பொறித்தான். 1624—1627 இல் கோணே சர் ஆலயத்தை இடித்துக் கற்கோட்டை கட்டியவன் போர்த்துக்கேய அதிபதி கொன்ஸ்ரந்தீன் தீசா என்பவன். பறங்கியர் கோயிஸ் அழிக்க வருதலேக் கண்ட கோயி லார், மூர்த்திகளே எடுத்துச் சென்று கழுனிமலே என்ற இடத்தில் வைத்துப் பூசித்தனர். பின், பரராசசிங்கண்



திருக்கோணமல

தம்பலகாமம் கோயில் கட்டி, அம்மூர்த்திகளே அங்கு பிரதிட்டித்துப் பூசை, திருவிழா முதலியன புரிந்தனன்.

பழைய இடத்தில் மீண்டும் ஓர் ஆலயம் அமைக்க வேண்டுமென்ற எண்ணம் சைவ மக்களிடையே எழுச்சி பெற்றது. 1950ஆம் ஆண்டு ஆடி மாதம் 3 ஆம் திகதி போர்த்துக்கேயரால் தரைமட்டமாக்கப்பட்ட கோணேசர் கோயிலேக் கட்டி எழுப்புவதற்கு அவ்வூர் மக்களால் கூட்டப்பட்ட பொதுக்கூட்டத்தில் டாக்டர் பாலேந்திரா அவர்களின் தலேமையின் கீழ்த் திருப்பணிச் சபை ஒன்று ஒழுங்கு செய்யப்பட்டது. இச்சபையார் கோணேசர் ஆலயத்தை மீண்டும் கட்டுதல் பற்றியும் காசியில் இருந்து சிவலிங்கத் திருவுருவம் ஒன்றை வர வழைத்தல் பற்றியும் அடிக்கடி ஆலோசணே புரிந்தனர்.

இதற்கிடையில் கிணறு வெட்டிக் கொண்டிருந்த தொழிலாளர் சிவன் (சோமாஸ்கந்த மூர்த்தம்) பார்வதி சந்திரசேகரர் ஆகிய அழகிய மூன்று விக்கிரகங்களே கண்டெடுத்தனர். இவ்விக்கிரகங்கள் உலகத்திலேயே காணப்படும் விக்கிரகங்களில் ஒப்புயர்வுற்றன. இத்திரு வுருவங்கள் இலங்கையின் பல பகுதிகளுக்கும் ஊர்வல மாக எடுத்துச் செல்லப்பட்டன. பக்தர்கள் கண்ணுரக் கண்டு தொழுதனர். ஏறக்குறைய முந்நூறு வருடங்கள் வரை மறைந்து கிடந்த கோணேசர் மறுபடியும் தரிசனம் தருவதைக் கண்ட மக்கள் திரள் திரளாகக் கூடிக் காணிக்கை செலுத்தி வழிபட்டனர்.

முன் கோணேசர் ஆலயம் இருந்த இடத்தில் மீண்டும் கோயில் கொண்டருள ஓர் ஆலயம் சுவாமி மஃலயில் விரைவாக உருவாக்கினர். இந்த விக்கிரகங் கள் 1952 ஆம் ஆண்டு மாசி மாதம் 23ஆந் திகதி பிர திட்டை செய்யப்பட்டன. இப்பொழுதுள்ள ஆலயம் சிறிதென்ருலும் போர்த்துக்கேயர் தரைமட்டமாக்கிய கோயில்கள் போன்ற ஓர் ஆலயம் அமைப்பதை நோச்கமாகக் கொண்டு திருப்பணிச் சபையார் உழைத்து வருகின்றனர்.

எமது தஃமுறையில் இவ்வாலயத்தை மீண்டும் அமைத்ததும், பெருஞ் சாந்திக்குடவிழாச் செய்வதும் அதணக் காண்பதும் வழிபாடு செய்வதும் எமது வாழ்க்கையின் பெரும் பேருகும். கோவிலும் சுணயும் கடலும் சூழ்ந்த கோணமாமஃ அமர்ந்த பெருமாணே வாயினும் மனத்தும் மருவி நின்று அகலாத கோண மாமலே அமர்ந்த கோவை, சைவப் பெருமக்களாகிய நாமணவரும் வழிபட்டு மனநிறைவு பெறுவோமாக.

## பயிற்சியும் விணக்களும்

- 1. இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) திருக்கோணேசுவரத்தைத் ——— ——— என்றும் கூறுவர்.
  - (ஆ) தக்கிண கைலாச புராணம் சிங்கை — அவர்களால் இயற்றப்பட்டது.
    - (இ) திருக்கோணமலேக் கோயிலேக் ——— என் னும் அரசன் கட்டினுன்.
      - (ஈ) கயபாகு கண்பார்வை பெற்ற இடம் இன்று——— என்று அழைக்கப்படுகின்றது.
- 2. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) திருக்கோணமலேக்கு அருகில் விழும் நதியின் பெயர் யாது?
  - (ஆ) கோணேசர் ஆலயத்தை இடிப்பித்தவன் யார்?
  - (இ) தம்பலகாம்ம் கோயிலேக் கட்டுவித்தவன் பெயர் யாது?
    - (ஈ) கோணேசர் ஆலயத் திருப்பணிச் சபை எப்பொழுது தோன்றியது?
- கயபாகு மன்னன் கோணேசர் அருள்பெற்ற சம் பவத்திண ஐந்து வரிகளுக்குக் குறையாது எழுதுக.
- தற்போதுள்ள கோணேசர் ஆலயம் உருவான வரலாற்றிணத் தெளிவாகத் தருக.

# 43. திருக்குறள்

## 13. அடக்கமுடைமை

மெய், மொழி, மனம் என்பன தீயவழியில் செல் லாதவாறு அடங்குதல் உடையஞதல். மெய், மொழி, மனம் என்பன திரிகரணம். தீநெறி - பழி பாவங்க கேத் தரும் கெட்ட வழி. இதஞல் மெய்யடக்கம், மொழியடக்கம், மனவடக்கம் என்னும் மூன்றிணயும் அடக்கமை முறையில் கூறிஞர். இத்தகைய அடக்க முடைமை நடுவுநிலேமை யுடையார்க்கே உண்டு. ஆத லின் நடுவுநிலேமையை அடுத்து அடக்கமுடைமையை வைத்தார்.

ஒருமையு ளாமைபோ ஃலந்தடக்க லாற்றி னெழுமையு மேமாப் புடைத்து.

(பதவுரை) ஆமைபோல் ஆமையைப்போல்; ஒருமை யுள்-ஒருவன் ஒரு பிறப்பிணுள்; ஐந்து அடக்கல் ஆற் றின்-ஐந்து பொறிகளேயும் அடக்கவல்லவன் ஆவனேல்; எழுமையும் - அந்த வன்மை அவனுக்கு எழு பிறப்பின் கண்ணும்; ஏமாப்பு உடைத்து - அரணுதலே (பாதுகா வலே) உடையது.

(பொழிப்புரை) ஆமை எவ்வாறு இடர் புகுதாமலிருக்க ஐந்து உறுப்புக்களேயும் உள் அடக்கிக் கொள்கின் றதோ அதேபோல, ஒருவன் ஒரு பிறவியிலேயே மெய், வாய், கண், மூக்கு, செவி என்னும் ஐம்பொறி வாயில் களால் எழும் சுவை, ஒளி, ஊறு, ஓசை, நாற்றம் என்ற ஐம்புலன்களேயும் ஒடுக்கி யடக்க வல்லானேல், அந்த வல்லமை அவன் விணவயத்தால் அடையப்பெறும் ஒரு மைக்கட் செய்தவிண எழுமைக்கண்ணும் தொடரும் என்பதும் 'எழுமையும் ஏமாப்புடைத்து' என்பதால் குறித்தார். அரணகும் என்பதால் துன்பம் வாராமல் தடுத்து இன்பம் அளித்தஃயுடையது. அமையின் ஐந் துறுப்பு: கால்கள் நான்கு, தலே ஒன்று.

''ஆமைதன் னுறுப்போ ரைந்துந் தன்னுளே யடக்கு மாபோற் றீமைசெய் புலன்க கோந்துந் தன்னுள்ளே செறியச் சேர்த்தின் வாய்மையுண் ணிகழு மென்னே வழுத்தவும் படஙின் ருனேற் றூய்மைசெய் தவர்க ணுளும் சொல்லுவ தவன்றன் சொல்லே''

என்ற செய்யுளும் இங்கு அறிக. ஐந்து என்பது பொறி கள் ஐந்து. எழுமை - ஏழாகிய பிறப்பு.

"ஐவகைப் பொறியும் வாட்டி ஆமையி னடங்கி" (--சீவக. 2824)

என்ருர் சிந்தாமணி ஆசிரியரும்.

''அருந்தவர் போன்று காத்தும் அடங்கலால் ஆமை போன்றும்"

(சீவக. 1895)

என்பதும் அறிக.

## 14. ஒழுக்கமுடைமை

ஒழுக்கமுடைமை என்பது தத்தம் வருணத்திற்**கும்** நிஸக்கும் ஓதப்பட்ட ஒழுக்கத்தினே யுடையராதல். வருணம் - அந்தணர், அரசர், வணிகர், வேளாளர். நி‰ - பிரமச்சரியம் கிருகத்தம் வானப்பிரத்தம், சந் நியாசம். அடக்க முடையவர்களே தத்தமக்குரிய ஒழுக் கத்தை மேற்கொண்டு உறுதியோடு நின்று கடைபோக ஒழுக்கத்தைப் பேணவல்லவராவர். ஆதலின் அடக்க முடைமைக்குப் பின் வைக்கப்பட்டது. பொறியடங்கா விடில் ஒழுக்கம் கெடும் என்பதும் உய்த்துணர வைத் துள்ளார்.

ஒழுக்கம் விழுப்பக் தரலா ஹெழுக்கம் உயிரினும் மோம்பப்படும்.

(பதவுரை) ஒழுக்கம் - ஒழுக்கமானது; விழுப்பம் தரலான் - எல்லோர்க்கும் சிறப்பிணத் தருதலால்; ஒழுக் கம் - அந்த ஒழுக்கம்; உயிரினும் - உயிரைக் காட்டிலும் சிறந்ததாக மதித்து; ஓம்பப்படும் - பாதுகாக்கப்பட வேண்டுவதாகும்.

(பொழிப்புரை) ஒழுக்கமானது எல்லோருக்கும் சிறப் பினேத் தருதலால் அந்த ஒழுக்கம் உயிரைக் காட்டிலஞ் சிறந்ததாக மதித்துப் பாதுகாக்கப்பட வேண்டுவ தாகும்.

(விளக்கம்) மக்கள் வாழ்க்கை மேம்பாட்டிற்கு ஒழுக் கமே அடிப்படை. ஒழுக்கத்தால் வாழ்க்கை செந்நெறிப் படுகின்றது;மேன்மை எய்துகின்றது. ஒழுக்கமில்லாமை யால் வாழ்க்கை தீநெறிப்பட்டுப் பழியை எய்துகின்றது. ஒழுக்கம் உயர்ந்தோர், தாழ்ந்தோர் என்பதின்றி யாவர்க்கும் மேன்மை விணத்தல் போல அரிதான உயி ரும் மேன்மை விளேத்தல் இல்லே. ஆதலால், உயிரினும் ஒழுக்கமே சிறந்தது என்ருர். உயிரை விடுத்தேனும் ஒழுக்கத்தைக் காத்தல் வேண்டும் என்பதை வலியுறுத் தும் பொருட்டே "ஒழுக்கம் உயிரிணும் ஓம்பப்படும்" என்று கூறியுள்ளார். ஒழுக்கமே விழுமியதாயது. ஆத லின், அது விழுப்பம் தரும் என்பதும் உணரவைத்தார். உயர் நல்விணக்கு ஏதுவாதல்போலத் தீவிணக்கும் ஏது வாகும். ஆணுல், ஒழுக்கமோ ஒருபொழுதும் தீவிணக்கு ஏதவாகாமல் எப்பொழுதும் நல்விணக்கே ஏதுவாக இரு த்தலால், உயிரை விட்டாலும் விடலாம்; ஒழுக்கத்தை விடலாகாது என்னும் கருத்தை வற்புறுத்துகிருர். இத னுல் உயிரினஞ்சிறந்தது ஒழுக்கம் என்பது அறியலாம்.

## 16. பொறையுடைமை

பொறையுடைமை - பொறுமையை உடையவஞயி ருத்தல். அறிந்தாவது, அறியாமையிஞலாவது ஒருவன் தமக்கு மிகை செய்தவிடத்துத் தாமும் அத‰ அவன் கண் செய்யாது பொறுத்தஃ உடையவராதல். நெறி யில் நீங்கிஞரையும் அவர் குற்றத்தைப் பொறுத்து அன் ஞரை நன்னெறிக்கண் செலுத்தவேண்டும். தீயாரை நன்நெறிப்படுத்துதற்கண் அளவிலாப்பொறுமை வேண் டும். தமக்குறும் இடுக்கண்களேயும் அவர் இழைக்கும் தீமைகளேயும் பொறுத்தல் வேண்டும்.

அகழ்வாரைத் தாங்கும் கிலம்போலத் தம்மை இகழ்வார்ப் பொறுத்தல் தஃல.

(பதவுரை) அகழ்வாரை-தன்ணத் தோண்டுபவர்களே யும்; தாங்கும் நிலம்போல - (பொறுமையோடு) சுமந்து தாங்கும் நிலத்தைப்போல; தம்மை இகழ்வார்ப் பொறுத் தல்-தம்மை இகழ்ந்து பேசுபவர்களே முனியாத பொறுத் துக்கொள்ளுதல்; தலே - முதன்மையான அறமாகும்.

(பொழிப்புரை) தன் ஊத் தோண்டுபவர்களேயும் பொறுமையோடு சுமந்து தாங்கும் நிலத்தைப்போல தம்மை இகழ்ந்து பேசுபவர்களேச் சினந்து கொள்ளாது பொறுத்துக் காத்தல் முதன்மையான அறமாகும்.

(விளக்கம்) பொறுமைக்குப் பூமியை உவமை கூறு தல் மரபு. அகழ்தல்-தோண்டுதல்; அகழ்வாரைத் தாங் கும் நிலம்போல' என்ற உவமையால் நிலம் தன்னேத் தோண்டி ஊற செய்கின்றவர்களேயும் பொறுமையோடு தாங்கி நின்று பாதுகாத்தல் போலத் தம்மை இகழ்த லோடு! மட்டுமன்றிக் கொலே செய்வதை யொத்த குற் றங்களேச் செய்வாராயினும் அத்தகையவர்களேயும் முனியாது பொறுத்துப் பாதுகாத்தல் வேண்டும் என்று கொள்ளவைத்தார். இச்செய்யுள் உவமையணி. பொறுத் துக் கொண்டவணே உலக மக்கள் புகழ்வார்; தலேயான வஞகக் கொண்டு புகழ்வார். ஏனெனில், அறங்கள் பல வற்றுள்ளும் தலேயாய அறம் பொறையுடைமை.

### 17 அழுக்காருமை.

அழுக்காறு + ஆ + மை : அழுக்காற்றைக் செய்யா திருத்தல். அழுக்காறு = பிறர் ஆக்கம் பொருமை. பொருமைப்படாதிருத்தல் என்பது பொருள். ஆக்கம்-செல்வ மேம்பாடு.

கொடுப்ப தழுக்கறுப்பான் சுற்ற முடுப்பதூஉ முண்பதூஉ மின்றிக் கெடும்.

(பதவுரை) கொடுப்பது ஒருவன் பிறர்க்குப் கொடுப் பதனிடத்தில்; அழுக்கறுப்பான் - பொருமைப்படுவ னது; சுற்றம் - உறவினர்களுக்கும் (சூழ்ந்திரிப்பவர்க் கும்); உடுப்பதூஉம் உண்பதூஉம் - உடுக்க உடையும் உண்ண உணவும் இன்றி - இல்லாமல்; கெடும் - அழிந் தொழிவார்கள்.

(பொழிப்புரை) ஒருவன் பிறர்க்குக் கொடுப்பதனிடத் தில் பொருமைப்படுபவனது உறவினர்களும் உடுக்க உடையும் உண்ண உணவும்; இன்றிக் கெட்டொழிவார் கள்.

(விளக்கம்) அழுக்காறு என்னும் குணத்தின் தீமையும் அதன் வலிமையும் இக்குறளால் கூறப்படுகின்றன. ஒருவன் பிறனுக்குக் கொடுப்பதைக்கண்டு எண்ணிப் பொருமைப்படுகிறவனுடைய சுற்றமே உடுக்க உடையும் உண்ண உணவுமின்றிக் கெடும் என்று கூறினுல். அப்பொருமைப்படுபவன் எத்தகைய கொடிய துன்பங்களே அடைவான் என்பது கூறவேண்டாவாயிற்று சூழ்ந்திருப்பவர் சுற்றத்தார். உணவும் உடையுமின்றித் துன்புறவர் என்றதால் பிற செல்வங்களே அவர்கள் இழப்பார்கள் என்பது தெளிவு. பொருமைப்படுபவனுடைய சுற்றமே வருந்தும் என்றுல் பொருமைப்படுபவனுடைய சுற்றமே வருந்தும் என்றுல் பொருமைப்படுபவன் நிலே மிகக் கொடியதாகும் என்று விளங்க வைக்கும் முகத்தால் பொருமைக் குணத்தின் அழிக்கும் ஆற்றலையும் விளக்கினுர். தன்னேடு அன்றிச் சுற்றத்தவரையும் அழிக்குந் திறன் படைத்த பொருமைக்

குணத்தை ஒருவன் அஞ்சி அகற்றவேண்டும் எ<mark>ன்</mark>பது சொல்லாமல் உணரலாகுமன்ரே!

'' எடுத்தொருவ ருக்கொருவ ரீவதனின் முன்னே தடுப்பது நினக்கழகி தோதகைவில் வெள்ளி'' கொடுப்பது விலக்குகொடி யோயுனது சுற்ற முடுப்பதுவு முண்பதுவு மின்றிவிடு கின்ருய்.''

என்றுர் கம்பரும். 'ஈவதுவிலக்கேல்' என்பதுவும் உண ரத்தக்கது. பொருமைப்படுபலனிடம் தரித்திரம் குடி கொண்டிருக்கும் என்பது கருத்து.

#### 18 வெஃகாமை

பிறருக்கு உரிய பொருணேக் கவர்ந்து கொள்ளக் கருதாதிருத்தல். பிறருடைமையைக் கண்டு பொருமைப் படுதலே அன்றி அப்பொருணே வெளவக் கருதுதல் பின்னும் பெரும் பிழையாகும். எனவே, பிறர் பொருண விரும்பாமையே சிறந்த குணமாகும் என்க.

நடுவின்றி நன்பொருள் வெஃகின் குடிபொன்றிக் குற்றமும் ஆங்கே தரும்.

(பதவுரை) நடுவு இன்றி - பிறருக்கு உரிய பொரு கோத்தான் கொள்ளுதல் அறம் அன்று என்னும் நடுவு நிலேமை இல்லாமல்; நல்பொருள் வெஃகின் - பிறருக்கு ரிய நல்ல பொருள்களே அபகரித்துக்கொள்ள ஆசைப் படுவானுயின்;குடிபொன்றி-தன்குடிகெட்டொழியும்படி; செய்வதோடன்றி; குற்றமும் - பல குற்றங்களேயும்; ஆங்கே தரும்—அப்பொழுதே அவனுக்குக் கொடுக்கும்.

(பொழிப்புரை) ஒருவன், பிறருக்குரிய பொருணத் தான் அபகரித்துக் கொள்ளுதற்கு ஆசைப்படுவான ஞல், அச்செயல் அவனுக்குத் தன் குடி கெட்டொழி யும்படி செய்வதோடு மட்டுமல்லாமல் பல குற்றங்களே யும் அப்பொழுதே கொடுக்கும்.

(விளக்கம்) குடி வளரச்செய்து பல நன்மைகளே யும் பயக்கும் இயல்புடைமையால் பொருளே நண் பொருள் என்ருர். மற்றும் அறத்தால் ஈட்டிய பொரு ளுமாம். அறத்தாறு . தருமவழி. குடிபொன்றி என்ற தனுல் குடும்பம் விருத்தியாவதற்குரிய சந்தானம் இல் லாமல் கெட்டொழியும் என்றவாறு. பிறர் பொருகோ வெஃகல் நடுவு நிணேமையற்றதாகும். பிறர்க்கு நன் பொருளாயது வெஃகுவானுக்குத் தீய பொருளாகும். வெஃகுவானுக்குக் கேடு உடனே உண்டாகும் என்பார் 'ஆங்கே தரும்'என்று கூறி விளக்கிஞர். அவ்வுரையிஞல், பிறர் பொருளே வெஃகுதலின் தீமை விளக்கப்பட்டது. அதணே மேற்கொள்ளலாகாது ம்றிறும் உணர்த்தப்பட்டது. ஏனெனில், வெஃகிய அப்பொழுதே கேடு சூழுமாகலின். வெஃகு + ஆ + மை = வெஃகாமை குற்றம் என்றது வறுமை பழி, நரகம் முதலியனவாம்.

### 19. புறங்கூருமை

புறங்கூருமை என்பது ஒருவன் இல்லாதபொழுது அவினப்பற்றி இகழ்ந்து கூருது இருத்தல். மனம் கெடவே மொழியும் கெடும். அமுக்காறு, வெஃகுதல் முதலான மாசுபடிந்த மனமுடையாரே மொழியாற் புறங்கூறுவர். மனம் மாசில்லாதவர் புறங்கூருர். மனக்குற்றம் காரணமாகவே மொழிக்குற்றம் உண்டா கின்றது. ஆதலின், மனத்தை மாசு இல்லாது வைத் துக்கொள்ள வேண்டும். அதுவே அறங்கள் பலவற் றையும் தரும். இதினத் திருவள்ளுவர்,

''மனத்துக்கண் மாசில ஞதல் அணேத்தறன் ஆகுல நீர பிற''

என்னும் குறளாற் கூறி முன்னரே விளக்கினர். கண்ணின்று கண்ணறச் சொல்லினுஞ் சொல்லற்க முன்னின்று பின்னேக்காச் சொல். ''கணமலே நன்டுட! கண்ணின் நெருவர் குணனேயுங் கூறற் கரிதால்—குணனழுங்கக் குற்றமுழை நின்று கூறும் சிறியவர்கட் கெற்று லியன்றதோ நா.''

என்னும் நாலடியார் செய்யுள் இங்கு அறியத்தக்கது.

#### 20. பயனில சொல்லாமை

தமக்கும் மற்றவர்க்கும் அறம், பொருள், இன்பம். வீடு என்னும் உறுதி பயக்கும் சொற்களேச் சொல்ல வேண்டும். அவற்றில் ஒன்றைப் பயவாத வீண்மொழி களேச் சொல்லக்கூடாது. சொல்லின்கண் நிகழும் பாவம் நான்கு. அவை பொய், குறளே, கடுஞ்சொல், பயனில் சொல் என்பன. பொய்யை மெய்ம்மையே பேசுத லாலும். குறளேப் புறங்கூருமையாலும், கடுஞ் சொல்லே இனியவை கூறலாலும், பயனில் சொல்லே அதனேக் கூருமையாலும் விளக்கிக் காக்கலாம். சொல்லில் தோன்றும் தீவிண நான்கிலே,

''பொய்யே குறளே கடுஞ் சொற்பயனில், சொல்லெனச் சொல்லிற் ரூன்றுவ நான்கும்''

என்று மணிமேகலே ஆசிரியர் கூறுவர். இல்லறத்தார் மணத்தைக் கூட்டுவிக்கும் பொருட்டும், ஊடலேத் தீர்த்தற் பொருட்டும், உயிர்க் கொலேயை விலக்கும் பொருட்டும், இல்லறத்தார் பொய்யுங் கூறலாம் என்பது நூல் துணிபு. அவ்விடங்களிலும் அவர்கள் பொய் கூற லாகாதென்பதே. இல்லறத்தார் பொய்யை முற்றிலும் துறத்தல் இயலாது. ஆனுல் துறவறத்தில் நின்றுரோ பொய்யை முற்றிலும் கடிந்தொழுக வேண்டும். துற வறத்தார்க்கு வாய்மையே வேண்டப்படுவது. அதனுல், அன்றே வள்ளுவரும் வாய்மையைத் துறவறவியலில் வைத்தார். பயனுடைய சொற்களேச் சொல்லுதலும்,

பயனுடைய செயலேச் செய்தலும் மேற்கொண்டால் புகழும் புண்ணியமும் எய்தலாம். அவ்வாறன்றிப் பய னில சொல்வதாலும், செய்தலாலும் குற்றமே விளே யும். ஆதலால், கடியவேண்டுமென்று பயனில் சொல் லாமை வைத்தார். மனத்தால் நிணத்துச் சொல்லால் கூறிச் செயலால் நிகழ்த்துதலின் சொல்லாமையைக் கூறின் செய்யாமையும் அதனுள் அடங்கும் என்பது கருத்து.

சொல்லுக சொல்லிற் பயனுடைய சொல்லற்க சொல்லிற் பயனிலாச் சொல்.

(பதவுரை) சொல்லில்-பேசும் சொற்களில்; பயன் உடைய-அறம், பொருள், இன்பம் என்பனவற்றில் ஒன்றைப் பயக்கும் பயனுடைய சொற்களே; சொல் லுக-சொல்வாயாக; சொல்லில் - பேசும் சொற்களில்; பயன் இலாச் சொல்-பயன் இல்லாத சொற்களே; சொல்லற்க-சொல்லாது ஒழிவாயாக.

(பொழிப்புரை) பேசும் சொற்களில்; அறம், பொருள், இன்பம் என்பவற்றில் ஒன்றை அளிக்கும் பயனு டைய சொற்களேக் சொல்வாயாக. பேசும் சொற்க ளில் பயன் இல்லாத சொற்களேச் சொல்லாதொழி வாயாக.

(விளக்கம்) சொல்லத்தக்கவும் சொல்லத்தகாதன வும் கூறப்பட்டது. இச்செய்யுளில், ''சொல்'' என்பது பல விடத்தும் பயின்று வந்துள்ளமையால் இச்செய் யுள் சொற் பொருட் பின்வரு நிலேயணியாம். சொல்லில் என் பதற்குச் சொன்னுல் என்று கூறலாம்; எனின் ஐயமோ, கேள்வியோ எண்டு எழுவில்லே. இங்குச் சொல்லில் பய னில்லாதவற்றைச் சொல்லாதொழிக; பயனுடையவற் றைச் சொல்லுக என்று வரையறுத்து நியமிக்கின்ருர். இதனுல் பொய், குறனே, கடுஞ்சொல் என்பவற்றைக் கூருது தடுத்துக் காக்கலாமன்ரே? சொல்தான் ஒரு வனது உள்ளக் கிடக்கையை வெளிப்படுத்துகின்றது. அவன் நல்லவன், கெட்டவன் என்று பெயரெடுப்பதற் கும் அவன் சொற்களே காரணமாகும். அவன் சொல்லா லேயே மக்கள் விரும்பிச் சேரலும், வெறுத்து விலக் கலும் உண்டாகின்றன. எனவே, உலக மக்கள் யாவ ரும் தன்பால் அணுகி ஒழுகத் தான் புகழ் எய்த வேண்டுமெனின் பயனுடைச் சொற்களே மொழிந்து பயனிலாச் சொற்களேக் கூருது ஒழிய வேண்டும்.

#### 21. தீவினேயச்சம்

பாவமான செயல்களேச் செய்வதற்கு அஞ்சுவது தீவினேயச்சம், இதனுல் மெய்யினுல் உண்டாகும் பாவங்களேயெல்லாம் தொகுத்து விளக்குகின்ருர். நல் வினே, தீவிண என்பவற்றுள் தீவினே கொடியது. அதனே அஞ்சி அகற்றல் வேண்டும். அழுக்காருமை வெஃகாமை என்பன இரண்டும் மனத்தைப் பற்றிய குற்றங்களே நீக்க வழிகள். புறங்கூருமை, பயனில சொல்லாமை என்பவற்றுல் சொற்குற்றங்களே நீக்க வழி காட்டினுர். மெய்யின் குற்றத்தை நீக்கத் தீவிணயச் சம் என்னும் இவ்வதிகாரத்தை அமைத்தார்.

தீயவை தீய பயத்தலாற் றீயவை தீயினு மஞ்சப் படும்.

(பதவுரை) தீயவை - (தனக்கு இன்பம் பயப்பன எனக்கருதிச் செய்யும்) தீவிணகள்; தீய பயத்தலால் -பின் இன்பமின்றித் துன்பத்தைக் கொடுத்தலால்; தீயவை - அத்தன்மையான தீவிணகள்; தீயினும் அஞ் சப்படும் - தீயைக் காட்டிலும் கொடியன என்று பயந்து தீக்கப்பட வேண்டும்

(பொழிப்புரை) தனக்கு இன்பம் பயப்பனவாகக் கருதிச் செய்யும் தீவிணேகள் பின் இன்பமின்றித் துன் பத்தையே அளித்தலால் அத்தன்மையான தீவிணகளேத் தீயினுங் கொடியனவாகக் கருதிப் பயந்து நீக்குதல் வேண்டும்.

(விளக்கம்) தீ எந்தக் காலத்தில் எந்த இடத்தில் எந்த உடம்பிற்படுமோ அந்தக் காலத்தில் அந்த இடத்தில் அந்த உடம்பில் மட்டுஞ் சுடும். ஆனல் தீவிணேயோ இம்மையில் மட்டுமன்றி மறுமையிலும் வேரேர் உலகத்திலும் பிறிதோர் உடம்பினும் நாடிச் சென்று உயிரை வருத்தும். ஆதலால், தீவிணே தீயினுங் கொடியது. அகமாகிய உயிரை வருத்தும் தீவிண்கள் புறமாகிய உடஸ் வருத்தும் தீயைக் காட்டிலும் கொடி யது. தீ, உயிரை வருத்தாது; தீவினே உயிரை வருத்தும். 'தீயவை தீய பயத்தலால்' என்னும் காரணத்தைக் காட்டித் 'தீயவை தீயினும் அஞ்சப்படும்' எனச் செய்ய வேண்டுவதை நிறுவிக் காட்டுகிருர். இது தீயவை-தீயவை என்று வந்திருத்தல் சொற்பொருட் பின்வரு நிலேயணி.

**—**திருவள்ளுவர்.

#### பயிற்சியும் விஞக்களும்

- 1. சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) ஆமை அடக்கும் ஐந்து உறுப்புக்கள்போல் நாம் அடக்கியாள வேண்டியன யாவை?
  - (ஆ) குடிபொன்றிக் குற்றமும் தரும் செயல் எது?
  - (இ) எத்தகைய சொற்களே நாம் பேசுதல் வேண் டும்?
  - (ஈ) தீயினும் கொடியவை யாவை?

- 2. இடைவெளி நிரப்புக:
  - (அ) சொற்களில் ——— உடைய சொற்க2ளப் பேசு தல் வேண்டும்.
  - (ஆ) அறமெனப்படுவது ———— கண்மாசு இல் லாமையாகும்.
  - (இ) அழுக்காறு பிறர் ——— கண்டவிடத்து உண் டாகும்.
  - (ஈ) உயிரினும் மேலானது ——— ஆகும்.
- பின்வரும் முதஃயுடைய குறட்பாக்கஃப் பிழை யின்றி எழுதுக:
  - (அ) ஒருமையுள் ஆமைபோல்.....
  - (ஆ) கொடுப்பதழுக்கறுப்பான்.....
  - (இ) சொல்லுக சொல்லிற்.....
  - (ஈ) கண்ணின்று கண்ணறச்.....
- 4. விளக்கம் தருக:

வெஃகாமை; பொறையுடைமை; தீவிண அச்சம்; அழுக்காருமை.

### மூன்ரும் பருவம் பயிற்சி வினுக்க<mark>ள்</mark>

#### பகுதி I

- சுருக்கமான விடை தருக:
  - (அ) சிவ சின்னங்கள் எவை?
  - (ஆ) விபூதி தரிக்கப்படும் இரு முறைகள் எவை?
  - (இ) சிவஞான சித்தியார், திருவருட்பயன் இந் நூல்களின் ஆசிரியர்கள் யாவர்?
  - (ஈ) மெய்கண்ட தேவரின் பிள்ளேத் திருநாமம் யாது?
  - (உ) சிவனடியார்களே வழிபட்டு வீட்டின்பம் பெற்ற இரு நாயன்மார் பெயர்கள் தருக.
- கீறிட்ட இடங்களில் ஏற்ற சொற்களேத் தெரிந் தெடுத்து நிரப்புக: [சண்முகம், திருவொற்றியூர், கண்ணப்பர், ததீசி, சுந்தரமூர்த்தி நாயஞர், திருவிளக்கிடுதல்.]
  - (அ) தக்கணுக்குச் சிவபரத்துவம் பற்றி ——— உப தேசித்தார்.
  - (ஆ) கோயில் திருத்தொண்டுகளில் ஒன்று ———.
    - (இ) பட்டினத்தார் --- சமாதியடைந்தார்.
    - (ஈ) அன்பிற்கு உதாரண புருடர் —— ஆவர்,
  - (உ) திருக்கேதீச்சரப் பதிகம் பாடியவர் ---
  - (ஊ) ஆறமுகங்களேச் —— என்றழைப்பர்.
- 3. பின்வரும் வாக்கியங்களே முடித்துக் காட்டுக:
  - (அ) இலங்கையின் மேற்கே திருக்கேதீசுவரம் போன்று கிழக்கே ————
  - (ஆ) திருக்குறளுக்குத் திருவள்ளுவர் போன்று கந்தரலங்காரத்திற்கு ————

- (இ) அகழ்வாரைத் தாங்கும் நிலம்போல, தம்மை இகழ்வாரை ———
- 4. பின்வருவனவற்றை எழுதுக:
  - (அ) வேதங்கள்: (1) ... (2) .... (3) ... (4) ...
  - (ஆ) பட்டினத்தார் பாராட்டிய மூ**வர்**: (1) (2)... (3) ...
  - (இ) சிதம்பரத்தைக் குறிக்கும் பெயர்கள்: (1) ... (2)..... (3).....

#### பகுதி 11

- பொருத்தமில்லாத சொல்லின் கீழ்க் கோடிடுக:
  - (அ) மணி, தீபக்கால், கநிரை சாமரை, தோண்டி.
  - (ஆ) தேவாரம், திருவாசகம், சிவஞானபேதம், திருவிசைப்பா,
    - (இ) மல்லிகை, அறுகு, கொன்றை, தாமரை.
    - (ஈ) சிவப்பிரகாசம், விஞவெண்பா, உண்மை விளக்கம், கொடிக்கவி.
- பின்வரும் முதஃலயுடைய பாடல்களே வரிக்கிரமமாக எழுத்துப் பிழையின்றி யெழுதுக:
  - (i) நாளென் செயும் (ii) திருமகளுலாவும்
  - (iii) கொடுப்பதழுக்கறுப்பான் (iv) வாளான் மக வரிந்து
- பின்வருவனவற்றிற்கு விளக்கக் குறிப்பெழு துக: ஆகமம், திருவுந்தியார், கந்தளாய், மாந்தை.
- 4. திருமுறைகள் வகுக்கப்பட்ட வரலாற்றிணத் தருக.
- 5. வாளான் மகவரிந்து ஊட்டிய கதையினே அல்லது திருக்கோணேசுவரம் ஆலயம் பற்றிப் பத்து வரிக் குக் குறையாது எழுதுக.

#### பகுதி I

- பொருத்தமான சொல்லேத் தெரிவு செய்து கோடிட்ட இடத்தில் நிரப்புக:
  - (அ) அக்கினியும் சூடும்போல, சிவமும் ——யும் இரண்டறக் கலந்து நிற்பர். (கங்கை, பிறை, சக்தி, இடபம்.)
  - (ஆ) ஆன்மா —— பொருளாகும். (அசத்து, சதசத்து, சத்து.)
  - (இ) பிறவியின் நோக்கம் —— பெறுதல் (பொருள், புகழ், தலேமை, முத்தி.)
  - (ஈ) திருப்பல்லாண்டு பாடியவர் ———.
     (ஆண்டாள், சேக்கிழார். சேந்தஞர், அப்பர்)
  - பொருத்தமான காரணம் அமைந்த விடையின் கீழ்க் கோடு இடுக:
    - (அ) சண்டேசுர நாயஞர் தந்தையின் தாஃாத் தடிந்த காரணம்: சிவபூசைக்கு இடுக்கண் செய்தமை

தன்னேத் தடிகொண்டு தாக்கியமை சிவ அபராதம் புரிந்தமை

- (ஆ) சுந்தரர் கண்ணிழந்தமைக்குக் காரணம்: சிவபெருமான் அவர் பாடலே விரும்பியமை கண்ணில் நோய் ஏற்பட்டமை சத்திய வாக்கை மீறியமை
- 3 மேல்வருவன யாரால் யாருக்குக் கூறப்பட்டன வென்பதை அவற்றின் கீழே எழுதுக:
  - (அ) "கண்ணிஞல் உமைக்காணக் கதவிணத் திறந் தருள் செய்மினே"
  - (ஆ) ''சைவ சமயத்தை நிஃ நாட்ட நற்புதல்வின் நாம் உமக்குத் தந்தோம்,''

- (இ) ''நீ, சிவனடியான் போலும்; அதனுலேயே என்ணே இகழ்ந்து சிரித்தாய்.
- (ஈ) ''உன் தந்தையை எமக்காக வீழ்த்தி விட் டாய்.'
- 4. பொருத்தமில்லாத சொல்லின் கீழ்க் கோடிடுக:
  - (அ) சீர்காழி, திருவாரூர், பழனி, சென்ண.
  - (ஆ) உமை, பார்வதி, வள்ளி, மகேஸ்வரி.
  - (இ) பெருக்கு தல், வலம் வருதல், கதைத்தல், தீபம் ஏற்றல்.
- 5. பின்வரும் வாக்கியங்கஃாப் பூர்த்தி செய்க:
  - (அ) ஆண்கள் அட்டாங்க நமஸ்காரம் போலப் பெண்கள் ———.
  - (ஆ) சரியை வழிக்குச் சாலோகம்போல யோக வழிக்கு ———.
    - (இ) அப்பர் சொற்று‱ வேதியன் என்ற தேவா ரம் பாடியமை போன்று சம்பந்தர் — – —.

| 6. | பின்வருவனவற்றைக் | குறிக்கும் | வேறு | இரு | நாமங் |
|----|------------------|------------|------|-----|-------|
|    | கள் தருக:        |            |      |     |       |

| வன்றெண்டர்: | (i) | (ii) |
|-------------|-----|------|
| பாசம்       | (i) | (ii) |
| விபூதி      | (i) | (ii) |

- 7. (i) கன்மங்கள் எவை?
  - (ii) சுவாமிக்குப் பூத்தொண்டு புரிந்த மூன்று நாயன்மார்கள் பெயர் தருக.
  - (iii) ''பெண்ணினல்லாளொடும் பெருந்தகையிருந் ததே'' என்று பாடிய நாயஞர் யார்?
  - (iv) பால் வேண்டியழுது பாற்கடல் பெற்ற குழந்தை யார்?

#### பகுதி II

விரும்பிய நான்கு விணக்கட்கு விடை தருக.

 (அ) ஆறுமுக நாவலர் செய்த சைவத் தொண்டு இரண்டு தருக.

ஆ) பட்டினத்தார் பாராட்டிய வல்விணயாளர்

மூவரின் பெயர்களேத் தருக.

- (இ) ஆலயத்துள் கடைசியாக வணங்க வேண்டி யது யாரை?
- (ஈ) கோளறு புதிகம் யாரால் எவ்விடத்தில் பாடப் பட்டது?
- ( உ) ''ஆரூராணே மறக்கலுமாமே'' என்று பாடிய வர் யார்?
- 2. பின்வரும் திருப்பாடல்களுள் இரண்டி ஊ வரிக்கிரம மாய் எழுதி அவற்றின் பொருளேயுந் தருக.
  - (i) மண்ணினல்ல வண்ணம் .... (ii) இருளாய வுள்ளத்தின்.......
  - (iii) நற்றமிழ் வல்ல ... .. (iv) அன்றேயென்றன் ..
  - (v) நாளென் செயும்... (vi) பாலுக்குப்பால கன்.......
  - உயிருக்கும் கடவுளுக்குமுள்ள ஒற்றுமை வேற் றுமைகள் யாவை?

4. சநியைத் தொண்டுகள் பத்துக் கூறி, ஒன்றினப்

பற்றிச் சிறுகுறிப்பு எழுதுக.

 சேக்கிழார் பெருமான் திருத்தொண்டர் புராணம் பாடியமை குறித்துச் சுருக்கி எழுதுக.

 "சமன் செய்து சீர்தூக்கும்....." என்ற குறள் வெண்பாவினே எழுதி அதன் பொருளேயுந் தெளி வாகக் தருக.

7. பின்வரு<mark>வனவற்றுள் மூன்</mark>றிணேப் பற்றிச் சிறு சூறிப்பு எழுதுக:

(அ) திருமத்திரம்

(ஆ) கன்மம் (ஈ) பலிபீட**ம்** 

(图) 少多期

வித்தியாதிபதி அவர்களால் 25-6-57 இல் சைவ சமய பாட புத்தகமாக அங்கீகரிக்கப்பட்டது.

#### சைவ சமய பாடம்

சைவ சமய மாணவர்களின் சமய விருத்திக் குப் பெரிதும் உதவுவது. அரசினரின் புதிய சைவ சமய பாடத் திட்டத்தின்படி எழுதப்பட்டது. அநேக விளக்கப்படங்களுடன் அழகாக அச்சிடப் பட்டுள்ளது.

|                                  | ளு. சதய |
|----------------------------------|---------|
| 2 ஆம் வகுப்பு                    | 70      |
| 3 <b>ஆ</b> ம் "                  | 80      |
| 4 ஆம் "                          | 1-00    |
|                                  | 1-10    |
| 6 ஆம் "                          | 2-50    |
| 7 misk                           | 3-50    |
|                                  | *2-50   |
| 8 ஆம் ,,<br>G. C. E. இந்து சமயம் | 3-00    |
| G. C. E. இந்து சமயம்             | 9-00    |

## SAIVA SAMAYA DADAM

STANDARD: VII

# KALAIVANI BOOK CENTRE

JAFFNA

KANDY

(GOPYRIGHT)