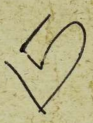
46

# Ais 2001

(தொகுதி III இதழ் II - III யூலே, ஆகஸ்ட் 1985)







யாழ்ப்பாணப் பல்கலேக்கழகக் கலேப்பீடம்

1989

சிந்தனே யாழ்ப்பாணப் பல்கலேக் கழகக் கூலப்பீடத்தினரால் ஆண்டுக்கு மும்முறை மார்ச், யூலாய், நவம்பர் மாதங்களில் பிரசுரிக்கப்படுகின்றது கட்டுரைகள், பொருளாதாரம், அரசியல், வரலாறு, தொல்லியல், புவியியல், சமூகவியல், கல்வியியல், மானிடவியல், மொழிபியல், திழ், வடமொழி, சமயம், நாகரீகம் முதலிய துறைகளில் உள்ள பொருட்கூறுகள் பற்றியனவாக இருக்கும்.

நூல்கள், கட்டுரைகள் பற்றிய மதிப்பீடும், வெளியிடப்படும் ஆய்வு வளர்ச்சி தொடர்பான செய்திகள் முக்கிய ஆய்வுகளுக்குக் குறிப்புகளும் வெளியிடப்படும்.

சிந்தனேயில் ஆய்வுக் கட்டுரைகளே வெளியிட விரும்புவோர் கட்டுரைகளில் இரு பிரதிகள் அனுப்புதல் வேண்டும். குறிப்புகள் கட்டுரையின் இறுதியில் அமைதல் வேண்டும். உசாத்துணேயாகக் கொண்ட நூல்கள் கட்டுரைகள் ஆகியவற்றின் விபரம் பின்வரும் முறையில் தரப்படுத்தல் வேண்டும்: ஆசிரியர்(கள்), வெளியிடப்பட்ட ஆண்டு. பெயர், நூல், கட்டுரைத் தலேப்பு (கட்டுரையாயின்), ஆய்வேட்டின் பெயர், தொகுதிஎண், வெளியிடப்பெற்ற இடம்.

அனுப்பப்படும் கட்டுரைகள் ஆய்வுவளர்ச்சிக்குப் புரியும் பங்களிப்பைக் கட்டுரை ஆசிரியர்கள் சுருக்கமாகத் தமிழிலும், ஆங்கிலத்திலும் 100 சொற் களில் தெளிவாகக் குறிப்பிட்டு அனுப்புதல் வேண்டும்.

ஆசிரியர்: ப. சிவநாதன்

நிர்வாக ஆசிரியர்: இ. முருகவேள்

ஆசிரியர் குழு:

**ந. பேரின்பதா தன்** 

Dr. பவானி

Mrs. தெத்திரலேகா மௌனகுரு

இரா. சிவசந்திரன்

B. A. (பேராதனே) M. A. (யாழ்ப்பாணம்)

B. A. (Ceylon)
Dip. in Lib. Sc. (London)

B. A. (பேராதனே) M. A. (யாழ்ப்பாணம்)

DAM S. H. P. A. (Sri Lanka)

B. A. (கொழும்பு) M. A. (யாழ்ப்பாணம்)

B. A. (போத்ன) M. A. (யாழ்ப்பாணம்)

# 争为多种

(தொகுதி III இதழ் II – III யூல், ஆகஸ்ட் 1985)



ஆசிரியர்: ப. சிவநாதன்



கஃப்பீட வெளியீடு, யாழ்ப்பாணப் பல்கஃலக்கழகம், திருநெல்வேலி, யாழ்ப்பாணம்.

#### CINTANAI is published once in four months in

March, July and November every year.

Editor: P. Sivanathan

Managing Editor: S. Murugaverl

#### Annual Subscription:

Sri Lanka Rs. 90-00

India (Ind. Rs.) Rs. 90-00

Other countries £9-00 or \$ 15-00

#### Published by:

FACULTY OF ARTS, UNIVERSITY OF JAFFNA, THIRUNELVELY, SRI LANKA.

#### Printed ats

Mahathma Printing Works,

Earlalai West,

Earlalai.

### கட்டுரை ஆசிரியர்கள்

சு. சுசிந்திரராசா

M. A. Ph. D. பேராசிரியர், மொழியற்றுறை.

வ ஆறுமுகம்

B. A. Hons, (Ceylon),
M. Phil. (London),
Acad. Dip. Ed. (London),
Dip. Ed. (Ceylon),
செரேட்ட விரிவுரையாளர்,
கல்வித்துறை.

தா. ஞானகு மாரன்

B. A. Hons, (Ceylon), M. A. (Jaffna) Ph. D. (Jabalpur) இரேஷ்ட விரிவுரையாளர், தத்துவத்துறை.

**இ. மௌனகுரு** 

香

M. A. Ph. D. கிரேஷ்ட விரிவுரையாளர், நுண்கலேத்துறை.

நா. சுப்பிரமணியஸ்

M. A. Ph. D. தெரேஷ்ட விரிவுரையாளர் தரம் I. தமிழ்த்துறை.

ப. புஷ்பரட்ணம்

B. A. M. A. (Jaffna) விரிவுரையாளர். வரலாற்றுத்துறை

இ. பாலசுந்தரம்

B. A. Ph. D. (Ceylon) பேராசிரியர், தமிழ்த்துறை.

# தொகுதி III (புதியதொடர்) யூலே, ஆகஸ்ட் 1985 இதழ் II - III

### உள்ளுறை

| பண்டி தமணி ஆய்வில் எழும் சிக்கல்கள்<br>— சு. சுசிந்நிரராசா                       | 1   |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| கற்றலில் கட்டுப்பாடு<br>— வ. ஆறுமுகம்                                            | 35  |
| அனுபலப்த்திப் பிரமாணம்<br>— நா. ஞானகுமாரன்                                       | 42  |
| சுழுத்து நவீன தமிழ் நாடக மரபின் தோற்றம்<br>சி. மௌனகுரு                           | 53  |
| தமிழில் யாப்பும் யாப்பியலும் — வரலாற்று நோக்கு<br>— நா. சுப்பிரமணியன்            | 73  |
| பௌத்த சிற்பங்கள் ஊடாக அறியப்படும்<br>இலங்கை — ஆந்திர உறவுகள்<br>— ப. புஷ்பரட்ணம் | 96  |
| நாட்டார் கலேமரபில் வசந்தன் கூத்து — ஓர் ஆய்வு<br>— இ. பாலசுந்தரம்                | 116 |

பேராசிரியர் ப. சந்திரசேகரம்

அவர்களுக்கு

சமர்ப்பணம்

# மறைந்த பேராசிரியர் ப. சந்திரசேகரம் அவர்களே

நினவு

கூர்வோம்

பேராசிரியர் ப. சந்திரசேகரம் அவர்கள் 1926 ஆம் ஆண்டு யூலே 17ஆம் திகதி கிழக்கு மாகாணத்திலுள்ள மண்டூரில் ஆசிரியர் திரு. பத்தக்குட்டிக்கு இளேய புதல் வஞய்ப் பிறந்தார். தனது ஆரம்பக் கல்வியை மண்டூர் இராமகிருஷ்ணமிஷன் தமிழ்ப் பள்ளிக்கூடத்திலே சுற்ருர். இடைநிலேக் கல்வியைத் திருகோணமலே இந்துக் கல்லூரி, மட்டக்களப்பு சிவாநந்த வித்தியாலயம், யாழ்ப்பாணம் மத்திய கல்லூரி ஆகியவற்றிலே பெற்ருர்.

1948 – 1951 ஆம் ஆண்டுகளிற் கொழும்புப் பல்கலேக் கழகத்திற் பட்டப்படிப்பை மேற்கொண்டார். அவரது ஆசிரியப்பணி மட்டக்களப்பு சிவாநந்த வித்தியாலயத்தில் ஆரம்பித்தது. 1954 ஆம் ஆண்டில் தமது பட்டப்பின் கல்வித்தகைமைச் சான்றிதழைக் கொழும்புப் பல்கலேக் கழகத்திலே பெற்றுக்கொண்டார். அதனேத் தொடர்ந்து இந்திய அரசு வழங்கிய புல மைப் பரி சி ஃப் பெற்று புதுடெல்லிப் பல்கலேக்கழகத்தின் கல்வி நிறுவனத்தில் ஆய்வு மேற்கொண்டார். மீண்டும் இலங்கைக்கு வந்து சுன் குகம் ஸ்கந்தவரோதயக் கல்லூரியில் ஆசிரியராகப் பணி புரிந்தார்.

இலண்டென் பல்கலேக் கழகத்தில் கல்வியியலில் முது மாணிப் பட்டம்பெற்ற இவர் 1961 ஆம் ஆண்டுமுதல் 1974 ஆம் ஆண்டுவரை பேராதனேப் பல்கலேக் கழகத்தில் கல்வியியல் விரிவுரையாளராகப் பணியாற்றிஞர். 1975 – 1980 ஆம் ஆண்டு அக்டோபர் வரை கொழும்புப் பல்கலேக் கழகக் கல்விப் பீடத்திற் சிரேஷ்ட விரிவுரையாளராகப் பணிபுரிந்தார். 1980 ஆம் ஆண்டு அக்டோபருக்குப் பின்னர் யாழ்ப்பாணப்பல்கலேக் கழகத்தில் துணுப் பேராசிரியராகவும் 1985 ஆம் ஆண்டுக்குப் பின்னர் பேராசிரிய ராகவும் பணிபுரிந்தார்.

இலண்டன் பல்கலேக் கழகம், மதுரை காமராஜ் பல் கலேக் கழகம், கேரளப் பல்கலேக் கழகம், கர்ஞடகப் பல்கலேக் கழகம் ஆகியவற்றில் அதிதிப் பேராசிரியராகவும், வருகை தந்த பேராசிரியராகவும் விளங்கிஞர். இலங்கைத் தேசிய கல்விக் கழகம், பிரித்தானிய ஒப்பீட்டுக் கல்விக் கழகம். அவுஸ்திரேலிய கல்வி நிருவாகக் கழகம் ஆகியவற்றின் உறுப்பினராகவும் செயற்பட்டார்.

# பேராசிரியர் ப. சந்திரசேகரம் அவர்கள் எழுதிய புத்தகங்களும் கட்டுரைகளும்

#### ANNEXTURE II

#### BOOKS:-

- A. 'BDUCATION IN SRI LANKA' Gandhigram Rural Institute
  (1983) (Accepted for Publication)
- B. 'EDUCATION IN INDIA AND SRI LANKA A COMPARATIVE APPROACH'

In collaboration with Professor J. K. Pillai, University Publications Division (1983) (In preparation)

- C. 'THE CONTRIBUTION TO EDUCATIONAL THOUGHT AND PRACTICE OF THE RAMAKRISHNA MISSION 1897 1966'

  Sri Sanmuganatha Press, Jaifna (1980).
- D. 'KALVI THATHUVAM' Co-operative Printers, Jaffna (1975)
  International year Book Release.
- E. KALVIYIAT CINTANAI (1986)
- F. KALVIYIAT KOVAI (1987)

#### BOOKLETS:

- A. AN EVALUATION OF THE PROPOSALS FOR EDUCATIONAL REFORMS 1981Ascerwatham Press, Jaffna (1981)
- B. THE HINDU RELIGIO PHILOSOPHICAL PERSPECTIVES OF EDUCATIONKalanilaya Atchaham, Jaffna (1982)
- C. PRIZE DAY SPEECH Ramanathan College, Chunnakam Hindu Organ Press (1973)
- D. PRIZE DAY SPEECH Canagaratnam Madya Maha Vidyalaya, Jaffna Aseervatham Press, Jaffna (1973)
- E. THE NAVALAR EDUCATIONAL RENAISSANCE-Hindu Organ Press

#### ARTICLES:

- A. 'EDUCATIONAL THEORY AND PRACTICE FOR THE

  CONTEMPORARY WORLD,

  Kalaignanam No. 1, 1981

  Publication of the Education Society, University
- B. 'EDUCATION AND LIFE' Ellil, Publication of the Mathematics Society, Palaly Teachers' College (1982)

of Jaffna.

- C. 'RELEVANCE OF JOHN DEWEY'S EDUCATIONAL THOUGHT
  Kalavathy, Publication of Palaly Teachers' College.
- D. 'KALVI SAKTHI' Kalaichelvi, Publication of the Batticaloa
  Teachers' College.
- E. 'CHANGE AND TRADITION IN EDUCATION' Kalaichelvi
  Publication of the Batticaloa Teachers' College.
- F. 'A UNIVERSITY FOR EASTERN PROVINCE IN SRI LANKA'Kalaichelvi, Publication of the Batticaloa
  Teachers' College.
- G. 'ISLAMIC EDUCATIONAL THOUGHT' Kalaiamutham,
  Publication of the Addalaichenai Teachers' College.
- H. 'THE CONCEPT OF MAN' Young Socialist, Vol. 4, Number 2, (1967), Wesley Press, Colombo.
- 1. 'Philosophy, Science and Education Silver Jubilee Number
  Hindu College Colombo (1976)

  M. G. M. Printers, Colombo 13.
- J. 'RAMAKRISHNA KALVI THATTUVAM' The Ramakrishna
  Mission Batticaloa Boy's Home Golden Jubilee
  Souvenior (1976) Ranch Printers Colombo 2.

- K. 'The CONCEPT OF MAN IN RELATION TO EDUCATION' 
  Vedanta for East and West No. 143 (1974)

  Published by Ramakrishna Vedanta Centre,

  54, Holland Park, London W 11.
- L. 'WORKS OF THE ORDER IN SINGAPORE'—Vedanta For East and West No. 132 (1973) Published by Ramakrishna Vedanta Centre, 51 Holland Park, london W 11.
- M. 'WORKS OF THE ORDER IN FRANCE AND SWITZERLAND',

  Vedanta for East and West No. 127 (1972),

  Published by Ramakrishna Vedanta Centre,

  51, Holland Park, London W 11.
- N. 'THE UNSUNG LEADERS OF THE NINETEENTH CENTURY RENAISSANCE INDIA'

  Twentieth Century An Australian Quarterly (1974)

## பண்டிதமணி ஆய்வில் எழும் சிக்கல்கள்

#### க. சுசிந்திரராசா

பண்டி தமணியைச் சிறப்பாகப் பல்கலேக்கழக நிலேயில் ஆராய்தல் வேண்டும் என்று பண்டி தமணியின் இறுதிச்சடங்கின்போதும் பின்னரும் பலர் பேசிக்கொண்டனர்.

யாழ்ப்பாணத்துத் திருநெல்வேலி சைவாசிரிய கலாசாஃயில் முப்பது ஆண்டுகளுக்கு மேலாகத் தமிழ் விரிவுரையாளராகப் பணிபுரிந்த பண்டி தமணி சி. கணபதிப்பிள்ளேயவர்கள் வரையறுத்துக் குறிப்பிடக் கூடிய ஒரு காலகட்டத்தில் தமது ஆசிரியப் பணியாலும், புலமை மிக்க எழுத்துக்களாலும், சொற்பொழிவுகளாலும் ஈழத்துத் தமிழ்ப் பாரம்பரி யத்திலே குறிப்பாக யாழ்ப்பாணத்துத் தமிழ்ப் பாரம்பரியத்திலே தமிழ்க் கல்வி, கலாசாரம், சைவசமயம் ஆகிய துறைகளில் சுட்டிக்காட்டக்கூடிய அளவு ஒரு பெருந்தாக்கத்தை ஏற்படுத்திச் சமுதாயத்தின் பெரும் மதிப் பைப் பெற்றிருந்தார் என்பதில் ஐயமில்லே. இம்மதிப்பை அறிந்து ஏற்றுக் கொண்ட இலங்கைப் பல்கலேக்கழகம் பண்டி. தமணிக்கு இலக்கியக் கலாநிதி ப்பட்டம் அளித்தது. பண்டிதமணியின் பணியையும் எழுத்துக்களேயும் முழுமையாக நோக்கும்போது அவர் உயர்நிலேயில் ஆய்வுப் பொருளாகும் தகுதியுடையர் என்பதை யாரும் மறுத்தல் அரிதாம்.

பல்கலேக்கழக நிலேயில் நடைபெறும் பண்டிதமணி ஆய்வு விருப்பு வெறுப்பற்றதாய் அறிவியல் அடிப்படையில் இயன்றளவு உலகளாவிய அறிஞர் கூட்டம் ஏற்றுக்கொள்ளக் கூடியதாக மலர்தல் விரும்பத்தக்கது. அதற்கெனத் தக்கதோர் ஆய்வுநெறியைக் கடைப்பிடித்தலும் இன்றிய மையாததாகும்.

இன்று பண்டிதமணி இல்லே. ஆயின் அவர் எழுத்துக்கள் உண்டு. அவைதாம் பண்டிதமணி ஆய்வில் இன்று முதன்மை பெற்று அடிப்படையாக அமைபவை. அவர் நிகழ்த்திய சொற்பொழிவுகள் சிலவும் எழுத்திலே அமைந்துள்ளன. இவ்வெழுத்துக்கள் அனேத்தையும் எழுத்தில் உள்ளவாறே விளங்கிக் கொள்ளுதல் கூடும். ஆயின் அவ்வாறு விளங்கிக் கொள்ளுதல் கூடும். ஆயின் அவ்வாறு விளங்கிக் கொள்ள முயலுமிடத்துத் தோன்றும் இடர்ப்பாடுகளே நீக்குவதற்கு பண்டிதமணியின் காலம், வாழ்க்கை வரலாறு, நோக்கு போன்றவை பற்றிய செய்தியும் துணேசெய்யக்கூடும். பெரும்பாலும் இவை ஒருவரது எழுத்துக்களில் வெவ்வேறு தோற்றங்களில் பிரதிபலித்து நிற்பவையே. எழுத்துக்களின் வெவ்வேறு தோற்றங்களில் பிரதிபலித்து நிற்பவையே எழுத்துக்களின் சில இடத்து நுட்பம் பொருளே ஓரளவு தெளிவாக்கவல்லன. இன்றுவரை பண்டிதமணி பற்றிப் பிறர் எழுதியவையும் ஆய்விற்குப் பயன்படக்குடும்,

நாம் இவை அனேத்தையும் பற்றுக்கோடாகக் கொண்டு பண்டித மணியை முழுமையாக, செம்மையாக ஆராய முற்படுமிடத்துச் சில சிக்கல் கள் தோன்றுகின்றன. இச்சிக்கல்களேயும் இச்சிக்கல்கள் காரணமாக நமது ஆய்வு முழுமை பெருது, செம்மைப்படாது ஒரளவு தடைப்படும் நிலேயெய்

துவதையும் இயன்றளவு சுட்டிக்காட்டுவது விரும்பத்தக்கது. இது ஒருபுறம். தமிழ்மொழிப் பற்று, வடமொழிப்பற்று, சைவமதப் பற்று, நாவலர் பற்று, யாழ்ப்பாணப்பற்று என்பனவற்றுல் பண்டிதமணி பெரிதும் கட்டுண்டைவர். எக்காரணம் கொண்டும் இவற்றிற்குத் தமது நோக்கில் யாதும் குறை நேர்வதைப் பொறுக்கமாட்டாதவர் பண்டிதமணி. பண்டிதமணியின் இந் நிலேப்பாட்டினுல் சில சிக்கல்கள் எழுகின்றன. மேலும் பண்டிதமணி காலத் தாலும் இடத்தாலும் கட்டுண்டவர். பழமையில் வளர்ந்து வந்தவர். பின்னர் புதுமை தோன்றிக் கொண்டிருந்த காலத்தைக் கருத்திற்கொண்டு பழமையையும் புதுமையையும் ஒருங்கேபோற்றலாஞர். இதனுவும் சிக்கல்கள் தோன்றியுள்ளன. சில இடத்து பிறர் ஆய்வு எவ்வாருயினும், கருத்து வளர்ச்சி எவ்வாருயினும் பண்டிதமணி தமது பற்றுறுதி வாய்ந்த கருத் துக்கள் சிலவற்றை விடாப்பிடியாகக் கூறியுள்ளார். இவற்றை இன்றும் ஏற்றுக்கொள்வது உண்மையிலே சிக்கலாகின்றது. பண்டிதமணியின் சிந்தனே வளர்ச்சியில் உபஅதிபர் பொ. கைலாசபதியவர்களின் பங்களிப்பைப் புரிந் துகொள்வதும் சிக்கலாக உள்ளது. மேலும் பண்டிதமணி மேற்கொண்ட நடைக்கூறுகள் சில அவரது சொந்தத் தனிக்கூறுகளாக அமைந்துள்ளன. அவற்றை விளங்கிக் கொள்வதும் சிக்கலாக உள்ளது. இவை மட்டுமன்றி, இதுவரை பண்டிதமணிபற்றி வெளிவந்தவற்றுள் சில கருத்துக்கள் பண்டி தமணியைப் பற்றற்ற நிலேயில் உண்மையாகவும் செம்மையாகவும் தெளி வாகவும் விளங்கிக்கொள்வதற்கு ஒருவகைத் தடையாக அமைந்துள்ளன. இதனுலும் சிக்கல் எழுகின்றது. சமுதாயத்திலே பண்டிதமணி பற்றித் தோன்றிய பொது நோக்கு என ஒன்று இருந்து வருகின்றது. இது பலரி டம் வேருன்றிச் செல்வாக்குடன் காணப்படுகின்றது. இன்று ஆய்வாளர் பண்டி தமணிபற்றிய ஆய்வு நோக்கு என ஒன்றை வளர்க்க முன்வந்துள் ளனர். இதனேப் பலரிடம் எதிர்பார்க்க முடியாது. நமது சமுதாயப்பின் னணியிலே இவ்விரு நோக்குகளும் முரண்படும்போது சிக்கல்கள் எழும். இத்தகைய சிக்கல்கள் அனேத்தையும் ஓரளவு சுட்டிக்காட்டி விளக்கி ஆராய்வதே இக்கட்டுரையின் நோக்காகும்.

#### H

பண்டி தமணி நூற்றுக்கணக்கான தனித்தனிக் கட்டுரைகளே ஏறத் தாழ ஐம்பது ஆண்டுகாலத்தில் அவ்வப்போது எழுதி ஆங்காங்கு பல பத் திரிகை, சஞ்சிகை போன்ற வெளியீட்டுச் சாதனங்களில் வெளியிட்டுள் ளார். வெளிவந்த கட்டுரைகள் குறிப்புக்கள் சிலவோ பலவோ பின்னர் பொருளுக்கு ஏற்ப தொகுக்கப் பெற்று சில பக்கங்களேயோ பல பக்கங் களேயோ கொண்ட நூல் வடிவில் வெளிவந்துள்ளன. இந் நூல்கள்,

- 1. கோயில் (1979) (ப. 42)
- 2. கதிர்காம வேலவன் பவனிவருகிறுன் (ப. 19)
- 3. பாரத நவமணிகள் (1959) (ப. 94)
- 4. சைவநற்சிந்தனேகள் (1959) (ப. 28)
- 5. கந்தபுராண கலாசாரம் (1959) (ப. 83)
- 6. சுந்தபுராண போதனே (1960) (ப. 99)

- 7. இருவர் யாத்திரிகர் (1963)
- 8. சமயக் கட்டுரைகள் (1961) (ப. 200 + 34)
- 9. இந்தனேக் களஞ்சியம் (1978) (ப. 251)
- 10. ஆறுமுகநாவலர் (1979) (ப. 174)
- 11. நாவலர் (1968) (ப. 60)
- 12. இலக்கியவழி (1955) (ப. 115) (1964) (ப. 154 + XXXIX)
- 13. கம்பராமாயணக் காட்சிகள் (1980) (ப. 199)
- 14. அன்பினேந்தினை (1983) (ப. 39 + VII)
- 15. அத்வைத சிந்தனே (1984) (ப. 105 + VI + III)

எனப்பெயர் சூட்டப்பெற்றுள்ளன. கந்தபுராணம் தசக்ஷ காண்ட உரை நூலும் தனியாக வெளிவந்துள்ளது. வெளிவர இருப்பவை எனப் பின்வரும் நூற்பெயர்கள் அத்வைத சிந்தணே மூலம் அறிவிக்கப்பட் டுள்ளன.<sup>2</sup>

- 1. பாரதக் கதைகள்
- 2. தனிக்கட்டுரைத் தொகுதி
- 3. விசேட கட்டுரைத் தொகுதி
- 4. சொற்பொழிவுக் குறிப்புகள் i. இலக்கியம் ii. புலமை iii. தமிழ் iv. திருமுறை
- 5. இலக்கணக் குறிப்பும் படவி ளக்கமும்
- 6. இரண்டு கதைகள்
- 7. கீதையும் துறவும்
- 8. காரைக்காலம்மையார்
- 9. தெய்வயானே திருமணம்
- 10. அணிந்துரை மஞ்சரி
- 11. தனிப்பாடல்கள்
- 12. திருவருட்பயன் உரை

வெளிவந்தவற்றின் திருத்தப் பதிப்புகளும் வெளிவரும் எனவும் அறிவிக்கப்பட்டுள்ளது. ஒன்றன் – இலக்கிய வழியின் – திருத்தப் பதிப்பு வெளிவந்துள்ளது. ஏனேய நூல்களுக்குப் பண்டிதமணி செய்த திருத்தங் கள் கையெழுத்துப் பிரதியாக உண்டுபோலும்.

#### III

மேலே கூறிய இருவகைகளிலும் பண்டிதமணியின் எழுத்துக்கள் அனேத்தும் அடங்குகின்றனவா என்ற அங்கலாய்ப்பு ஆய்வாளர்க்குத் தோன்றுவது இயல்பே. அடங்குகின்றன என்ற எண்ணத்தை அவ்விருவ கைகளும் தருவது தவருகும். வெளிவர இருக்கும் அணிந்துரை மஞ்சரி போன்று பண்டிதமணி எழுதிய முன்னுரை, வாழ்த்துரை, ஆசியுரை, பாராட்டுரை, இரங்கலுரை போன்றவையும் முழுமை கருதி நூல் வ டி. வி ல் தொகுக்கப்பட்டுப் பாதுகாக்கப்பட வேண்டியவையே. இ இவற்றில் இருந்தும் அரிய செய்திகளேத் திரட்டமுடியும். பண்டிதமணி யின் உள்ளப் பண்பு, மக்கள் தொடர்பு, சான்ரூர் பற்றிய மதிப்பீடு, ஒட்டு மொத்தமான நோக்கு, ஆளுமை என்பனபற்றிக் கூறுமிடத்து முன்னுரை, வாழ்த்துரை முதலியனவும் ஆய்வுக்குப் பயன்படக்கூடும் எனக் கொள்தல் நன்றுகும். வெளிவர இருப்பவற்றை விரைவில் நூல்வடிவில் வெளியிடாவிடின் முழுமை விரும்பும் ஆய்வாளர்க்குப் பெருஞ் சிக்கலாகும். கட்டுரைகளே ஆய்வாளர்கள் தாமாகவே தேடிக்கொள்வது எளிதில் கைகூ டக்கூடிய காரியமன்று. நல்ல நூலகங்கள் இல்லாத நமது நாட்டில் – அறிஞர் எழுத்துக்களேப் பேணிகாக்கும் பழக்கம் வேரூன்ருத நமது நாட் டில் – அவற்றைத் தேடிக் கண்டுகொள்வது பகிரதப் பிரயத்தனமாகும். பண்டி தமணியின் எழுத்துக்கள் அனேத்தும் வெளிவரும்வரை அவர்பற்றிய முழுமையான, செம்மையான ஆய்வைச் செய்தல் இயலாத காரியமாகி விடும். எனவே ஆய்வாளர்க்குத் துணேசெய்யும் வகையில் அவற்றை பண்டி தமணி வெளியீட்டுச் சபையினர் நூல்வடிவில் வெளியிடு தல் விரும் பத்தக்கது.

பண்டிதமணி ஆய்வைத் தொடங்கலாம், தொடங்க – வெளிவர இருப்பவையும் வந்து விடுமே – அப்பொழுது ஆய்வை முழுமையாக முடித்து விடலாமே என யாரும் ஆலோசனே கூறினுல் அது அவ்வாறு முடிகின்ற காரியமன்று. பண்டிதமணியின் நூல்களே வெளியிட்ட – வெளியிடும் – ஒழுங்கு ஆய்வாளரின் ஆய்வுக்குத்துணே நிற்கக்கூடிய வகையில் நெறிமுறை யாதும் கொண்டிருப்பதாகத் தெரியவில்2ல. கட்டுரைகளே நூல்களாகப் பகுத்த முறையும் தொகுத்த முறையும் ஆய்வாளர்க்குத் தொல்லே தரு கின்றன கட்டுரைகளே ''உரை நிகழ்த்தியனவும் எழுதியனவும் ஆய்ந்தன வுமான விஷயங்கள்'' (பாரத நவமணிகள், பின்னட்டை, பிற்புறம்) என வெளியீட்டாளர் பகுத்துப் பேசும்போது ''எழுதியனவும் ஆய்ந்தனவும்'' என்பது தெளிவற்றதாகத் தோன்றுகிறது. வெவ்வேறு வெளியீட்டாளர் பொருளடிப்படையில் கட்டுரைகளே நூல்களாகத் தொகுக்க முயன்றிருக் கிறுர்கள். ஆயின் அவர்கள் முழுமையான வெற்றிகாணவில்லே. நூலில் வந்த கட்டுரையும், கட்டுரைக் கருத்துக்களும் மற்றுரு நூலிலும் காணமுடி கிறது. எடுத்துக்காட்டாக சமயக் கட்டுரைகள் வருவதைக் என்னும் நூலில் வெளிவந்த 'பிராசீனர் நவீனர் வகுத்த சமயங்கள்' என்னுங் கட்டுரை பந்திகளின் அமைப்பிலும் உடுக்குறி அமைப்பிலும் மட்டும் சிறு மாற்றங்கள் பெற்று சிந்தணக் களஞ்சியத்திலும் வந்துள்ளது. இவ்வாறு வந்தமைக்குக் காரணந் தெரியவில்கே. ஆறுமுகநாவலர் என்னும் நூலில் உள்ள ''நாவலர் நீதி நல்லசெய்தி'' என்னுங் கட்டுரைக் கருத்துக்கள் சிந்தனேக் களஞ்சியம் என்னும் நூலில் உள்ள ''நாவலர் நீதிமான்'' என்னுங் கட்டுரையிலும் வரக்காண்கிரும். மேலும் வெளியீட்டுச் ச**ையின**ர் முய**ற்** சியில் சிந்தீனக் களஞ்சியம் என்ற தொகுப்பு பெரும் குழப்பத்தை உண் டாக்கிவிட்டது. இந்தனேக் களஞ்சியத்திலே இலக்கிய வழி உண்டு; கந்த புராண கலாசாரம் உண்டு; ஆறுமுகநாவலர் உண்டு; மற்றும் பலவுமுண்டு. கிந்தனேக் களஞ்சியத்தில் வந்துள்ள கட்டுரைகள் காலத்தால் பிந்தியவை யாதலால் முன் எழுந்த நூல்களில் இடம்பெறவில்லே எனக் கருத முடிய வில்லே. காரணம் 1939ஆம் ஆண்டு ஈழகேசரி ஆண்டு மடலில் வெளிவந்த 'வான்மீகி தானே!' என்னுங் கட்டுரையும் சிந்தனேக் களஞ்சியத்தில் இடம் பெற்றுள்ளது. வெளியீட்டுச் சபையினர் ஏதோ தமது வசதிக்கேற்ப கில கட்டுரைத் தொகுப்பை முந்தியும் ஏணேயவற்றைப் பிந்தியும் வெளியிட்டு - வெளியிட - இருக்கிறுர்கள் போலும்.

பண்டி தமணியின் கட்டுரைகள் அனே த்தையும் ஆய்வுக்கட்டுரைகள் எனவோ ஒரே தரமுடையன எனவோ கொள்ள இயலாது. அவரது கட்டுரைகளே நூல்களாக வெளியிடுவதற்கு வகைசெய்த முறையை ஆய்வின்பொருட்டு மீண்டும் வகை செய்தல் வேண்டும். ஆய்வாளர் தமது அறிவு, அநுபவம், ஆய்வுநெறி ஆகி**யவற்றிற்கேற்பவே ஆய்வை** வகுத்து அமைத்துக்கொள்வார்கள். நாம் பண்டி தமணியின் வளர்ச்சியைப் பல கோணங்களில் நின்று காண முற்படலாம். வரலாற்றுக் கண்டுகாண்டு நோக்க விரும்பலாம். அதனே விளக்கமுறை நின்று ஆராய விரும்பலாம். பண்டி தமணியின் கருத்துக்களேப் பிறர் எழுத்துக்களுடன் ஒப்பிட்டு ஆராய எண்ணலாம். எடுத்துக்காட்டாக, இலக்கியங்களுக்கு அல்லது தேர்ந் தெடுத்த பாடல்களுக்கு விளக்கம்,இரசனே எழுதிய பாங்கினே மு. வரத ராசன், டி. கே. சி. போன்றோர் எழுத்துக்களோடு ஒப்பிட்டு ஆராயலாம். 4 பண்டி தமணியின் படைப்புக்கள் அனே த்தையும்(குறிப்பாகக் கட்டுரைகளே) ஒவ்வொன்ருகவும் பின்னர் கூட்டாகவும் பகுப்பு முறையில் முற்படலாம். பொருளே வகைப்படுத்தும்போது எழுத்துக்கள் பிரதிபலிக்கும் ஆசிரிய பயிற்சிக் கலாசாலே ஆசிரியர், இலக்கிய இரசிகர், இலக்கிய ஒப்பியல் ஆய்வாளர்,இலக்கியக் கோட்பாட்டாளர், இலக்கிய உரை யாசிரியர், இலக்கண அறிஞர், சமய சிந்தணேயாளர், பண்டிதமணி போற்றும் சமுதாயமும் கலாசாரமும், பண்டிதமணி காட்டும் நாவலர், பண்டி தமணியின் பழமையும் புதுமையும், பண்டி தமணியின் மொழிநடை, பண்டிதமணியின் நகைச்சுவை, பண்டிதமணியின் கண்டனம் எனப் பல நிலேயில் பலவாருகச் சிந்தித்தல் தவிர்க்க முடியாததாகின்றது. இதற் கேற்ப கட்டுரைகளே வகுத்தல் வேண்டும். இவ்வாறு ஆராயுமிடத்து அவ்வந் நிலேக்குரிய பண்டிதமணியின் எழுத்துக்கள் அனேத்தும் வேண்டி யவையன்ளே? ஆறுமுகநாவலர், நாவலர் என்ற பெயர்களேக் கொண்ட இரு நூல்கள் வெளிவந்துள்ளன. வெளிவந்த ஏனேய நூல்களிலும் நாவலர் பற்றிய கட்டுரைகள் உண்டு. எடுத்துக்காட்டாக சிந்தனக் களஞ்சியத்தி லும் நாவலர் பற்றிய கட்டுரையைக் காண்க. இந்தப் போக்கிலே வெளிவர இருப்பவற்றிலும் நாவலர் பற்றிய கட்டுரைகள் இடம்பெரு என்று எங்ஙனங் கூறுவது? வெளிவந்தவற்றையும் **வெளிவர இருப்பவற்றையும்** ஒப்பிட்டுப் பார்க்கும்போது ஏதேனும் ஒரு நிஃயில் தானும் முழுமையாக ஆராயக்கூடிய நிலே இல்லே என்றே சொல்லவேண்டியுள்ளது.

IV

இதுகாறும் வெளிவந்த நூல்களில் பெரும்**பாலு**ம் **அணே**த்து நூல்களுமே கட்டுரைத் தொகுதிகளாக உள்ளன. கட்டுரைகள் ஒவ்வொன் றும் எப்பொழுது எங்கு வெளிவந்தன, அவற்றுள் ஆரம்பத்திலேயே கட்டுரைகளாக எழுந்தவை எவை, சொற்பொழிவுகளாக எழுந்தவை எவை போன்ற செய்திகள் ஆய்வுக்கு இன்றியமையாதன. சில செய்திகள் மட்டுமே நமக்குக் கிடைத்துள.

கட்டுரைகள் எழுந்த காலம் பற்றிய செய்தி எந்த நூலிலும் தரப்படவில்லே. விதிவிலக்காகப்போலும் கம்பராமாயணக் காட்சிகள் என்னும் நூலில் ஒரே ஒரு கட்டுரையின் காலமும் இடமும் தரப்பட்டுள்ளன. 'வான்மீகி தானே!' என்னுங் கட்டுரையின் இறு தியில் ''ஈழகேசரி ஆண்டு மடல் 1939'' எனத் தரப்பட்டுள்ளதைக் காண்க. கட்டுரைகள் தாம் எழுந்த காலவரிசைப் படியே நூற்களில் அமைந்துள்ளனவா அன்றி வேறுயாதும் அடிப்படையில் அமைந்துள்ளனவா என ஒன்றுமே தெரியவில்லே.

பண்டி தமணியின் வளர்ச்சி என்று பேசும்போதே வரலாற்று நோக்கு வந்துவிடுகிறது. வரலாற்றிற்குக் காலம் முக்கியமானது. அவர் கருத்தையும் கருத்து வளர்ச்சியையும் ஆளுமை வளர்ச்சியையும் காண்ப தற்கும், நூல்களில்– கட்டுரைகளில்– ஆங்காங்கே வரும் உறவுள்ள கருத் துக்களே ஒப்புநோக்கியும் முரண்படுத்தியும் ஆராய்வதற்கும் கட்டுரைகள் எழுந்தகாலம் கருத்திற்கொள்ள வேண்டியதொன்று. இல்கே என்ருல் சிக்கல் எழலாம். இலக்கிய வழியில் கவிஞர்கள் என்னுங் கட்டுரைக் கருத்தை குறிப்பாக முதற் பந்தியிலுள்ளகருத்தை ஆராய்வதற்குக் கட்டுரை எழுந்த காலம் அவசியம் அல்லவா எனச் சிந்திக்க. மேலும் ''அவர் (கதிரவேற் பிள்ளே) செய்த அகராதிதான் மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கம் அச்சிட்ட தமிழ் அக ராதி. சொற்களின் சுவரூபத்தையும் அவற்றின் சுத்தமான பொருள்க*ளே*யும், எடுத்துக்காட்டுவதில் ஒப்புயர்வில்லாதது இந்த அகராதி. இதுபோன்ற சுத்தமான ஓர் அகராதி இன்னும் வரவில்லே என்றே சொல்லலாம். இனிவரும் அகராதிகளுக்கு அடிப்படையாயும் முன்மாதிரியாயும் இருக்கின் றது இந்த அகராதி' (கந்தபுராண கலாசாரம் ப, 47)என்றும் ''கடைச் சங்கம் ஒடுங்கிய கால நிர்ணயம்பற்றிக் கனகசபைப்பிள்ளே செய்த முடி புதான் இன்றைக்கும் பிரமாணமாயிருக்கின்றது'' (கந்தபுராண கலாசாரம் ப . 48)என்றும் பண்டி தமணி கூறியதை ஆராய்ந்து ஏற்றுக்கொள்வ தற்கோ விடுதற்கோ கூற்று எழுந்த காலத்தை அறிதல்வேண்டும்.5

கட்டுரைப் பொருள் முதலியவற்றில் இருந்து சில கட்டுரைகள் எழுந்த காலத்தை ஊகிக்க முடிகின்றது. எடுத்துக்காட்டாக ஆறுமுக நாவலர் என்னும் நூலில் ஆறுமுகநாவலர் அவர்கள் என்னும் கட்டுரை 1968 ஆம் ஆண்டு எழுதப்பட்டது என ஊகிக்க முடிகிறது. இதேபோன்று சிந்தனேக் களஞ்சியத்தில் இலக்கிய உலகில் கிழக்கும் மேற்கும் என்னுங் கட்டுரை மகாத்மா காந்தியின் கொலேக்குப் பின் எழுதப்பட்டது எனக் கூறலாம். அதில் பண்டிதமணி ''புருட்டஸ் அந்தப் போதனேயை அப் படியே நம்புகிறுன்; ஒரு 'கோட்சே'யாக மிறுகிறுன்(ப, 69) என எழுதி யுள்ளார்.6

கட்டுரைகள் வெவ்வேறு சந்தர்ப்பத்தில், சூழ்நிஃயில் ஏதோ குறிப்பிட்ட ஒரு காரணத்திற்காக எழுதப்பெற்று வெளியிடப்பட்டவை.

பண் டி. தமணியே ''பல்வேறு சந்தர்ப்பங்களில் சூழ்நிலேமை நோக்கி காலந் தோறும்... வெளிவந்த கட்டுரைகள் என ஓரிடத்து (ஆறுமுக நாவலர் முன்னுரை) எழுதியுள்ளார். கட்டுரைகள் பத்திரிகை, சஞ்சிகை ஆகிய வற்றிற்கேற்ப அமைப்புப் பெறுதலும் உண்டு. இதேபோன்று யார் வாசிப்பார்கள், வாசிக்கலாம் என மனத்திற்கொண்டு கட்டுரைகள் பெறுதலும் அவை அமைப்புப் எழுதப்படுகின் றனவோ அதற்கேற்ப உண்டு. இச்செய்திகள் மிகவும் பயனுள்ளவை. இச்செய்திகளின் பாட்டினேப் பண்டி தமணி உணர்ந்திருந்தமையால் போலும் கில நூல்களில் இத்தகைய செய்திகள் சிலவற்றை ஆங்காங்கு தமது முன்னுரை போன்ற வற்றில் தந்துள்ளார். அவர் தமது சைவநற்சிந்த**னேகள் என்**னும் நூலில் உள்ள முகவுரையில் கட்டுரைகள் பற்றிக் குறிப்பிடும்போது அவை ''கால இடக்கட்டுப்பாடுகளுக்கு உட்பட்டவை'' என ஒப்புக்கொள்கின்றுர். மேலும் ''வானவெளியிலும் பத்திரிகைப் பரவையிலும் வெளிவருபவை புத்த க வடிவு எடுக்கும்போது, விஷய அமைப்பிலும் பாஷை நடையிலும் மாற்றம் அடைய வேண்டும் என்பது எனது நிலேயாய கருத்து ... ... ... இக் கட்டுரைகள் பிறந்த தேகம் இருந்தபடி எவ்வித மாற்றமுமின்றி ... .. வெளி யிடப்பட்டிருக்கின்றன'' எனவும் தமது கருத்தைக் கூறியுள்ளார். பாரத பண்டிதமணி ''இந்தத் நவமணிகள் என்னும் நூலின் முகவுரையில் தொகுதியில் வருகின்ற கட்டுரைகளில் முதல் ஐந்தும் வா இெலியில் தொடர்ந்து வந்தவை; மற்றவை பல்வேறு சந்தர்ப்பங்களில் எழுதியவை'' என்று கூறியுள்ளார். இலக்கியவழிமுதற்பதிப்பில்''புற இதழ்'' எனவரும் முன்னுரையில் '்ஈழகேசரி, தினகரன், இலங்கை வானெலி நிலேயம் ஆதியன இப்புத்தகத்தின் விளே நிலங்கள், வினே முதல்கள்'' எனக் கூறியுள்ளார். ஆயின் இந்நூற் கட்டுரைகளுள் எது, எதனில், எப்பொழுது வெளிவந்தது என்ற விபரமோ எது கட்டுரையாக, எது சொற்பொழிவாகப் பிறந்தது என்ற விபரமோ இல்லே. கட்டுரைகள் மாணவர்களுக்கென எழுதப்பட்டவை என்பதைப் "புறஇதழ்'' கூறுகிறது. இலக்கியவழி திருத்தப் பதிப்பில் ''ஈழகேசரி**,** தினகரன், இவ**ங்கை வ**ானெலி ......'' என்ற செய்தி நீக்கப்பட்டுவிட்டது. திருத்தப் பதிப்பைப் பயன்படுத்து வோர்க்கு காலம் போன்ற செய்தி எதுவும் கிடைக்காது. பொ**துவாக** நோக்குமி**டத்து** இத்தகைய செய்திகள் அனேத்து நூற்களிலும் நமக்கு முழுமையாகக் கிடைப்பதாக இல்லே.

சிந்தனேக் களஞ்சியம் என்னும் நூலில்வரும் வடுவடு நுண்ணயிர் என்னுங் கட்டுரை எப்பொழுது எதற்காக எழுதப்பட்டது என்னும் செய் தியறியாது அதனேப் படிக்கும்போது சில மயக்கம் எழலாம். இக்கட்டுரை ''வடுவடு நுண்ணயிர்'' என்னும் பதிற்றுப்பத்துத் தொடருக்கு விளக்க மாக, நயம் கூறுவதாக அமைகிறதா? அவ்வாருயின் கொண்ட பொருளுக்குத் தொடர்பற்ற கருத்துக்களே ஏன் கட்டுரையின் பிற்பகுதியில் (சிந்தனேக் களஞ்சியம் ப . 49 – 57) கூறிஞர்? காரைநகர் அருளம்பலவ ஞர் செய்திகள் (ப . 56) எதற்கு? இவை ஒன்றுமே அறியாது கட்டுரை மைப் படிக்கும்போது கட்டுரை அமைப்புப் புரிவதாக இல்லே.

சில கட்டுரைகளின் தலேப்பு காலத்திற்குக் காலம் மாற்றப்பட் டுள்ளது. எடுத்துக்காட்டாக இலக்கிய வழியில் ''கவி கவியாகிருன்' என்னுங் கட்டுரைத் தலேப்பு பின்னர் ''கவிஞன் என்றுங் கவிஞனே'' என மாற்றப்பட்டுள்ளது. ''கம்பரில் பாலர் பாடசாஃ'' என்னுங் கட்டுரை ''கம்ப**ரிற் பா**லர் கல்வி'' என மாற்றப்பட்டுள்ளது. ஒரே ஒரு கட்டுரைத் து துப்பு மாற்றம்பற்றிக் கூறப்பட்டுள்ளது. ஆறுமுகநாவலர் என்னும் நூலில் ''நாவலர் எழுந்தார்'' என்னுங் கட்டுரை இறுதியில் (ப. 50) "மற்றுமொரு குறிப்பு" என்பதன்கீழ் ''இக்கட்டுரைக்கு நான் இட்ட தவ யங்கம் 'காசம் பறந்தது'' அதனே மாற்றி 'நாவலர் எழுந்தார்' என்றிட் டனர் ஆசிரியர் கல்கி'' எனப் பண்டி தமணி எழுதியுள்ளார். இவ்வாறு கூறியதால் இச்செய்தி முக்கியமானது, பயனுள்ளது என்ற உணர்வு பண்டி தமணிக்குப் பிற்காலத்தில் வந்தது என்பது தெளிவாகிறது.7 ''கம்பரில் பாலர்'' ''கம்பரிற் பாலர்'' எனப் புணர்ச்சி இருவகையாக வந்தமையையும் கருத்திற் கொள்க. மாற்றம் சிறிதேயாயினும் பொருள்தர வல்லது இதன் அடிப்படையில் சில நுட்பமான கருத்துக்களே, முடிபுகளேக் கூறமுற்படலாம். இம்மாற்றம் பண்டிதமணியின் புணர்ச்சி முறை பற்றிய நோக்கைக் காட்டி நிற்கிறது.8 பொதுவாக இத்தகைய மாற்றங்கள் செய்தமைக்குரிய காரணங்கள், முன்னுரை, முகவுரை, வெளியீட்டுரை போன்றவற்றில் கூறப்படவில்லே. முழுமையாக, நுட்பமாக ஆராய் வோர்க்கு வேண்டிய செய்திகள் இல்லேயென்றுல் சிக்கலாகும். இலக்கியவழி முதற் பதிப்பில் உள்ள கட்டுரைகள் 'சிலவற்றிற்கு த**ேகள் அ**மைத்தும், சிலவற்றின் வால்களேக் கால்களே அளவுக்கு வெட்டி யும், வேண்டிய வைத்தியஞ் செய்து அரும்பத விளக்கத்தோடு இதனேத் வெளிப்படுத்தியதில் எனக்கு ஒரு சிறிதும் பங்கு இல்லே'' எனப் ''புற இதழில்'' பண்டிதமணி கூறியுள்ளார். கட்டுரைகளின் மூல வடிவம் எங்கெங்கு எவ்வாறு மாற்றப்பட்டது என்பது பற்றி விபரமான செய்தி ஆய்வாளர்க்குப் பயன்படும். ஆயின், விபரம் ஒன்றுமே தெரியவில்லே. பண் டி தமணியின் மேற்காட்டிய குறிப்பு இலக்கியவழி திருத்தப்பதிப்பிலே இல்லே.

மேல்நாட்டு ஆய்வுநுட்பத்தை நாமும் போற்றிப் பேணவிரும்பின் அ**னேத்து நூற் கட்டுரைகள் பற்**றியும் இத்தகைய செய்திகள் கூறப்படுதல் வேண்டும். கட்டுரைகளேத் தொகுத்து நூல்களே வெளியிட்டவர்கள் நூல்களே வெளியிடும் போது ஆய்வு, ஆய்வாளர் இடர்ப்பாடு என எண்ணவில் ஃப்போலும். அவர்கள் வருங்காலத்தில் இவற்றை மனங்கொளல் வேண்டும். குறிப்பாகப் பண்டிதமணி இன்று இல்லாதவிடத்து அவரது கட்டுரைகளேத் தொகுத்து வெளியிடுகின்றவர்களுக்கு பதிப்பாசிரியர்களுக்கு ஒரு பெரும் பொறுப்பு உண்டு. அறிவு அகில உலகிற்கும் பொது என வரும்போது ஏனேய நாடுகளில் வெளிவரும் தரமான பதிப்புகளோடு சரி சமன்என நின்று பிடிக்கக் கூடியவகையில் நமதுநாட்டுப் பதிப்புக்களும் வெளி வருதல் பெரிதும் விரும்பத்தக்கது. இவையே ஆய்வாளர்க்கு ஆதாரமாக நிற் பவை என்பதை மறத்தல் ஆகாது. செய்வன திருந்தச்செய்தல் வேண்டும் மேலும் பண்டி தமணியின் எழுத்துக்கள் அனேத்தையும், ஒலிப்பதிவிலே உள்ள சொற்பொழிவுகள் அனேத்தையும், இன்னும் அவரைப்பற்றி ஆதாரத்தோடு செ**ய்**திகள் அனேத்தையும் நல்ல நூலகம் ஒன்றிலே பாதுகாப் பதற்கு ஏற்பாடு செய்தலும் பயனுடைத்தாம். நூற்ருண்டுகளாக வந்த மரபுவழிக் கல்விமுறை – சிந்தனேமுறை – நமது நாட்டிலே பண்டிதமணி யோடு ஒருவகையில் நின்றுவிடுகிறது என்பதனே நாம் நினேவில் கொள்ளும் போது மேற்கூறிய ஆலோசனேயின் பயன் தெளிவாகும்.

பண்டி தம ணியின் எழுத்துக்களே ஆராயும்போது இன்றைய உயர் கல்வி முறையால் எழும் சிக்கல் ஒன்றை உண்டு. பண்டி தமணி பலதுறைகளில் ஆழமான அறிவுடையராகத் திகழ்ந்தார். ஆதலால் இலக்கியம், இலக்கணம் சமயம் போன்ற பல துறைகள் பற்றி எழுதியுள்ளார். இன்று பல்கவேக் ஆய்வாளர்களாக விளங்குகின்றவர்களுள் பல பயின் று துறைகளில் பயிற்சி உடையோர் மிகமிகக் குறைவு. இல்லே என்றே துணிந்து சொல்லிவிடலாம். குறிப்பிட்ட ஏதோ ஒரு துறையில் ஏதோ ஒரு சிறு ஆழமான பயிற்சி பெறுதலே இன்றைய போக்கு. இந்தப் பகுதிகளில் நிபுணர்களே ஆக்குவது போக்கு சிறிய சிறிய இந்தப் போக்கினே மருத்துவம் முதலிய அறிவியற் துறைகளிலும் காணலாம். இப்போக்கிலே சில இடத்து ஆய்வு கூட்டு முயற்சியாக அமைதல் இன்றியமையாததாகிறது. பண்டிதமணியை ஒருவரே பிறர் துணேயின்றி முழுமையாக, நுட்பமாக ஆராய முடியுமா? தடை இல்லே. ஆயின் ஆய்பவருக்குச் சங்க இலக்கிய அறிவு, சங்கம் .மருவிய காலத்து அறிவு, பக்தி இலக்கிய அறிவு, காப்பியங்களில் பயிற்கி, பெரியபுராணம் ஆகியவற்றிலும், தனிப்பாடல்களி கம்பராமாயணம், லும், பிற்காலத்தத் தாயுமானவர் போன்றோர் படைப்புக்களிலு ம், நாவலர், நாவலர் காலம் பற்றியும், இலக்கணம் பற்றியும், சைவ சித்தாந் தம் வேதாந்தம் பற்றியும் நல்ல அறிவு வேண்டும். திறமையான ஆய்வு செய்வதற்குத் தற்காலத்து இலக்கியத் திறனுய்வு முறை, மொழியியல் இத்தகுதிகளே ஒரு நோக்கு என்பனபற்றியும் அறிந்திருத்தல் வேண்டும். வரிடத்துக் காணமுடியுமா என்றுல் அப்படி யாரும் இருப்பதாகத் தெரிய வில்2ல. என்றுமே இருக்கமுடியாது என்பது கருத்தன்று. இது இன்றைய குறை, தனித்தனி ஆய்வாளர் எதிர்நோக்கும் சிக்கல். எனவே முழுமையான ஆய்வுக்கு ஆய்வாளர்களின் கூட்டு முயற்சி அல்லது துணே வேண்டற் பாலது.

#### VI

பண்டி தமணிக்கு நூல் எழுதுவதில் தயக்கம் இயல்பாக இருந்தது (சைவ நற்சிந்தணகள் முகவுரை). எனினும் மிகப்பல கட்டுரைகள் இன்று பிறப்பால் ஆய்வா நூல்களாகியுள்ளன. இந்த நூல்களின் இத்தகைய ளர்க்குச் சில சிக்கல்கள் உண்டு. கட்டுரைகளில் வெவ்வேறு பொருள் ஒரே பொருள் பற்றிய கருத்துக்கள் கட்டுரைகளில் பேசப்படுகிறது. ஆங்காங்கே வரவும் காண்கின்றும். கட்டுரைகளே எழுதும்போது திட்டம் என ஒன்று இருந்ததாகத் தெரியவில்லே. எடுத்துக்காட்டாக, நாவலர் பற்றி இரு நூல்கள் உள. ஆயினும் கந்தபுராண கலாசாரக் களிலும் நாவலர் பற்றிப் பரக்கப் பேசப்படுகிறது. எனவே பொருள் பற்றிய கருத்து வளர்ச்சியைக் காணுதல் சிக்கலாகவே அமையும் தனித்தனிக் கட்டுரைகளில் வரும் பொருளே ஆராய்ந்து பின்னர் பல கட்டுரைகளில் வரும் ஒரே பொருள் பற்றிய கருத்தைத் தொகுத்து பல் வேறு நிஃயில் ஆராய்ந்து கருத்து வெளியிடுவது எளிதான காரியமன்று. நூலின் ஒட்டுமொத்தமான கருத்து, கருத்தமைப்பு, ஒழுங்கு பாடு எனக் காண்பது சிக்கலாக உள்ளது. இவ்வாறு காணமுயல்வதைக் கட்டுரைகளில் மீண்டும் மீண்டும் கூறப்படும் ஒரே கருத்துக்கள் குழப்புகின்

றன9். பண்டி தமணியே இக்குறையை நன்கு உணர்ந்தவர். அவர் 'கட்டுரைத் தொகுப்பாயிருப்பதனைல் ஒரு கட்டுரையில் வந்ததொன்று, மற்றுங் கட்டு ரைகளிலும் வரும். அங்ஙனம் வருவது அவ்விடத்துக்கு இன்றியமையாத தாயும், மீண்டும் மீண்டும் பலவாறு சிந்தித்து மனதில் இருத்துவதற்கு உரியதாயும் இருக்கும்'' (ஆறுமுகநாவலர் முன்னுரை) என்றுர். ஆயின் பண்டி தமணியின் விளக்கத்தை ஏற்றுக்கொள்ள முடியவில்கு. ஒரே கருத் துக்கள் கட்டுரைகளில் திரும்பத் திரும்பக் கூறப்படுவதற்குக் காரணம் ஒழுங்குபெற்ற திட்டமின்மையும் எழுதும்போது முன்னர் எழுதியவற் றைக் கருத்தில் கொள்ளாமையுமேயாம். இட்டமிடுவதன் மூலம் கூறியது கூறமேத் தவிர்க்கலாம். சில இடத்துக் கூறிய கருத்தைப் பின்னர் சிறிது மாற்றியும் கூறியுள்ளார். எது சரியெனக் கொள்வதில் சிக்கல் உண்டு. எடுத்துக்காட்டாக திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தில் நாவலருக்குச் செய்யப் பட்ட கௌரவத்தைப்பற்றி எழுதியுள்ளார். ஓரிடத்தில் 'ஒருமுறை ஆதீன சம்பிரதாயத்துக்கு மாருக, கப்பிரமணிய தேசிகர் எழுந்து சென்று நாவ வரை வழிவிட்டதுமுண்டு'' (ஆறுமுகநாவலர் ப. 56) எனவும் மற்று ··திருக்கைலாச பரம்பரைத் திருவாவடுதுறையாதீனம் மோரிடத்தில் எழுந்து நாவலருக்கு மரியாதை செய்யவும் எண்ணியது'' (ஆறுமுகநாவலர் ப. 62) எனவும் எழுதியுள்ளார். இரண்டையும் ஒருங்கே சேர்த்துக் கூருது பிரித்து ஒவ்வொள்ளுக வெவ்வேறு இடத்தில் கூறியமை குழப்பமாக உள்ளது.

சிந்தனேக் களஞ்சியம் எனும் நூலின் முற்பகுதியில் 'சிந்தனே களின் சாரம்' எனத் தரப்பட்டுள்ளது. இதில் தரப்பட்டுள்ள சில கருத்தை மூலக்கட்டுரையில் காணும். ம. பொ. சி காரைக்காலம்மையார் பற்றிக் கொண்ட கருத்தையும் அதற்கு சாரத்தில் பண்டிதமணி கூறிய விமர்ச னத்தையும் மூலக்கட்டுரையில் காணும். காரணந் தெரியவில்லே.

கட்டுரைக் கருத்துக்களேத் தரும் முறையாலும் சில சிக்கல்கள் எழுகின்றன. சில கட்டுரைகளில் கருத்துக்கள் வரிசைப்படுத்திக் கூறுவதில் ஒர் ஒழுங்கு முறையைக் காணும். கட்டுரைப் பொருளுக்கு நேரடியாகத் தொடர்பற்ற கருத்துக்கள் – இக்கால நோக்கில் குறிப்புக்களாகவோ அடிக்குறிப்புக்களாகவோ வரத்தக்கவை – கட்டுரையின் பாற்பட்டவை யாக வருகின்றன. இவற்றைக் கட்டுரையின் பிரதான கருத்துக்களிலிருந்து வேறுபடுத்திக்கொள்தல் வேண்டும். இல்லேயென்ருல் கட்டுரையின் முக்கிய கருத்தைக் கிரகிப்பதில் குழப்பம் ஏற்படலாம். இத்தகைய கருத்துக்களேப் பண்டிதமணி சில கட்டுரைகளில் இடையிடையே உடுக்குறிகள் அமைத்து வேறுகவும் வைத்துள்ளார்.

கந்தபுராண கலாசாரம் என்னும் கட்டுரையில் நாவலரின் வியாக் கியானம்பற்றிப் பேசும் பண்டிதமணி அன்று நடைபெற்ற புறச்செயல்கள் ஆகியவற்றை விதந்தோதிஞரேயன்றி வியாக்கியான உரையைக் கூறி இரசித்துக் காட்டவில்லே வியாக்கியான உரையின் சிறப்பன்றே கட்டுரை யில் எதிர்பார்க்கப்படுவது; கட்டுரையின் உயிராவது. ஆரவார வருணனே யில் வியாக்கியானப் பொருளே மறத்தல் ஆகாது.

''வித்துவசிரோமணி இலக்கிய ரச**ீனயில் இரசீனகளே எடுத்துக்** காட்டுவதில் – ஈடுஎடுப்பு இல்லாதவர்'' (ஆறுமுகநாவலர் ப. 2 ) எனக் கூறிய பண்டிதமணி இதனேயடுத்து நாவலரே ஈடுஎடுப்பு இல்லாதவர் என நிரூபித்து விடுகிருர் (ஆறுமுகநாவலர் ப. 2 – 3). இத்தகைய கூற்றுக்கள் அறிவியல் அடிப்படையில் சிக்கலாகின்றன, நாவலர் பெருமையை, புகழை நிலேநாட்டுவதற்கு இவ்வாறு கூறுவது ஒர் உத்தியெனக் கொள்ளினும் முன்னுக்குப்பின் முரண்போலத் தோன்றலாம்.

#### VII

இலக்கிய இலக்கணம்பற்றி மரபு வழியில் நின்று எழுதுவது ஒரு முறை; புதிய முறையில் நின்று எழுதுவது வேறு ஒரு முறை. மரபுவழி வருவன பெரும்பாலும் அகச்சார்புடையனவாய் போற்றுதலாகவோ தூற்றுதலாகவோ முறையே விருப்பு நிஃவயிலும் வெறுப்பு நிஃவயிலும் எழுவன. மரபு வழியில் ஊறிய அறிஞர் மனம்போன போக்கில் சில கருத்துக்களே விடாப்பிடியாகப் பிடித்து நிற்பர். ஏன் என்றுல் 'அது அப்படித்தான்' என்று கூறும் நிலேயில் நிற்பர். காரணம், சான்று ஆகிய வற்றைப் பொருட்படுத்துவதில்லே. புதிய முறையிலோ அறிவியல் படைக்கு முக்கியத்துவம் அளிக்கப் படுகிறது. புறநிலே நோக்கு தலேதூக்கி நிற்கும். காரணம், சான்று ஆகியவை பேணப்படும் இந்த இரு முறைக ளும் ஒரே இடத்து ஒத்துப்போவது அருமை. இந்த இரு முறைகளிலும் கருத்துக்களிலே மட்டுமன்றி மொழிப்பிரயோகத்திலும் வேறுபாடு இருக்கக் காண்கின்ரேம். மரபுவழியில் சில இடத்து மொழிப்பொருள் ஒன்றுகவும் எழுதியவர்தம் அடியுள்ளத்தில் கருதிய பொருள் வேறென்றுகவும் இருத் தலேக் காணலாம். எடுத்துக்காட்டாக ''அவரை ஒப்பாரும் மிக்காரும் இலர்'' என மரபுவழியில் எழுதுவார்கள். பொருள் யாது என்றுல் ''அவர் பெரிய அறிஞர்" என்பர். புதிய நெறியில் இந்நிலேக்கு இடம் அளிப்பதில்லே. மொழிப்பொருளே பொருள் எனக் கொள்ளப்படும். அறிவியல் அடிப்படை யில் நடைபெறும் ஆய்விலே ஆய்வு மொழி என ஒன்று போற்றப்படும்.10

பண்டிதமணி மரபுவழி தமீழ் பயின்றவர். ஆதலால் அவரிடம் மரபுவழிப்பட்ட சிந்தனே இருப்பது வியப்பன்று. இதனே ஒரு நிலேயில் வைத்து ஆராய்தல் வேண்டும். ஏனேய பண்டிதர்மார் பலரிடம் காண முடியாத மரபு வழிப்படாத புதுமையும் அவர் சிந்தனேயில் உண்டு. இது வியப்பே. இதனே வேறு ஒரு நிலேயில் வைத்து ஆராய்தல் வேண்டும். இவ்வாறு பழமையும் புதுமையும் ஒருங்கே இருப்பதை ஒருங்கே ஆராய்தல் சிக்கலாகும் என்பதில் ஐயமில்லே. பண்டிதமணியிடம் காணப்படும் பழமை புதுமை ஆகிய இரண்டிலும் ஒருவகைக் கட்டிலா ஊசலாட்டம் தோன் றுவது ஆய்வாளர்க்குப் பெரும் குழப்பத்தை ஏற்படுத்துகிறது. இரண்டில் எது, எங்கு, ஏன் எனக் கண்டுகொள்வது சிக்கலாகின்றது. அறிவு வளர்ச்சியில் புதுமையை வரவேற்றவர் எழுத்துக்களில் புதுமைக்கே உரிய இடங்களில் பழமையையே காணும்போது நமது உள்ளம் தடுமாறுகிறது.

பண்டிதமணி சில விஷயங்களில் உணர்ச்சி மேஃட்டிஞல் மிரை பட எழுதியுள்ளார். ஆய்விலே கற்பணக் கவிஞர் போலவும் மாறியுள்ளார். சில இடத்து கருத்திலும் மொழிப் பயன்பாட்டிலும் தடுநிலே பிறழ்கின் ருரா எனக்கூட எண்ணத் தோன்றுகிறது. சரி, பிழை, சான்று, கருத்து வேறுபாடு என்பனவற்றைக் கருத மறுத்தாரா என எண்ணைத் தோன்றுகிறது. இங்கு அவர் கருத்துக்கள் சிலவற்றைச் சிந்திப்போம்.

- 'போன்னம்பலபிள்ளோயின் முன்னிஃயில் கவிஞர்கள் வந்து வந்து குழுமுவார்கள். ஏற்ற ஏற்ற முறையில் வரிசையறிந்து மதிப்புக்கொடுப் பார் பொன்னம்பலபிள்ளே. அவர் கொடுக்கும் மதிப்புப் பல்கஃக்கழகம் கொடுக்கும் மதிப்பிலும் மேலானது'' (சிந்த கேனக் களஞ்சியம் ப 221).
- 'போன்னம்பலபிள்ளயின் காவிய ரச**ண**களேக் கண்டைவர்க கோயோ கேட்டவர்களேயோ கண்டவர்கள் கூட இக்காலத்துச் சாதாரண ரச**ண**களேயும் கவிதைகளேயும் சகிக்கமாட்டார்கள்'' (கந்தபுராண கலா சாரம் ப. 32).
- 'ஒளவையாரும் திருவள்ளுவருந் தாமே உலகத்தின் இருக்கண்கள்'' (கம்ப . 26 ).
- '1879ஆ ஆண்டு ஆடிமாசம் சுந்தரர் குருபூசைத் தினத்தில் நாவலர் தமது இறுதிப் பிரசங்கத்தைச் செய்தார். 'முப்பத்திரண்டு வருட காலம் உங்கள் ஏச்சையும் பொறுத்துக்கொண்டு பிரசங்கஞ் செய்து வந்தேன். இனி ஒருவரைத் தேடிக்கொள்ளுங்கள்' என்று தம்மையும் மறந்து சொன்னர். அதனேக் கேட்டுச் சுவர்கள், தூண்கள் என்றிவையும் கண்ணீர் சொரிந்தன'' (ஆறுமுகநாவலர் ப. 72).11
- ''இராம லக்ஷமண பரத சத்துருக்கர்கள் பச்சைப் பசும் பாலகர் கள்; அவர்கள் பாதங்கள் அனிச்சப் பூவினும் மிருதுவானவைகள். அவர்க ளுடைய மொழியைச் செவிக்டுத்த பிறகுதான்,

குழலினிது யாழினிது என்பர்தம் மக்கள் மழஃச்சொற் கேளாதவர் என்ற பாட்டு வந்தது. ''(கம்ப. ப. 47)

என்றெல்லாம் பண்டிதமணி எழுதியுள்ளார். " ஏற்ற ஏற்ற முறையில் வரிசையறிந்து மதிப்புக் கொடுப்பவர் பொன்னம்பலபிள்கா" என எழுதிய பண்டிதமணி தாம் அவ்வழி நிற்காது உணர்ச்சிவசப்பட்டு மல்லாக ம் ஆங்கில பாடசாஃயில் அன்று படிப்பித்த திரு. இரத்தினசபாபதி உபாத் தியாயரைக் "கணிதமேதை" (சிந்தகுக் களஞ்சியம் ப. 233) என்று வர்ணித்துள்ளார்.

மேலும், நாவலர் வரலாறு எழுதியவர்மீது தமக்கு வந்த கோபத் தையும் தாமே நாவலர் வரலாற்றை எழுத முயன்றதையும் பின்னர் அதனேக் கைவிட்டதையும் பற்றிப் பண்டிதமணி எழுதியதைக் (ஆறுமுக நாவலர் ப. 139 – 141) கருத்திற் கொளக. நாவலர் பெரியபுராண சூசனம் எழுதத் தொடங்கி காரைக்காலம்மையார் பற்றி எழுதாது நின்றதுபற்றிப் பண்டிதமணி தரும் விளக்கங்களேச் (சிந்தனேக்களஞ்சியம் ப. 155) சார் பற்ற நிலேயில் ஒர்க.

நாவலர் வரலாற்றை எழுத விரும்பியும் ''நாவலர் அவர்களேப் பற்றி ஒன்றுஞ் சொல்லமுடியாது'' (ஆறுமுகநாவலர் ப. 141) என்று முடிபுகட்டிய பண்டிதமணி நாவலர்பற்றிப் பல கட்டுரைகள் எழுதியுள் ளார். அவற்றை அவ்வப்போதுதான் எழுதிஞர். ஒரே சமயத்தில் நாவலரை இயன்றளவு முழுமையாக ஆராய்ந்து ஒரு நூல் எழுத விரும்ப வில்லேப்போலும். அவர் நன்ருக எழுதியிருக்கலாம் எழுதும் ஆற்றன் அவருக்கு இருந்தது என்பதில் எள்ளளவும் ஐயமில்கே. திரு. த. கைலாச பிள்ளே எழுதிய ஆறுமுகநாவலர் சரித்திரம் (1916) விஷயக் கிரமம்பற் றியது என்றும் கனகரத்தின உபாத்தியாயர் எழுதியது (1882) காலக் கிரமம் பற்றியது (ஆறுமுகநாவலர் ப. 87 – 88) என்றும் மதிப்பீடு செய்து க‰க்களஞ்சியத்தில் ஆறு முகநாவலர் என்னுங் கட்டுரையில் நாவலரது எழுத்துக்களே ஐந்து பிரிவாக வகுத்துக் காட்டும் பண்டிதமணி ஆறுமுக நாவலர் பற்றித் தாம் எழுதியவற்றைத் திட்டமிட்டு வகைசெய்து குறிப் பிட்ட ஒரு காலத்திலேயே எழுதியிருப்பாராயின் அது சிறந்த ஆய்வாக அமைந்திருக்கும்.12 நாவலர் பற்றிய கர்ண பரம் பரைக் கதைகளேச் சரித்திரத்திற்கு ஆதாரமாகக் கொள்ளாது நாவலரின் எழுத்துக்களேயும் பிறர் எழுதியவற்றையும் தேடி நாவலர் பற்றி அவர் காலத்திலே அவற்றைத் தக்க ஆதாரங்கள் எனக் கொண்டு சரித்திரத்தைப் பண்டித மணி சிறிதேனும் மீள அமைத்துத் (re - construct) தந்திருக்கலாம். கர்ணபரம்பரைக் கதைகளேத் தனியே திரட்டித் தந்திருக்கலாம். இரண்டும் பயனுள்ளவையாக அமைந்திருக்கும்.<sup>13</sup> ஆயின் **நாவலரைப்பற்**றிப் ப**ல** விஷயங்களே எழுதிய பண்டிதமணி நாவலரிடத்துப் பக்திப் பரவசத்தில் மூழ்கியமையால் போலும் இறுதியில் ''நாவலர் அவர்களேப்பற்றி ஒன்றுஞ் சொல்லமுடியாது'' என்ற முடிபுக்கு வந்தார். அவர்களேப்பற்றி ஒன்றுஞ் சொல்லமுடியாது என்னுங் கட்டுரை இறுதியில் நாவலர் எழுதியவற்றி லிருந்து நாவலரின் ஆளுமையை ஒரளவு பிரதிபலிக்கும் பந்திகள் சிலவற்றை நூற்பெயர், பக்கம் முதலிய விபரங்களோடு மேற்கோளாகத் ''இப்படிப்பட்டவர்களேப் பற்றி எம்மனேர**ால் என்ன**தான் சொல்ல முடியும்'' (ஆறுமுகநாவலர் ப. 146) என்று தாம் சரித்திரம் எழுதாமைக்கு விளக்கம் கூறுகிருர்.

முன்னர் பண்டிதமணி பெரியபுராணக் கதைகளேப்பற்றி எழுத ஆசைப்பட்டுப் பின்னர் அந்த எண்ணத்தைக் கைவிட்டு ''கதை வேறு படாமல் ஒரு அக்ஷரத்தைக்கூட மாற்றி அமைக்கிறதற்கு எனக்கு எவ்வித அதிகாரமும் இல்ல என்ற முடிபுக்கு வந்து சேர்ந்தேன்'' (ஆறுமுகநாவலர் ப. 139) என்ருர். பல ஆராய்ச்சிக் கட்டுரைகளே இக்காலத்துக்கு ஏற்றவாறு எழுதவேண்டும் என்ற பண்டிதமணியின் ஆய்வுள்ளத்தை ஒரு நிலேயிலும் அந்த ஆய்வுள்ளம் பக்திப் பரவசத்தால் மறைவதை மற்றுரு நிலேயிலும் இங்கு காண்கின்றேம்.

மேலும் இலக்கிய வரலாறு, மொழி, மதம் பற்றிப் பண்டிதமணி கூறியுள்ள சில கருத்துக்களேயும் இன்றைய ஆய்வுநிலேயில் சரியென ஏற்றுக்கொள்வது சிக்கலாக உள்ளது. சில எடுத்துக்காட்டுகள் பின்வரு மாறு.<sup>14</sup>

<sup>&#</sup>x27;'சங்கச் செய்யுள்கள் என்று எல்லோரும் ஒப்புக்கொள்ளுபவை கள் எட்டுத்தொகை நூல்களேயாம்'' (சிந்த**ீன**க் களஞ்சியம் ப. 42 )

<sup>&#</sup>x27;'ஆரியமும் தமிழும் தந்தையும் தாயும்'' (சி**ந்த‰ாக் களஞ்சியம்**, ப. 96)

- ''ஆரியம் அறிவு நடை, தமிழ் அன்பு நடை, காரியம் ஒன்றே' (சிந்தனக் களஞ்சியம் ப. 97)
- ''நடை வேறுபட்டதால் பாஷை துவிதப்பட்டது; ஆரியம் தமிழ்; உண்மையில்; அத்துவிதம் ஏகம்'' (சிந்தனேக் களஞ்சியம் ப. 97)
- ''ஆரியமும் தமிழும் ஒரு சாதியார் வழங்கிய இருவேறு பாஷைகள் ஒன்று ஆண்; ஒன்று பெண். நடைவேறு. பொருள் ஒன்று'' (சிந்தனேக் களஞ்சியம் ப. 99)
- ''பொருள் பிறழ நடைபிறழும். நடைபிறழப் புற்றீசல் போலப் புதியபுதிய பாஷைகள் தோன்றும். அவைதாம் எண்ணில'' (இந்தணக் களஞ்சியம் ப. 99)
- ்பரிசுத்த பாஷைகள் மூல பாஷைகள் இரண்டே. அவை ஆரியமும் தமிழும்'' (சிந்தணேக் களஞ்சியம் ப. 99)
- ''பிறழ்வுப் பெருக்கம் பிற்காலத்தில் ஆராய்ச்சியாகி, அறிவும் அன்புமான ஆரியம் தமிழ் என்னும் ஒருமைப் பாஷைகளேத் தொடர்பற்ற இருவேறு பாஷைகளாக்கிவிட்டன'' (சிந்தணேக் களஞ்சியம் ப. 133)
- ''புத்த சமண அறம் அறத்துக்குப்புறம்; அறம்புறம்'' (சிந்தணக் களஞ்சியம் ப. 107)
- ''அறத்துக்குப் புறம்பான சீவகசிந்தாமணி, சிலப்பதிகாரங்கள்...'' (சிந்தனக் களஞ்சியம் ப. 110)
- ''சங்கப் புலவர்களிலே சமண பௌத்தர்களும் இருந்தார்களென் பது எட்டு‱யும் பொருத்தமற்றது'' (சிந்தணக் களஞ்சியம் ப. 111 – 112)

பண்டிதமணி சிலப்பதிகாரம் அறத்துக்குப் புறம்பானது என்ருர் கண்ணகி வழிபாடு செய்பவர்களேச் சிவத்துரோகிகள் என நாவலர் கூறியதைப் போற்றித் தமது நூலில் (கந்தபுராண கலாசாரம் ப. 82) மேற்கோள் காட்டியுள்ளார். ஆயின் பண்டிதமணி தமது முதிர்ந்த வயதில் ஆற்றிய வாணெலிப் பேச்சொன்றில் 'தீதும் நன்றும் பிறர் தர வாரா' எனும் அறத்திற்கு விளக்கம் கூறும்போது சிலப்பதிகாரத்திலிருந்து மேற் கோள் காட்டி, கண்ணகியை 'தெய்வக்கண்ணகி' எனக் குறிப்பிட்டுள்ளார் (அத்வைத சிந்தனே ப. 97). இதனே 'மனமாற்றம்' எனக் கொள்வதா? அவ்வாருயின் அதற்குரிய காரணம் தெளிவாக இல்லே.

#### VIII

ஆய்வு வளர்ச்சியால் காலத்துக்குக் காலம் கருத்துக்கள் மாறுவது உண்டு. மதம், அறம் பற்றிய நோக்கு மாறுகிறது. அவை புதுப்புது விளக்கம் பெறுவதும் உண்டு. ஒன்றின் மீதுள்ள விருப்பம் காரணமாக மற்றுென்றின்மீது ஏற்படும் வெறுப்பு விலக்கப்படுகிறது. சணநாயகத்தில் கருத்து வேறுபாட்டிற்கு இடமளிக்கப்படுகிறது. கருத்து வேறுபாடு காழ்ப்பை உண்டாக்காவண்ணம் போற்றப்படுகிறது. இது ஒருவகைத் தர்மம் என எண்ணப்படுகிறது. குறுகிய நிலேயை விடுத்துப் பரந்த நிலேயில் விஷயங்கள் ஒப்பிடப்பட்டுச் சிந்திக்கப்படுகின்றன. மனித அறம் யாது, இலக்கியம் எனப்படுவது யாது போன்றவை இன்று உலகளாவிய நிலேயில் பேசப் படுகின்றன. இவற்றிற்கேற்ப அறிஞர்கள் தம் கருத்துக்களேப் பக்குவப் படுத்திக் கொள்கின்றனர். ஆயின் பண்டி தமணியின் கரு த்துக்கள் சில பற்றுறுதி வாய்ந்தனவாக, மாற்ற முடியாதனவாக அமைந்துவிட்டன. இது மட்டுமன்றி, தாம் கொண்ட கருத்துக்களுக்கு மாறுபட்ட கருத் துடையோரைக் கண்டித்துக் கிண்டல்செய்யும் பாங்கு பண்டி தமணியிடம் காணப்படுகிறது. இவற்றிற்குக் காரணம் ஒருவகை விருப்பு வெறுப்பா என எண்ணத் தோன்றுகிறது.

இங்கு சிந்தனேக் களஞ்சியத்திலே சீவகசிந்தாமணி என்னுங் கட்டுரையில் (ப . 58 – 67) வருங் கருத்துக்களே நினேவிற் கொள்க. சீவகன் துறவு, இந்திரன் துறவு, அருச்சுனன் துறவு, புத்தரின் துறவு, திராட்சைப் பழம் எட்டாத நரியின் துறவு - அத்தணேயும் பொய்த்துறவுகளாம் 15 இவை மனேவி மக்களோடு கோபித்துக்கொண்டு சிலர் கதிர்காமம் புறப்படுகிறது போன்ற பொய்த்துறவுகளாம். இக்கட்டுரையில் காவியம் இலக்கியம் என வேறுபாடு செய்து சீவகன் பொய்த்துறவைப் புனேந்து கூறுவதால் சிந்தாமணி ஒரு காலியமாவதன்றி இலக்கியமாகாது என்றும் 'கண்ட கேட்ட பொருளே வைத்துக்கொண்டே அப்பொருளின் பொய் ம்மையை வெளிப்படுத்தி, அதன்மூலம் மெய்ப்பொருளக் காணும் முகமாக நூல் செய்தால் அது இலக்கியமாகும்'' (சிந்தீனக் களஞ்சியம் ப. 65 )என்றும் விளக்கியுள்ளார். பண்டிதமணி தாம் கொண்ட கருத்துக்கு ஆதாரமாக நாவலர், சேக்கிழார் போன்றோர் கருத்துக்களேக் கூறியுள்ளார். ஆறுமுக நாவலர் தமிழ்ப்புலமை என்ற கட்டுரையில், இலக்கியவரிசையில் சிந்தா மணி முதலிய காவியங்களேச் பீசர்க்கவில்லே என்றும் இக்கருத்துக்கள் தாம் கண்ட புதிய கருத்துக்களுமெல்ல; யாழ்ப்பாணக் கருத்துக்களுமல்ல – ஆனுல் சேக்கிழார் முதலிய மகான்களின் கருத்துக்கள்; தாய்நாட்டுக் கருத் துக்கள் பல நய சருத்துக்கள் என்றும் எழுதியுள்ளார். ஆதாரமாகக் காட்டப் பட்டோர் அனேவரும் மரபு வழியில் கருத்துக்குளப் பேணியவர்கள்.

டாக்டர் உ.வே. சாமிநாதையர் மரபுவழியில் தமிழ் பயின்றவர். ஆயின் பண்டிதமணிபோல புதுமையையும் ஏற்றவர். சாமிநாதையர் புதுமை யாகக் கொண்ட கருத்துக்களேப் பண்டிதமணியால் ஏற்றுக் கொள்ளமுடிய வில்ஃல. சிந்தாமணியைப் பாராட்டி எழுதிய ஐயர் அவர்களேப் அற்றிப் பண்டிதமணி கூறுவதைக் கருதுக.

''டாக்டர் ஐயர் அவர்கள் உமாபதிசிவத்தின் அருட்பெருமைகளே உணர்ந்தவர்களாயிருந்தும், துரதிஷ்டவசமாகப் பொய்யே கட்டிநடத்திய சிந்தாமணியென்ருல் நமக்கென்ன! நாம் விரும்புவது தமிழ்ச் சுவை, சொற்சுவை, பொருட்சுவை'' என்று தடித்த எழுத்தில் உரைத்திட்டார்கள்.

தமிழ்த் தாத்தா இப்படி உரைப்பாரா பின், பொய்ம்மையில் சுவை காண்பாராயின், இனித் தாய்நாட்டு நிலேயை ஆராய்வதிற் பயனில்லே பொய்ம்மையே பெருக்கிப் பொழுதினேச் சுருக்குவது புலேமையாமன்றி புலமை ஆகாதே. தாய்நாடு செக்குக்கும் சிவலிங்கத்துக்கும் சமரசம் பண்ணிச் சாம்பார் பண்ணுகின்றது. பொருளேப்பற்றிய சிந்தனேயற்ற சாதாரண கவிஞனும், தெய்வப்புலவர் திருவள்ளுவரும் இன்றைய தாய்நாட்டுக்கு ஒரு பண்டந்தான் (சிந்தனேக் களஞ்சியம் ப. 67) என எழுதியுள்ளார்.

''சங்கப் புலவர்கள் சான்ருோர்கள். அவர்களுள்ளே சமணர் பௌத்தர்களும் இருந்து தமிழாராய்ந்தார்கள் என்று எழுதிவிட்டுப் போய்விட்டார்கள் டாக்டர் ஐயர் அவர்கள். பைத்தியம் பிடித்த குரங் குக்குப் புளித்தகாடி செய்கின்ற வேலேயை அந்த எழுத்து இன்றைக்குச் செய்கிறது'' (சிந்தினக் களஞ்சியம் ப. 111 – 112) எனவும் எழுதியுள்ளார்.

'பவணந்தி ஒரு சமணன். நல்ல முகூர்த்தத்தில் நன்னூல் செய் யப்பட்டது. அது எத்தனேயோ இலக்கியங்களேயும் விழுங்கிக் தொல்காப் பியத்தையும் வழக்கறச் செய்துவிட்டது. நம்மவர்கள் தமக்கென ஒன்று இல்லாதவர்கள் ஆஞர்கள். சார்ந்ததன் வண்ணமாய் நடுக்கடலிலே தத்தளிக்கின்றுர்கள் ....தொல்காப்பிய நூலே உரைகல்லாகக் கொண்ட தமிழ்நாடு இன்றைக்கு, ஒரு நூல் தோன்றிஞல், அதை மிலேச்ச நாடு ஆகிய பிறநாடு மதிக்க வேண்டும் என்கிறது'' (சிந்தனேக் களஞ்சியம் ப. 111) எனக் கூறியதையும் கருத்திற் கொள்க<sup>16</sup>.

''நாவலர் அவர்களுக்கு நல்ல இங்கிலிஷ் வரும். அந்த நாட்களில் எந்த உத்தியோகமும் பெற்றிருக்கலாம். சட்டசபைக்குக் கூடப் போயிருக் கலாம். கொஞ்சம் அரசாங்கத்தை அணேத்து வைத்திருந்தால், இப்பொழுது சாமிநாதையர் பெற்ற பட்டங்களுக்கு மேலே பெற்றிருக்கலாம், என்ன வீண்வேலே செய்துவிட்டார்கள்! போங்கள்'' (ஆறுமுகநாவலர் ப. 148) என எழுதியதையும் கருதுதல் வேண்டும். வேரேர் இடத்தில் திண்டல் செய்வதற்கு இந்தியப் பேச்சுத் தமிழைக் கையாண்டுள்ளார். பண்டிதமணி வரணும், முடியணும் ஆகிய சொற்களேக் கையாண்டுள்ள தைக் காண்க (ஆறுமுகநாவலர் ப. 149). ''சுடச் சுடக் கொடுப்பதிலும் கருகலாக நையாண்டி பண்ணுவதிலும் பண்டிதமணி பேர் பெற்றவர்'' எனக் கனகசெந்திநாதன் (முன்றுவது கண் ப. 37) கூறியது இங்கு நிணே விற்கு வருகிறது. கனகசெந்திநாதன் இதனே ஓர் ஆற்றல் என்றே எண்ணிஞர் போலும்.

அண்மைக் காலங்களில் எழுந்த இலக்கிய வர லாற்று நூல்கள் சிந்தாமணிக்கு அளிக்கும் இடத்தைக் கருதும் போதும், சமணம் பற்றிக் கருதாது நன்னூல் பயன்படுத்தப்பட்டு வரும்போதும், சங்கப் புலவர்கள் பெயர்களில் பௌத்த மதச் சார்புடைய பெயர்கள் இருக்கின்றபோதும் பண்டிதமணி கூறிய கருத்துக்களே ஏற்றுக்கொள்வது சிக்கலாக உள்ளது. ஓரிடத்து ''ஏற்ற பாஷை நடை கைவரவேண்டும்'' (கந்தபுராண கலா ப. 33) என்று பண்டிதமணி கூறியுள்ளார். ஆய்விலே சாரம் பாஷை நடை கைவராதவிடத்து சிக்கல் தோன்றும். ஐயர் அவர்களே மறுத்துக் கூறும்போது பண்டிதமணி கையாளும் மொழியும் மொழிநடை யும் ஒருவகைக் காழ்ப்பையும் கிண்டலேயும் காட்டுகின்றன என்பதில் ஐயமில்லே. கருத்துக்களே ஏற்காது தக்க காரணங்கள் காட்டி மறுப்பது ஒன்று; அதனே விட்டு அல்லது அதனேடு காழ்ப்பையும் கொட்டித்

தனது மனநிஃயையும் காட்டிவிடுவது வேறென்று. ஆய்வு பற்றற்ற நிஃயில் நடைபெருதுவிடின் சிக்கல்தான்.

இலக்கியம் தமிழிலே மட்டுமன்றி உலகமொழிகள் பலவற்றிலும் உண்டு. இலக்கியம் என்பது யாது எனத் தமிழ்ச் சிந்தனே இருப்பது போல பிறமொழி, கலாசார அடிப்படையிலும் உண்டு. இலக்கியம் பற்றி உலகம் ஏற்றுக்கொள்ளக் கூடிய பொதுமையான சிந்தனே என ஒன்றை எண்ணும்போது பண்டிதமணியின் நிஃப்பாடு பழைய நிஃப்பாடு ஆகும். சிந்தணே வளர்ச்சியிலே பழையகருத்துக்கள் பலவற்றை நாம் தியாகம்பண்ணை வேண்டிய நிலே உருவாகுவது ஆச்சரியமன்று. இலக்கியத்திலே மட்டுமன்றி மொழியைப் பொறுத்தவரையிலும் இந்நிலே உண்டு. மாற்றம் என்பது பலவற்றிற்குப் பொதுவானது. சமயம் பற்றிய கருத்துக்களும் நின்றபடி நிற்கின்றன என்று நடைமுறையில் உள்ள சமயத்தைப் பார்த்துச் சொல்ல முடியவில்கே. இதுபோன்றதே கலாசாரமும். பழையநிகே வரலாற்றின் பாற்பட்டதாகி விடுகிறது. நடைமுறையில் இல்லாததாகி விடுகிறது. நாம் அதனே விரும்பாமல் இருக்கலாம். ஆயினும் மாற்றம் நடைபெற்றுக் கொண்டே இருக்கிறது. இந்த மாற்றத்தால் இருந்தது இல்லாமல் போகிறது என்று அஞ்சவேண்டியதில்லே; கவலேகொள்ள வேண்டியதில்லே. தொடர்ச்சி இருந்துகொண்டே இருக்கிறது; இருக்கும்.

நாவலர் பெருமானே அறிஞர்கள் தம் ஆய்விலே வெவ்வேறு கோணத்திலிருந்து பார்த்துள்ளார்கள் என்பதனேப் பண்டிதமணி உணர்ந் துள்ளார். சிலரின் ஆய்வுப் பார்வையைப் பண்டிதமணி பொறுத்துக் கொள்வதாக இல்லே. இந்நிலேப்பாட்டினேப் புரிந்துகொள்வது ஆய்வு உள்ளத்திற்குச் சிக்கலாகவுள்ளது. சுத்தானந்தர் எழுதிய நாவலர் பெருமான் என்ற புத்தகத்தை ஏற்றுக்கொண்டதுபோல் பண்டி தமணி ம. பொ. சிவஞானகிராமணியார் எழுதிய வள்ளலார் கண்ட ஒருமைப் பாடு என்ற நூலே ஏற்றுக்கொள்ளவில்லே. ''ம. பொ. சிவஞானகிராம ணியார் எழுதிய 'வள்ளலார் கண்ட ஒருமைப்பாடு' என்ற புத்தகத்தில் காணும் நாவலரை 'நாவலர் பெருமானில்' காண முடியவில்ஃ'' (ஆறுமுக நாவலர் ப. 88) எனக் கூறியுள்ளார் 17. ''தாய்நாடாகிய தமிழ்நாடு 'கடவுள் இல்லே' சிலே தாபிக்கும் நிலேக்கு வந்துவிட்டது. கடவுள்உண்டு' என்ற நாவலருக்கு இனி அங்கே இடமில்லே. அதில் நூதனம் இல்லே'' (ஆறுமுகநாவலர் ப. 89) என்றும் எழுதியுள்ளார். கிராமணியாருடைய நூல் நாவலர் மரபில் வளர்ந்த பண்டிதமணியின் உள்ளத்தை நோக வைத்து விட்டது என்பது தெளிவு. பண் டி தமணி நாவலரை மகாத்மா காந்தியோடும், புத்தரோடும் சில விஷையங்களில் ஒப்பிடுவதை நாம் இங்கு நினேவு கூர்ந்தால் பண்டிதமணி உள்ளம் நோவதை நாம் புரிந்துகொள்ள முடியும். இது ஒருபுறம். மறுபுறம் புத்தர் துறவைப் பொய்த்துறவு என்றுர் என நினேவு கொள்ளும்போது முரண்பாடா எனத் தோன்றும் எண்ணத்தைப் போக்குவது சிக்கலாகின்றது.

பின்னரும் இவ்வே நிலேக்குப் கடவுள் கோயில்கள் **தமிழ்நாட்டி**ல் பூசை, வழிபாடு கோயில்கள் கட்டப்படுகின்றன; நிலேத்து நிற்கின்றன; இருவிழா நடைபெறுகின்றன. நாவலர் பற்றிப் பேசப்படுகின்றது. பண்டித நூலில் பேசும் சனநாயகத்தில் @iv Zav ஆங்காங்கு கடவுள் மணியே

என்பதற்கும் இடமுண்டு 18. இந்தியநாடு வேற்றுமையில் ஒற்றுமை காணும் பல்சுவை நாடு. ஆதலால் நாவலருக்கு இனியும் அங்கே இடமுண்டு. நாம் சுவஃப்படவேண்டியதில் 20 19.

#### IX

ஒரு நூற் ருண்டுக்கு முன் நடைபெற்ற நிகழ்ச்சிகளேப் பற்றி பண்டிதமணி எழுதும்போது தாம் அவற்றை நேரில் கண்டதுபோலவே வருணித்து எழுதியுள்ளார். உண்மையாக இடம்பெற்ற நிகழ்ச்சிகளேயும் கற்பின் என எண்ணக்கூடிய சில கட்டுரைகளில் கலந்து எழுதியுள்ளார். மேலும் தாம் கூறும் கருத்துக்களுக்கு ஆதாரம் இன்றியமையாதது என்ற நினேவு இல்லாது எழுதியுள்ளார். எது உண்மை, எது கற்பின, உண்மை யெனக் கொள்வதற்கு ஆதாரம் எங்கே என ஆய்வாளர் சிந்திக்கும்போது குழப்பம் ஏற்படுகிறது. சில எடுத்துக்காட்டுக்கள் மூலம் விளக்குவோம். 'நாவலரும் புராணபடனமும்' என்னுங் கட்டுரையில் (ஆறுமுகநாவலர் ப. 2) 1872 ஆம் ஆண்டில் நடைபெற்ற கூட்டம் பற்றி எழுதும்போது.

''மனேஜர் செய்த இந்த ஒழுங்கு முன்னமே எங்கும் பரவிவிட்டது. மூலே முடுக்குகளிலுள்ள வித்துவான்களும் வந்துவிட்டார்கள். புராணம் கேட்கும் ஆர்வமுள்ள பெண், ஆண் அத்து பேரும் குழுமி விட்டார்கள். எள்ளிட இடமின்றி எங்கும் நெருக்கம் மிக்க போதும் அமைதி குடிகொண் டிருந்தது. யாவரும் மாமனேயும் மருகரையும் மாறிமாறிப் பார்த்தபடி இமையவர்களாயிருந்தார்கள்'' என எழுதியுள்ளார். மேலும்,

''ஒரு காலத்திலே தருமபுரத்திலே குமரகுருபரர் 'ஐந்து பேரறிவுங் கண்களே கொள்ள'' என்று பெரியபுராணத்தில் வரும் அருமைச் செய்யு ளுக்கு விரிவுரை நிகழ்த்தியருளிஞர். அந்த விரிவுரையை, 'வேதக் காட்சிக்கு அன்று நடந்த விரிவுரை ஞாபகஞ் செய்வதாயிருந்தது'' (ஆறுமுகநாவ லர் ப. 3). இந்த ஒப்புமைக்கு ஆதாரம் யாது எனத் தெரியவில்ஃல.

பண்டி தமணி நாவலர் செய்த பிரசங்கங்களில் தீலசிறந்ததும் உருக்கம் நிறைந்ததும் எது என்றும் அவர் செய்த புராண விரிவுரைகளில் தீல சிறந்ததும் உருக்கம் மிக்கதும் எது என்றும் உறுதியாகச் சுட்டிக்காட்டுவ தற்கு (ஆறுமுகநாவலர் ப. 3) நாவலர் செய்த பிரசங்கங்கள் அனேத்தையும் புராண விரிவுரைகள் அனேத்தையும் ஒப்புநோக்கி ஆராய்ந்திருத்தல் அவசியமன்றே? அவ்வாறு செய்து முடிவு கட்டுவதற்கு வாய்ப்பு ஏது என அறியேம்20. இத்தகைய கூற்றுகளுக்கு, முடிபுகளுக்கு ஆதாரம் யாது எனவும் அறியேம். இந்நிலேயை ஏற்பது சிக்கலான காரியம். பண்டி தமணி நாவலர் பற்றிக் கூறும் பல கருத்துக்களுக்குத் தக்க உறுதியான ஆதாரங்கள் காட்டா தமையால் அவற்றை ஆய்வதும் நாவலர் ஆய்வுக்குத் துணேயாகக் கொள்வதும் சிக்கலாக உள்ளது.

ஆறுமுகநாவலர் என்னும் நூலில் 'அந்த மகானுக்கு வணக்கம்' என்னுங் கட்டுரையில் (ப. 98) மகா மகோபாத்தியாய ஈசான சிவா சாரியார் மூலம் பண்டித மதன் மோகன் மாளவியா நாவலர் முதலாம் பாலபாடத்தில் கடவுளேப்பற்றி எழுதிய வாக்கியங்களே அறிந்து ''எழுந்து, இருக**ரங்களேயும்** சிரமேற் கூப்பி, யாழ்ப்பாணம் இருக்கும் திக்கு நோக்கி, ''அந்த மகானுக்கு வணக்கம்'' என்று மிக உருக்கத்துடன் வணக்கஞ் செய்தார்'' எனப் பண்டிதமணி தாம் கூறுவதற்கு ஆதாரங் கூறவில்லே.

்......பார்சிவல் பாதிரியார் யாழ்ப்பாணத்துத் தமிழ்க் கிறிஸ் தவர்களேப் 'பஞ்சாட்சரக் கிறிஸ் தவர்கள்'' என்று சிலேடையாகச் சொல் லுவாராம். ''சம்பளம்'' என்ற வார்த்தையில் ஐந்து அட்சரங்கள் உண்டு. பஞ்சாட்சரம் என்பதற்குப் பாதிரியார் சொல்லுகிற ஒரு கருத்து (சம்பளம் இது. மற்றக் கருத்து வெளிப்படை (கந்தபுராண கலாசாரம் ப. 23 - 24) என்று பண்டிதமணி எழுதியுள்ளார். அவர் இதற்கும் ஆதாரங் காட்ட வில்லே. மற்றும் ஓர் நூலில் வரும் அடிக்குறிப்போன்றில் பண்டிதமணி ''பஞ்சாக்கரம் ச - ம் - ப - ள - ம் இப்பெயரைப் பார்சிவற் பாதிரியாரே வழங்குபவர் என்று கதையுண்டு'' (நாவலர் ப. 2) எனக் கூறியுள்ளார். 'கதை' யை எந்தளவிற்கு ஆதாரமாகக் கொள்ளலாம் என்பது சிக்கல். கைலாசபிள்ளேயின் ஆறுமுகநாவலர் சரித்திரமும் இதுபற்றிக் கூறியுள்ளது. ஆயின் கூறிய கருத்திலே நுட்பமான சிறிய வேறுபாடு உண்டு<sup>21</sup>. ஆய்வாளர் சில முக்கியமான கூற்றுக்களுக்காவது போதிய ஆதாரந் தரப்பட்டுள்ளதா எனத் தேடுவர். இல்லேயென்றுல் அவற்றைத் தம் ஆய் வுக்கு ஆதாரமாகக் கொள்ளத் தயங்குவர்.

ஏதோ காரணத்திற்காக எங்கிருந்தோ மறுப்புரை தோன்றலாம் என்ற சாத்தியம் இருப்பின் ஆதாரம் மிகமிக இன்றியமையாதது. கறல் விசுவநாதபின்ளே பற்றி எழுதுமிடத்து ''அவர் (கின்ஸ்பெரி சி. வை. தாமோ தரம்பிள்ளே) குரு கறல் விசுவநாதபிள்ளே மதம் மாறி நாவலரை எதிர்த்து நின்றவர், பின் நாவலர் நீதியைக் கண்டு நாணிப் பொன்னூசியால் தம் நாக்கைச் சுடுவித்துச் சைவத்துக்குத் திரும்பினர். இதனேக் கண்ணுற்ற பார்சிவற் பாதிரியார் 'மதமாற்றஞ் செய்வது மாற்றுவோர் தம்மைத் தாம் ஏமாற்றுவதாம்' என்பதை நன்குணர்ந்து நாணினர்'' (ஆறுமுகநாவலர் ப. 61) என எழுதியுள்ளார். ஆதாரம் இல்லாதவிடத்து இதன் மறுக்கக் கூடியவர்கள் இருக்கிருர்கள், பாதிரியார் நாணியமை ஒரு முக்கிய மான கருத்து; ஆய்வுக்குப் பயன்படக் கூடிய கருத்து. எனவே ஆதாரம் மிக இன்றியமையாதது.

ஆய்வுக்குத் தக்க சான்றின் இன்றியமையாமையைத் தெற்றத் தெளிந்தவர் பண்டிதமணி. நாவலர் பற்றிய சில செய்திகளேத் 'தக்க சான்று காட்டி நிரூபித்துவிட்டார் எவ். எக்ஸ். ஸி. அவரது கண்டுபிடிப் புக் கோடிபொன் பெறும்' (ஆறுமுகநாவலர் ப. 166) எனப் பண்டிதமணி 'தக்கசான்று' பற்றிப் பேசியுள்ளார். 'நாவலரும் பார்சிவல் துரையும், என்னுங் கட்டுரை முடிவில் (ஆறுமுகநாவலர் ப. 36) உவெஸ்லியன் மிஷன் 1855 ஆம் ஆண்டில் வெளியிட்ட 'றிப்போட்' புத்தகத்தில் 20 ஆம் பக்கத்தையும், பாதிரிமார் எழுதிய 'Hindu Pastors' என்னும் புத்தகத்தையும் தாம் கூறும் கருத்துக்கு ஆதாரமாகக் காட்டுகிருர். மேனும் நாவலர் எழுந்தார் என்னும் கட்டுரை முடிவில் (இலக்கியவழி ப. 67) 'ஒரே ஒரு குறிப்பு' எனத் தமக்கு நாவலர் பற்றிய கட்டுரைச் செய்தி வந்த வழியை விளக்கியுள்ளார். ஆயின் இவ்வாறு சில இடத்து ஆதாரந் தந்து ஏனேய இடத்துத் தராதொழிந்தமை சிக்கலா கவே உள்ளது; அவ்வாறு செய்தமை ஏனே தெரியவில்லே.

பண்டி தமணி தமது எழுத்துக்களில் சிலர் பெயரைக் குறிப்பிடாது 'ஒரு பெரியார்', 'ஒரு மகான்' (சைவநற்சிந்தனேகள் ப. 3 , 41), 'அறிஞர் ஒருவர்' (கம்ப. முன்னுரை), 'சிந்தனேச் செல்வரும் தத்துவ விசாரத்தில் மூழ்கியிருப்பவருமான மகான்' (ஆறுமுகநாவலர் ப. 90), 'தத்துவப் பெரியார் ஒருவர்' (ஆறுமுகநாவலர் ப. 95 - 96), 'மே ஃ ப் புல வர் ஒருவர்' சிந்தனேச் களஞ்சியம் ப. 71) எனக் குறிப்பிட்டுள்ளார். பல இடங்சளில் இவ்வாறு கூறக்காண்கிறேம். இவர்கள் கருத்துக்கள் மேற் கோளாகவும் காட்டியுள்ளார். இவ்வாறு காட்டும்போது படிப்போர், ஆய்வோர் அவர்கள் யார் என அறிய விரும்புவார்கள். ஆய்வுக்கு இச் செய்தி இன்றியமையாததாகலாம். அவர்கள் யார் என ஆற்வாளர் தாமா கவே அறிந்துகொள்வது சிக்கலாகும்.

இதேபோன்று மற்றுமோர் சிக்கல் உண்டு. அது செய்திகளேப் பெரிதுபடுத்திக் காட்டிவிட்டுப் பின்னர் ஒன்றும் சொல்லாது ஒழிதலாகும். எடுத்துக்காட்டாக நாவலரையும் அவர் மருமகர் பொன்னம்பலபிள்ளே யையும் 'ஒரு பிரதான இடத்தில் ஒருங்கு தரிசிப்பது எப்பொழுதாயினும் கிடைக்கக் கூடியதொன்று அன்று. நாவலர் அவர்கள் முன்னிலேயில் பொன்னம்பலபிள்ளே தலேகாட்டுவதில்லே. அது மிகப் பெரிய சரித்திரம். அது கிடக்க' (கந்தபுராண கலாசாரம் ப. 35, 36) எனக்கூறி வேறுவிஷயத்தைக் கூறுகிருர். அவர் கூறும் அந்தச் சரித்திரத்தை ஆய்வாளர் அறியமுடியாதமை சிக்கலாகும். எவ்வாறு, எங்கு அறியலாம் என்பதும் தெரியவில்லே.

#### XI

சைவாசிரிய கலாசாலேயில் உப அதிபராக பன்படி தமணி போ. கைலாசபதியவர்களே ஒரு தெய்வப் பிறவியாகவும் மனிதத்தெய்வ மாகவும் (அத்வைத சிந்தனே ப. 78) மகாத்மாவாகவும் (அத்வைத சிந்தனே ப. 80) மகானுகவும் (அத்வைத சிந்தனே ப. 81) நெற்றிக் கண்ணராகவும் (அத்வைத தித்தனே ப. 84) கொண்டவர். கைலாசபதியவர்கள் தமக்கு ் நடாத்திய பாடம் ஆயிரத்துக்குக் குறையா'' என்றும் 'அவர் கூறிய வற்றில் விளங்கிக் கொண்டவை எவை என்பது தான் பெரிய கேள்வி என்றும் 'விளங்காதவைகளேயும் ஒதுக்காமல் எழுதியதுண்டு' (சிந்தணக் களஞ்சியம் பு. 238) என்றும் கூறியுள்ளார். இவ்வடைத்து 'இராமானுஜத் தின் கணித முடிபுகளே 'ஹார்டி' என்பவர் விளங்காமலும் எழுதிவைத் திருந்தார் என்று கேள்விப்பட்டதுண்டு' என்றும் கூறியுள்ளார். ஆயின் இன்று கைலாசபதியவர்களின் கருத்துக்களேத் தனியாக எடுத்து நாம் இனங் முடியாது நிற்பது பெரும் சிக்கலாகும். கைலாசபதியவர்களிட மிருந்து தாம் பெற்ற சிந்தனேகளேப் பண்டிதமணி குறிப்பாகக் கூறியிருப்பின் அவை இருவர் பற்றியும் ஆய்வதற்குப் பயன்படும். கைலாசபதியின் சிந் தனேயையும் பண்டிதமணியின் சிந்தனே விளக்கத்தையும் வேறுபடுத்திக் காணுதல் கூடும். ஆயின் கைலாசபதியவர்களின் கருத்துக்கள் எனக் குறிப் பாகக் கூறப்பட்டிருப்பவை – மேற்கோள் குறியீடுகளுக்குள் வருபவை மிக மிகச் சிலவே – இரண்டு அல்லது மூன்று போலும்22. உப அதிபர் கண்ட உண்மைகளுள் உதாரணத்துக்கு ஒன்று அத்வைத இந்தணயில் (ப. 85) தரப்பட்டுள்ளது. பண்டிதமணியவர்கள் கைலாசபதியின் கருத்துக்களேயும் விளங்கிக் கொண்டாரோ இல்லேயோ, பிறர்பொருட்டு (ஹார்டிபோல) அவற்றைத் திரட்டித் தந்திருக்கலாம். கைலாசபதியை நன்கு புரிந்தவர் ஒரே ஒருவர்தான் – பண்டிதமணிதான். அவரிடமன்றி வேறு யாரிடமிருந்து நாம் இதனே எதிர்பார்க்கலாம்? பண்டிதமணியின் சிந்தணேகள் பல நூலாக வெளிவந்துள. ஆயின் கைலாசபதியின் சிந்தணேகள் நமக்குக் கிடைத்தில.

இன்றைய நிலேயில் கைலாசபதியவர்களின் சிந்தணேகளேயும் அவற்றின் அடிப்படையில் பண்டிதமணியிடம் தோன்றிய கருத்துக்களேயும் ஒப்பட்டும் வேறுபடுத்தியும் விளக்கக்கூடிய நிலேயில் யாருமே இல்லே. வேண்டிய தரவுகளும் (data) இல்லே. சிந்தனேக் களஞ்சியத்தில் கைலாசபத பற்றி அளவெட்டி தந்த அறிவுச் செல்வம் (ப. 232) என ஒரு கட்டுரை வருகிறது. ஆய்வின்பொருட்டுப் பிறர் கைலாசபதியைப் பற்றி அறியமுடியாத வகையில் தான் இதனேப் பண்டிதமணி எழுதியுள்ளார். கைலாசபதியின் ஞானத்தை, சிந்தனேயைத் தெற்றெனக் காட்டும் வகையில் அவர் சொன்ன கருத்துக்களேயும் விளக்கங்களேயும் தரவில்லே. கட்டுரையில் ஆய்வாளர் எதிர்பார்ப்பதைக் காணமுடியவில்லே. கட்டுரை ஆரவாரமாகவே அமைந்துள்ளது.

கட்டுரை இறுதியில் 'இன்றைய பிரச்சி**கைகள் அ**னே த் துக்கும் உப அதிபரின் போதகுகைளில் சுத்தமான நீதியான தீர்வு உண்டு. அதனே எடுத்துச் சொல்லுவதற்கு ஆளும் கேட்போரும் வேண்டும்; அன்றிக் காலமும் இடமும் முக்கியமானவை. கேட்போரின்றி சொல்லுவதற்குத் தகுதியின் றிச் சொல்லத் தொடங்குவது பாலேக் கமரில் உகுப்பதாகும்' (சிந்தனேக் களஞ்சியம் ப. 238 – 239) என்று எழுதியுள்ளார். ஆய்விலே இந்நிலேப் பாட்டினே எவ்வாறு விளங்கிக்கொள்வது? பண்டிதமணிக்கு நாவலர் சரித் திரத்தையிட்டு வந்த கோபம் போன்ற கோபம் ஆய்வாளர்க்கு வரக்கூடாதா எனக் கேட்கலாம் போலத் தோன்றுகிறது.

#### XII

சி. வை. தாமோதரம்பிள்ளே பற்றி எழுதும்போது 'அவருடைய தலே 'எஸ். வி.' ஆகக் குழம்பவில்லே; வாலும் ஆடவில்லே. ஆங்கிலம் வால் மடங்கித் தலே குனிந்து தாமோதரம்பிள்ளேயின் முன்னி லேயில் வாய் பொத்தி நின்றது. சி. வை. தாமோதரம்பிள்ளே தமிழ் தந்த தாமோதரம் பிள்ளே ஆய்விட்டார். S. V. தாமோதரம்பிள்ளே என்று அவர் மறந்தும் எழுதுவதேயில்லே. அவர் இங்கிலீசுக்காரனுக்குப் பிறக்கவில்லு; தமிழன் பெற்ற அருந்தமிழ்ப்பிள்ளே' (கந்தபுராண கலாசாரம் ப. 45) என எழுதிய பண்டிதமணி காசிவாசி செந்திநாதையர் அவர்கள் இயற்றிய வைதிக சுத்தாத்துவித சைவசித்தாந்த தத்துவப்பட விளுவிடை என்னும் நூலில் 130-ம் விளுவிடையின் அடிக்குறிப்பில் பயன்படுத்தப்பட்டுள்ள ABCD எனும் எழுத்துக்களின் பயன்பாட்டை மனமுவந்து ஏற்றுள்ளார் போலும். இப்பயன்பாடும் மாற்றம் எனும் புதியதொரு கலாசாரத்தின் பாற்பட் டதா என விளங்கிக்கொள்தல் வேண்டும்.

ஆறுமுகநாவலர் என்னும் நூலின் அநுபந்தம் என்னும் பகுதியில் ஒரு வேண்டுகோள் என்ற தஃப்பில் (ப. 169) பண்டிதமணி 'நாவலர் எழுதியனவும் பதித்தனவுமாகிய புத்தகங்களே யாழ்ப்பாணத்தில் பெறவும் பாலபாடங்களேயும் சைவ - வினுவிடைகளேயும் இளம்பிள்ளேகள் பயிலவும் வழிசெய்யக் கடவார்கள்' என எழுதியுள்ளார்23. பாலபாடங்களுக்கும் சைவவினுவிடைகளுக்கும் இன்று எத்தகைய வரவேற்பிருக்கும் எனக் கருது தல் அவசியம். நாவலர் காலத்துச் சூழ்நிஃயில் அவை பெரும் பயனளித் தன. காலம் மாறிவிட்டது, சமுதாயம் மாறிவிட்டது, கருத்து மாறிவிட் டது, மொழி மாறிவிட்டது. ஒன்றைப்பற்றிய கருத்தைப் பிறருக்கு - சிறப் பாக இளேஞர்களுக்கு – கூறும் முறையும் மாறிவிட்டது. இவை மாறிக் கொண்டே செல்லும். பாலபாடங்கள், சைவவினையிடைகள் ஆகியவற்றில் இன்றும் பயனுள்ளவை இல்லாமல் இல்லே. அவற்றைத் தெரிந்தெடுத்துத் தக்க முறையில் நூலாகப் பதிப்பிக்கலாம். நாவலர்பெருமான் எழுதியதில் கைவைப்பதற்கு நாம் யார் என்ற நோக்குடையவர்க்கு இது சிக்கலாகும். இவர்கள் மனமும் காலப்போக்கில் மாற்றமடையலாம். திருவாசகத்திற்கு உரை எழுதக்கூடாது என எண்ணிய ஒரு காலமும் இருந்தது.

#### XIV

பண்டி தமணி செய்யுள் இலக்கியங்களிலிருந்து மேற்கோள்கள் காட்டும் போது சிலவற்றை இரட்டை மேற்கோள் குறியீடுகளுக்கிடையேயும் வேறு. சிலவற்றை ஒற்றை மேற்கோள் குறியீட்டிற்கிடையேயும் தந்துள்ளார். இவ்வாறே உரைநடையிலிருந்தும் மேற்கோள்கள் வருகின்றன (ஆறுமுக நாவலர் ப. 406). இரண்டு வகைக்கும் உள்ள வேறுபாடு விளங்கவில்‰. எடுத்துக்காட்டாக சிந்தனேக் களஞ்சியம் என்னும் நூலில் நளன் தூது நாடகம் என்னும் நளன் வள்ளன்மை' என்ற கட்டுரையிலும் அதே நூலில் வரும் 'தாட்ஃப் பட்டார் மணிவாசகளுர்' என்ற கட்டுரையிலும் வரும் மேற் மேற்கோள் ஒப்புநோக்குக. உரைநடையிலிருந்து கோள் குறியீடுகளே தரும்போது எந்தவிதமான குறியீடும் இல்லாதிருக்கவும் காண்கிறேம். நூற்கட்டுரை ஒவ் எடுத்துக்காட்டாக சிந்தீனக் களஞ்சியம் என்னும் வொன்றின் முடிவிலும் பெரும்பாலும் நாவலர் கருந்துக்கள் மேற்கோளா கக் குறியீடின்றித் தரப்பட்டுள்ளன. பண்டி.தமணி மொழி, இலக்கியம் கற்பிக்கும் ஆசிரியர்களேப் பயிற்றியவர். பண்டிகமணியின் நூல்களே வெளி யிட்டவர்கள் பெயிற்றப்பட்ட ஆசிரியர்கள் இவர்கள். அனேவரும் குறியீடுக ளேயும் அவற்றின் விளக்கத்தையும் அறிந்தவர்கள். பண் டி தை மணி யின் நூல்களேப் படிப்பவர்கள் தமிழ் மாணவர்கள் என்பதையும் அறிந்தவர்கள். குறியீடுகள் முறையாகக் கையாளப்படாதபோது ஆய்வாளர்க்கும் சிக்கல் என்பதை மேலும் விளக்கவேண்டியதில்லே.

செய்யுள் இலக்கியங்களிலிருந்து மேற்கோள்கள் காட்டும்போது அவை எந்த இலக்கியத்தில் வருகின்றன என்று பெரும்பாலும் கூறியுள் ளார். ஆஞல் சில இடத்துக் கூறவில்லே. உரைநடையிலிருந்து மேற்கோள் காட்டும்போதும் இவ்வாறே. எடுத்துக்காட்டாக, ''வரிசை அறிதலோ அரிதே என்கிருர் கபிலர்'' (கம்பராமாயணக் காட்சிகள் ப. 75) என்

றும் 'கோபம் மிகுதலாலே தவம் மிகுகின்ற கொடிய முனிவன் துருவாசன்' என் பது வித்துவசிரோமணி பொன்னம்பலபிள்ளேயின் வியாக்கியானம்' (கம்பராமாயணக் காட்சிகள் ப . 57) என்றும் கூறியுள்ளார். இவை எங் கிருந்து காட்டப்படுகின்றன எனத் தெரியவில்லே. மற்றுமோரிடத்து 'நின் பிரிவினுஞ் சுடுமோ பெருங்காடு' என்று ஒருநாள் பிராட்டி சொன்னவள். இதனேக் கம்பர் சொல்வதற்கு மிக முன்னமே, புறநானூற்றில் ஒரு பெண், சகக மனஞ் செய்கின்றவள், பெருந்தோட் கணவன் பிரிந்தாகை, அவன் உடனேத் தகிக்கும் அழலும், தாமரைத் தடாகத்துக் குளிர்ந்த சலமும் ஒன்று என்றவள்'' (கம்பராமாயணக் காட்சிகள் ப . 97) எனப் பண்டித மணி எழுதியுள்ளார். இங்கு புறநானூற்றில் எந்தப் பாடலில் அந்தப் பெண் வருகிருள் என்று கூறவில்லே. பண்டைய இலக்கியங்களில் நல்ல பயிற்சியு டையோர் மேற்கோள்களே ஒருவாறு கண்டறிந்து கொள்ளமுடியும். ஆனுல் இது அனேவர்க்கும் எளிதன்று. உரைநடையிலிருந்து காட்டப்படும் மேற் கோளேக் கண்டுகொள்வது யார்க்கும் எளிதன்று. மேற்கோள்கள் எங்கிருந்து கையாளப்படுகின்றன என வாசகர், ஆய்வாளர் அறிதல் வேண்டும். இச் செய்தி இல்ஃயென்ருல் விளக்கம் குறையவாம்; ஆய்வு சிக்கலாகலாம்.

இடையிடையே கட்டுரைகளிலே மூன்று உடுக் பண்டி தமணி பல குறி அமைத்து எழுதியுள்ளார். சமயக் கட்டுரைகள் என்னும் நூலில் வரும் சில கட்டுரைகளில் ஓர் உடுக்குறி மட்டும் பயன்படுத்தப்பட்டுள்ளது. உடுக்குறிகளே எவ்விடத்து ஏன் பயன்படுத்தி உள்ளார் என்பதனே விளங் கிக் கொள்வது சிக்கலாக உள்ளது. ஒரு வரியையோ, ஒரு பந்தியையோ, சில பந்திகளேயோ, ஒரு மேற்கோளயோ, பல மேற்கோள்களேயோ இரண்டு வரிசை உடுக்குறிகளுக்கிடையே எழுதும் வழக்கத்தைப் பண்டிதமணியிடம் காண்கிரும். கட்டுரையின் பிரதான கருத்தோடு செல்லாத — ஒரு குறிப் பாக வரக்கூடிய கருத்தை அல்லது கருத்துக்களே உடுக்குறிகளுக்கிடையே சில கட்டுரைகளில் தந்துள்ளார். அதே சமயம் சில கட்டுரைகளில் அடிக் குறிப்பு, குறிப்பு எனவும் வரக் காண்கிறேம். எடுத்துக் காட்டாக இலக்கிய வழிக்கட்டுரையொன்றின் முடிவில் கட்டுரையின் பகுதியாக 'ஒரே ஒரு குறிப்பு'' என எழுதப்பெற்றுச் சில கருத்துக்கள் கூறப்பட்டுள்ளன (ப 67).

சமயக் கட்டுரைகள் என்னும் நூலில் வரும் ஒரு கட்டுரை சிந்த கோக் களஞ்சியத்திலும் வருகிறது. முதலில் ஓர் உடுக்குறி ஆங்காங்கு பயன் படுத்தப்பட்டுள்ளது. பின்னர் சிந்தனேக் களஞ்சியத்தில் வரும் அதே கட்டுரையில் மூன்று உடுக்குறிகள் கையாளப்பட்டுள்ளன. முன்னர் ஒர் உடுக்குறி வந்த இடத்துத்தான் பின்னர் மூன்று உடுக்குறிகள் வந்துள்ளன எனக் கூற முடியவில்கே. உடுக்குறி வரும் இடம் மாற்றம் பெற்றுள்ளது. உடுக்குறியின் பயன்பாட்டில் ஒர் ஒழுங்குமுறை இருப்பதாகத் தெரிய வில்கே. அதன் அர்த்தம் சிக்கலாக உள்ளது.

பந்திகளே அமைப்பதிலே ஒருவர் வெவ்வேறு முறைகளே மாற்றி மாற்றிக் கையாள்கின்றுர் என்றுல் அம்முறைகள் அர்த்தம் உள்ளவை என்றே கருதுதல் வேண்டும். பண்டிதமணி தமது கட்டுரைகளில் பந்திக ளின் அமைப்பை இவ்வாறு மாற்றி மாற்றி அமைத்துள்ளார். ஆயின் அப் பந்திகளின் அமைப்புமுறையின் பொருள் ஆய்வாளர்க்குச் சிக்கலாக உள்ளது. எடுத்துக்காட்டாக,

் அடி மந்யுவின் சங்கநாத ஒலி வெப்பமே, இன்றும் நின்று, இன்று டோல் என்றும் நின்று மனித இதயங்களே வெதுப்புமேயானுல். அந்தச் சந்தர்ப்பத்தில் கூண்டிலடைக்கப்பட்ட அந்த மகா வீரசிம்ம மான அபிமந்யுவின் இருதய வெப்பம் எப்படி இருக்குமோ! அந்த வெப்பத்தை யார் கற்பண செய்யமுடியும்! அதனே ஒருவாறு கற்பணே செய்யமுடியுமானுல் இராம, இலட்சுமணர்கள் அணுகுகின்ற, இந்தப் பாலே,

அபிமந்யுவின்,

நெஞ்சுபோல் எ**ன்று**ம் ஆருதரோ என்று ஒரு அளவுக்குச் சொல்லி அமை யலாம்'' (கம்பராமாயணக் காட்சிகள் ப. 95 ).

இவ்வாறு பந்திகளே அமைத்தல் நடையின்பாற் படுமாயினும் பந்தி களே ஏன் இப்படி அமைத்துக் கொண்டார் என்பதை விளங்கிக் கொள் வது சிக்கல்.

மேலும் ஓர் எடுத்துக்காட்டு.

'தாடகையின் ஆவியைப் பருகிக் கொட்டாவி தணிக்கக் காத்துக் கெடக்கின்றது அவன் கைப்பாணம். அப்படிப்பட்ட பாணத்தை, 'அவள் ஆவியை உண்' என்று ஏவிஞனல்லன்; அவன் அந்தக் கரணஞ் சிறிதாயினும் தொழிற்படவில்லே.

**்**பெண்

என மனத்திடை நினேந்தான்'

ஐயையோ, பேயும் இரங்குகின்ற பண்டம் அல்லவா எதிரில் நிற்பது'' (கம்பராமாயணக் காட்சிகள் ப .129).

பண்டிதமணி தமது கட்டுரைகளில் பந்திகளே அமைத்துக்கொள்ளும் விநோதத்தை கம்பராமாயணக் காட்சிகள் என்னும் நூலில் 28 ஆவது கட்டுரையில் - வழிநடைக்கதை என்னும் கட்டுரையில் ( V . 141 – 145) - பரக் கக் காணலாம். பந்திகளின் முடிவிலே காற்புள்ளி இட்டுப் பல பந்திகளே எழுதிச் செல்வதைக் காணலாம்.

ஒரே கட்டுரை இரண்டு நூல்களில் வருகின்றது. பந்தி அமைப்பில் மட்டும் வேறுபாடுகள் உண்டு. எனவே பண்டி தமணிக்கு இப்பந்தி அமைப்பு முறை முக்கியத்துவம் உடையதாக இருந்திருக்க வேண்டும். அதனே நாமும் விளங்கிக் கொள்தல் வேண்டும். "பிராசீனர் நவீனர் வகுத்த சமயங்கள்" என்னும் கட்டுரையின் பந்தியமைப்பு வேறுபாட்டை சமயக் கட்டுரைகள் என்னும் நூலிலும் (ப. 76) சிந்தனேக் களஞ்சியம் என்னும் நூலிலும் (ப. 240) காண்க.

#### XV

பண்டிதமணி பற்றிச் சிலர் அவ்வப்போது எழுதியுள்ளனர்; இப்பொழு தாம் எழுதுகின்றனர். இங்கு அணேவரையும் கருத்திற்கொள்வது எளி தன்று. எனவே கனக செந்திநாதன், செபரெத்தினம், எப். எக்ஸ். ஸி. நடராசா, கலாநிதி செண்முகதாஸ் ஆகியோர் எழுதியவற்றை மட்டும் கருத் திற் கொள்வோம். கனக செந்திநாதன் 'மூன்ருவது கண்' என ஒரு நூல் வெளியிட்டுள்ளார். அதனில் பண்டிதமணியின் வாழ்க்கைச் சுருக்கமும் வண்டமிழ்த் தொண்டும் கூறப்பட்டுள்ளன. செபரெத்தினம் எழுதியது வாழையடி வாழை என்னும் நூலாகும். அதனில் பண்டிதமணியையும் புலவர்மணி பெரியதம்பிப்பிள்ளேயையும் ஒப்பிட்டுள்ளார். நடராசா பண் டிதமணி பற்றிக் கட்டுரை எழுதியுள்ளார். கலாநிதி சண்முகதாஸ் பண்டித மணி பற்றி 'ஒரு யுக புருஷன் பண்டிதமணி' என மதிப்பீட்டுரை ொன்று எழுதியுள்ளார். இது கம்பராமாயணக் காட்சிகள் என்னும் நூலில் பண்டித மணி பற்றி ஒர் அறிமுகம் போல அமைந்துள்ளது.

இவை அனேத்திலும் பண்டிதமணி பற்றிப் பல அரிய செய்திகளும் கருத்துக்களும் உளவாயினும் ஒரு பக்தி நிஃப்பாடு செல்வாக்குப் பெற் றிருப்பதைக் காண முடிகிறது. பக்தி நிலேயிலே போற்றுதல் எழுவது உண்டு. அதனே இவற்றில் காண்கிரும். சில சமயம் இந்தப் போற்று தல் உச்ச நிலேக்கு எடுத்துச் செல்லப்படுகிறது. கருத்துக்களேக் கூறும் முறையும் கருத்துக் களேக் கூறுவதற்குக் கையாளப்பட்டுள்ள மொழியும் மொழிநடையும் அளவு கடந்த இரசிப்பைக் காட்டி நிற்கின்றன. நடுநில பிறழ்ந்து விருப்பு வெறுப் புக்கு ஆளாகிச் சிலவற்றைக் கூட்டுவதும், குறைப்பதும், மறைப்பதும். திரிப் பதும் இப்பாராட்டு மரபில் வருவனபோலும். ஆய்வுக் கண்ணேட்டத்தில் விழிப்பாக இல்லாத இடத்து இவற்றைப் படிக்கின்றவர்கள்தம் சிந்தனே ஒருவழிப்படுத்தப்படுகிறது. இதனுல் எழும் சிக்கலே உணராது ஆய்வானர் பெரியதோர் தாக்கத்திற்குள்ளாகிவிடுவர். யாரோ குழப்பமடைந்து சொன்னுர்கள், எழுதினுர்கள்; ஆதலால் நாமும் அவ்வாறே சொல்லுவோம் , எழுதுவோம் என்ற போக்கிலே அறிவியல் நோக்கைக்கூட மறந்துவிடக் கூடும்.

முதற்கண் 'மூன்ருவது கண்' என்னும் நூலே எழுதிய கனக செந்தி நாதனின் ஆய்வுப் பக்குவத்தையும் நோக்கையும் உணர்ந்துகொள்ள முயல் வோம்<sup>24</sup>. அவர் தம் நூலில் பண்டி தமணி பற்றியும் ஏனேயோர் சிலர் பற்றியும் இலக்கியம் போன்ற விஷயங்கள் பற்றியும் எழுதியவற்றுள் சில வற்றை ஆராய்வதன் மூலம் கனக செந்திநாதனின் நிலேப்பாட்டினே ஒரள வாவது உறுதியாகத் தெளிந்து கொள்ளலாம். அவரது பின்வரும் கருத் துக்களேச் சற்று நிதானத்துடன் விழிப்பாகச் சிந்திப்போம்.

- 1. 'இக்காலச் சிந்தனேயாளர்களில் ஈடுஇணேயற்றவர் என்று போற்றப் படும் உபஅதிபர் ......'' (ப . 6)
- 2. ''சம்பாஷுண்யை ஒரு கஃயோக வைத்திருப்பவர் அவர்தான்' (ப. 7) (அவர்தான் என்பது பண்டிதமணி)
- 3. ''கற்ப**ுனையின் எ**ல்லேயாகவும், சொற்பொழிவுத் தோன்றலாகவும் யாழ்ப்பாணத்தின் ஒளி விளக்காகவும் இருந்த மகாலிங்கசிவம் அவர்களே யும்.....''ப். 7)
- 4. ''தமிழ் நாட்டுப் புலவர்கள் மெச்சத் திகிறிப்ந்து நின்று யாழ்ப்பா ணத்தின் பரம்பரைப் பெருமையைக் காத்த இரு பெரு மக்களின் (குமாரசாமிப்புலவர் கைலாசபிள்ளே) வாழ்க்கை முறைகளேயுங் கற்ருர்'' (ப.13)

- 5. ''அருமையான தஃப்பும் அதற்கேற்ற பு**ண**பெயரும் கொடுப்பதில் அவருக்கு நிகர் யாருமில்ஃ''(ப்.35)(அவருக்கு என்பது பண்டி தமணிக்கு)
- 6. 'சிலப்பதிகாரம் சிந்தாமணி மணிமேகலே ஆகியன பொருட்பிறழ் வுடையன என அவர் வெளியிட்ட புலமை - இலக்கியம் - தமிழ் என்ற கட்டுரைக் குறிப்புக்கள் இன்னும் தகர்க்கப்படவே இல்லே. இவற்றை வைத்துக் கொண்டு தமிழ்பேசும் நல்லுலகம் எத்தனே வருடங்களுக்கும் ஆராயலாம்'' (ப. 38) (அவர் என்பது பண்டி தமணி)
- 7. 'பழைய இலக்கியங்களே எளிமை ஆக்குகிரும் என்று சிலர் எழுதும் விளக்கம் அதன் புனிதத் தன்மையையே கெடுத்**து வி**டுகிறது என்பது உண்மை '(ப. 50)

இன்னும் இவை போன்ற பல கருத்துக்களேக் காட்டலாம். கனக செந்திநாதனின் இத்தகைய கருத்துக்களே ஆய்வாளர் ஏற்றுக்கொள்வதற்குத் தயங்க வேண்டியுள்ளது. தமிழறிவுலகத்தை மிகக் குறுகச் செய்து பரந்த நோக்கிலே எழும் சிந்தனேயின்றி ஆய்வின்றி ஏதோ மனதில் வந்தவற்றை ஏற்று உயர்படியிலுள்ள சொற்களால் (superlative words) கழிமிகையுரை யாக (sweeping statements) கூறிச்செல்லும் போக்கினேக் காண்கிறேம். எழுத்திலும் கருத்திலும் நிதானத்தையும் சரிசமநிலேயுடைய நோக்கையும் (balanced view) காணேம். ஏழாவது மேற்கோளில் ''அதன் புனிதத் தன்மை'' என்பது யாது? அது தெளிவற்றதாக உள்ளது. பழைய இலக்கி யங்களுக்கு உள்ள புனிதத்தன்மை பிற்காலத்து இலக்கியங்களுக்கு இல்லேயா? ஏன் இல்லே? ஒன்றுமே விளங்கவில்லே

பண்டி தமணி நல்ல எழுத்தாளர் என்பதைக் காட்டுவதற்கு எழுதியவற்றிலிருந்து சிலவற்றைக் காட்டி ''இப்படியெல்லாம் தமிழில் எழுதியிருப்பவர் பண்டிதமணி கணபைதிப்பிள்ளே அவர்கள்'' (ப. 35) என்று கணக செந்திநாதன் கூறியுள்ளார். ஆயின் கனக செந்திநாதன் காணும் ''அழகிய தமிழ்'' எது, அதன் பண்புகள் எத்தகையன, அதனே नुजा ் அழகிய தமிழ்'' எனலாம், ஏணமோர் தமிழில் இருந்து எவ்வாறு வேறுபடுகிறது என்பவற்றிற்கு விளக்கம் இல்லே. மற்றுமோரி டத்து 'அவர் எப்படிப்பட்ட புணேபெயருள் ஒளித்து விளேயாடினும் அவ ருடைய இரசிகக் கூட்டம் அவரைக் கண்டுபிடித்துவிடும். 'முத்திரை' எந்தக் கட்டுரையிலும் இல்லாமற் போகாது'' (ப. 35 – 36) என்றும் 'பண்டம், அண்ணலும் நோக்கினுன், எவர்தாம் முன் அணேந்த னர், மாகமடங்கலும், மிண்டிய மாயாவாதம், உலோகாயதனெனும் ஒண் டிறற் பாம்பு, புல்லறிவிற் புத்தன், உண்டிருந்து வாழ்வதற்கே, நாவலர் பொன் மொழிகள் இவை பண்டி தமணியின் முத்திரைகள் ' (ப. 36) எனவும் எழுதியுள்ளார். பண்டிதேமணியின் பாணிபற்றியும் (மொழிப்) புரட்சிபற்றி யும் பேசப்பட்டுள்ளன (ப .37). ஆயின் பண்டி தமணியின் முத்திரை யாது? பாணிகள். யாவை? அவர் செய்த புரட்சிகள் யாவை? வொன்றின் பண்புகள் யாவை? பிறருடைய முத்திரை, பாணி ஆகியவற்றி லிருந்து வேறுபடும் முறை யாது? இவற்றை ஒப்பிட்டும் முரண்படுத்தியும் (compare and contrast) பெறக்கூடிய விளக்கத்தைப் புற நோக்கில் நிலே நாட்டுதல் வேண்டும். இந்த விளக்கத்தின் அடிப்படையில் யாரும் பண்டித

மணியின் முத்திரையை, பாணியைப் பரிசோதனேக்குட்படுத்தி இனங்கண்டு கொள்ளத்தக்கதாக இருத்தல் வேண்டும். ஆயின் கனக செந்திநாதனின் கூற்று அகநோக்கில் எழுந்த வெற்றுரையாகவே காட்சியளிக்கின்றது.

கனக செந்திநாதன் பண்டி தமணி பற்றிச் சில நல்ல விஞக்களே எழுப்பி யுள்ளார். அவை பின்வருமாறு: '...... யாழ்ப்பாணத்திலே பண்டி தமணி சி.க. அவர் கள் போற்றிப் புகழப்படுவதேன்? அவர் சாதித்க தென்ன? தமிழ்நாட்டுப் பேராசிரியர்களேப் போல் நாற்பது புத்தகங்களேயோ – நானூறு சிறுகதைகளேயோ எழுதிவிட்டாரா? அல்லது சங்கத்துச் சான்ரேர் நூல் எதற்காவது புத்துரை எழுதிப் புகழ் பெற்று விட்டாரா?'' (ப. 14). ஆயின் இவ் விஞக்களுக்குத் தெளிவான விடையை அவர்தம் நூலில் தேடிப் பார்க்கும் ஆய்வாளர் தக்க விடை காணுது ஏமாந்துபோக வேண்டியுள்ளது. எழுப்பிய விஞக்களுக்கு ஒப்பீட்டடிப் படையில்தான் விடை காணுதல் முடியும். இது எளிதான காரியமன்று,

ஓரிடத்து ''நல்ல தலேமையும், சிறந்த இரசிகக் கூட்டமும் சந்தித்து விட்டால் அவர் பிரசங்கம் உச்ச நிலேக்குப் போய்விடும். இவை இல்லாது தோற்றுப்போன பிரசங்கங்களும் உண்டு. தமிழ் விழாப் பிரசங்கம் அப்படித் தோற்ற பிரசங்கத்தில் ஒன்று'' (ப. 33) என எழு தி யுள்ளார். ''நல்ல தலேமை'' எது? ''சிறந்த இரசிகக் கூட்டம்'' எது? பிரசங்கத்தின் வெற்றி தோல்வியைக் கண்டு அதன் அடிப்படையில் நல்ல துலமையும் சிறந்த இரசிகக் கூட்டமும் சந்தித்தன அல்லது சந்திக்கவில்லே என முடிவுகட்டு வதா அன்றி நல்ல தலேமையும் சிறந்த இரசிகக் கூட்டமும் சந்தித்தன அல்லது சந்திக்கவில்லே என முடிவுகட்டு வதா அன்றி நல்ல தலேமையும் சிறந்த இரசிகக் கூட்டமும் சந்தித் தனவா அல்லது சந்திக்கவில்லேயா எனக் கண்டு அதன் அடிப்படையில் பிரசங்கம் வெற்றி அல்லது தோல்வி என முடிவுகட்டுவதா என விளங்க வில்லே. கனக செந்திநாதன் காட்டும் காரணம் தெளிவற்றதாக, பொருத்த மற்றதாகக் காணப்படுகின்றது.

அன்று விழாவிற்குத் தலேமை தாங்கியவர் பேராசிரியர் ரா. பி. சேதுப் பிள்ளே அவர்கள். விழா நடைபெற்ற இடம் திருநெல்வேலி பரமேஸ்வரக் கல்லூரி. குழுமியிருந்தவர்கள் வழக்கம்போல யாழ்ப்பாணத்தவர்கள்தான். பண்டி தமணியின் வழக்கமான இரசிகர்களும் இருந்தனர் விழாவென்ற காரணத்தினுல் மக்கள் கூட்டம் மிக அதிகமாகக் காணப்பட்டது. அன்று தான் பேராசிரியர் அ. சீனிவாசராகவன் (பொருள்: இக்கால இலக்கியம்) பேராசிரியர் மு. வரதராசனுர் (திருக்குறள்), திருமதி. மகேஸ்வரி மகர தேவா (சமய இலக்கியங்கள்), வித்துவான் க. வேந்தனுர் (வாழும் இலக்கியம்) ஆகியோரும் சொற்பொழிவாற்றினர். சீனிவாசராகவனே அடுத்து பண்டிதமணி தமிழ் என்னும் பொருள் பற்றிப் பேசினுர். அன்று நல்ல தலேமையும் சிறந்த இரசிகக் கூட்டமும் சந்திக்கவில்லே என்று கண்மூடிக் கொண்டு எனிதாகக் கூறிவிட முடியுமா?

செபரெத்தனம் பெரும்பாலும் கனக செந்திநாதனப் பின்பற்றியே பண்டிதமணி பற்றி எழுதியுள்ளார். எனவே கனக செந்திநாதன் பற்றிக் கூறிய கருத்துக்கள் பெருமளவு செபரெத்தினத்துக்கும் பொருந்தும்.

செபரெத்தினம் ஒரிடத்து பண் டி தமணி பற்றி, ''பிழையைப் பிழை என ஒப்ப மறுக்கும் போலிக் கூச்சம் இல்லாதவராகிய இவர் சிலப்பதி காரம், மணிமேக்ஃ, சிந்தாமணி என்னும் பெருங்காப்பியங்கள், பொருட் பிறழ்வுடையன என்று எடுத்துக்காட்டியபோது தமிழறிஞர்களிடையே பரபரப்பும் அதிர்ச்சியும் ஏற்பட்டபோதிலும், அதண் வேறு ஆதாரங்கள் காட்டி மறுத்துரைக்கவோ கண்டிக்கவோ ஒருவரும் முன்வரவில்ஃ'' (ப. 61) என எழுதியுள்ளதைப் படிக்கும்போது வேந்தனர் சிலப்பதிகாரம் பற்றிப் பண்டிதமணியின் கருத்துத்களே மறுத்து எழுதியது நிணவிற்கு வருகிறது. எனவே செபரெத்தினத்தின் இத்தகைய முடிபை ஏற்றுக்கொள்வது ஆய் வாளருக்குச் சிக்கலாகும். இங்கு சிலப்பதிகாரம் பற்றிப் பிற்காலத்தில் எழுந்த ஆய்வு நூல்களின் எண்ணிக்கையையும் கருத்திற் கொள்தல் வேண்டும். அதன்மூலம் சமுதாயத்தில் சிலம்பு ஏற்படுத்திய தாக்கத்தை உணர்ந்து கொள்ளலாம். சிறந்த இலக்கியம் என உலக மொழிகள் சிலவற்றில் சிலம்பு மொழிபேயர்க்கப்பட்டுள்ளதையும் நிணேவிற் கொள்க.

ஒருவர் பற்றி இருவர் எழுதியதில் முரண்பாடு இருப்பின் அது ஆய் வாளருக்குச் சிக்கலாகும். பண்டிதமணி என்ற பட்டம் கணபதிப்பிள்ள அவர்களுக்கு யார் கொடுத்தது? கனக செந்திநாதன்படி 'கல்கி' தான் (ப. 25). செபரெத்தினத்தின் படி 'முன்பு தினகரன் பத்திராதிபராயிருந் தவரும், தமிழபிமானம் உள்ளவருமான வி. கே. பி நாதன். அவர்கள்'' (ப. 92) ஆவர்.

இனி எப். எக்ஸ். ஸி. நடராசா அவர்கள் பண்டி தமணியின் மொழி நடை பற்றிக் கூறிய கருத்தைச் சிந்திப்போம். அது பின்வருமாறு.

் சொற்கள் சொட்டுச் சொட்டாக வரும்; பொட்டுப் பொட்டாகவும் வரும். திலகமிட்ட நுதல் பொலித்து பேரழகுடன் விளங்கு தல் போல பண்டி தமணியின் வசன நடையும் துலங்கும். சொட்டுச் சொட்டான சொற்களினூடே பொட்டுமிட்டுப் பொடியும் வைப்பார் ஊடுருவி வாசித்தால் உண்மை விளங்கும்".

இது அகநிஸ்யில் எழுந்த ஆரவார வருணின்யாகும். இங்கு கற்பின் யும் உண்டு. கற்பின் செய்து பார்க்கக் கூடியவர்கள் தான் இதனே விளங் இக்கொள்ள முடியும். எப். எக்ஸ். ளி. நடராசா அவர்களேப்போல கற்ப னேத் திறனுள்ளவர்கள் பண்டிதமணியின் மொழிநடையை எத்தனேயோ விதமாக வருணிக்க முன்வரலாம். இவற்றை ஏற்கவும் முடியாது; மறுக்கவும் முடியாது ஏற்பதற்கு ஆதாரங்கள் காட்டுதல் அரிது; மறுப் பதற்கும் ஆதாரங்கள் காட்டுதல் அரிது. சொற்கள் சொட்டுச் சொட் டாக எருகின்றன என்றே வரவில்லே என்றே நிலேநாட்டுதல் எங்ஙனம்? ஆய்ந்து ஆழ்ந்து நோக்கும்போது இத்தகைய கூற்றுக்கள் அர்த்தம் அற்றவை யாகவே அமைகின்றன.

கனக செந்திநாதன், செபரெத்தினம், எப். எக்ஸ். ஸி. நடராசா ஆகியோர் தற்கால ஆய்வு முறைகளில் பயிற்கு பெருதவர்கள். அவர்கள் இவ்வாறெல்லாம் எழுதுவது ஆச்சரியமன்று. அவர்கள் மரபுவழி நிற்பவர். ஆணுல் தற்கால ஆய்வு முறைகளில் சிறந்த பயிற்சி பெற்றவர்களும் நவீன மொழியியலில் பெறுதற்கரிய பயிற்சி பெற்றவர்களும் தம் பயிற்சியைத் துறந்து மரபுவழி நிற்பவர்போல் எழுதுவது பெரிய ஆச்சரியம் ஆகும். கலாநிதி சண்முகதாஸ் அவர்கள் 'ஒருயுக புருஷன் பண்டிதமணி' என்னுங்

கட்டுரையில் முன் குறிப்பிட்டோர் வழிநின்று பண்டிதமணியை 'ஒரு யுக புருஷன்' ஆக வருணித்துள்ளார். இதன் பொருள் பொருந்துமாற்றைச் சிந்தித்தல் வேண்டும். மேலும் 'பண்டிதமணியின் வாழ்க்கை ஒரு பெரிய கதை என்னுல் அக்கதையைச் சொல்ல முடியுமோ தெரியவில்லே. 'பாற்கடலே ஆசையாலே பூசை நக்கியது போல' என்றுனே கம்பன். என் நிலேயும் அதுதான்'' என எழுதியுள்ளார். எவ். எக்ஸ். ஸி. நடராசா ''சொற்கள் சொட்டுச் சொட்டாக வரும் ... '' எனக் கூறியதைப் பொன்னேபோற் போற்றித் தமது கட்டுரையில் மேற்கோளாகக் கொண்டுள்ளார். கலாநிதி அவர்கள் பண்டிதமணியின் ''தத்துவ விசார நடை இறுக்கியிறுக்கி அமைக் கப்பட்டதொன்று கும்'' என வருணித்துள்ளார். 'இறுக்கியிறுக்கி'' என்பதன் பொருள் பொருந்துமாறு யாதோ என விளங்கவில்லே. மற்றுமோரிடத்து ்திரு. பொ. கைலாசபதி எழுத்து நடையினேயும் அவரிடங் கொடுத்து விட்டார் போலிருக்கிறது'' என எழுதியுள்ளார். இங்கு அவரிடம் என்பது பண்டி தமணியிடம் ஆகும். ஆயின் இவ்வாறு கருதுவதற்குத் திரு. கைலாச பதியவர்கள் எவ்வளவு எழுதியுள்ளார்; அவர் எழுத்துக்கள் நமக்குக் கிடைக்கின்றனவா எனச் சிந்தித்தல் வேண்டும்.

இவ்வாறு பண்டிதமணி பற்றி எழுதுவோர் தம் மனம்போன போக்கில் எழுதுவதற்கு மக்கள் மத்தியில் பெரும்செல்வாக்கு உண்டு; வரவேற்புஉண்டு. பத்திரிகைகளும் போற்றி வரவேற்று வெளியிடுகின்றன. இவ்வாறு எழுதாது விடின் மதிப்பு இல்லாது போய்விடும் போலத் தோன்றுகிறது. பல்கலேக்கழ கத்திடாமம் பலர் இதனேயே எதிர்பார்க்கின்ருர்கள் போலும்25. ஆயின் அந்த எதிர்பார்ப்பிறகு நாம் அடிமையாதல் கூடுமா? கூடுமாயின் மக்களேத் தவருன வழியில் இட்டுச்சென்ற குற்றத்திற்கு வருங்காலத்தில் ஆளாக மாட் டோமா?26 மேற்கூறிய சூழலே மாற்றி ஆய்வு என அகில உலக ரீதியாகப் போற்றப்படுமொன்றை நிலேநாட்டுதல் நம் கடன் அண்ரே? சிந்திப்பீர் களாக. அணத்துலகும் போற்றும் ஆய்வு முறையைத் தமிழிலும் ஏற்படுத்தி வழிகாட்ட வாரீர்.

# குறிப்புகள்

- 1. இது யாழ்ப்பாணப் பல்கலேக் கழகத்துக் கலேப்பீடத்தில் ஆய்வையும் ஆய்வு நெறியையும் போற்றி வளர்க்கும் பொருட்டு அமைக்கப்பெற்ற Academic Forun ஆதரவில் 17-07-1987 அன்று நடைபெற்ற கருத் தரங்கில் வாசிக்கப்பட்ட முதலாவது ஆய்வுக் கட்டுரை; சில மாற்றங் கருடன் இங்கு வெளியாகிறது. மு தலில் இக்கட்டுரையை எழுதிய களுடன் இங்கு வெளியாகிறது. மு தலில் இக்கட்டுரையை எழுதிய போது பயனுள்ள சில கருத்துக்களேக் கூறிய பேராசிரியர் ஆ. வேலுப் பின்னே அவர்களுக்கு நன்றி.
- 2. 1959இல் வெளிவந்த கந்தபுராண கலாசாரம் எ**ன்**னும் நூலில் தொடர்ந்து வெளிவரும் பண்டிதமணியின் நூல்கள்
  - 1. இராமாயணக் கட்டுரைகள்
  - 2. அன்பினந்திண
  - 3. சைவசமயக் கட்டுரைகள்
  - 4. கந்தபுராணக் கட்டுரைகள்

- 5. துறவும் கீதையும்
- 6. காரைக்காலம்மையார்
- 7. தெய்வயானே திருமணம்
- 8. கோயில்
- 9. இருவருட்பயன் விருத்தியுரை
- 10. திருவருட்பயன் சிற்றுரை

எனக் கூறப்பட்டது. பின்னர் இவற்றில் சிலமாற்றங்கள் நடை பெற்றன போலும்.

- 3. அணிந்துரை மஞ்சரி என ஒரு நூல் வெளிவர இருக்கிறது. எனினும் பண்டிதை திருமதி பொன் பாக்கியம் எழுதிய நாவலர் சரித்திர ஆராய்ச்சி என்னும் நூலுக்குப் பண்டிதமணி வழங்கிய அணிந்துரை ஆறுமுகநாவலர் என்னும் நூலில் நாவலர் சரித்திர ஆராய்ச்சி என்னும் தஃப்புடன் கட்டுரையாக வெளிவந்துள்ளது. பண்டிதையின் நூற்பெயரும் அந்நூற்கு எழுதப்பட்ட அணிந்துரையின் தஃப்பும் ஒன்ருகி விட்டது! பண்டிதமணியின் நாவலர் என்னும் நூல் கனகரத்தின உபாத்தியாயரின் ஆறுமுகநாவலர் சரித்திரத்திற்கு (இரண்டாம் பதிப்பு) முன்னுரையாக எழுதப்பட்டது.
- 4. பண்டிதமணி ''டி. கே. சி. என வழங்கு இன்ற சிதம்பரநாத முதலியார் இலக்கிய இரசிகர். அவருக்குக் கம்பராமாயணமைன்றுல் உணவு வேண்டா. அவருடைய உயிர்ப்பு கம்பராமாயணம்'' (சிந்தணக் களஞ்சி யம் ப. 52) என எழுதியுள்ளார். ஆயின் இன்று அறிவியல் அடிப்படை யில் ஆய்வோர் டி. கே. சி. யை வேறு கண்கொண்டு நோக்குவர். அவர் இரசுணையை ஏற்பதற்குத் தயங்குவர். மு. வரதராசன் சங்கப் பாடல் களுக்கு எழுதிய விளக்கத்தை, இரசணேயை – குறிப்பாக ஓவச் செய்தி போன்றவற்றை – கருத்திற் கொள்க.
- 5. (கதிரைவேற்பிள்ளே) என அடைப்புக்குறிக்குள் விளக்கத்திற்காகத் தரப்பட்டது. நூலில் இல்லே.
- 6. பண்டி தமணிக்குக் கால உணர்வு சிறிதும் இல்ஃபெனக் கூறமுடியாது. வண் தோவலர் எசைவப்பிரகாச வித்தியாசாஃயில் தமக்கு நடந்த நேர் முகப் பரீட்சை நாளே நிணேவிற் கொண்டு 1917 ஆம் ஆண்டு நவம்பர் மாதம் 12 ஆம் திகதி என எழுதியுள்ளார் (சிந்தணக் களஞ்சியம் ப. 22).
- 7. இலக்கிய வழியிலு**ம் நாவலர்** எழுந்தார் எ**ன்னுங் கட்டுரை** வருகிற**து**. அங்கு இச்செய்தி கூறப்படவில்லே.
- 8. இத**ு**த் தற்பொழுது பல்குலேக்கழகத்து ஆராய்ச்சி மாணவர்கள் ஆராய்கின்றுர்கள் காண்க. இ. சுபதினி, தமிழ்மொழியில் லகரமெய் மீற்றுப் புணர்ச்சி: அன்றும், இன்றும். (வெளிவரவுள்ளது)
- 9. கட்டுரைகள் பலவற்றிலும் திரும்பத் திரு**ம்ப**க் கூறப்படும் கருத்துக் க**ோயும் காட்டப்பெ**றும் மேற்கோள்கீளயும் ஒன்று திரட்டின**் பண்**

டி தமணியின் உள்ளத்தில் ஆழமாகப் ப<mark>திந்து ஊறி மேலோங்கி நின்ற</mark> கருத்துக்கள் எனச் சிலவற்றைக் கூறமுடியும் போலும்.

- 10. ஆய்வாளர் 'ஆய்வுமொழி', 'அறிவியல் மொழி' (empirical language) எனப் பேசுவதைக் கருத்திற் கொள்க.
- 11. கைலாசபிள்ளேயின் ஆறுமுகநாவலர் சரித்திரத்தில் ''அன்றைய பிரசங் கத்தைக் கேட்டுக் கண்ணீர் விட்ட**ழாத**வர் அங்கே ஒருவருமில்ஃ. வித் தியாசாஃயிலுள்ள தூண்கள் மரங்கள் தாமும் உருகின. இதுவே இவ ருடைய கடைசிப் பிரசங்கம்'' (ப. ஙங) என உள்ளது. இதுதான் ஆதாரம் போலும்.
- 12. இங்கு நாவலர் சரித்திரத்தை ''கனகரத்தினம்பிள்ள எழுதியது கொஞ்சம் சுருக்கமானது மாத்திரமன்றிச் சில கதை மாறுபாடுகளேயும் உடையது; செல்ஃ யோபிள்ளே எழுதியது மிகச் சுருக்கமானது'' என்று கைலாசபிள்ளே தமது ஆறுமுகநாவலர் சரித்திரம் என்னும் நூலின் முக வுரையில் எழுதியது நினேவிற்கு வருகிறது. செல்ஃயோபிள்ளே எழுதிய நாவலர் சரித்திரம் பற்றிப் பண்டிதமணி ஒன்றும் குறிப்பிடவில்லே.
- 13. இப்பொழுதுகூட பல்க‰க்கழக நிஃவில் யாராவது முயன்று இப்பணியைச் செய்யின் அது மிகவும் பயன்படும். இதனேத் தமிழறிஞர் மனங்கொள்தல் வேண்டும். இது செய்ய முடியாத காரியமன்று.
- 14. இங்கே தரப்பட்டுள்ளவற்றுள் சில 'பண்டி தமணி சிந்த**ணகள்'' எனப்** பெரிதும் போற்றப்பட்டு நாளிதழ்களில் வெளியிடப்பட்ட**ன.** பார்க்க ஈழநாடு 22.3.87. (ப. 7)
- 15. ஆயின் சில விஷயங்களில் பண்டிதமணி ஆறுமுகநாவலர் பெருமான யும் புத்தர்பெருமோனயும் ஒப்பிட்டுப் பேசியுள்ளார். பார்க்க ஆறுமுக நாவலர் (ப. 16).
- 16. இங்கு ஆறுமுகநாவலரின் இலக்கணச் சுருக்கம் பெரும்பாலும் நன் னூல் அடிப்படையில் எழுந்தது என்பதை நிணேவிற் கொள்தல் வேண் டும். நன்னூல் விருத்தியுரை, நன்னூல் காண்டிகையுரை பற்றியும் சிந்திக்க. மேலும் நாம் ஆய்வு முறையில் (research methodology) இன் னும் முன்னேறவில்ஃ. முன்னேற்றங் கண்ட பிறநாடுகள் நாம் எழுது வதை மதிக்கவேண்டும் என விரும்புவதில் தவறுமில்ஃ. பல்கஃக்கழகங் களில் இருந்து தமிழ் ஆராய பிரித்தானிய நாட்டிற்குச் செல்கிருர்களே எனக் கேலிசெய்த காலமும் உண்டு. அங்கு செல்வது பெரும்பாலும் ஆய்வு முறையை அறிந்து கொள்வதற்காகவே.
- 17. இராமலிங்கர் நாவலர் வழக்குப்பற்றி சுத்தானந்தர் கொண்ட முடி பையுங் கற்பனே என்கிருர் நாவலர் சரித்திர ஆராய்ச்சி எழுதிய பண் டிதை திருமதி பொன். பாக்கியம். பார்க்க ப. 31.
- 18. எடுத்துக்காட்டாக பண்டிதமணி ஆறுமுகநாவலர் என்னும் நூலில் நாவலர் சரித்திர ஆராய்ச்சி என்னும் கட்டுரையில் 'ஜனநாயக உலகம்' பற்றிப் பேசுகிருர்.

- 19. ''நாவலருக்கு இனி அங்கே இடமில்ஃ'' என்பது வீண் அச்சமாகும். ஆய்வின் அடிப்படையில் கருத்து வேறுபாடு இருக்கலாம். அதன் அறி குர் வரவேற்று ஆராய்ந்து உண்மை காண்பது அழகு. நாவலர் ஆய்வு நின்று விட்டது; முடிந்துவிட்டது எனக் கூற முடியுமா? நாவலர் பற்றிய ஆய்வு இக்கால முறைக்கேற்றபடி முழுமையாக அறிவியலடிப்படையில் நடைபெறவில்ஃ. எதிர்காலத்தில் மீனாய்வு செய்ய வேண்டியும் ஏற்படலாம்.
- 20. 'இன்றுவரையும் தமிழிலே குறியெழுத்தில் எழுதும் வகை இல்லாமை யிஞல் இவருடைய பிரசங்கமொன்றும் பூரணமாக அச்சில் வரவில் ல. அது பெருந்துக்கம்'' (த. கைலாசபிள்ளே, ஆறுமுகநாவலர் சரித்திரம்).
- 21. 'பாதிரியாரும் தமக்குக் கீழேயுள்ள கிறிஸ்தவர்கள் பலர் பஞ்சாட் சரக்(சம்பளம்) கிறிஸ்தவர்களென்றும், சைவருள்ளும் இவர் ஒருவரே சரி யானவரென்றும் நிச்சயமாக அறிந்து கொண்டபடியாலும், தமக்கு இவர் போன்ற வேறு பண்டிதர் அகப்படாமையினுலும், இவருடைய கேள்விக ளுக்கெல்லாம் உடன்பட்டார்'' (த கைலாசபிள்கோ, ஆறுமுநாவலர் சரித்திரம் ப. கக) (இவர் என்பது ஆறுமுகநாவலர்).
- 22. கந்தபுராண போதனே என்னும் நூலில் வரும் சமயத்தைப் பற்றிய சில கருத்துக்கள் என்னும் கட்டுரையில் ''எப்படிப்பட்டவர்கள் சமயபாடம் படிப்பிக்கலாம்'' என்று ஒரு மகானிடம் கேட்டபோது கிடைத்த விடையை பண்டிதமணி தந்துள்ளார். அந்த மகான் உபஅதிபர் தான என்ற எண்ணம் தோன்றுகிறது.
  - உப அதிபர் கைலாசபதி அவர்களின் ஓரிரு சிந்தணேகளேப் பிற நூல் களிலும் காணலாம். பண்டிதை திருமதி பொன். பாக்கியம் எழுதிய நாவலர் சரித்திர ஆராய்ச்சி என்னும் நூலின் முன்னுரையில் ''உப அதிபர் அவர்கள், ''ஒருவருக்கு நோக்கு வேறு, அவர் நிற்கும் நிலேக் களம் வேறு'' என்று போதித்தது உண்டு'' என வருவதைக் காண்க
- 23. பண்டி தமணியின் பரிந்துரையை ஏற்றுப்போலும் யாழ்ப்பாண மாவட் டக் கலாசாரப் பேரவை சைவ வினுவிடை முதலாம் புத்தகத்தை அச்சேற்றியுள்ளது.
- 24. கனகை செந்திநாதனின் 'மூண்ருவது கண்' என்னும் நாலுக்கு 18-10-59 இல் வெளிவந்த ஞாயிறு தினகரனில் யான் மதிப்புரை எழுதியதாக நிணவில் உண்டு. பல்க‰க்கழகப் படிப்பு முடிந்து தினகரனில் பணி யாற்றிய அந்நாளில் என்ன எழுதினேன் என்பது நிணவில் இல்லே. அதனே இப்பொழுது பார்த்துப் படிக்கும் வாய்ப்பும் கிடைக்கவில்லே.
- 25. இத்தகைய எதிர்பார்ப்பை 20-07-1987 அன்று வெளிவந்த மூரசொலி யில் 'பொடிப் பொழுதா' என்னும் பகுதியில் எழுதப்பெற்ற செய்தியி லிருந்து உணர்ந்து கொள்ளலாம்.
- 26. பொடிப் பொழுதுச் செய்தியைத் தவருனது என முற்றிலும் மறுத்து பல்கலேக்கழகத்து துணேவேந்தராக தமிழ்ப் இருந்த யாழ்ப்பாணப் பேரோசிரியார் சு. வித்தியானந்தன் அவர்கள் 15-09-1987 அன்று (ப. 4) எழுதியதைக் வெளிவந்த ஈழநாடு நாளிதழில் காண்க. ஆய்வுநெறி உணராதோர் எதிர்பார்ப்பிற்குப் பல்கவேக்கழகம் அடிமை ஆதல் ஆகாது என்பதே பேராசிரியரின் கிடக்கை. உள்ளக்

# உசாத்துணே நூல்கள்:

| ത്തുபதிப்பிள்ள, இ. | (1955) [ | இலக்கிய வழி,வரதர் வெளியீடு,யாழ்ப்பாணம்.                                                            |
|--------------------|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ••                 | (1959)   | பாரத நவமணிகள், செந்தமிழ்மன்ற வெளியீடு,<br>சாவகச்சேரி.                                              |
| ,,                 | (1959)   | சைவநற் கிந்தணகள், சன்மார்க்க சபை,<br>குரும்பசிட்டி.                                                |
| ,,                 | (1959)   | கந்தபுராண கலாசாரம், சண்முகநாத அச்சகம்,<br>யாழ்ப்பாணம்.                                             |
|                    | (1960)   | கந்தபுராண போதனே, அகில இலங்கை சைவ<br>இளேஞர்மத்தியமகாசபையினர்,தெல்லிப்பளே.                           |
|                    | (1961)   | சமயக் கட்டுரைகள், பதிப்பாளர்: பழைய மாண<br>வர்கள், சைவாசிரிய கலாசாஃ, திருநெல்<br>வேலி.              |
|                    | (1963)   | இருவர் யாத்திரிகர், சன்மார்க்கசபை, குரும்ப<br>சிட்டி.                                              |
| **                 | (1964)   | இலக்கிய வழி, (திருத்தப் பதிப்பு) திருநெல்<br>வேலி சைவாசிரிய கலாசால் பழைய மாண<br>வர் சங்க வெளியீடு. |
|                    | (1968)   | நாவலர், நாவலர் சைவப்பிரகாச வித்தியா<br>சாலேயின் 120-ம் ஆண்டு ஞாபக வெளியீடு.                        |
|                    | (1978)   | திந்த <b>ீனக் களஞ்சியம், பண்</b> டி தமணி பாராட்டு<br>விழாச்சபை வெளியீடு.                           |
| ,,                 | (1979)   | கோயில், கொழும்பு அண்டர்சன் மாடிநிரைச்<br>சைவ கலாசாரமன்ற வெளியீடு, கொழும்பு.                        |
|                    | (1979)   | ஆறு முகநாவலர், பண்டி தமணி சி. கணபதிப்<br>பிள்ளேயவர்களின் தென்மராட்சி பாராட்டு<br>விழாச்சபை.        |
| ••                 | (1980)   | கம்பராமாயணக் காட்சிகள், முத்தமிழ் வெளி<br>யீட்டுக் கழகம், யாழ்ப்பாணம்.                             |
| 2.2                | (1983)   | அன்பினந்திண், பண்டி தமணி நூல் வெளி<br>யீட்டுச் சபை.                                                |
| e e                | (1984)   | அத்வைத இந்த <b>னே.</b> பண்டி <b>தமணி</b> நூல் வெளி<br>யீட்டுச் சபை.                                |
|                    |          |                                                                                                    |

கணபதிப்பிள்ளே, சி. (?) கதிர்காம வேலவன் பவனிவருகிறுன், மட்டு வில், சாவகச்சேரி.

கனகரத்தின உபாத்தியாயர், வே. (19**6**8) **ஆறுமுகநாவலர் சரித்திரம்**, (மறுபிரசுரம்) பாழ்ப்பாணம் நாவலர் நூற்ருண்டு விழாச் சபையின் வெளியீடு.

கைலாசபிள்ளே, த. ஆறுமுகநாவலர் சரித்திரம்

செந்திநாதன், கன்க. (1959) மூன்றுவது கண், வரதர் வெளியீடு, யாழ்ப் பாணம்.

செபரெத்தினம், க. (1962) வாழையடி வாழை, அரசு வெளியீடு, கொழும்பு.

நீதிவாணன், ஜெ. (1979) நடையியல், முல்லே வெளியீடு, மதுரை

பாக்கியம், பொன். (1970) நாவலர் சரித்திர ஆராய்ச்சி, வட்டுக்கோட் டைத் தமிழ்ச் சங்கம்.

Enkvist, N. B (et al) (1964) Linguistics and Style, Oxford University Press, London.

Spencer. John (ed) (1965) Linguistics and Style, Oxford.

# கற்றலில் கட்டுப்பாடு

#### வ. ஆறுமுகம்

மெய்வருத்தம் பாரார் பசிநோக்கார் கண்தெஞ்சார் எவ்வெவர் திமையு மேற்கொள்ளார் — செவ்வி அருமையும் பாரா ரவமதிப்புங் கொள்ளார் கருமமே கண்ணு யிஞர். (நீதிநெறி விளக்கம்: 53)

ஒருவன் தான் மேற்கொள்ளும் முயற்கியில் ஒரே நோக்குடன் செயலாற்ற முனேயுட்போதே அவனுக்கு வெற்றி கிட்டுகின்றது. தான் எடுத் துக்கொண்ட கருமத்தில் கண்ணுயிருக்க வேண்டியதால் தன்னுடைய மனத்தை அலேயவிடாமல் ஒரு நிலேப்படுத்தி வைத்திருக்க வேண்டியது அவசியமாகின்றது. மனத்தை அடக்கியாள மாட்டாதவன் வேறெந்த ஆற்றல்களேப் படைத்திருந்தாலும் வாழ்வில் ஏற்றங்காண்பது அருமை. காட்டில் தன்னிச்சையாகத் திரியும் குரங்கு மரத்துக்கு மரம், கொப்புக்குக் கொப்புத் தாவித் திரிவதைப்போலவே கட்டுப்பாடற்ற மனமும் அலேகின்ற தென்பதனுலேயே அதனே 'மனமென்னும் குரங்கு' என்று அழைப்பர். மற்றெல்லாவற்றிலும் மனம் ஒரு வழிநின்று செயற்படுவது கற்றலுக்கு இன்றியமையாததாகும். இத்தனித்துவ இயக்கத்தையே கட்டுப்பாட்டின் மூலம் நெறிப்படுத்த விழைகின்றேம்.

கல்வியில் கட்டுப்பாடு என்று சிந்திக்கும்போது எமது எண்ணத்தில் எழுவது கற்கும் விடயத்தில் கண்ணும் கருத்துமாய் இருந்து, புறச் சூழ்நிலே களால் அலேக்கப்படாமலும், பிறரை அலேக்கும் தன்மையில்லாமலும் செயற் படும் திறஞகும். கல்வியென்னும் செயற்பாட்டினே வரலாற்று நோக்கில் பார்ப்போமேயானல், ஆதிகால வழக்குகளில் மனத்தை ஒருவழிப்படுத்திக் கல்வியளிப்பதில் கவனஞ் செலுத்தப்பட்டது புலனுகும். அச்சியந்திர வசதி கள் இல்லாதிருந்த காலத்தில் மாணவன் குருவிடமிருந்து கற்பவை அனேத் தையும் மனதில் பதியவைத்தே கற்கவேண்டியிருந்தது. அத்தகைய ஒரு கட்டத்தினேயே மேல்வரும் நன்னூற் சூத்திரம் காட்டுகின்றது.

> கோடன் மரபே கூறுங் காஃப் பொழுதொடு சென்று வழிபடல் முனியான் குணத்தொடு பழகி யவன்குறிப் பிற்சார்ந் திருவென விருந்து சொல்லெனச் சொல்லிப் பருகுவ னன்னவார் வர்த்தனுகிச் சித்திரப் பாவையி னத்தக வடங்கிச் செவிவா யாக நெஞ்சுகள ஞகக் கேட்டவை கேட்டவை விடாதுளத் தமைத்துப் போவெனப் போத லென்மஞர் புலவர்.

(நன்னூல் காண்டிகையுரை, பொதுப் பாயிரம்: 40)2

இது பொதுப்பாயிரத்தில் 'பாடங் கேட்டலின் வரலாறு' என்ற பகுதி யின் ஆரம்பத்தில் வருகின்றது.

மேற்குறிப்பிட்ட சூத்திரத்தின்

''பருகுவ னன்னவார் வர்த்தஞைகிச் சித்திரப் பாவையி னத்தக வடங்கிச் செவிவா யாக நெஞ்சுள கை,,

என்னும் அடிகள் எமது கவனத்துக்குரியன. இவற்றுக்கு ஆறுமுக நாவலர் கொடுத்துள்ள உரை 'படித் துண்பவனுக்கு உணவினீடத்துள்ள ஆசை போலப் பாடங்கேட்டலில் ஆசையுடையவனுகி, சித்திரப் பாவையைப் போல அசைவறு குணத்தினேடு அடங்கி, காதானது வாயாகவும் மனமானது கொள்ளுமிடமாகவும்'' என்பதாகும்.

மேற்குறித்த சூத்திரத்தில் நாம் காணும் மாணவன் பாடங் கேட்பதில் மனம் நிறைந்த ஆர்வத்துடன் ஈடுபடுபவகை இருத்தலினுல் அவனிடத்தே காணப்படும் கட்டுப்பாடு அவனைகவே ஆக்கிக் கொண்டதாகும். பசியோடு இருக்கும் ஒருவன் தனக்குக் கிடைக்கும் உணவினேக் தவறவிட விகும்ப மாட்டான். அப்படியான நிலேயில் அவனுடைய கவனம் முழுவதும் அந்த உணவினே உட்கொள்வ இலேயே இருக்கும். வேறெந்த விடயமும் அவனுக்கு முக்கியமாகாது. அது போலவே, அறிவுப் பசியோடு குருவிடம் செல்கின்ற மாணவன் அப்பசியைத் தீர்க்கக்கூடியதான, தனக்குக் கிடைக்கப்போகின்ற அறிவாம் அமிர்தத்தை உட்கொள்வதற்கு ஆர்வமுடையவஞகத் தன்னேத் தயார்ப்படுத்திக் கொள்கின்றுன். உட்கொள்ளும் போது அவனது கவனம் வேறெங்கு சென்றுலும் உட்கொள்ளப்படும் 'அறிவாம் உணவு' தவறி விரயமாகிவிடக்கூடும். எனவேதான் 'சித்திரத்தில் வரையப்பட்ட பாவையைப்போல எவ்வித அசைவும் இன்றி' இருக்கின்ருன். இப்படி யான உள்ளம் ஒரு நிஃப்பட்ட, முயற்சியின் மூலந்தான் செவி வாயாகவும் நெஞ்சு கொள்ளுமிடமாகவும் அமைந்து அவனுக்கு அறிவென்னும் அமிர் தம் கிடைக்கின்றது.

ஆதிகாலக் கல்வி மர புகளில் கல்வி கொள்ளுவதில் இவ்வழியே பெரிதும் பேணப்பட்டது. ஆதி இந்து மரபினே எடுத்துக்கொண்டால், குரு-சிஷ்ய ஒழுங்கு முறையில் அளிக்கப்பட்ட கல்வியில் இத்தகைய ஒழுக்கக் கட்டுப்பாடு பெரிதாகப் போற்றப்பட்டது. அறிவு நூல்கள் அனத் தும் ஏட்டுவடிவிலேயே இருந்த அக்காலத்தில், கற்கவேண்டிய விடயங் களேக் குருளிடம் கேட்டறியும் சீடன் அவற்றை மனனஞ்செய்து தனது மனத்திற் பதித்துக்கொள்ள வேண்டியிருந்தது. அன்றைய சூழலில் அதனேச் செய்யக் கூடியதாயிருந்தது. ஒரு குருவிடம் கல்வி கற்ற சீடர் களின் எண்ணிக்கை குறிப்பிட்ட அளவினதாகவே கட்டுப்படுத்தப்பட்டிருந் தது. இச்சுறிய மாணவர் தொகை கற்றல் – கற்பித்தல் செயற்பாடு களின் போக்கின எளிதாக்கியது. அத்துடன், அக்காலத்தில் மாணவர் கடைப்பிடித்த போகப் பயிற்சிகளும்' மனத்தை ஒருவழிப்படுத்த உதவின.

இன்றைய நிலே வேறு பட்டது, முற்காலத்தைப் போலன்றி இக்காலத்தில் கற்போர் தொகை பன்மடங்காகப் பல்கிப் பெருகெவிட்டது. சமூசத்தில் இரு ந்த மேல்மட்டத்தினருக்கு மட்டும் தேவையானதாக அன்று கருதப்பட்ட கல்வி இன்றைய உலகில் ஒவ்வொரு பிரசையின தும் பிறப்புரிமையாக்கப்பட்டு விட்டது. எனவே கற்போர் தொகையின் பெருக்கம் எதிர்பார்க்கப்பட வேண்டியதே. சில சந்தர்ப்பங்களில் கற்போர் தொகையின் தொகை கட்டுக்கடங்காமல் வளர்ந்து விடுவதையும் காணலாம். மாணவர் 'நிரம்பிவழியும்'வகுப்பறைகள் இன்றைய பள்ளிக்கூடங்களில் சர்வசாதாரண மான காட்சிகளாகும். அப்படியான சூழ்நிலேகளில், மாணவர் கற்பதிலும் அவர்களுக்குக் கற்பிப்பதிலும், கட்டுப்பாடு இன்றியமையாத ஒன்ருகின்றது.

எமது மூதாதையர் கடைப்பிடித்த கற்றல் – கற்பித்தல் முறைகளுக்கும் நாம் இன்று கடைப்பிடிக்கும் முறைகளுக்குமிடையே உள்ள வேறுபாடும் கட்டுப்பாட்டின் அவசியத்தை வலியுறுத்துகின்றது. மனப்பாடஞ் செய்தே தான் அறிவினப் பெறவேண்டும் என்ற அன்றைய நிலே இன்று இல்லே. ஒவ்வொரு பாடத்துறைக்கும் வேண்டிய தகவல்களேயும் விளக்கங்களேயும் கொடுப்பதற்கு அச்சேறிய நூல்கள் பல உண்டு. அவற்றின் உபயோகத்தின் மூலம் தமக்கு வேண்டிய அறிவினேப் பெறலாம் என்ற ஒரு எண்ணம் எமது மாணவரிடையே பரவலாகக் காணமுடிகின்றது. ஆசிரியர் இல்லாமலோ அல்லது ஆகிரியர் கூறுவதை ஊன்றிக் கவனியாமலோ பின்னர் கற்கமுடியும் என்ற எண்ணம் கற்கும் மசணவருடைய கவனத்தை ஒரு வழிப்படுத்துவதற்குப் பதிலாகப் பல திசைப்படுத்தி விடுகின்றது. இதன் காரணமாகவும், கற்றலில் கட்டுப்பாட்டைப்பற்றிக் கட்டாயமாகச் சிந்திக்க வேண்டி ஏற்படுகின்றது.

முதற்கண், கட்டுப்பாடு என்ற பிரயோகம் இன்று எதுணக் குறிக்கிறது என்பதுண் நோக்குவோம். எந்த ஒரு விடயத்திலும் எத்தகைய ஒரு செயற் பாட்டிலும், மேற்கொள்ளும் எவ்வித முயற்சியிலும் திட்டவட்டமான ஒழுங்கு முறையில், நேரிய நெறியில் இயங்குவதே இங்குக் கட்டுப்பாடு என்பத குல்ல கருதப்படுகின்றது. இவ்விதமான செயற்பாடுகளின்போது தன்னுடைய முன்னேற்றத்துக்கோ அல்லது பிறரது முன்னேற்றத்துக்கோ குந்தகம் வினேயாமல் நடக்கவேண்டும் என்பதும் இதனுல் பெறப்படுகின்றது. இக் கட்டுப்பாடு கற்றலுக்குத் தேவைதாகு என்ற வினைவயும் நாம் எதிர் கொள்ளத்தான் வேண்டும். பலவகைப்பட்ட தனியார் உந்தல்கள், சமூகப் பாதிப்புக்கள், கவனக்கு லப்புச் சக்திகள் ஆகியவற்றின் மத்தியிலும் மாணவன் கற்றலில் வெற்றி காண வேண்டுமேயாகுல் கட்டுப்பாட்டை வளர்த்துக் கட்டுப்பாட்கை

வகுப்பறை நெருக்கடிகள், புறச் சூ ழ லி ன் தாக்கம், மாணவரிடையே காணப்படும் அக்கறையின்மை, ஆகியவற்றின் காரணமாகக் கட்டுப்பாடு தொடர்பான பிரச்சின்கள் இன்றைய வகுப்பறைகளில் 'வழமையான' நிலேமைகளாகிவிட்டன. இப்படியான நிலேமைகளே எதிர்கொள்ளும் வகையில் சில ஆசிரியர்கள் முன்னேய 'சித்திரப் பாவையி னத்தக' அடங்கும் நிலேயை மாணவரிடமிருந்து எதிர்பார்க்கின்றனர். அவர்கள் எதிர்பார்ப்பு முற்கால நிலேமைக்கு எதுவிதத்திலும் தொடர்புடையதாக இல்லேயென்பது குறிப்பிட வேண்டும். இன்று எதிர்பார்க்கப்படும் சித்திரப்பாவை போன்ற நிலே மாணவ ருடைய உடலியக்கம், அசைவு தொடர்பானதாகவே இருக்கின்றது. அக்கம் பக்கத்திலுள்ள மாணவருடைய கற்றலுக்கு இடைஞ்சலாக இருப்பது, தமது சொந்தக் கல்வியில் அக்கறை கொள்ளாமல் இருப்பது என்பவற்றைத் தடுக்க இத்தகைய 'அசைவற்ற நிஸ்' அவசியம் என்பது அவ்வாசிரியர் களுடைய கருத்தாகும். ஆனல், உளவியல் கருத்துகள் சார்பாக நோக்கும் போது, மாணவருடைய உளப்போக்கினேச் செம்மைப்படுத்தி நெறிப்படுத் தாமல், வெறுமனே உடலசைவினேக் கட்டுப்படுத்த முயலுதல் பயனற்ற தாகும். உளரீதியான பக்குவநிலேயை உருவாக்கி, அதற்கூடாக மனத்தைச் செம்மையாக்கிச் செயற்படுத் தி அவர்களிடையே கட்டுப்பாட்டை நிலே நாட்ட வேண்டும்.

இக்கட்டுப்பாட்டினே எப்படி ஏற்படுத்தலாம் என்பதையிட்டுச் சிந்திக்க வேண்டியது ஆசிரியத்துவப் பணியில் ஈடுபட்டுள்ள அனேவரினதும் கரிசினே யாகும் 3 கட்டுப்பாட்டினே உறுதிப்படுத்துவதற்கு ஒருவழியாக ஒழுங்குவிதி கீள வகுத்து அவற்றை எல்லோரும் கடைப்பிடிக்க வேண்டும் என்று வற்புறுத்தினல் போதுமா? அவ்வித வற்புறுத்தல்களே மீறி நடப்பவர்களே என்ன செய்வது. இவை நாம் எதிர்கொள்ள வேண்டிய பிரச்சினேகளாகும். விதிகளே வகுத்து அவற்றைக் கட்டாயமாக அமுல்நடத்த முயற்சிப்பது பேச்சளவில் இலகுவானதாகும். இவ்வழியில் ஏற்படுகின்ற கட்டுப்பாடு மேலிருந்து திணிக்கப்படும் ஒன்று என்பதை நாம் மறக்கக்கூடாது. எப்படியான நன்மையை நல்குவனவாயிருந்தாலும், எவர்மீதும் திணிக்கப்படும் நடைமுறை கள் சில சந்தர்ப்பங்களில்தானும் முறிவுகளுக்கு வழி வகுக்கும் என் பது வாழ்க்கையனுபவ உண்மை. அப்படி முறிவுகளுக்கு வழி வகுக்கும் என் பது வாழ்க்கையனுபவ உண்மை. அப்படி முறிவுகள் இடைப்பட்டு விதிகள் மீறப் பட்டால் என்ன செய்வது என்ற வினுவுக்கும் விடை காணப்பட வேண்டும். அதற்குப் பரிகாரமாக வழங்கப்படும் 'தண்டனே' ஒருபோதும் மாற்று வழியாகாது. 4 ஆகக்கூடியது அது ஒரு இடைக்காலத் தடையேயாகும்.

கட்டுப்பாட்டினே நிலேநாட்டுவதற்கு ஒரு வழியாகத் தண்டின்பைப் பயன்படுத்தும்போது அதனுல் ஏற்படக்கூடிய எதிர்வினேவுகளேயும் நாம் கருத்திற் கொண்டேயாக வேண்டும். ஒரு மாணவன் தண்டிக்கப்படும் போது அதுவும் அவனது சகமாணவரின் முன்பாக, அவனுடைய உள்ளத்தில் பாரிய தாக்கம் ஏற்படக்கூடும். உண்மையில் அவன் குற்றம் புரிந்தவஞக இருந்தாலும் தனக்கு வழங்கப்படும் தண்டனேயை ஏற்றுக்கொள்ளக்கூடிய உளமுதிர்ச்சி மாணவர் மட்டத்தில் எதிர்பார்க்க முடியுமா என்பது கேன் விக்குரியது. அம் முதிர்ச்சி இல்லாத நிலேயில் ஆசிரியருடைய தண்டனே யைத் தவிர்க்க முடியாமல் அதற்குட்படும் மாணவன் ஒருவன் அக்குறிப் பிட்ட ஆசிரியருக்கு மாறுன உளநிவேயை உருவாக்கிக் கொள்ளும் சந்தர்ப்பங்கள் எழலாம். இதன் பயனுக, ஆசிரியரிடத்தே மதிப்பை வளர்க்க வேண்டியதற்குப் பதிலாக, வெறுப்பையும் குரோதத்தையும் வளர்ப்பது காணப்படலாம். இத்தகைய நிலேமைகள் மாணவர்களது ஆளுமை விருத்தி யிலும் வேண்டத்தகாத வெளித்தோற்றங்களுக்கு வழி வகுக்கும். எனவே, மாணவநிலேயில் வைத்துப் பார்க்கின், இவ்வகையான உடல்/உளம் சார்ந்த தண்டனேகள் விரும்பத் தக்கவையன்று.

ஆ சிரியர் கோணத்திலிருந்து நோக்கும்போதும் தண்டணே கள் வரவேற்கத் தக்கவையல்ல. இன்றைய காலகட்டத்தில், பள்ளிக்கூடத்தில் அகத்திலும் புறத்திலும் காணப்படுகின்ற நெருக்கிடைகள் மத்தியில், மாணவர்களேத் தண்டிக்க முற்படும் ஆசிரியர்கள் தமது தீர்மானத்தைப் பற்றி ஆற அமரச் சிந்தித்துச் செயலாற்றும் நிலேமைகளும் இல்லாமற் போய்விடுகின்றன. அப்படியான சந்தர்ப்பங்களில் நீதி செத்துவிட்டதோ என்ற கேள்விக்குறிகளும் எழக்கூடும். அவற்றின் காரணமாக ஆசிரிய மாணவ உறவில் நம்பிக்கையீனம் என்ற 'நஞ்சு' கலந்துவிடக்கூடும். உறவில் சுமூகமில்லாத கற்கும் சமூகம் அதன் செயற்பாடாகிய கற்றல்– கற்பித்தல் கடமையில் வெற்றிகாண முடியாது.

'கல்வி என்னும் பயிருக்குக் கண்ணீர் என்னும் நீர் வேண்டும்' என்றும், ' நல்ல குருநாதர் நம்மை வருத்துவது .....பொல்லாக் குணங்கள் போக்கு வதற்கே' என்றும் கருதிய காலம் கடந்துவிட்டது. இருப்பினும், கற்றல் வெற்றிகரமாக நடைபெறுவதற்குக் கட்டுப்பாடு இன்றியமையாதது என்பது எவரும் மறுக்க முடியாது. எனவே தண்டின் தவிர்ந்த மாற்றுவழிகளேச் சிந்திக்கவேண்டியது அவசியம். அவற்றுள் ஒன்று கட்டுப்பாட்டின் தேவையின மாணவர் உணரச் செய்தலாகும். தமது கற்றலின் முன்னேற்றத்துக்குக் கட்டுப்பாடு அவசியம் என்பதைக் கண்டுகொண்டால் அதற்கு அமைந்து நடக்க மாணவர்கள் என்றும் தயாராக இருப்பர். அதற்கேற்ப, அவர்களு டைய சுயவெளிப்பாடுகளின் அடிப்படையிலேயே கட்டுப்பாட்டு வி திகளேயும் உருவாக்கிக் கொள்ளலாம். இவை 'மேலிருந்து' திணிக்கப்படும் விதிகளுக் குப் பதிலாகக் 'கீழிருந்து' முனேத்து வருபவை /வளர்ந்துவருபவை என்றபடி யால் அவை நிலேத்து நிற்கக்கூடியவை. அத்துடன் தம்முடைய தேவைகளி னடிப்படையில் தாமும் சேர்ந்து ஆக்கிக் கொள்ளும் விதிகளே மாணவர்களே காத்துக்கொள்ளுவர். அவற்றை நடைமுறைப்படுத்துவதில் எவ்விதத்திலும் சிரமத்தை எதிர்நோக்க வேண்டியிராது.

கட்டுப்பாட்டின்மைக்குக் காரணிகளாகக் காணப்படுகின்ற சூழ்நிலேகள் அம்சங்கள் பற்றி ஏற்கனவே குறிப்பிடப்பட்டது. அவற்றுக்கும் ஆப்பாற் பட்ட ஒரு விடயத்தையும் கவனத்திற்கெடுத்தல் பொருத்தமானது. அதா வது, சுற்றலில் கட்டுப்பாடின்மைக்கான காரணிகளில் ஒன்றுன மாணவர் அக்கறையின் கைக்கு அடிப்படை என்ன என்பதாகும். ஒருவனுக்கு விருப் புள்ள எதிலும் அவனுக்கு அக்கறையின்மை ஏற்பட நியாயமில்லே. கற்ற லிலும் அதனே வழமையெனக் கொள்ளலாம். அதனே ஏற்றுக்கொள்ளின் மாணவர் அக்கறையின்மைக்கு அவர்கள் கற்கும் விடயங்கள் அவர்களுக் குக் சுவையளிக்கவில்லே என்பது பெறப்படுகின்றது. இதன் பின்னணியில் கற்கும் விடயம், கற்பிக்கும் முறைகள் என்பன காணப்படுகின்றன. தாம் கற்கும் விடயங்கள் தமக்குப் பயனளிக்கவில் ஃ என்று ணை ரும் மாணவர் அவற்றில் ஈடுபாடு காட்டாமலிருத்தல் இயல்பே. கற்கும் கல்வி தமது உடனடிப் பிரச்சினேகளேயோ அல்லது எதிர் காலப் பிரச்சிணகளோடுமா தீர்க்கமாட்டாது என்ற எண்ணம் மாணவ ரிடையே விரக்தியையும் வெறுப்பையுமே வளர்க்கும். இதன் விளேவு இரு வகைப்பட்டதாகும். ஒன்று வகுப்பறைக் கற்றலில் எதுவித கவனமுஞ் செலுத்தாமல் இருப்பது, மற்றையது, கூடிய தாக்கத்தை ஏற்படுத்துவது, கல்வியின் பயனற்றநிலே காரணமாக மாணவர் கல்விக்கே 'முழுக்குப்' போட்டுவிடுவது. பள்ளிக்கூடக் கல்வியில் இடைவிலகலுக்கு முக்கிய கார ணம் இதுவென்பது 1972ஆம் ஆண்டில் இலங்கைக் கல்வி அமைச்சிருல் வெளி யிடப்பட்ட 'கல்வியின் புதியபாதை' சுட்டிக்காட்டுகின்றது. 5 இதைத் தவிர்ப் பதற்குக் கல்வியானது வாழ்க்கைத் தொடர்புள்ளதாக அர்த்தமுள்ளதாக

சிந்த 2007

இருக்கவேண்டுமென்பது அன்றைய விதப்புரை. அது இன்னும் பொருந்துவ தாகும். வாழ்க்கைக்குப் பொருந்துவதாய், யதார்த்த இயல்புடையதாய்க் காணப்படும் க‰த்திட்டம் மாணவருக்குக் கற்றலில் கரிசணேயை ஏற்படுத்தும்.

கற்பிக்கும் முறைகளில் பொருத்தமின்மையும் மாணவர் அக்கறையின் மைக்குப் பொறுப்பான காரணமாகும். புதிய விடயங்களேக் கற்கலாம் என்ற ஆர்வத்துடன் பள்ளிக்கூடத்தை அணுகும் மாணவருக்கு அப்புதிய விடயங்களேப் புரிந்துகொள்ள முடியாமலோ அல்லது அவற்றை நாட விடாமலோ ஆசிரியரின் கற்பித்தல் முறை அமைந்தால் மாணவனுக்கு ஏற்படப்போவது வெறுப்புத்தான். அதை விடுத்து ஆசிரியரின் அணுகு முறைகள் கவர்ச்சியானவையாகவும், எளிமையானவையாகவும் இருந்தால் நாட்டம் தானுகவே வரும். மாணவரிடையே சுற்றலில் நாட்டத்தை ஏற்படுத் துவதில் அவர்களுடைய பருவம், முதிர்ச்சி, அனுபவம் ஆகியவற்றைக் கணிப்பிற் கொள்ளவேண்டும்.ஒரேவகுப்பில் தான் கற்கின்றுர்கள் என்று லும், எல்லா மாணவரும் அடைவுநிஃயில் சமமாக இருப்பார்கள் என்று திட்ட வட்டமாகக் கூறமுடியாது. சிலர் 'மெதுவாகக் கற்பவர்களாய்' இருக்கும் போது ஏனேயோருடன் ஒரே அளவில் வைத்து அவர்களே மதிப்பிட முடி யாது. இத்தனியாள் வேறுபாடுகளேக் கருத்திற்கொண்டு எமது கற்பித் தல் முறைகளேப் பொருத்தியமைத்துக் கொள்ள வேண்டும். இல்ஃமையல், பின்னடைவு நிலேயில் இருப்பவர்கள் கல்வியில் கரிசணேயற்றுக் கட்டுப் பாட்டுப் பிரச்சினேகளே உருவாக்கலாம். எல்லோரையும் கற்றலில் ஈடு படுத்தும் முறையில் கற்பித்தல் நிகழ்ந்தால் கற்றலில் கட்டுப்பாட்டினே வலிந்து புகுத்தவேண்டி நேரிடாது.

எனவே, கற்றல் முயற்சியில் வெற்றிகாண வேண்டுமேயாஞல், மாண வர் மனத்தை ஒருவழிப்படுத்தக்கூடிய உத்திகள் கையாளப்பட்டாலே அதனேச் சாதிக்கழுடியும். மனம் ஒருவழிப்பட்டுச் செயற்படும் மாணவ சமு தாயத்தில் கட்டுப்பாடு ஒரு பிரச்சினேயாக இருக்காது. அத்தகைய ஒரு சந்ததியினர் தமது கல்வியில் ஏற்றம் காண்பது மட்டுமன்றி அதன்மூலம் தமது சமுதாயத்துக்குத் தலேமைதாங்கத் தகுதியுடையவருமாவர். கட்டுப் பாட்டின் உயர்வினே உணர்ந்து அதனேக் கடைப்பிடித்து ஒழுகக்கூடிய வர்களே தமது தலேமைத்துவத்தில் பிறரை வழிநடத்தி வெற்றிகாண்பர். அவர்களின் வழியிலேயே சமுதாயம் தனது இலைக்குகளே, தான் எண்ணிய வாறு, எய்த முடியும்.

> எண்ணிய எண்ணியாங்கு எய்துப — எண்ணியார் திண்ணிய ராகப் பெறின்.

> > (குறள்: 666)6

## அடிக்குறிப்புக்கள்

- 1. நீதிநூல் தொகை, இரண்டாம் பாகம் (சென்னே: ஸ்ரீமகள் கம்பெனி, 1952), ப. 103.
- 2. ஆறுமுகநாவலர் (பதி.), நன்னூல் காண்டிகையுரை, 22ஆம் பதிப்பு (சென்னபட்டணம்: வித்தியாநுபாலண யந்திர சாலே, 1958), ப. 33.
- 3. பார்க்க, ப. துரைக்கண்ணு முதலியார், கல்விக் கலே (சென்ன:) அமுத நிலேயம் பிரைவேட் லிமிடெட், 1962), ப. ப. 327 – 334.
- 4. பார்க்க, GILBERT HIGHET, The Art of Teaching (London, Methuen & Co., Ltd., 1951, Reprint 1985). pp. 142-145.
- 5. பார்க்க, இலங்கை கல்வி அமைச்சு, கல்வியின் புதியபாதை (கொழும்பு: கல்வி அமைச்சு, 1972), ப. ப. 8 – 17.
- 6. இருக்குறன், பரிமேலமுகர் உரை...

# அனுபலப்த்திப் (ANUPALABDHI) பிரமாணம்

### நா. ஞானகுமாரன்

இந்திய மெய்யியலில் அறிவைத் தரவல்ல பிரமாணங்களாகப் பத்துப் பிரமாணங்கள் எடுத்தாளப்படுவதுண்டு. பிரத்தியட்சம், அனுமானம், ஆப் தம், ஒப்புவமை, அருத்தாப்த்தி, அனுபலப்த்தி, இயல்பு, ஐதீகம், மீட்சி, சம்பவம் எனச் சுட்டப்பெறும். இப் பத்துப் பிரமாணங்களினே வேதவியாசகர் எடுத்தாள்வார். இதில் கிருதகோடி எட்டாகவும் வீரசைவர், பாட்டர், வேதாந்திகள் ஆறு ஆகவும் குறைத்து ஏற்று நிற்பர். 1 மேலும் பிரபாகரர் ஐந்து பிரமாணங்களேயும் (மேற்சுட்டப்பட்ட முதல் ஐந்து பிரமாணங்கள்) நியாயவாதிகள் நான்கு பிரமாணங்களேயும் சாங்கியர், சைவசித்தாந்திகள் மூன்று பிரமாணங்களேயும் பௌத்தர், வைசேடிகர் இரண்டு பிரமாணங்கள் யும் உலகாயதர் பிரத்தியட்சம் ஒன்றினேயும் ஏற்பவர்களாகத் திகழ்கின்றனர். ஒவ்வொரு தரிசனங்களின் தத்துவ முறைகளுக்கு ஏற்ப அவர்கள் ஏற்கும் பிரமாணங்களும் கூடிக்குறைந்தமைகின்றமை காணலாம்.

ஆப்தம் தவிர்ந்த ஏணேய பிரமாணங்களிணே விரிவான வகையில் நோக் குகையில் அவற்றில் பிரத்தியட்சப் பிரமாணத்தின் செல்வாக்கிண அல்லது தாக்கத்திண முற்றுக நோம் நிராகரித்து விட முடியாது. அனுமானம் கூட காட்சியளவையின் சில கூறுகளிணத் தன்னகத்தே கொண்டுள்ளதென்பது துணுகி ஆராயுமிடத்து அறியற்பாலதே. அனுமானம் தரும் நியாயவாதத் தில் ஏதுவம் (Hetu) உபநயமும் (Upanaya) காட்சிப் பிரமாணத்தின் சார் பீன்றிப் பெற்றதாகக் கொள்ள முடியாது. உதாரணமாக,

> அம்மல் தியினே உடையது. (பிரதிக்ஞை) ஏனெனில் அங்கு புகையுண்டு. (ஏது) எங்கெங்கு புகையுண்டோ அங்கெல்லாம் தியுண்டு. (உதாரணம்) அங்கே புகையுண்டு. (உபநயம்) அம்மலே தியினே உடையது. (நிகமனம்)

எனும் வாதத்தில் புகையுண்டு என்பதனேக் கொண்டு அவ்விடைத்தே தீயுள்ள தெனும் தன்மை அனுமானத்தினேச் சார்ந்ததாயினும் 'புகையுண்டு' எனும் அறிவானது காட்சியளவையாலன்றிப் பிறிதொரு நீலேயால் பெற்றிருப்பதற்குச் சாத்தியமில்லே என்பது புலனுகும். இதுபோலவே ஏனேய பிர மாணங்களும் பெரிதும் காட்சி அல்லது அனுமானத்தின் செல்வாக்கினத் தன்னகத்தே கொண்டு விளங்குகின்றமை நுணுகி ஆராயுமிடத்துப் பெறலாம். இப்பிரமாணங்கள் காட்சிஅனுமானப் பிரமாணங்களின் இணப்பெனும் வகையில் அல்லது அவற்றின் பிறிதொரு தோற்றம் எனும் வகையில் எடுத்தாளப்படலாம் என்பது பொதுவில் ஏற்கத்தக்கதே. இவற்றிற்கு தாரணமாக ஒப்புவமை, ஐதீகம், இயல்பு போன்ற பிரமாணங்களினேச் சட்டலாம். அனுமானத்தின் அடிப்படையினேப் பெரிதும் மையமாகக் கொண்டு விளங்கும் பிரமாணங்களாகச் சம்பவம், மீட்சி அல்லது ஒழிவு, அறிவு, அருத்தாப்த்தி போன்ற பிரமாணங்கள் விளங்கு கின்றன.

புறப்பொருட்கள் சார்ந்த நிலேயில் பெறப்படும் அறிவானது காட்சி யளவையைத் தவிர்த்து அமைதல் சாத்தியமில்லே. புறப்பொருட்கள் காணப் படுவதற்குரியனவாகும். பார்க்கப்படுவனவே புறப்பொருட்களாகும் எனச் சுட்டப்பட்ட மெய்யியலறிஞர் ஒருவரின் கூற்றும் இவ்விடத்து நோக்கத்தக்க தாகும். இதனின்று புறப்பொருள் பற்றிய அறிவைத் தரும் நிஃலில், பிரமா ணங்களுக்கடிநிலேயாகக் காட்சியளவை அமைவது தெளிவிற்குரியதாகும். புறப்பொருட்களுக்கும் புறவுலகுக்கும் அப்பாற்பட்டதான, நிஃவான உண் மைப் பொருள் பற்றிய அல்லது பௌதீக அதித உண்மைகள் பற்றிய அறிவானது புலன்கள் வழிப்பெறும் பிரமாணங்கள் ஊடாக நிஃலநாட் டப்பட முடியாததாகும். புலன்வழிப் பிரமாணங்கள் புறப்பொருட்களுக் கும் புறவுலகுக்கும் அப்பால் செல்லும் தரத்தன்று. இவ்விடத்தே பௌதீக வதீத உண்மைகள் ''ஆப்தம்'' வழியேயே எடுத்தானப்படலாம் என்பது சில இந்திய தரிசனங்களால் வலியுறுத்தப்படுகின்றது. எனினும் ஆப்கம் கூட காட்சியளவையின் செல்வாக்கின முற்றுகத் தவிர்ந்ததொரு தனிப்பிரமா ணமாக அமைதல் சாத்தியமானதோ என்பதில் எழும் ஆசங்கை அறிவிய வாய்வில் தவிர்க்க முடியாததேயாகும்.

அனுபலப்த்தி எனும் வடமொழிச் சொல்லானது உபலப்த்தியின் எதிர் மறைப் பொருள் சுட்டும் சொல்லாகும். அனுபலப்த்தியானது லின்மை (Non Cognition) காண்டலின்மை (Non apprehension) சியின் இன்மை (Non - Perception) எனவாருக எடுத்தாளப்படுகின்றன: எனினும் இப்பதங்கள் அனுபலப்த்திக்குரிய பொருளினேத் தெளிவாகச் சுட்டுவன எனக் கூறமுடியாததோடு ஐயப்பாட்டுக்குரிய நிலேக்கு இட்டுச் செல்லவும் வாய்ப்பளித்து விடுகின்றன. அறிதலின்மை அல்லது காண்ட லின்மை என்பன இன்மை பற்றிய அறிவெனும் அனுபலப்த்திப் ணத்தினே மாறுபாடாக உண்ர்த்தவும் வழிவகுத்தல் சாத்தியமே. ஏனெனில் இங்கு அறிதலின்மை அல்லது காண்டலின்மை என்பது அறிதல் காண்டல் என்பதில் எதிர்மறை நிலேயைச் சுட்டுவதாக அமையலாம். அதாவது அறியாமை அல்லது காணுமை எனும் நிஃக்குரியதாகப் பெறப் ஆனல் அனுபலப்த்தி எனும்போது இன்மை பற்றிய அறிவா கவே கொள்ளப்பட வேண்டுமே தவிர அறியாமை பற்றியதாக அமைய முடியாது. சுருங்கச் சொல்லின் ஒன்றின் இன்மை அல்லது இல்லாதமை பற்றிய அறிவைத் தருவதாகவே அனுபலப்த்திப் பிரமாணம் அமைகின்றது.

நாம் பல்வேறுபட்ட பொருட்களினேக் காண்கின்றும். காட்சிக்குக் காணக்கூடியதான விடயங்கள் அல்லது பொருட்கள் வேண்டும். எவ்வாறு ஒரு குறிப்பிட்ட இடத்தில் உள்ள பொருட்களேக் ரேமோ அவ்வாறே ஒரு குறிப்பிட்ட இடத்தில் காணுத பொருட்களின் இன்மை பற்றியும் காணுவது அல்லது அறிவது சாத்தியமாகும். உதார யாழ்ப்பாணப் பல்கவேக்கழக கிரேஸ்ட பொது அறையினுள் ணமாக தொலேக்காட்சிப் பெட்டியில்லே எனக் கூறும்போது தொலேக்காட்சிப் பெட்டி யின் இன்மை பற்றிய அறிவாக, அனுபலப்த்தியாக அமைகின்றது. வாருன இன்மை பற்றிக் காணும் அறிவானது வியவஹாரிக தெளிவாக எடுத்துக்காட்டக் நாளாந்தம் நடைபெறுவதுடன் மாகும். அத்துடன் இவ்வாறு இன்மை பற்றிப் பெறும் அறிவு நேரடியா னதும் உடனடியானதும் ஆகக் கொள்ளக்கூடியது போல் தோற்றுவதுடன்

मिक्र के का

காட்சிப் பிரமாணத்தினேப் போன்ற ஒரு பிரமையினே ஏற்படுத்துவதும் இவ்வறிவுப் பிரமாணத்தின் நுணுகி ஆராய்தல் பயனுடைத்தாகும்.

பொதுவில் ஒரு பொருளின் இருப்பற்ற (Non - Existence) தன்மையானது அப்பொருளின் இருப்பின்மையினேச் (Anupalabdhi) சுட்டுவதாகின்றது. அதேவேனே அறிதலின்மைக்கு அல்லது காண்டலின்மைக்கு நாம் காண முடியாதவை அனேத்தும் உட்படுவதுமாகாது. உதாரணமாக இருள் சூழ்ந்த அறையில் ஒரு பொருள் இருப்புள்ள பொருளாக அமையினும் அதனேக் காணமுடியாதமை அல்லது அறிய முடியாமை ஏற்படுகின்றது. இங்கிது அனுபலப்த்தி நிலேக்கு இட்டுச் செல்வதில்லே என்பது குறிப்பிடத்தக்கது. இங்கிதனே நாம் காணத் தவறுதல் எனச் சுட்டுதல் கூடிய பொருத்த முடையது. இது போலவே ஆன்மாவின் பாவ புண்ணியங்களினே நாம் காணமுடியாதமை இருப்பின்மை பற்றிய அறிவுக்கு இட்டுச் செல்வதில்லே ஏனேனில் இது அதீத புலனுணர்வுக்குரியவை என எடுத்தாளப்படக் கூடியதேயாகும்.

அறிவுப் பிரமாணங்களுள் மிக முக்கியமானதாகவும் அடிப்படையான தாகவும் விளங்குகின்ற காட்சியினே இந்திய மெய்யியற் குழுக்கள் அனேத் தும், அதன் அடிப்படையினத் தம்முள் வேறுபட்ட வகையிலாயினும் ஏற்றுக் கொள்ளுகின்றன. பொதுவில் காட்சியானது புலக் காட்சியினேக் குறித்து நிற்கின்றது. புலக்காட்சி என்பது ஐம்புலன்களான கண், காது, மூக்கு, வாய், மெய் ஆகியவற்றின் மூலம் பெறப்படும் அனுபவங்கள் ஆகும். இப் புலன்கள் வழி பலவிதமான பொருட்களேக் காணவும் ஓசை ஒலிகளேக் கேட்கவும் பலவிதமான மணங்களே நுகரவும் பல்வகையான சுவைகளே ருசிக்க வும் பலவிதமான பொருட்களேத் தொட்டுணரவும் முடிகின்றன. இவ்வாருன அனுபவங்கள் அனத்தும் புலக்காட்சி என்பதனுள் அடங்குகின்றன. பிரத்தி யட்சம் எனும் வடமொழிச் சொல்லானது புலக்காட்சிக்கு இணேயான தெனலாம். பிரத்தியட்சத்தின் சொல்லிலக்கணத்தினே நோக்கின் அது பிரத்தி அக்ச அல்லது பிரத்தி அக்சி எனப் பகுக்கப்பட்டுப் பொருள் சுட் டுதல் காணலாம். பிரத்தி என்பது அருகில் முற்பட எனப் பொருள்தர அக்ச என்பது புலனுறுப்புக்கள் எனவும் அக்சி என்பது புலனுறுப்பான கண் எனவும் பொருள் சுட்டுகின்றது.<sup>3</sup> எனவே பிரத்தியட்சமானது கண் அல்லது இதர புலன்வழிப் பெறுவதான அறிவாகும். காட்சிப் பிரமாணத் நினேப் பற்றி வரைவிலக்கணப்படுத்துகையில் இந்திய தரிசனங்களிடையே வேறுபட்ட கருத்தமைவுகள் நிலவுகின்றன. புறப்பொட்ருகளுடன் புலன்கள் வழித்தொடர்பில் பெறப்படும். அறிவே காட்சி எனவும் புலன்கள் வழிப் பெறப்படுவதாயினும் பிழையற்ற அறிவே காட்சி எனவும் தெளிவான காண் டலே காட்சி எனவும் நேரடியான அறிவேகாட்சி எனவும் பல்வேறுபட்ட விளக்கங்களினப் பல்வேறுபட்ட தரிசனங்கள் சுட்டி நிற்கின்றன, முதலாவது கருத்தின நியாயவாதிகளும் அடுத்ததினப் பௌத்தர்களும் மூன்றுவதினச் சமணர்களும் இறுதியாகச் கட்டப்பட்ட நினே வேதாந்திகள், நையாயிகரில் ஒரு பகுதியினர் ஆகியோர் கொண்டிருந்தனர்.4 இவ்வாருகக் காட்சி பற்றிய தன்மைகள் பல்வேறு வகையில் வரைவிலக்கணப்படுத்தப்• படுகின்றபோதிலும் காட்சியானது பொதுவில் புலன்களுக்கும் புறப்பொருட் களுக்கும் இடையிலான தொடர்பில் எழுவதென்பதனே முற்ருக மறுப்பதற் கில்லே. காட்சியானதும் நேரடியானதும் உடனடியானதும் என வேதாந்தி

கள் குறிப்பிடுகின்ற போதிலும் புறப் பொருட்களுக்கும் புலன்களுக்கும் இடையிலான தொடர்பு அதன் அடிநிலேயில் கொண்டமைகின்ற தென்ப தீனே ஏற்று நிற்பர்.

புலன்களுக்கும் புறப்பொருட்களுக்கும் இடையில் எழும் தொடர்பில் காட்சி அமைகின்றதெனும்போது காண்பவன், காணப்படுபொருள் எனும் இருநிலேகள் அவசியமான தாகின்றது. காண்பவரது புலனின் செயற்பாட்டால் காணப்படும் பொருட்கள் காட்சிக்குரியனவாகின்றன. காட்சி போல அனுபலப்த்திப் பிரமாணத்தின் மூலம் பெறப்படுகின்ற இன்மை பற்றிய அறிவானது நேரடியானதும் உடனடியானதும் போல் அமைவதாயினும் காண்பவனின் புலன் தொடர்பில் பொருந்துவதற்கான புறப்பொருட்கள் இன்றி அமைவதாகின்றது. அதாவது காண்பவன் இருக்கின்ற போருட்கள் இன்றி அமைவதாகின்றது. அதாவது காண்பவன் இருக்கின்ற போது புறத்தே காணப்படும் பொருள் இல்லாததாகின்றது. இந்நிலேயில், காட்சிக்குரிய வரைவிலக்கண நிலேயினின்று நோக்குகையில், அனுபலப்த்திப் பிரமாணம் காட்சிப் பிரமாணத்தின்று வேறுபட்டு அமைகின்றது. இன்மை பற்றிய அறிவினேப் புலன் எவ்வகையில் பெற்றுக்கொள்ளுகின்ற தென் பதனே நோக்குகையில் அனுபலப்த்திப் பிரமாண அறிவு பெறப்படுவதில் உள்ள சிக்கல் தன்மை புலனுகின்றது.

அனுபலப்த்தித் தொடர்பில் எழும் சிக்கல்களினேத் தீர்ப்பதற்குப் பல்வேருன விளக்கங்களினேப் பல்வேறுபட்ட தத்துவக் குழுக்கள் முயன்றன. இருப்பற்றதென்று குறிப்பிடும் வகையில் ஒரு பொருளுமில் வே எனக் குறிப்பிடும் பிரபாகரர் ஓர் இருப்புடைய பொருள் இன்றி பற்றதென்பதற்கு எந்த உண்மைத்துவமுமில்கே என்பார். புடைய பொருளானது அதன் இருப்பினேக் கொண்டு அதாவது கின்ற தன்மையினேக் கொண்டு எடுத்தாளப்பட இருப்பற்றதானது பொருளின் தொடர்புகொண்டு எடுத்தா ளப்படுவதாகின்றது. ஒர் இருப்பற்ற பானேயின் காட்சியானது வெறும் நிலத்தின் காட்சியே தவிர வேறில்லே எனப் பிரபாகரரும் சாங்கியரும் கொள்வர். இக் கருத்துவழி இருப்பின்மை வலியுறுத்துபவர்க வழிப் பெறப்படலாமென்பதனே ுளாகின்றனர். இவர்கள் கருத்தினின்று காட்சிக்குப் பொருந்துவதற்கான புறப் பொருட்கள் வேண்டுவதெனும் சிக்கல் எழா ததுபோல் தோற்றுகிறது. இவ்வாருன முடிவினேயே நையாயியரும் கொண்டபோதிலும் விளக்குகையில் சிறிது வேறுபட்டமைகின்றனர். ''நிலத்தில் பாணேயின்மை'' என உரைக்கும்போது நிலத்தில் பானேயின் இருப்பற்ற தன்மையானது நிலத்தின் ஒரு குணமாக (விசேஷணம்) பெறப்படுகின்றது. 5 நிலத்தின் அறியப் பெறவா நிறம், அளவு போல பொருளின்மையும் காட்சிவழி மெனக் கரு திரை. குமாரிலபாட்டரும் பார்த்தசார தி மிஸ்ராவும் ஒவ்வொரு பொருளும் இருவடிவம் கொண்டதென்றும் அவை இருப்பும் இருப்பற்றதும் ஆகுமென்றும் எடுத்தியம்பினர். பாட்டர் இருப்பும் இருப்பற்றதும் பொருளின் இரு வேறுபட்ட நிலேகள் எனினும் ஒன்று மற்றதாகக் குறைக் கப்பட முடியாதது எனக் கருதிஞர். இரண்டு வேறுபட்ட பொருளேத் தருவதாயும் வேறுபட்ட பயன்பாட்டிற்குரியதாயும் அமைகின்றன. இதனுல் இருப்புடைய தென்பதினின்று வேறுபட்டதெனக் இருப்பற்றதென்பது கொள்வர். அத்வைதிகளும் இக் கருத்தில் பாட்டரும் பொருந்துபவர்க ளாக விளங்குகின்றனர்.

நிலத்தில் பானேயினேக் காணுதபோது பானேயின்மையானது வெறும் நிலம் அல்லது நிலம் என்பதாகுமாயின் நிலத்தில் பாணே உள்ளபோதும் இல்லாத பாணேயினே நாம் காணவேண்டியவர்களாகி விடுவோமென அத் வைத வாதிகள் சுட்டுவர். ஏனெனில் பாணே உள்ளபோதும் மேறகண்ட வாறு சுட்டப்பட்ட நிலமாணது பார்க்கப்படவில்லே எனக் கூறப்பட முடி யாததேயாகும். வெறும் நிலம் என்று கூறும்போது நாம் உண்மையில் அறிவது நிலத்தில் வேறு எப்பொருளும் இல்லாமல் இருக்கின்ற நிலமைய யாகும். மறுவார்த்தையில் சொல்லப்போனுல் இருப்பற்றதான எல்லாப் பொருளும் அங்கு உளதெனலாம். இவ்வாறு கூறின் நிலத்தினின்ற இருப் பற்றதாகக் கொண்ட பொருட்கள் வேறுபட்டதெனச் சுட்டும் அத்வைதி கள் கருத்துத் தெளிவடைகின்றது. காட்சிக்கான ஆதாரமே தன்னில் இருப்பற்றதின் காட்சிக்கும் ஆதாரமாதல் சாத்தியமற்றதாகும் இக் கருத்துக்களினூடாக அத்வைதிகள் இன்மை பற்றிய அறிவானது புலன் கருத்துக்களினூடாக அத்வைதிகள் இன்மை பற்றிய அறிவானது புலன் கருத்துக்களினூடாக அத்வைதிகள் இன்மை பற்றிய அறிவானது புலன் கள் வழிப்பெறும் காட்சிப் பிரமாணத்தினூடாகப் பெறலாம் என்பதனே மறுப்பதில் வலியுறுத்தம் அளிப்பர்.

அனுபலப்த்தியினத் தனிப்பிரமாணமாக ஏற்க மறுத்த மாதவர் காட்சி வழியே இன்மை பற்றிய அறிவினப் பெறலாமென விளம்புவர். காட்சி யானது உடன்பாட்டு (Positive entity) நிலேயான அறிவினே மாத்திர மன்றி எதிர்மறைக்குரிய அறிவினேயும் அளிக்கவல்லதெனவும் எதிர்மறையும் ஒரு பொருளாகப் புலன், புறப்பொருள் தொடர்பில் அமைவுறுதல் சாத்தியம் எனவும் கருதினர். எனினும் மாதவரின் இக் கருத்தானது ஏற்றுக்கொள்ளத்தக்கதாக இல் லே. நாம் காணுத பொருளின் ஒரு பொருளாகக் கொண்டு, புலன் அதனுடன் தொடர்புற்று இன்மை பற்றிய அறிவானது காட்சியினூடாக அமைகின்றதென்பது பொருத்தமானதாயும் ஏற்புடைத்தாயுமில்லே.

காட்சிப் பிரமாணத்தின் வழி இன்மை பற்றிய அறிவானது பெறப்படவில்லேயாயினும் பிற முக்கியமான பிரமாணங்களினூடாகப் பெறுதல் சாத்தியமற்றதோ எனும் கேள்வி தொக்கு நிற்கின்றது. அனுமானத் தின் வழி இன்மை பற்றிய அறிவு பெறுதல் கூடுமோ எனப் பார்க்கையில் இல இடர்பாடுகள் ஏற்படுகின்றன. அனுமானமானது எமது புலன்களுக்கு அப்பாற்பட்டதொரு பொருளினே அதனுடன் பிரிக்க முடியாத தொடர் புடையதும் எமது புலனுக்கு உட்பட்டமையக் கூடியதுமான பிறிதொரு பொருள் வழிப்பெறுகின்ற அறிவு முறையேயாகும். உதாரணமாக அம் மலேயில் புகையுள்ளமையினேக் கண்டவிடத்து, அம்மலே நெருப்புடைத்து என்பதனே 'புகையுள்ள டிடத்து நெருப்புள்ளது' எனப் பெறப்படுவது போல வெதிரகத்தில் 'நேருப்பில்லாத விடத்து புகையில்ஃ' என்பதும் பெறப்படலாம். இவ்வகையில் ''ஓரிடத்தில் பார்வைக்குட்படாத ஒரு பொருள் அவ்விடத்தில் இல்லே' எனும் உதாரணத்தின் ஊடாக இன்மை பற்றிய அறிவினே அனுமானத்தின்பாற் பெறலாம்போல் தோற்றுகின்றது.

இந் நிலத்தில் பாண இல்லே – பிரதிக்ஞை. அது அங்கு பார்க்கப்படவில்லே – ஏது. எங்கெங்கெல்லாம் ஒரு பொருள் பார்க்கப்படவில்லேயோ. அங்கெல்லாம் அப்பொருள் இல்ஃ – உதாரணம். அது அங்கு பார்க்கப்படவில்ஃ – உபநயம். இந் நிலத்தில் பாளே இல்ஃ – நிகமனம்.

எனும் வடிவத்தில் இன்மை பற்றிய அறிவானது அமைதல் பொருத்த மானது போல் எடுத்தாளப்படலாம். ஆணுல் பார்க்கப்படவில் இ என்பதும் பானே இல்லே என்பதும் எவ்வகையில் பெறப்பட்டதென்பதனே நோக்குகை யில் நாம் ஏலவே நோக்கிய ஆரம்பநிலேக்கே மீண்டும் தள்ளப்படுகின்றமை தவிர்க்க முடியாததாகின்றது.

காட்சியால் அனுபலப்த்தி தரும் அறிவினேப் பெறலாம் என எடுத்துக் காட்ட முய்ன்ற மாதவர் அனுமானத்தினுழ்ம் பெறப்படலாம் என வினக்க முற்பட்டார். உதாரணமாக தேவதத்தன் பார்வையில்லாதவன்; ஏனெ னில் அவன் நிறங்களின் இயல்பினே அறியான். எனவே நிறங்களின் இயல்பினே அறியான் என்பதிலிருந்து தேவதத்தன் குருட்டுத் தன்மை கொண்டவன் என்பது அனுமானிக்கப்படலாம் என்பார். எனினும் மாத வரின் இந்த விளக்கமும் ஒன்றில் ஒன்று தங்கியுள்ளதென்னும் போலிக்குள் அடங்குவதாகும். இவற்றினின்று இன்மை பற்றிய அறிவினே எவ்வாறு அடைகின்றும் என்பதற்கு அனுமானப் பிரமாணமும் உரிய விடையளிப்ப தாயில்கே என்பது தெளிவு. காட்சி, அனுமானம் ஆகிய இருவழிகளாலும் இன்மை பற்றிய அறிவு பெறப்படவில்லேயாயின் நாம் இதனே எவ்வகையில் பெற்றும் என்பது கேள்விக்குரியதாகின்றது. அதேவேளே இன்மை பற்றிய அறிவினே நாம் அன்றுட வாழ்விலேயே தெரிந்து அறிந்து கொள்ளுதலும் ஐயப்பாடற்றதொன்ருகும். இது எவ்வாறு அறியப் பெற்றது எனும் கேள்விக்கு அத்வைதிகளும் பாட்டரும் ஒரு தனிப் பிரமாணத்தின் வழி யேயே அறியப்பெற்றதெனும் முடிவிற்கு வருகின்றனர். அதுவே அனு பலப்த்தி அல்லது யோக்யானுபலப்த்தி எனக் கொண்டனர்.6

இன்மை பற்றிய அறிவினே அனுபலப்த்திப் பிரமாணம் எடுத்தாளுகின்ற தெனும்போது பொதுவில் காட்சிக்கு உட்படாத அதாவது காணமுடி யாத பொருட்களின் அறிவை உட்படுத்துவதாகவே கொள்ளப்படுகின்றது. காட்சியின் இன்மை தவிர பிரமாணங்களின் இன்மை அறிவும் அனுபலப்த் திப் பிரமாணத்துள் அடக்கப்படும் பட்சத்தில் காண்டலின் இன்மை எனச் சுட்டுவதிலும் பார்க்க அறிதலின் இன்மை (Non - Cognition) என அமை தல் பொருத்தமானதாகலாம். அத்துடன் அனுபலப்த்திப் பிரமாணம் விரிந்த பரப்பளவினே உள்ளடக்குவதாகவும் அமையும். வேதாந்தப் பரி பாஷை ஆசிரியர் தர்மராஜ அத்வரீந்திரர் அனுபலப்த்திப் பிரமாணத்திணப் பெரிதும் காட்சிப் பிரமாணவழிப் பெறும் அறிவின் இன்மைக்குரியதாக எடுத்தாள, பாட்டர் அனுபலப்த்திப் பிரமாணத்தின் ஏனேய பிரமாணங் களின் இன்மை வடிவங்களேயும் உட்படுத்தும் வகையில் அமைந்திருக்கின்ற தென டாடா (Datta) எடுத்தாளுகின்றுர்.7 அறிதலின்மையினே (Non -Cognition) அனுபலப்த்தி முழுமையாக அடக்குவதாயின் அனுபலப்த்திப் பிரமாணமானது மேலும் ஐந்து வகைக்குரியதாகும் சாத்தியம் எழுகின்றது. காட்சி, அனுமானம், ஒப்புவமை, ஆப்தம், அருத்தாப்த்தி ஆகியவற்றின் இன்மை பற்றிய அறிவும் அனுபலப்த்திப் பிரமாணத்துள் உள்ளடங்கி இப் பிரமாணம் விரிவும் தெளிவும் பெறுதல் சாத்தியமாகின்றது. இந்நிலேயில் மறைஞான தேசிகர் போன்ற சைவசித்தாந்திகள் போன்று சுட்டுவது

அனுபலப்த்திப் பிரமாணமானது காட்சியும் அனுமானமும் இணேந்த வகையில் அடக்கக்கூடியதெனும் தன்மைக்கு அப்பாற்பட்டதாகின்றது.

வேதாந்த பரிபாஷை ஆசிரியர் அனுபலப்த்தியில் நான்கு வகைகளே இனங்காட்டுவதன் மூலம் இன்மை பற்றிய அறிவினேத் தெளிவாக்க முனேகின்ருர்.

அவை 1. பிராக பாவம் (Pragabhava)

- 2. பிரத்வம்ஸா பாவம் (Pradhvam Sabhava)
- 3. அத்தியந்தா பாவம் (Atyanatabhava)
- 4. அன்னியோன்னியாபாவம் (Anyonyabhava)

என்பனவாகும். 8 பிராகபாவம் என்பது முன்னேய இருப்பின்மை ஆகும். அதாவது ஒரு சாடியானது உருவாக்கம் பெறுவதற்கு முன்னுல் மண்ணுன காரணத்தினின்று எழும் காரியமான சாடியின் இன்மையே பிராகபாலம் ஆகும். எனவே ஒரு பொருளின் இருப்பின்மையினின்று முன்னேய இருப்பின்மையானது சிறிது வேறுபட்டதாகின்றது. இது ஒரு குறிக்கப்பட்ட பொருளின் இருப்பின்மையினேச் சுட்டாது அப்பொருளின் ஆக்க நிலேக்கு முற் பட்ட இருப்பின்மையினேச் சுட்டாது அப்பொருளின் ஆக்க நிலேக்கு முற் பட்ட இருப்பின்மைத் தன்மையினேச் சுட்டுகிறது. இந்த இன்மையானது ஆரம்பமற்றிருந்தாலும் எப்போது ஒரு பொருள், உதாரணமாக ஒரு சாடி, உருவாக்கம் பெறுகின்றதோ அப்போது அச்சாடியின் இன் மை முடிவுக்கு வருகின்றது.

பிரத்வம்ஸாபாவமானது அழிவால் ஏற்படும் இருப்பின்மையினேச் சுட்டுகின்றது. பொதுவில் இருப்பற்ற ஒரு பொருளினின்று இவ் விருப் பின்மையானது மாருத வகையில் பெறப்படுவதாக வரைவு செய்யப்படுகின் றது. மறுவார்த்தையில் கூறின் ஒரு பொருளின் அழிவானது, அதாவது சாடியின் இன்மையானது அச் சாடியின் இருப்பின்மை பற்றிய அறிவுக்கு இட்டுச் செல்கின்றது. அதேவேளே ஒரு பொருளின் இருப்பின்மைக்கு அப் பொருளின் இருப்பானது இன்றியமையாததாக அமைகின்றதெனினும் அதன் அழிவிலும் இருப்பின்மை பெறப்படுதல் இங்கு குறிப்பிடத்தக்க தாகும். இருப்பின்மையானது முழு அழிவென்பது சந்தேகமற்ற ஒரு ஆரம்ப மென்பது எடுத்தாளப்படுகின்றது. ஆணல் அதற்கு முடிவுண்டோ என்ப தில் கருத்து வேறு பாடுகள் நையாயியர்களுக்கும் அத்வை திகளுக்கும் இடையில் காணப்படுகின்றன.

மூன்ருவது வகையான அத்தியந்தாபாவம் முழுமையான இருப்பின்மை யினேச் சுட்டிநிற்கின்றது. குறிப்பிட்ட பொருளானது இறந்த. ஒரு நிகழ், எதிர் எனும் முக்காலங்களிலும் ஒரு குறிப்பிட்ட அடிப்படையில் அதனே முழுமையான இருப்பற்றதாக அமையின் இருப்பின்மை எனச் சுட்டலாம். காற்றில் எக்காலத்திலும் இல்லாத நிறத்தினே அத்தியந்தா பாவத்திற்கு உதாரணமாகக் கூறலாம். தையாயிகர் அத்தியந்தா பாவ மானது நிலேயானது எனக்கொள்ளும்வே கே அத்வைதிகள் பிரமமே நிலேயானதொன்று எனக் கொள்வதனுல் மறுத்து அத்தியந்தாபாவம் அழியக் அன்னியோன்னியாபாவமானது . பேதம் கூடியதென எடுத்தாள்வர்.9 அல்லது வேறுபாடு எனும் பொருள்தரும். ஒரு பொருளே இது அதுவல்ல எனப் பிரித்தறிதல் அன்னியோன்னியாபாவமாகும். இவ் வேறுபாடானது நிபந்தனேப்படுத்தப்பட்டதும் நிபந்தனேக்குட்படாததும் என இரண்டாக வேதாந்த பரிபாஷை எடுத்தாளு கின்றது. ஜீவனுக்கும் பிரமத்திற்கும் இடையிலான வேறுபாடானது முதலாவது நிலேக்கும் பானேக்கும் துணிக்கும் இடையிலான வேறுபாடானது பிற்பட்ட நிலேக்கும் ஒப்பிடக்கூடியது. அத்வைதிகளேப் பொறுத்தவரை இவ்விருநிலே வேறுபாடு களும் நிலேயானதொன்றல்ல.

தர்க்க சங்கிரகமும் இன்மை பற்றிச் சுட்டுகையில் முன்ன பாவம், அழிவுபாட்ட பாவம், முழுதும பாவம், ஒன்றினென்ற பாவம் என நான் கையும் எடுத்தாளுகின்றது. 10 இவை முறையே பிராகபாவம், பிரத் வம்ஸா பாவம், அத்தியந்தா பாவம், அன்னியோன்னியாபாவம் என்பதன் மறு நாமங்களெனலாம். மேற்படி இருப்பின்மையினே நான்காக வகுத்துக் கூறப்படுகின்ற வேளே நையாயரில் சிலர் அன்னியோன்னியாபாவத்தின் ஒன்றெனவும் பிராகபாவம், பிரத்வம்ஸாபாவம், அத்தியந்தாபாவம் ஆகிய மூன்றினேயும் உள்ளடக்கிய சங்கர்காபாவத்தின் மற்று ன்றெனவும் ஆக இரண்டாக எடுத்தாள்வார். நர்சிங்காசிரமின் தனது பேததிக்கார த் தில் இருப்பின்மையின் வகைகள் தேவையற்ற ஒன்றெனவும் எல்லா வகைகளிளையும் பூரணமான இருப்பற்றதெனவாக்கலாம் எனவும் சுட்டு தல் காணலாம்.11

தண்டியாசிரியர் தண்டியலங்காரத்தில் அபாவம்பற்றிக் குறிப்பிடுகையில்,

''என்று பாவமும் இல்லதனபாவமும் ஒன்றினென்றபாவமும் உள்ளதனபாவமும் அழிவுபாட்ட பாவமும் என வைந்தபாவம்''

எனச் சுட்டுகின்ருர். 12 மேற்படி பாடல்வழி ஐந்துவகை இன்மை பேசப்படு கின்றது. அவை

- 1. என்றுமபாவம்
- 2. இல்லதனபாவம்
- 3. ஒன்றினென்றபாவம்
- 4. உள்ளதனபாவம்
- 5. அழிவுபாட்டபாவம்

என அமையும். முயற்குக் கொம்பு இல்லே என்பதுபோல எக்காலத் தும் இல்லாத இன்மையானது என்றுமபாவத்துள் அடங்கும். இரண்டாவ தான இல்லதன் இன்மையானது இல்லாமையது இல்லாமையைச் சுட்டுவ தென விளக்கப்படுகிறது. அதாவது வாராமை இல்லே என இரண்டு எதிர்மறை வந்து குறிக்கும் இன்மையதாகும். மூன்ருவதான ஒன்றினென்ற பாவமானது இரு பொருள்களிடையே நெருங்கி இல்லாத சம்பந்தத்தைச் சுட்டி நிற்கும். மேலானவர்க்கும் பொய்மைக்கும் நெருங்கிய தொடர் பின்மை இதற்கு உதாரணமாகச் சுட்டப்படுகின்றது. ஓரிடத்து ஒருகாலத்து உள்ள பொருள் பிறிதோரிடத்துப் பிறிதொரு காலத்தும் இல்லேயென்று கூறுவது உள்ளதனபாவம் ஆகும். இப்பிறப்பில் ஏழையாதற்குக் காரணம் மூற்பிறப்பில் நோலாமையே என்பது உள்ளதன் இன்மையை எடுத்துக் காட்டவல்லதாகின்றது. ஐந்தாவதான அழிவுபாட்டபாவமானது முன் பிருந்தமை பிற்பட அழிந்து இன்மையாயின என்ப தனேத் தருவதாகும். ''கழிந்திளமை'' எனத் தண்டியாசிரியர் சுட்டும் கழிந்த இளமையானது அழிவுபாட்டபாவத்திற்கோர் உதாரணமாகும்.

பௌத்தர்கள் இன்மையின் இருப்பிண மறுத்துரைப்பர். இவர்கள் இன்மைக்கும் இன்மைக்குரிய பொருளுக்கிடையில் எந்தத் தொடர்பு மில்லே என்றும் எப்போது இன்மை இருக்கின்றதோ அப்போது இன்மைக்குரிய பொருளிருக்கும் போது இன்மைக்குரிய பொருளிருக்கும் போது இன்மைக்குரிய பொருளிருக்கும் போது இன்மை இராதென்றும் குறிப்பிட்ட கால, இடத்தில் அமைய வேண்டுமென்றும் ஆணுல் இன்மையானது இவற்றுடன் இணேந்தமையுமென்பதனே நின்க்கவும் முடியாதென்றும் கூறுவர். எப்படியிருந்தபோதிலும் தர்மகீர்த்தி தனது நியாயபிந்துவில் பதினுரு வகையான அனுபலப்த்தியினே எடுத்தாளுதல் காணலாம். 13 அவையாவன:

- சவபாவானுபலப்த்தி.
   டி+ம் அங்கு பானேயில்லே. ஏவெனில் அங்கு பார்க்கப்படவில்லே.
- காரியானுபலப்த்தி.
   உ+ம் அங்கு புகையில்லா திருக்கும் வரை புகைக்குரிய காரணங் களுமில்லே.
- 3. வியாபகானுபலத்தி. உ+ம் அங்கு மரமெதுவுமில்லா திருக்கும் வரை அங்கு தேவதாரும் இல்லே.
- 4. சுவபாவவிருத்தோபலப்த்தி. உ+ம் அங்கு குளிரில்லே. ஏனெனில் அங்கு தீயுண்டு.
- விருத்தாகாரியோபலப்த்தி.
   உ+ம் அங்கு குளிரில்லே, ஏனெனில் அங்கு புகையுண்டு.
- 6. விருத்தோவியாப்தோபலப்த்தி.
  உ+ம் முன்னேய பொருட்களின் அழிவானது நிச்சயமானதல்ல.
  ஏனெனில் அது வேறு காரணங்களில் தங்கியுள்ளது.
- 7. காரியவிருத்தோபலப்த்தி. உ+ம் நெருப்புள்ளவரையில் அங்கு குளிர் வருவதற்கு வேறு காரணங்கள் இல்லே.
- 8. வியாபகவிருத்தோபலப்த்தி. உ+ம் இங்கு பனியில்லே. ஏனெனில் தீயுள்ளது.
- 9. காரணனுபலப்த்தி. உ+ம் அங்கு நெருப்பு இருக்கும் வரையில் புகையில்ஃ.

- 10. காரண விருத்தோபலப்த்தி.
  உ+ம் அவன் நெருப்பிற்கு அருகிலிருக்கும் வரை அங்கு குளி ரால் நடுக்கமென்பதில்லே.
- 11. காரணவிருத்தோகாரியோபலப்த்தி. உ+ம் அங்கு புகை அதிகமுள்ளதால் நடுக்கஉணர்வுள்ள மக்கள் இல்ஃல.

எனவாகும்.

அறிதலின்மையானது முற்படக் குறிப்பிட்டது போலக் காட்சி வழி போன்ற பிரமாணங்களிஞல் பெறுவது போன்ற பிரமையினே அளித்தா லும் காட்சிக்குரிய வழிமுறையினின்று தெளிவாக வேறு படு வதினின்று காட்சிவழிப் பெறுவதல்ல என்பது தெளிவு. மேலும் காட்சிக்குரிய நிலே நிராகரிக்கப்படுகின்ற விடத்து இன்மை பற்றிய அறிவானது அனுமானம் போன்ற இதர பிரமாணங்களிஞல் பெறுதலும் அசாத்தியமே. நிலத்தில் ஒரு பொருளின் இன்மையானது, நிலத்தினேப் பார்த்தலும், உடன் அக் குறிப்பிட்ட பொருளே நினேவு கூருவதும், அத்தொடர்நிலேயில் அப்பொரு னின் இருப்பின்மை மனதில் எழுவதும் போல் அமைகின்றதென மீமாம்ஞ் சகர் சுட்டும் கருத்தும் முற்றுக நிராகரிக்கப்பட முடியாததே. இவ்வகையில் சிக்கலான வகையில் இன்மை பற்றிய அறிவினத் தரும் அனுபலப்த்தியைத் தனிப்பிரமாணமாக ஏற்றல் பொருத்தமானதாகலாம்.

## குறிப்புகள்

- பி. வேதாந்திகள் பிரத்தியட்சம், அனுமானம், ஆப்தம், ஒப்புவமை, அருத்தாப்த்தி, அனுபலப்த்தி ஆகிய ஆறு பிராமணங்களே ஏற்பர் எனப் பொதுவாகக் கொள்ளப்படுகின்றது. ஆலை இராதாகிருஷ்ணன் போன்ரோரால் காட்சி, அனுமானம், ஆப்தம் ஆகிய மூன்றினேயுமே சங்கரர் ஏற்பதாகச் சுட்டப் பட்டாலும் வேதாந்தப் பரிபாஷை ஆசிரியர் தர்மராஜ அத்வரீந்திரர் ஆறு பிரமாணங்களேயும் ஏற்று விபரித்து நிற்றல் இங்கு கவனத்திற்குரியதாகும்.
- 2. வேதாந்தப் பரிபாஷைக்கு உரை யாத்த சுவாமி மாதவானந்தர் அனு பலப்த்தியினே non cognition, non apprehension எனும் பதங்களால் சுட்டுகின்ருர். சதிஸ் சந்திர வித்தியாபூசணம் non perception என எடுத்தாளுகின்றுர். டாட்டா. non cognition, non perception எனும் பதங்களினப் பயன்படுத்துகின்றுர். தேவசேஞ்திபதி அனு பலப்த்தியை விளங்காமை என்றும் உபலப்த்தியை விளங்குதல் என்றும் சுட்டுகின்றுர். எனினும் இவ்விளக்கங்கள் பொதுமையானதும் தெளி வானதும் ஆன பொருள்தர அமையவில்லே என்பது குறிப்பிடத்தக்கது.
- 3. Datta, D. M. The six ways of knowing. George allen unwin. Ltd., London. 1930. P. 34.

- 4. ஞானகுமாரன், நா. மாயை பற்றிய கொள்கையும் சங்கர வேதாந் தக் காட்சியும். பிரசுரிக்கப்படாத முதுக‰மாணி ஆய்வேடு, யாழ்ப் பாணம் – 1983 ப.71.
- 5. Datta D. M. Op. cit. P. 15a. Datta.
- 6. Swami Madhavananda. (tran) Vedanta Paribhasa. The Rama kirshna Mission. Belurmath. India. 19 2. PP. 130 132.
- 7. Datta, Op Cit, P. 181.
- 8. Vedanta Paribhasa P. 142.
- 9. Vedanta Paribhasa. P. 145.

threshibles from the actions - nor

- 10. சிவஞான சுவாமிகள் (உரை) தருக்க சங்கிரகம். வித்தியாநுபாலன யந்திரசாலே. சென்**னே.** சுக்கில வருடம். ப. 57.
- 11. Mahadevan. T. M. P. The Philosophy of advaita Ganesh, & Co. Madras. 1957, P. 46.
- 12. சுப்பிரமணியதேசிகர் (உரை) தண்டியலங்காரம், திருநெல்வேலி சைவசித்தாந்த பதிப்புக்கழகம். சென்னே. 1938 ப. 130.
- 13. Salis Chandra Vidyabhusana. A History of Indian Logic, Satis. Motilal Banarsidass. Delhi. 1978, P. 311.

thought the state with the state of the stat

Consider to a second to the deal of the second to the second of the second to the second of the seco

and gricing a hand placed and a first and a superfect the

notation, the religious for a since the designation or

to the first of the contract of the same o

was and all the contract of the second of th

Datts. D. M. The Mix ways of knowing. George allon unwin, Ltd.,

London, 1930, P. 34.

# ஈழத்து நவீன தமிழ் நாடக மரபின் தோற்றம்

#### சி. மௌனகுரு

ஈழத்தின் இன்றைய நவீன தமிழ் நாடக நெறி பெருமளவு பொது மக்கள் மத்தியிற் பிரசித்தமாகாவிடினும் தன்னளவில் அது பல புடுய பரிமாணங்களேக் கண்டிருக்கிறது. மொழிபெயர்ப்பு நாடகங்கள், மோடி நாடகங்கள், நடனத்தை உளவாங்கிய நாடகங்கள் பிசோதணே நாடகங்கள் என அது பன்முகப்பாடு கொண்டதாகவுள்ளது உலக அரங்கின் செழுமைகளேத் தமிழுக்கு இந் நவீன நாடகங்கள் அறிமுகம் செய்தன; செய்கின்றன. இன்றைய நவீன நாடகங்கள் சிலவற்றில் பலகலேக் கலவை களேக் காணுகிறேம். 'கூத்தின் ஆட்டங்கள், திரெஜெடியின் கோரஸ், கொமெடியின் அங்கவீச்சுக்கள், பிரெஃரின் தொலேப்படுத்தல் உத்தி ஆதியன ஒன்று சேர்ந்து தனித்தனியே நிற்காமல் புதிய நாடக வடிவங்கள் ஆக்கப்படுகின்றன.''1

இந் நவீன நாடக நெறியின் இயக்கு சக்திகளாக அமைபலை சமூக வர லாற்றுக் காரணிகளே. இன்றைய நவீன நாடக நெறியின் அடித்தளங்கள் ஆரம்பகால நவீன நாடகங்களே. நவீன நாடகங்களின் தோற்றம்பற்றிய அறிவு இன்றைய நாடக நெறிகீளப் புரிந்து கொள்ளும் திறவுகோலாகும். இக்கட்டுரை ஈழத்து நவீன தமிழ் நாடக மரபின் தோற்றம் பற்றி ஆராய்கிறது.

ஆங்கிலேயர் வருகையுடன் இலங்கை வரலாற்றிலே புதுஅத்தியாயம் ஒன்று ஆரம்பிக்கிறது. ஆங்கிலேயர் பகுத்திய பொருளாதார அமைப்பி ஞையம் நவீன நாகரிகத்தினையம் இலங்கையின் பழைய மரபுகள் அடியோடு ஆட்டம் காணத் தொடங்கின.

இன்றுவரை ஈழத்தின் பொருளாதாரத் தஃவிதியாக இருந்துவரும் காலனித்துவப் பெருந்தோட்டப் பொருளாதாரத்தை ஏற்படுத்தியவர்கள் ஆங்கிலேயர்களே. இப்பொருளாதாரமுறை ஈழத்தில் அடிப்படையான பல மாறுதல்களே ஏற்படுத்தியது. ஆங்கிலேயர் தமது அரசியற் தளத்தை ஸ்திரப்படுத்துவதற்காகப் பல்வகைக் கலாசார ஆக்கிரமிப்புகளிலுமீடுபட்டனர். ஆங்கில மொழி, கிறிஸ்தவ மதம் மூலம் சுதேசிகளே ஐரோப்பிய மதமாக்கும் முயற்சி மேற்கொள்ளப்பட்டது. ஆங்கில அறிவு முக்கியமான தாக மாத்திரமன்றி வருமானம் தருவதாகவும் மாறியது. பிரிட்டிஷாரின் நிர்வாக சேவையின் கீழ்மட்டங்களில் வேஃ செய்ய ஆங்கிலம் கற்ற இலிகிதர்கள் கூட்டம் ஒன்றும் அவர்களுக்குத் தேவையானதாக இருந்தது. ஸ்தாபிக்கப்பட்ட புதிய பாடசாலேகளில் இவர்களும் ஆங்கிலம் கற்பிக்கும் ஆசிரியர்களும் உற்பத்தி செய்யப்பட்டார்கள்.

யாழ்ப்பாணத்தில் ஏற்கனவே ஸ்தாபிக்கப்பட்ட மிஷனரிகளும். அப் பாடசாஃகளுக்கு எதிராக எழுந்த இந்து ஆங்கிலப் பாடசாஃகளும் இத் தகையோரைப் பெருவாரியாக உற்பத்தி செய்தன. இவர்களே ஈழத்துச் சமூக அரங்கில் புதிதாகத் தோன்றிய மத்தியதர வர்க்கத்தினராவர். இவர்கள் உத்தியோகம் தேடி நகரப் புறத்திணே நாடினர். நகரப் புறக் கலாசாரச் சூழலில் வாழவும் தீலைப்பட்டனர்.

இருபதாம் நூற்ருண்டு ஈழத்துத் தமிழ் இலக்கியத்திக்ன வளர்த்தவர் களில் இவ்வகுப்பினரின் பங்கு குறிப்பிடத்தக்கது. இவர்களே நவீன இலக் கிய வடிவங்களான சிறுகதை, நாவல் ஆகியவற்றைத் தமிழ்மொழிக்கு அறிமுகம் செய்தனர் நாடகத் துறையிலும் இவர்கள் பங்கு குறிப்பிடத் தக் கது தமது வசதி, வாய்ப்பு, அறிவுக்கு ஏற்ப இவர்கள் நாடக வடிவம் ஒன்றைத் தேடினர். நவீன நாடக நெறி ஈழத்தில் தோன்றும் காலமும் கணிந்தது.

மேஞட்டு இலக்கியப் பயிற்சியும், தமிழ்நாட்டில் இக்காலகட்டத்தில் நடந்து கொண்டிருந்த நாடகத் துறையிற் கற்ருரின் ஈடுபாடும் இவர்களே இத்துறையிலீடுபட வைத்தன. தமிழ்நாட்டில் பேராசிரியர் சுந்தரம்பிள்ள, வி. கோ. சூரியநாராயண சாஸ்திரி போன்ற பல்க லக்கழகத் தொடர் புடைய கல்விமான்களும், பம்மல் சம்பந்த முதலியார் போன்ற நிபாய துரந்தரர்களும் நாடகத் துறையுட் புகுந்ததுபோல ஈழத்திலும் படித்தோர் குழாம் நாடகத் துறையுள் இக்காலகட்டத்திற் புகுகின்றது. இவர்கள் முன்னயோரைப்போல நாடகத்தினுத் தொழிலாகக் கொண்டவர்கள் அல்லர். இவர்களே முதன் முதலிற் சபாக்கள் அமைத்தவர்கள்; மன்றங்கள் வைத்தவர்கள்; அவற்றின் மூலம் நாடகத்தினே வளர்த்தவர்கள்.

1913 ஆம் ஆண்டு ஜுவே மாதம் கொழும்பில் லங்கா சுபோத சபை ஸ்தாபிக்கப்பட்டது.<sup>2</sup> 1914 இல் யாழ்ப்பாணத்திற் சரஸ்வதி சபை ஸ்தாபிக் கப்பட்டது.<sup>3</sup> 1920 இல் மட்டக்களப்பில் சுகிர்த விலாச சபை தோற்று விக்கப்பட்டது.<sup>4</sup> 1933 இல் The Tamil Dramatic Society என்ற ஆங்கிலப் பெயர் கொண்ட நாடக சபை கொழும்பில் அமைக்கப்பட்டது.<sup>5</sup>

இச்சபைகளில் ஆங்கிலம் கற்ற மத்தியதர வகுப்பினரே பெரும்பங்கு கொண்டனர். 1913 ஜுலேயில் கொழும்பில் ஸ்தாபிக்கப்பட்ட லங்கா சுபோத சபைக்குத் தலேவராக இருந்தவர் பிரபல அப்புக்காத்தும், சட்ட சபை அங்கத்தினருமான சேர் அம்பலவாணர் கனகசபை ஆவர். உபதுல் வர் கோபாலசிங்கமும் இத்தகைய தகுதிகள் வாய்ந்தவரே. காரியதரிசி யான ஏ. தனேயசிங்கம் அப்புக்காத்தாக இருந்தவர். ததைகாரி நேஷனல் வங்கிச் சிருப்பராவர்.6

இச்சபாமூலம் நாடகம் தயாரித்து, நடித்து பின்னுளிற் பெரும்புகழ் பெற்ற கலேயரசு சொர்ணலிங்கத்தின் நாடகப் பணியும் இக்காலகட்டத்திலே தான் ஆரம்பமாகிறது. கலேயரசு சொர்ணலிங்கமும் யாழ்ப்பாண மத்திய தரக் குடும்பத்தைச் சேர்ந்தவரே. அவருடன் நடித்தவர்களும் இத்தகைய தகுதிகள் பெற்றவர்களே.

#### கலேயரசு சொர்ணலிங்கம்

கிலயரசு சொர்ணலிங்கத்தின் நாடகப் பிரவேசம் ஈழத்து நவீன வரலாற்றிற் குறிப்பிடத் தக்கது. ஈழத்தில் நவீன நாடக மரபு இவ ருடனேயே ஆரம்பிக்கிறது. கலேயரசு சொர்ணலிங்கம் அவர்கள் ஒரு நாடகாசிரியராக அறியப்பட்டவரல்ல. முக்கியமாக அவர் ஒரு நடிகரும், தயர ரிப்பாளருமாவர். அவர் ஒரு நடிகராயினும் தம் வாழ்நாள் முழுவதையும் நாடகத்திற்கே செலவிட்டமையினுல் ஒருவகையில் தொழில்முறை நடிகர் போலவே இவரும் காணப்படுகின்றுர். பம்மல் சம்பந்த முதலியார் அவர் கீனத் தமது குருநாதராகக் கொண்டிருந்த சொர்ணலிங்கமவர்கள் தமது குருநாதராகங்களேயே மேடையிட்டார். வேதாள உலகம், சாரங்க தாரா, மனேஹரா, சிம்ஹளநாதன், வாணிபுரத்து வணிகன், நீ விரும்பிய விதமே, சகுந்தில் என் பன அவற்றுட் சில. இவற்றுள் வாணிபுரத்து வணிகன், நீ விரும்பிய விதமே என்பன முறையே ஷேக்ஸ்பியரின் Merchant Of Venice, As You Like It ஆகிய ஆங்கில நாடகங்களின் தழுவல்க ளாகும். சகுந்தில் காளிதாசரின் வடமொழி நாடகத்தின் தழுவலாகும்.

கவேயரசு சொர்ணலிங்கத்தின் நாடகத்தில் நடித்தோர் ஆங்கிலம் கற்று உயர்தர உத்தியோகம் வகித்த உயர் குடும்பத்து இனய ஞர்களாவர். இவரது நாடகப் பார்வையாளர்களிற் பெரும்பாலோர் ஆங்கிலம் கற்ற மத்தியதர வர்க்கத்தினரே. இப்பண்புகள் முந்திய கங்களினின்று இவரது நாடகங்களே வேறுபடுத்தும் பண்புகளாகும். 'ஈழத் தில் நாடகமும் நானும்' என்னும் நூலிலே தம் நாடகத்தை, நடிப்பைப் பாராட்டி வியந்து கூறியவர்களாக, கூலேயரசு குறிப்பிடுபவர்களில் மிகப் பெரும்பாலோர் படித்தவர்களும் நியாயதுரந்தரர்களும், உயர் உத்தியோகம் வகித்தவர்களுமேயாவர். இவர்களின் இரசனேக்கு ஏற்பவே இவரது நாட கங்களும் அமைய வேண்டியதாயிற்று. இவரது நாடகங்கள் பெரும்பாலும் ஆரம்பத்தில் கொழும்பு நகரிலேயே மேடையேறின என்பதும் பின்னுளில் யாழ்ப்பாணம், கம்பஹா, நீர்கொழும்பு போன்ற நகரப் புறப்பகு நகளி லேயே மேடையேறின என்பதும் குறிப்பிடற்குரியன. (இக்காலத்தில் தொழில்முறை நடிகர்களான கிருஷ்ணுழ்வார் போன்ருேரின் இசைமரபு நாடகங்களும் பொதுமக்கள் ஆடிய கூத்துக்களுமே கிராமப்புறங்களில் மேடையேறின் என்பதும் குறிப்பிடத்தக்கது.)

தமது பார்வையாளருக்கு ஏற்ப 'அக்காலத்தில் இலங்கையிற் பெரு மதிப்புப் பெற்றிருந்த ஆங்கில நாடகக் கோட்பாடுகளுக்கியைய, குறைந்த நேரத்தில் பொருத்தமான அரங்க அமைப்பும், வேடப் புளேவும், நடிப்புத் துரிதமும் கொண்ட நாடகங்களே மேடையேற்றிஞர்.7

நாடகம் பயில்வதையும், நாடகமாடுவதையும் ஓர் ஒழுங்கு நெறிக்குள் கொண்டு வந்தவர் கஃயரசாவார். ஒத்திகை தொடக்கம் மேடையீடுவது வரை ஒரு நாடகத் தயாரிப்பில் அவர் நுணுக்கமாகவும், அவதானமாகவும் ஈடுபட்டார்.

கவேயரசு காலத்திலேயே ஈழ**த்து** நாட**க உலகு மேற்கு நாட்டுக் கோட்** பாடுகளேப் பின்பற்றலாயிற்று. ஓவ்வொரு நாடகத்திற்கும் ஒவ்வொரு

मी के क रिका

காட்ுக்கும் கதை நிகழும் களத்தைப் புலப்படுத்தும் செற்றுகள் மேடையில் அமைக்கப்படலாயின. மாளிகைகளும், மூலகளும், காடுகளும், இயற்கைக் காட்சிகளும், வீதிகளும் சீல்களிலே வர்ணங்களினுல் வரையப்பட்டு மேடையின் பின்னுல் தொங்கவிடப்பட்டன. 19 ஆம் நூற்றுண்டில் ஐரோப்பா விலும், பாரிஸிலும் இவை பரோக் பாணியில் தீட்டப்பட்டு மேடைக்கு உபயோகிக்கப்பட்டன. 8 உயர்ந்த மாளிகைகள் அல்லது மரங்களேப் பெரி தாகவும், சிறிய மாளிகைகள் அல்லது மரங்கள் அவற்றினின்று மிகத் தூரத்தில் இருப்பது போலவும் தோற்றம் தரக்கடிய விதத்தில் பரோக் பாணிச் சித்திரமுறை அமைந்திருந்தது. சிம்மாசனம், தூண்கள், படிக்கட்டு கள், மண்டபம், மேலமாடி யாவும் திரைகளிலேயே வரையப்பட்டன. நடிகர்கள் அவற்றின்மீது நிற்பதுபோல நடப்பதுபோல அபிநயித்தார்கள். அவற்றைத் தொட நடிகர் அனுமதிக்கப்படவில்லே. இக்காட்சி அமைப்பின் மூலம் கட்டி எழுப்பப்படும் மாயத் தோற்ற உணர்வு உடைக் கப்பட்டுவிடும் என்பதனுல்.

இந்தப் பின்னணித் திரைகளேச் சுருட்டிவிடுவதன் மூலம் குறிப்பிட்ட அக்காட்சி மாற்றப்பட்டது. அதற்குப் பதிலாக இன்னெரு திரையைக் தேழே இறக்குவதன் மூலம் இன்னெரு காட்சிக்கான பின்னணி உண்டாக் கப்பட்டது. மேடையிலே குறிப்பிட்ட காட்சியை மேலும் உண்மையாக் கும் வகையில் மேடைக்குரிய பொருட்கள் வைக்கப்பட்டன. இதன்மூலம் ஒரு பொய்மைத் தோற்றம் சிருஷ்டிக்கப்பட்டது.

கால் மாலக் காட்டுகளேத் தோற்றுவிக்கவும், இரவு பகீல இனம் காட்டவும், நடிகரின் தோற்றத்தையும் மன உணர்வுகளேயும் விளக்கவும், மின்விளக்குகள் பயன்படுத்தப்பட்டன. இதற்குத்தக நடிகர்களின் நடிப்பு முறையும் மாறியது. முன்னர் நடிகர்கள் ஒரேவிதமான உச்சரிப்பையும் நடிப்பு முறையையுமே கையாண்டனர். அரசன், மந்திரி, சேவகர் அனே வரும் ஒரேவிதமாக நடிப்பையே செய்தனர். பேசும்போது மாத்திரமே நடித்தனர். மேடையில் ஒரு மூலேயிலிருந்து இன்னுரு மூலக்கு ஒரு செயற்கையான நடை நடப்பதும், மேடையின் அடிப்பாகத்தில் நிற்பவரும் மேடையின் முன்பகுதிக்கு நடந்து வந்து அதன் பின்னர் பார்வையாளரை நோக்கிப் பேசுதலும் முந்திய நாடக நடிப் பு முறைகளாம். நவீன நாடகத்தில் பாத்திரங்களின் தன்மைகட்கு ஏற்ப நடிப்புமுறை அமைக்கப்பட்டது. மேடையின் அடிப்பாகத்தில் நிற்கும் பாத்திரம் வெளிச்சம்மூலம் தெளிவாகக் காட்டப்பட்டமையினுல் முன்னுல் வந்து சபையோரைப் பார்த்துப் பேசுவது தூரிர்க்கப்பட்டது.

மேடையிலே காட்சிகளேத் தத்ரூபமாகக் காட்ட முயற்சிகள் எடுக்கப் பட்டன. காட்சி அமைப்புக்கு முக்கியத்துவம் கொடுக்கப்பட்டது. இதனுல் மனிதனின் கற்பனேக்கு இடம் குறைக்கப்பட்டது என்றும் கூறலாம். பாத் திரங்களே, கதைகளேவிடக் காட்சியே பிரதானமாகிவிடும் அவலங்களும் இதனுல் எழுந்தன. 19ஆம் நூற்றுண்டில் ஐரோப்பாவில் பெருவளர்ச்சி யுற்றிருந்த Realistic Theatre இற் காணப்பட்ட இவ்வம்சங்கள் ஈழத்து நாடக உலகிலும் புகலாயின.

# கலேயரசின் நாடகமுறைமை

கலேயரசு தமது நாடக நூலில் தாம் காட்சி அமைப்புகளே அமைத்த விதம், ஓளியைப் பாவித்த முறை, நடித்த முறை. ஒப்பனே செய்த விதம் அனே த்தையும் விபரமாகக் கூறியுள்ளார். அத்தனேயும் 19ஆம் நூற்முண்டு ஐரோப்பிய இயற்பண்பு நாடகநெறி சார்ந்தன வாயுள்ளன. நடிப்புப் பற்றிக் கலேயரசு கூறுவது இங்கு நோக்கத் தக்கது.

''நடிப்பிலே மிக முக்கியமானதென்னவென்முல் ஒருவர் பேசம்போது மற்றவர்க்கு ஏற்படும் உணர்ச்சியை முகபாவத்தாலும் அங்க அசைவு களிஞலும் துலக்கிக் காட்டுவதே. இதை ஆங்கிலத்தில் By play or reaction என்று சொல்லுவர். இது இல்லாவிட்டால் நடிப்பே இல்லே எனலாம்.''9

முந்திய நடிப்புப்போல பேசும்போது மாத்திரம் நடிக்காது மேடையில் நிற்கும்வரை நடிக்கவேண்டும் என்ற கொள்கை கலேயரசு மூலம் ஈழத்து நாடக உலகிற் புகுத்தப்படுகிறது. நடிகன் பாத்திரமாக மாறி விடவேண்டும். மற்றவர்களே உணர்ச்சி நிலேக்குள்ளாக்க வேண்டும். கதையில் பார்வையாளர்களே ஒன்ற வைத்துக் கண்ணீர் சிந்தப்பண்ணுதலே நடிகனின் நடிப்பின் உச்சநிலே என்பதுவே கலேயரசின் நடிப்பு, நாடகக் கோட்பாடா யிருந்தது.

வேதாள உலகத்திலே பெரும்மலேயொன்று வெடித்து அதனூடாக ஒரு நகரம் தோன்றுவது, இரு சிறு குகைகள் சூத்திரத்தில் திறந்து மூடு வது, திடீரென்று ஒரு கோயில் தோன்றி மறைவது, ஓர் அரசனின் சில்ல மிதந்து வந்து உயிர் பெறுவது போன்ற அநேக நூதனக்காட்சிகளே அமைத்த தாகக் கலேயரசு கூறுகிருர். 10

தான் நாடகம் நடத்திய பப்ளிக் ஹோல் பற்றிக் கூறுமிடத்து ஹோலின் அமைப்பு அதன் பல்கனி, மின்சார வி சி றி கள் போன்ற புற அலங் காரத்தை வியந்து இந்த மண்டபம் நாடகத்திற்கென்றே கட்டப்பட்டது என்கிருர். ஃற் ஒழுங்குபற்றிக் கூறுகையில் மேடைக்கு முன்புறத்தில் புற் ஃயிற்ஸ் (Foot lights) வெள்ளே, சிவப்பு, பச்சை நிறங்களில் மூன்று வரிசைகளில் அமைக்கப்பட்டிருக்கும். மேலேயும் அப்படித்தான் ஐந்தாறு வரிசைகளிலிருக்கும். எல்லாமாக மேடைக்கொன மூந் நூறு பல்புகள் வரையிலிருக்கும்! என்கிருர்.

நடிகன் பாத்திரமாக மாறக்கூடாது. பார்வையாளர்களே உணர்ச்சி வசப்படுத்தக்கூடாது. காட்சி சோடனேகள், மின்விளக்குகள் முக்கியமல்ல என்ற இன்றைய சில நவீன நாடகக் கோட்பாடுகளுக்குக் கலேயரசின் கோட்பாடுகள் மாருனவை. இன்றைய கோட்பாடுகள் இயற்பண்பு நாடக மரபுக்கு (Naturalistic Theatre க்கு) எதிராகத் தோன்றிய கோட்பாடுகள். கலேயரசின் கோட்பாடுகள் இயற்பண்பு நாடக மரபைப் பின்பற்றிய கோட்பாடுகளாகும். இயற்பண்பு நாடக மரபுக்கு எதிரான நாடக இயக்கங் கள் கலேயரசின் காலத்தில் ஐரோப்பாவில் தோன்றினுலும் நவீன நாடகப் போக்குகளேக் கலேரயசு அறிந்திராமல் இருந்திருக்கலாம் அல்லது அறிந்தும் ஏற்காது விட்டிருக்கலாம். எனினும் கூலயரசு ஈழத்து நாடக மர பில் ஆரம்பித்து வைத்த இம்முறைகளே இன்றும் காத்திரமாக ஈழத்து நாடக உலகில் நிற்கின்றன என்பது உண்மையாகும்.

இவ்விதம் 20ஆம் நூற்றுண்டில் ஆரம்பத்தில் ஈழத்தில் நவீன நாட கம், கூத்துக்களிலும், பண்டைய இசை நாடகங்களிலுமிருந்து தன்னேப் பல அமிசங்களில் விடுவித்துக் கொண்டு புதிய சகாப்தத்தைத் தோற்று வித்தது.

மத்தியதர வர்க்கத்தினரின் நாடகப் பிரவேசத்திஞல் மேடையில் மாத்திரமன்றி, நாடக அமைப்பு, நாடக எழுத்தாக்கங்களிலும் மாற்றங்கள் ஏற்பட்டன. நாடகத்தில் பாடல்கள் குறைந்தன. வசனம் முக்கிய இடத்தைப் பெறலாயிற்று. நாடகம் இறுக்கமான ஒரு வடிவத்தைப் பெறலாயிற்று. நாடக இலக்கியம் என்ற பேச்சும் எழலாயிற்று. ஆங்கில, சமஸ்கிருத, நாடகப் பண்புகளேத் தமிழிற்கு அறிமுகம் செய்யும் மதங்க சூளாமணி, விபுலானந்த அடிகளால் எழுதப்பட்டு இக்காலகட்டத்தில் (1926) மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கத்தால் வெளியிடப்பட்டது. அதற்கு முன்னுரை எழுதிய விபுலானந்த அடிகள்.

''வடமொழி ஆசிரியராகிய தனஞ்செயஞரும் ஆங்கில மகாகவியாகிய செக்சிற்பியரும் செவ்விதின் உரைத்த நுண்பொருள் முடிவுகளே நிரைபட வகுத்து முறைபடக் கூறுவதற்கு முயன்றேன்.''12

என்று கூறுகிருர். ஆங்கிலக்கல்வியும், சமஸ்கிருதக் கல்வியும் பெற்ற வர்கள் தமது கல்வி அனுபவப் பின்னணியில் தமிழில் நாடகம் எழுத முயற்சி செய்தனர். இனற்றுட் பல நடிப்பதற்கன்றி படிப்பதற்கேயுரியனவாக அமைந்தன. இவை படிப்பதற்கு மாத்திரமே ஏற்புடையனவாக அமைந்தி ருந்ததனுற்போலும் இக்காலகட்டத்திற் பெருவாரியான நாடகங்கள் தோன் றியபோதும் மேடையில் நாடகமாடிய கலேயரசு போன்றோர்இந்நாடகங்களே விட்டு, நடிப்பதற்குத் தோதான பம்மல் சம்பந்த முதலியாரின் நாடகங் களேயே நாடினர். எனினும் படிப்பதற்காக எழுதப்பட்ட இந்நாடகங்கள் இரண்டு சாதகமான பண்புகளே ஈழத்து நாடக உலகில் ஏற்படுத்தின. ஒன்று, நாடக எழுத்தானர்கள் வளரக் கூடிய ஒரு சூழலேயும் மரபையும் ஏற்படுத்தின. மற்றது, நாடகத்தின் மக்கள் வாழ்க்கை கூறப்படவேண்டும்; அதுவும் பேச்சுத் தமிழில் கூறப்பட வேண்டும் என்பதை மெல்ல மெல்ல உணர்த்தின. இரண்டாவது பண்பு உடனே எழுந்து விடவில்லே. அதற்குச் சிலகாலம் செல்ல வேண்டியிருந்தது. இந்நாடக எழுத்து மரபின் வளர்ச் சிக்கட்டத்தில் ஈழத்தில் பேராசிரியர் க. கணபதிப்பிள்ளே என்ற நாடகா சிரியர் உருவாகின்றுர். நாடக இலக்கியம் வளர்ந்த முறை இங்கு உற்று நோக்கற்குரியது.

இக்காலத்தெழுந்த சுதிர்காமர் கனகசபையின் நற்குணசேகரனில்(1927) ஆங்கில நாடக முறையைத் தழுவி free verse இனே ஒத்த அகவல் யாப்பில் நாடக பாத்திரங்களின் உரையாடல்கள் அமைந்துள்ளன. இது மனேன் மணியம் ஆசிரியரின் செல்வாக்கின் பிரதிபலிப்பே. ஆங்கில நாடக மரபைப் பின்பற்றி, தமிழில் தான் செய்த முயற்சியே இது என்று நூலின் ஆசிரியர் குறிப்பிட்டுள்ளார். ஈழத்தில் அச்சு வடிவீல் வந்த முதற் கவிதை நாடகம் இது என்பர். 13 பேராசிரியரின் மனேன்மணியம் போல இது நடிப்பதற்கன்றிப் படிப்பதற்கேயுகந்தது. ஆங்கில சமஸ்கிருத நாடக முறைகளேப் பின்பற்றி எழுந்த இப் புதிய மரபு நாடகங்களுக்கு உதாரணமாக இலங்கைப் பல்கவேக் கழகத்தின் தமிழ்த்துறைத் தலேவராயிருந்த பிரான்ஸ் கிங்ஸ்பெரியின் சந்திர காசன் (1940), மனேன்மணி (1941), அரசாங்க உத்தியோகம் வகித்த மு. இராமலிங்கத்தின் அசோகமானா (1943), பிரான்ஸ் கிங்ஸ்பெரிக்குப் பின் தமிழ்த்துறைத் தலேவரான பேராசிரியர் கணபதிப்பிள்ளேயின் மாணிக்கமாலே (1943) ஆகியவற்றைக் கூறலாம். இவை யாவும் தமது உள்ளடக்கமாகப் பழைய புராண இதிகாச கற்பினக் கதைகளேயே கொண்டிருந்தன. மேடையில் உலவிய பாத்திரங்களும் கற்பினைக் கதைகளேயே கொண்டிருந்தன. மேடையில் உலவிய பாத்திரங்களும் கற்பினைக் கதைகளேயே கொண்டிருந்தன. மேடையில் உலவிய பாத்திரங்களும் கற்பினைப் பாத்திரங்களே.

இவ்வண்ணம் படித்த மத்தியதர வகுப்பினரின் நாடக வருகை ஈழத் தில் ஆங்கில சமஸ்கிருத நாடக மரபினே, விசேடமாக ஆங்கில நாடக மரபினே ஈழத் தமிழ் மக்களுக்கு அறிமுகம் செய்துவைத்தது.

கிறிஸ்தவ மதத்திற்கு எதிராக எழுந்த சமய மறுமலர்ச்சியின் மரபில் வந்த படித்தவர்கள் இதே காலகட்டத்தில் இந்நாடக மரபினேத் தம் கொள்கைக பரப்பும் ஊடகமாகவும் கொண்டனர். கிறிஸ்தவம் தமது மரபுகளேயும், ஒழுக்கங்களேயும், விழுமியங்களேயும், தத்துவங்களேயும் சிதைப்ப தாகக் கருதிய இவர்கள் அப்பாரம்பரியத்தை மீண்டும் நிலேநாட்டக் கருதி அறநெறிப் பண்புகளேப் போதிக்கும் நாடகங்களே எழுதி மேடையேற்றினர்.

க. சிதம்பரநாதனின் சாவித்திரிதேவி சரிதம் (1917), க. இராமலிங் கத்தின் நமசிவாயம் அல்லது நான் யார் (1929), சோமசுந்தரப் புலவரின் உயிரினங்குமரன் (1936), க. செல்வஞயகத்தின் சாமனா அல்லது இன்பத் நின் துன்பம் (1937), சாரா எழுதிய சத்தியேஸ்வரி (1938) என்பவற்றை இதற்கு உதாரணமாகக் கூறலாம்.

உயிரிளங்குமரன், நமசிவாயம் அல்லது நான் யார் போன்ற நாடகங்கள் சைவ சித்தாந்தக் கருத்துக்களே வெளிப்படையாகவே பேசின. நமசிவாயம் அல்லது நான் யார் என்ற நாடகம் எழுதிய க. இராமலிங்கம் தனது நாடகத்தில் சைவ சித்தாந்தக் கருத்துக்களேயே பாத்திரங்களாக்கியுள்ளார். ரசோகுணன், தமோகுணன் எனப் பாத்திரங்களுக்குப் பெயரும் இட்டுள் னசுர். தேவார திருவாசகங்கள் மெய்கண்டசாத்திரப் பாடல்கள், அறநூற் பாடல்கள் ஆகியவற்றேடு நாடகாசிரியரே யாத்த கீர்த்தனங்களும் சிந்து களும் வெண்பேசக்களுமாக 117 பாடல்கள் இந்நூலில் உள்ளன.

உயிரினங்குமரனும் இத்தகையதே. இந்நாடகத்தில் உயிரினங் குமர ஞகிய ஆண்மா பேரின்பவல்லியான முக்தியை மறந்து இருண்மல அரசஞ கிய ஆணவத்தின் மகளான கிற்றின்பவல்லி என்ற மாயையை விரும்பி மாயாபுரியாகிய உடல் என்னும் கோட்டையில் கிடக்கிறது. பின்னர் அவ் வான்மா தந்தையாகிய நீலகண்டனுல் (இறைவன்) அனுப்பப்பட்ட சுப்பிர மணிய முனிவரால் (குரு) காப்பாற்றப்படுகிறது. இந்நூலுக்கு அணிந் திரை பாடிய பண்டிதர் வே. மகாலிங்ககிலம் அவர்கள், ''திருந்துமுயிரிளங்குமரனுகி நூல் சித்தாந்தத் திங்கடேற்ற விருந்தி தெனப் புலவரெலா மிக மகிழச் செழுந்தமிழால் விரித்தல்செய்தான். '''14

என்று கூறியுள்ளார்.

நவீன நாடக உருவை இவை கொண்டிருப்பினும் இந்நாடகங்கள் பழைமை பேணும் பண்பையே கொண்டிருந்தன. இவ்வகையில் அக்கால நாடகப் பண்புக்கு அமையவே இவையும் இருந்தன. இந்நாடகங்களுள் ஒன்றுன சத்தியேஸ்வரி பற்றி (1938) நாடக ஆய்வாளர் சொக்கன் பின் வருமாறு கூறுகிறுர்.

''சத்தியேஸ்வரி சமூக நாடகமாயினும் பழந்தமிழ் அகத்திணே மரபுச் செய்திகளே நாடகம் எழுதிய அக்காலத்திற்தப் பொருந்தும் வண்ணம் இடையிடையிற் செருகிக் கொண்டுள்ளது. இக்காட்சி மிகச் செயற் தன்மை வாய்ந்ததாக உள்ளது... இக்காட்சியில் திருக்கோவையார் பாடல்கள் சிலவற்றைக் கதாநாயக, நாயகியர் பாடுவதாகவும் ஆசிரி யர் குறித்திருக்கிருர் இவ்வமைப்பு பழைமையில் வலிந்து புதுமை காணும் முயற்சியாகும்.''15

நாடகத்தின் பண்பையும் மீறிக்கொண்டு அற ஒழுக்கப் போதனோகளும், தத்துவக் கருத்துக்களும் அதிகமாக நிறைந்திருக்கும் இப்பண்பு இக்காலகட் டத்து எழுந்த அறநெறிப் பண்பு போதித்த பெரும்பாலான நாடகங்களுக் குப் பொருந்தும். நாடகத்தையும் மீறித் தத்துவமும், அறக்கருத்துக்களும் மலிந்தமையால் இவை நாடகங்கள் என்று கொள்ளப்படக்கூடியன அல்ல இவை நடிப்பதற்கன்றிப் படிப்பதற்கேயுரியனவாகக் கருதப்பட்டன.

#### நாடகத்தில் மொழிப் பிரயோகம்

மேஞட்டு நாடக மரபுக்கியைய எழுதப்பட்ட மேற்குறிப்பிடப்பட்ட நாடகங்களிற் பெரும்பாலானவை வடமொழி மரபைப் பின்பற்றி தூல் மைப் பாத்திரங்களும் உயர்வான பாத்திரங்களும் செந்தமிழ் நடையில் உரையாடுவதாகவும், விகடன், வேலேக்காரன் போன்ற சமூக மதிப்பற்ற பாத்திரங்கள் பேச்சுத் தமிழையும் கொச்சையான சொற்பிரயோகத்தையும் கையாள்வனவாகவும் சிருஷ்டிக்கப்பட்டுள்ளன. அத்தோடு இந்நாடகங்கள் பழைய காவிய மரபினின்றும் மாளுமலும் உள்ளன.

சாரா எனப்படும், வே. சாரங்கபாணி எழுதியதும், சுப்பிரிம்கோட் அப்புக்காத்தான சாம். டி. தம்புவின் முன்னுரையுடன் வெளிவந்ததுமான இதற்குச் சிறந்த உதாரணமாகும். ச ததுயேஸ்வரி நாடகம் நகுவேஸ் வரப் பிரபுவின் மகளான சத்தியேஸ்வரி, வீரவாகு என்ற கள்வனிட மிருந்து தப்பி, நாடெல்லாம் அஃலந்து மீண்டும் வரும் கதையே இது. பழைய காவியப் பாணியில் இக்கதை அமைந்திருக்கும் அதேவேளே இந்நாடகத்தில் வரும் கதை மாந்தர்கள் தற்கால மாந்தர்களானமையினுல் தாம் சாதார ணமாகப் பேசும் பேச்சில் பேசலே முறை. ஆனல் இங்குவரும் உயர் பாத் திரங்கள் செந்தமிழிலும், சமூக மதிப்புக் குறைந்த பாத்திரங்கள் பேச்சுத் தமிழிலும் பேசுவதைக் காணலாம்.

வேதாரணியம்:- கண்ட கண்ட நேரமெல்லாம் கடுஞ்சினங் காட்டி உரத்த குரலிலே உறுமுதல் செய்வதா வேஃக்காரரை நடத்தும் மாதிரி; அவர் சுளும் மனிதரல்லவா? சும்மா இருந்து காலாட்டிக்கொண்டு வேஃல சுற்பிக்கும் உனக்கு இவ்வளவு மிடுக்கானுல் வியர்வையெழ வேஃல செய்கிறவர்களுக்குச் சினமுண்டாகாமலிருக்குமா?16

முருகன்:-

நாந்தானே இங்க காவலுங்க. என்னேக் கேட்டுத்தான் இங்கே ஆரும் என்னமும் செய்யணுங்க. இல்லாட்டா ஓடிப்போய் எசமானுட்டச் சொல்லிப்பூடுவனுங்க.17 (பக். 27)

வள்ளியம்மை:- பிள்ளோ! நான்தானே மேனே உனக்குப் புட்டவிச்சத் தாற வள். என்னத் தெரியாமலுக்குத் திரத்திவிடப் பாத்தே யேணே 18

வண்டா:- ஏங்! வள்ளி, இங்கிட்டு வா இதில் என்ன சத்தம் எனக்கு கேக்கில்ல.19 (பக். 88)

இங்கு உயர்பாத்திரமான வேதாரணியம் செந்தமிழ் நடையிற் பேச அவரின் வேலேக்காரர்கள் பேச்சுமொழியில் உரையாடுகின்றனர், பேச்சு மொழியும் பாத்திரத்தின் தன்மைக்கு ஏற்ப இந்தியப் பேச்சுமொழி, (முருகன்) யாழ்ப்பாணப் பேச்சுமொழி, (வள்ளியம்மை), சிங்களம் கலந்த தமிழ்ப் பேச்சுமொழி (வண்டா) என மாறுபடுவதை மேற்குறிப்பிட்ட உதாரணம் காட்டுகிறது.

நாடகத்தில் எத்தகைய தமிழைக் கையாளவேண்டும் என்பது பற்றிய உணர்வு மெல்லென முகிழ்ப்பதை இத்தகைய உரையாடல்கள் காட்டி நிற்கின்றன.

1940இல் மனேன்மணியம், சந்திரகாசன் நாடகங்களே வகைத்தமிழில் எழுதியவரும் தமிழ்ப் பேராசிரியருமான பிரான்ஸ் கிங்ஸ்பெரி அவர்கள் சந்திரகாசன் நாடகப் பின்னுரையில் பின்வருமாறு குறிப்பிடுகிருர்.

''இந்நாடகத்தை வாசித்துப் பார்த்த ஒருவர் இதன் பாஷை நடை இயற்றமிழ் நடைபோற் பெரிதும் விளங்குகிறது, பேச்சுத்தமிழுக்கு இந்நடை மேம்பட்டுவிட்டது என்றுர். அதற்கு என் விடை இந்நாட கத்தில் வரும் அரசன், மந்திரி, இராசகுமாரன் ஆகிய இவரெல்லாம் கற்றறிந்த மக்களாதலின் இவர் வாயிலும் கொச்சை வருமோ?

துஷ்யந்தன், கண்ணுவர் முதலிய பெரியோரைச் சங்கதத்தில் பேசச் செய்த காளிதாசர் சகுந்தலே, சித்திரலேகை முதலிய பெண்களேப் பாகதத்திற் பேசச் செய்தார் அன்ரே என்பார்க்கு யான் கூறுவது இவ்விஷயத்தில் யான் காளிதாசனேப் பின்பற்றுது ஷேக்ஸ்பியரைப் பின் பற்றியுள்ளேன் என்பதாகும்.20 ஷேக்ஸ்பியரைப் பின்பற்று இறன் என்று கூறிய பிரான்ஸ் கிங்ஸ்பெரி கூடத் தமது மனேன்மணி நாடகத்தில் தம்மையுமறியாது இதன் மீறிவிட்டார் போலத் தோன்று கிறது. இந்நாடகத்தில் வரும் அனத்துப் மீறிவிட்டார் போலத் தோன்று கிறது. இந்நாடகத்தில் வரும் அனத்துப் பாத்திரங்களும் செந்தமிழில் உரையாட செவிலி இடையிடையே மகா பாத்திரங்களும் செந்தமிழில் உரையாட செவிலி இடையிடையே மகா ராஜாவை மகாராயா! என்று பேச்சுத்தமிழில் விளிப்பதும் இங்கு. அவதானிக் தற்பாலது.

புராண இதிகாசக் கதைகளேயும் உயர்மாந்தர்களேயும் வைத்து நாடக மாக்குகையில், அக்காலச் சமூக அமைப்பில் உயர்ந்தோர் பெற்றிருந்த இடத்திற்கு ஏற்ப உயர்ந்தோர் உயர்தமிழ் பேசுவதாகவும், சமூகத்தின் தாழ்நீலேயிற் கணி க்கப்பட்டோர் பேச்சுத்தமிழ் பேசுவதாகவும் உரையாடல் கள் அமைவது இயல்பும், காலத்தின் நியதியும் ஆகும்.

. உயர் பாத்திரங்களே வைத்து எழுதப்பட்ட இத்து கைய மரபு நாடகங்களில் இம்மொழிமரபே கடைப்பிடிக்கப்பட்டுள்ளன. இதனே நண்கு உரைநடையிலேயே எழுதியோரும் உளர். தமயந்தி திருமணம் (1955) எழுதிய பண்டிதராகிய சோ. இளமுருகளுர் இதற்கு நல்ல சான்றுவார். இந்நூலின் முன்னுரையில் நூலாசிரியர் பின்வருமாறு குறிப்பிடுகிறுர்.

"என்னருமை நண்பரும் எங்கள் கழகத்தின் கவேஞரும் ஆகிய திரு. ந. வீரசிங்கம் அவர்கள் அந்நாடகங்களே அச்சிற் பதித்து வெளியிட்டால் இந்நாடகம் பிள்ளேகளுக்கு வழுவற்ற உரைநடையைக் கற்பதற்கு நல்ல வாய்ப்பு உண்டாகும் என்று இடையருது என்னேத் தூண்டிவந்தார்." 21

வழுவற்ற உரைநடையே நாடகத்திற் பாவிக்கப்படவேண்டும் என்ற பண்டிதர் சோ. இளமுருகளுரின் கருத்தை இங்கு காணுகின்ரேம். (பண் டிதர் இனமுருகளுர் ஆக்க இலக்கியகாரருக்கும் பண்டிதர்களுக்குமிடையே நடைபெற்ற இழிசன வழக்குப் பற்றிய மரபுப்போரில் நாவல், சிறுகதை இலக்கியங்களிற் பாவிக்கப்படும் பேச்சு மொழியை எதிர்த்து மரபுக்குரல் எழுப்பியவருள் முக்கியமானவர் என்பது இங்கு குறிப்பிடத்தக்கது)

மத்தியதர வகுப்பினரின் கைப்பட்டு நவீனத்துவம் பெற்ற நாடகம் இன்னும் பொது மக்கட் சார்புள்ள நாடகக் கலேயாக மாருமையையும் கற்றேர் கைக்குள்ளேயே அது சுற்றிச் சுழன்றமையையும் இவ்வழுவற்ற உரைநடை என்ற வார்த்தைப் பிரயோசுமும் பிரான்ஸ் கிங்ஸ்பெரியின் காளிதாசரைப் பின்பற்றுது ஷேக்ஸ்பியரையே மொழி நடையிற் பின்பற்றி யுன்ளேன் என்ற சொற்றொடரும் காட்டி நிற்கின்றன.

இக்காலகட்டத்தில் பேச்சுத்தமிழ் நகைச்சுவைக்கே பயன்படுத்தப்பட் டது. நகைச்சுவைக்குப் பயன்படுத்தப்படினும் பேச்சுத்தமிழ் நாடகத்தில் பயன்படுத்தப்பட்டமை ஒரு நல்ல அம்சமே.

படிமுறை வளர்ச்சி நோக்கில் ஈழத்தில் வளர்ந்து வந்த நாடக மரபை நோக்குகையில் ஆரம்பத்தில் பாடல் வடிவிலிருந்த கூத்தமைப்பினின்று தல் கே மீட்டெடுத்துக் கொண்டு வசனத்தை – அதுவும் செந்தமிழ் வசனத்தைத் தன் முக்கிய ஊடகமாகக் கொண்டு வளரத் தொடங்கிய தவீன நாடக மரபு, தாழ்நிலேப் பாத்திரங்கள் மூலமாகப் பேச்சுமொழியினே யும் தன்னுட் சேர்த்துக்கொண்டு வளரும் பண்பினேயே இக்கால நாடகங்களிலே காணுகின்றேம்.

#### பேராசிரியர் கணபதப்பிள்ள

ஆங்கிலக்கல்வி திருஷ்டித்துவிட்ட மத்தியதர வகுப்பின் ஒரு பிரிவீனர், மேஞட்டு மொழிபெயர்ப்பு நாடகங்களேயும், புராண இதிகாசக் கதைகளே யும், பொருளாகக் கையாண்டு நாடகத்தைப் பொழுதுபோக்குச் சாதன மாகக் கொள்ள, மத்திய வகுப்பின் இன்னெரு பிரிவினர். ஈழத்துத் தமிழ் டிக்களின் வாழ்க்கையையும் எண்ணங்களேயும் பிரதிபலிக்கும் **மண்**வளம் ததுப்பிய சமூக நாடகங்களே நாடக உலகுக்கு அளித்தனர். இவர்களே ஈழத் தமிழ் நாடக உலகில் இயற்பண்பு வாய்ந்த நாடகநெறி ஒன்றினே உருவாக்கினர் இவர்கள் கையில் நாடகம் வெறும் பொழுதுபோக்குச் சாதனமாகவன்றி, சபூகமாற்றச் சாதனமாயிற்று. இப்போக்கின் முன்னேடி பிரான்ஸ் கிங்ஸ்பெரிக்குப் பின்னர் இலங்கைப் பல்கலேக்கழ கத்தன் தமிழ்த்துறைப் பேராசிரியரான பேராசிரியர் கணபதிப்பிள்ள ஆவர் • அவருடைய நாடகங்கள் 1936 முதல் மேடையேறின. இலங்கைப் பல்சலேக்கழகம் பேராசிரியரின் நாடகங்களுக்குச் சரியான களமாக அமைந் தது பல்ககேக்கழக மாணவரும். மாணவியரும் பேராசிரியர் நாடகங்க ளில் நடித்தமை குறிப்பிடத்தக்கது. இதனுல் பேராசிரியர் நாடகங்கள் சமூக அந்தஸ்தும் பெற்றன.

இவருடைய நாடகங்கள் முற்றிலும் சமூகப் பண்புடையனவாகவே காணப்பட்டன. யாழ்ப்பாண மத்தியதர வர்க்கத்துக் குடும்பப் பிரச்சினே கள், சமூகப் பிரச்சினேகள் யாவற்றையும் பேராசிரியர் கணபதிப்பிள்ளே தமது நாடகங்களிற் கொணர்ந்தார்.

ஆங்கிலக் கல்வியினுலும், புதிய பொருளாதார அமைப்புகளினுலும் மாற்றமுற்ற சமூகத்திற்கும் பழைய விவசாய பொருளாதார அமைப்பு தந்த சிந்தனேகளுக்குள் அகப்பட்டிருந்த பழமைவாதிகட்குமிடையேயுள்ள முரண்பாடுகளே அங்கதச் சுவையுடன் அவரது நாடகங்கள் வெளிக் கொணர்ந்தன. சரிந்துகொண்டுவத்தநிலமானிய உறவுகளேயும் நகரவாழ்க்கை மனித உறவுகளேப் பாதிக்கும் விதத்திணையும் இவரது நாடகங்கள் எடுத் துக்காட்டின. சமகர்ல அரசியற் பிரச்சிணகளும், சமூகப்பிரச்சிண்களைமே இவரது நாடகத்தின் பின்னணிகளாக அமைந்தன.

ஈழத்துத் தமிழ் நாடக உலகில் முதன்முதலாக ஈழத்துக் கதாபாத் திரங்கள், சிறப்பாக யாழ்ப்பாணக் கதாபாத்திரங்கள் தம் காலச் சூழலின் பின்னணியில் அக்காலம் வகுத்துவிட்ட சிந்தனேகளேப் பிரதிபலித்துக் கொண்டு உலவத்தொடங்கின. ஈழத்துத் தமிழ் மக்களே எதிர்கொண்ட நடப்பியற் பிரச்சிண்கள், அவர்களின் அபிலாசைகள், அவர்களின் மரபுகள், பேச்சுகள் ஆகியன தமிழ் நாடக மேடையில் முதன்முதல் இடம்பெற்றன.

பேராசுரியர் கணபதிப்பிள்ளே மொழியியல்துறையில் விற்பன்னரா விருந்தமையின் அம், சாதாரண மாந்தரே நாடகத்தில் முக்கிய இடம் பெறத் தொடங்கியமையாலும் முன்னேய நாடக ஆசிரி யர்கள் போலன்றிப் பிரக்னை பூர்வமாகப் பேச்சுமொழியினே நாடகத்திற் கையாண்டார். பேராசிரியரின் நாடகத்தில் தோன்றிய பாத்திரங்கள் அனேத்தும் அன்ருடம் தாம் பேசும் மொழியிலேயே பேசின. உயர்ந்தோருக்கு இலக்கிய மொழியும் தாழ்ந்தோருக்குப் பேச்சுமொழியும் அமைத்து எழுதும் செயற்கைப் பாங்கான நாடக நெறியினின்றும் சகல பாத்திரங்களேயும் தாம் அன்றுடம் பேசும் மொழியிலேயே பேசலைத்த பெருமை பேராசிரியருக்குண்டு. இது பற்றிப் பேராசிரியரே தமது நாடக முன்னுரையிற் பின்வருமாறு குறிப் பிடுகிறுர்.

''.. நாடகம் என்பது உலக இயல்பை உள்ளது உள்ளபடி காட்டுவது.
ஆகவே வீட்டிலும் வீதியிலும் பேசுவது போலவே அரங்கிலும் ஆடு
வோர் பேசவேண்டும். இந்நான்கு நாடகத்திலும் வழங்கிய பாஷை
யாழ்ப்பாணக் குடாநாட்டுக்குப் பொதுவாகவும் பருத்தித்துறைப்
பகுதிக்குச் சிறப்பாகவும் உள்ளது.''23

உலக இயல்பை உள்ளது உள்ளபடி காட்டுவது என்ற அவர் கூற்றில் அவரது இயற்பண்புவாத நெறி சார்ந்த போக்கும் புலஞ்கிறது. இவரது நாடகங்களும் பிரச்சிக்கைகள் உள்ளது உள்ளவாறு கூறும் இயற்பண்பு சார்ந்தனவாகவே இருந்தன. பிரச்சிக்கைகள் நேரடியாகக் கண்டு அவற்றின் முரண்பாடுகளேச் சுட்டிஞரேயொழிய அம்முரண்பாடுகளுக்கான காரணங்களே விஞ்ஞானபூர்வமான சமூக இயங்கியல் நெறியுடன் இவர் நாடகங்கள் அணுகவில்லே. எனவேதான் விமர்சகர் இவரை இயற்பண்பு நெறி சார்ந்த நாடக ஆசிரியர் என அழைக்கின்றனர்.

சந்திரகாசனும் சாரங்கதாரனும் போன்ற கற்பனேப் பாத்திரங்கள் செயற்கையான தமிழ் பேசி உலவிய ஈழத்தமிழ் நாடகமேடையில் சதை யும் இரத்தமும் ஜீவனும் பொருந்திய சாதியாசாரம், மரபு, பழமை பேணும் உடையார், விதாணயார், மணியகாரன், கிராமத்துக் குடியா னவன் சீனிக்குட்டி, கிராமத்தில் வாழும் கிழவி வள்ளிப்பிள்ளே, ஆங்கி லக்கல்வி கற்ற சுந்தரம். யாழ்ப்பாணத்துப் பிறக்கிருசிமார் போன்ற யாழ்ப்பாண மாந்தரை யாழ்ப்பாணப் பேச்சுத் தமிழ் பேச வைத்து உலவ விட்டவர் பேராசிரியர் கணபதிப்பிள்ளேயே. கற்பனுலோகத்தில் வாழ்ந்த நாடக உலகை நடப்பியல் உலகிற்கு இழுத்து வந்த பெருமை இவருக்குண்டு.

''சமத்காரமும், சாதுரியப் பேச்சும் எவரையும் புண்படுத்தாத இங்கித மும் சிந்திக்க வைக்கும் ஹாஸ்யமும், விஷயத்தில் அமிழ்ந்துவிடாது விலகிநிற்கும் ஒரு வகையான பற்றற்ற போக்கும் பேராசிரியரது நாடகங்களின் பிரதான பண்பு.''<sup>24</sup> என்பர் க. கைலாசபதி. இலண்டனில் படித்துக் கொண்டிருந்தபோது பெர்ளுட்சாவின் நாடகங்களேயும், ஐரோப்பிய நாடகாசிரியரின் ஆக்கங்க ளேயும் இவர் கண்டுகளித்து அதனுல் இத்தகைய நாடகங்கள் எழுத ஊக்கம் பெற்றிருக்கக்கூடும். கலேயரசு சொர்ணலிங்கத்தின் கதைக் கருக்கள் கற்பனேயாகவும், அதற்கான மேடையமைப்பும், நடிப்பும் ஐரோப்பிய வழிவந்த இயற்பண்பு சார்ந்தனவாகவும் அமைந்தன. நாடகத்திற்கான கதைக் கருவினேயும் பேச்சினேயும் இயற்பண்பு சார்ந்ததாக அமைத்த பெருமை பேராசிரியர் கணபதிப்பிள்ளேக்கேயுரியது.

ஈழத்தில் மாத்திரமன்றி ஒப்பிட்டுப் பார்க்குமிடத்து தமிழ் நாடக உலகிலேயே இம்மாற்றத்தை ஏற்படுத்திய பெருமையும் பேராசிரியருக்கே யுண்டு. எனவே பேராசிரியர் கணபதிப்பிள்போயவர்களே ஈழத்து இயற் பண்பு நாடக மரபின் முன்னேடி என்பதுடன் தமிழ் இயற்பண்பு நாடக மரபின் முன்னேடி என அழைப்பதும் பொருந்தும். பேராசிரியர் கணபதிப் பிள்போயின் நாடகங்கள் நாளுடகம் (1930), இருநாடகம் (1952), மாணிக்க மாமே (1952), சங்கிலி (1953) என்ற பெயரில் நூறுருவமாயின. இவற்றுள் மாணிக்கமாமே சமஸ்கிருத நாடகமான ரத்னவளியின் தழுவல் நாடக மாகும் சங்கிலி சரித்திர நாடகமாகும்.

இக்காலத்தெழுந்த தமிழர் பிரச்சினே தமிழ் உணர்ச்சி என்னும் அர சியற் சிந்தனேகளிஞல் பேராசிரியர் கவரப்பட்டமையையே சங்கிலி நாடகம் காட்டி நிற்கிறது. எனினும் சங்கிலி மன்னனும்; அவளேச் சார்ந்த உயர் அரசியற் குழாமும் இலக்கியத்தமிழும் பேச்சுத்தமிழும் கலந்த மொழியில் உரையாடுவது தமிழ் நாடக உலகில் ஒரு புதுமையாகும். தமிழ் நாடக வசனத்தில் இத்தகைய புதுமைகளேச் சாதிக்க முடிந்தமைக்கு மொழி பற்றி அவர் கொண்டிருந்த விஞ்ஞான ரீதியான எண்ணப்பாங்கே காரணமாகும்.

அன்ருடம் நாம் காணுகின்ற ஆட்களும் அவர்கள் சார்ந்த அன்றுட நிகழ்ச்சிகளும் மேடையில் தோன்றியதும் அவர்கள் பேசும் பேச்சுத்தமிழும் நாடகத்தில் முக்கிய தமிழாக இடம்பெறு வது தவிர்க்க முடியாததாகி விட்டது.

பேராசிரியர் பிரான்ஸ் கிங்ஸ்பெரி நாடகம் எழுதிய காலத்தில் நாட கத்திற்கு எந்தத் தமிழ் பாவிக்கப்படவேண்டும் என்று எழுந்த கேள்ளிக்குப் பதில் அவரைத் தொடர்ந்து வந்த பேராசிரியர் கணைபதிப்பிள்ளே நாடகம் எழுதிய காலத்தில் கிடைத்தது.

சாதாரண மக்கள் முக்கிய பாத்திரங்களானதும், வழுவற்ற உரை நடையே பிரதானம் என்று செந்தமிழ் ஞாயம் பேசிய பண்டிதர் சோ. இளமுருகஞர் போன்ருரின் வார்த்தைகளேயும் சிந்தனேகளேயும் நாடக உலகினின்றும் காலவெள்ளம் அடித்துக்கொண்டு சென்றுவிட்டது.

நாடகத்தில் இடம்பெற்ற சகல பாத்திரங்களும் தாம் பேசும் மொழி யீலேயே பேசத் தொடங்கியதும் தமிழ் நாடகத்தின் அடுத்த கட்ட வளர்ச்சி தோன்றுகிறது. அதுவே இயற்பண்பு நாடகமரபாக வளர்ச்சியும் பெறுகிறது.

मी कें इ देश

பேராசிரியர் கணபதிப்பிள்ளோயின் நாடகங்களேப் பலர் தயாரித்தனர். அவர்களுட் குறிப்பிடத் தக்கவர் பேராசிரியர் சு. வித்தியானந்தனைர். பல்கவேக்கழக மாணுக்கரே நாடக நடிகர்களாயிருந்தனர். பல்கவேக்கழக சலுகை காரணமாக மத்தியதர வர்க்கத்துப் பெண்களும் இந்நாடகத்தில் நடித்தமை முக்கிய அம்சமாகும். பல்கலேக்கழக நாடகங் களுக்கென வெளியே கல்வி கற்றோர் மட்டத்தில் ஒரு புரலவர் – இரசிக கூட்டம் இருந்தது. பேராசிரியர் வித்தியானந்தனின் நாடகத் தயாரிப்பும் அன்று பெருவழக்காயிருந்த naturalistic theatre அடிப்படையிலேயே அமைந் தது. கவேயரசு சொர்ணவிங்கத்தின் நாடகங்களில் திரைகள் பெற்ற இடத்தை சு. வித்தியானந்தன் தயாரிப்பில் மேடைப் பொருட்களும், மேடை அமைப்பும் பெற்றன. மேடை உத்திகள் என்ற வகையில் தயா ரிப்பில் பரிசோதனேகள் ஏதும் நிகழ்த்தப்படவில்ஃ. பேரோசிரியரின் நாட கங்கள் அணேத்தும் கொழும்பிலேயே மேடையேறின. பேராசிரியர் சிற்சில விடயங்களேச் சிர் திருத்த நோக்குடன் கூறியிருந்தாலும் தமிழ்ப் பிரதேசங் களிலிருந்து கொழும்பு சென்று வாழ்க்கை நடத்திக் கொண்டிருந்தவர்கள் தமது ஊர்க்கதைகளேயும். காட்சிகளேயும் மானசீகமாகக் கண்டு ரசித்துப் பொழுதுபோக்கு நோக்கிலேயே அவரது நாடகங்களே அணுகினர்.

பேராசிரியர் கணபதிப்பிள்ளே ஒரு நாடக எழுத்தாளரே, தவிர நடி கரோ தயாரிப்பாளரோ இல்லே. இதனுல் நாடக உத்தி, அரங்கியல் உத்தி என்பனவற்றிலே பாரதூரமான மாற்றங்களே அவர் ஏற்படுத்தவில்லே. அவர் நாடகத்தைத் தயாரித்தோரும் நவீன நாடக நெறிமுறைகளேக் கையாண்டு அதை மேடையாக்கினுரில்லே. பரீட்சார்த்தமான நாடக எழுத்து முயற்சிகளேயும் பேராசிரியர் கணபதிப்பிள்ளே மேற்கொள்ளவில்லே. இயற்பண்பு நாடகநெறியை எழுத்தில் ஆரம்பித்தது மாத்திரமே அவரது பணியாகும். அவர் தொடக்கிய வழியில் பரீட்சார்த்த முயற்சிகளேயும், அரங்கியல் உத்திகளேயும் அவரின் வழிதொடர்ந்த பின்னேடிகளே மேற் கொண்டனர்.

#### சினிமா நாடகம்

பல்களேக்கழகத்தில் இயற்பண்பு வாய்ந்த நாடகநெறி வளர்க்கப்பட்ட இதே நேரத்திலே தான் தமிழ்நாட்டிலிருந்து சினிமாப்படங்கள் ஏராளமாக வரத் தொடங்கின.

ஏறத்தாழ 1940 க்குப் பிறகு தமிழ்ப் படங்கள் ஜனரஞ்சகமாகின. இதனுல் தென்னிந்திய சினிமா அச்சில் இங்கும் நாடகங்கள் தோன்றத் தொடங்கின. இக்காலகட்டம் பற்றிக் கூறும் பேராசிரியர் கா. சிவத்தம்பி பின்வருமாறு கூறுவார்:

இக்காலகட்டத்தில் நாடகத்தைச் சுயதிறனேக் காட்டுவதற்கான ஒரு வாயிலாகக் கொண்ட இளம் வயதினர் அந்நோக்குடன் நாடகத் தைப் பயன்படுத்தத் தொடங்கினர். சமூகத்திற் பிற ஆக்க இலக்கியத் துறைகளிலீடுபடாத ஈடுபட வாய்ப்பில்லாத ஆணுல் சுயதிறமை பற்றிய நம்பிக்கையுள்ள இளே ஞர்கள் நாடகம் சமூக மாற்றத்திற்கான சாதன

மாகத் தெண்னிந்தியாவில் மாற்றப்பட்டதைக் கண்டு, இங்கு அத் தகைய நெறியிற் செல்ல முயன்றனர். இத்தகைய நாடகங்கள் அன்ருட வாழ்விலிருந்து அவர்களே விடுவித்துச் சொற்ப நேரத்தானும் ஒரு இலட்சிய உலகின் நெறிக்கேற்ப அவர்களே வாழவைத்தன. 25

பேராசிரியர் சிவத்தம்பி கூற்றினின்று இக்காலகட்டத்திற் பெருவாரி யாக இத்தகைய நாடகங்கள் தயாரிக்கப்பட்டமைக்கான சமூக இயற் பின்னணியை நன்கு புரிந்து கொள்ளலாம்.

1948 ஆம் ஆண்டு இலங்கை சுதந்திர நாடாகியது. ஈழம் பெற்ற சுதந்திரம், ஈழத்தில் உடனடியாக எவ்வித மாற்றத்தையும் ஏற்படுத்தாகது போலவே ஈழத்து நாடக உலகிலும் எவ்விதமான மாற்றத்தையும் ஏற் படுத்தவில் ஃல. சுதந்திரமடைந்து ஒரு தசாப்த காலத்திற்குத் தமிழ்ச் சினிமாவே ஈழத்து நாடக உலகைப் பாதித்திருந்தது.

சுதந்திரத்தை அடுத்து இரு இன மக்களிடையேயும் வகுப்புவரதம் மெல்லெனத் தலேதூக்கியது. தமிழர் பிரச்சினேயும் தோன்றியது. சிங்கள மக்கள் மத்தியில் வளர்ந்த சிங்கள தேசியவாதத்திரைல் தாக்கப்பட்ட தமிழர்கள் தம் நிலேயினேயும் எண்ணிரைர். இன உரிமை, தமிழர் தனித் துவம் போன்ற குரல்கள் எழத் தொடங்கின. இவ்வியக்கங்களில் முன்னின் துழைத்தவர்கள் மத்தியதர வகுப்பினரே.

இதே காலகட்டத்தில் தமிழ் நாட்டில் அரசியல் ரீதியில் வளர்ச்சி படைந்த திராவிடர் முன்னேற்றக் கழகம் இங்கு செயற்பட்ட இன்ஞர் களுக்கு ஆதர்சமாயிற்று. திராவிட முன்னேற்றக் கழகத் தவேவர்களாண அண்ணதுரை, கருணுநிதி போன்ரேரின் நூல்களும், தி. மு. க. ஏடுகளும் சுழத்துக்கு இறக்குமதியாயின. இத்தகையோரின் சிந்தனேத் தாக்கமும் எழுத்துத் தாக்கமும் தமிழ்நாடக உலகைத் தாக்கின. இத்தோடு சினிமாவின் கவர்ச்சியினுள்ளும் சுழத்து நாடக உலகு ஆட்பட்டுக் கிடந்தது.

இதனுல் திராவிட முன்னேற்றக்கழக நாடகங்கள் போலமைந்த யதார்த்த போலியான – சீர்திருத்தக் கருத்துக்கள் மலிந்த – செயற்கைப் பாங்கான பல தமிழ் நாடகங்கள் உருவாயின. நாட்டின் பல பாகங்களி தும் இத்தகைய நாடகங்கள் பெருவாரியாக மேடையேறினும் நூலுருவம் பெற்றவை குறைவே. அப்பாஸ் எழுதிய கள்ளத்தோணி, பாரதநேச ஈழச்செல்வனின் பணத்தைப்பார் (1966), அ. பொ. செல்ஃயா எழுதிய யார் கொஃகாரன், முல் ஃ மணியின் பண்டாரவன்னியன் என்பன இதற்கு உதாரணங்களாகும். இத்தகைய நாடகங்களில் தமிழ்ச் சினிமா. திராவிட முன்னேற்றக் கழகம் ஆகியவற்றின் செல்வாக்கிணக் காணலாம்.

எடுத்துக்காட்டாக, பாரதநேச ஈழச்செல்வேனின் பணை தே ை தப்பார் (1966) முழுக்க முழுக்க ஓர் தமிழ்ச் சினிமா வாய்ப்பாட்டு நாடகமாகும். நாடக அமிசம் எதுவுமே அதில் இல்லே எனலாம். இதன் முன்னுரையில் ஆசிரியர், ··இக்கதையை யாரும் சினிமாப் படமாக்க விரும்பினுல் ஆசிரியரைக் கலந்து கொள்ளுங்கள். அதற்கு ஏற்ப சிலமா று தல்கள் செய்ய வேண்டும்.''<sup>26</sup>

என்று குறிப்பிடுகிறுர்.

அ. பொ. செல்ஃபா எழுதிய யார் கொலேகாரன் (1968) ஒரு செயற் கைப்பாங்கான நடையில் அமைந்துள்ளது. மணிவண்ணன், மாறன், நஞ் சப்பன் என அந்நாடகத்தில் வரும் பாத்திரங்களுக்கு இடப்பட்டுள்ள பெயர்கள் திராவிட முன்னேற்றக் கழகத்தினர் தமது இயக்கப் பிரசாரத் திற்காகத் தமிழ் நாட்டில் அறிமுகப்படுத்திய பெயர்களாகும்.

இவ்வண்ணம் திராவிட முன்னேற்றக் கழக ஏடுகளும், தென்னிந்திய தமிழ்ச் சினிமாவும் ஈழத்தமிழ் நாடக உலகைப் பிடித்துக் கொண்டன.

1964 இல் கலேக்கழகப் பரிசுபெற்ற முல்லேமணியின் பண்டாரவன்னியன் தொடக்கம், சுதந்திரத் திற்காகப் போராடியதாகக் கரு தப்படும் வீரர்களின் கற்பளே நாடகங்கள் அளேத்திலும் இன்றுவரை இப்பண்பினேக் காணக்கூடியதாகவுள்ளது.

1964 இல் கலேக்கழகப் பரிசு பெற்ற நூலான பண்டாரவன்னியனில் தளபதியான யுவலுக்கு எதிராக ஆக்ரோசமுற்றுத் தன் சங்கிலியினே அறுத்துப் பாய்ந்தெழுந்து ஈற்றில் சேவகஞற் குண்டடிபட்ட நிலேயில் குற்றுயிரும் குறையுயிருமாக இரத்தம் வழிந்தோடக் கிடக்கும் பண்டார வன்னியன் பின்வரும் வீர வசனங்களேப் பேசுகின்றுன்.

'மார்பிலே குண்டு.....ஹஹ்ஹா ..... ஹஹ்ஹா ஹா மிர்நின்று போர் செய்யக் தெரியாத கோழைகள் 'கொடுத்த பரிசு'! ... வளமிகு வன்னிநாடே நீ இனி அடிமையாக அன்னியரின் கால்களில் வி ழு ந் து வி ட ப் போகிருயா? வந்தாரை வாழவைக்கும் வன்னித் திருநாடே! இன்று உன் சொந்தச் சுதந்திரம் பறிபோகும் திருநாளா? .....''27

என்று தொடங்கும் ஒரு நீண்ட வசனத்தை மூச்சுப்பிடித்து நிகழ்த்தி விட்டு இறக்கிறுன். இக்காட்சியும் வசனமும் நமக்கு மனேஹரா, பராசக்தி போன்ற படங்களில் வரும் க‰ஞர் கருணுநிதியின் வசனங்களேயும். இந்நாடகத்தின் இறுதிக்காட்சி வீரபாண்டியகட்டப்பொம்மன் திரைப் படத்தையும் நின்வூட்டுகிறது. மேற்குறிப்பிட்ட நாடகங்களே மேடையிட இவர்கள் கையாண்ட மேடை முறைகளேயே. ் பின்பற்றினர். கவேயரசு பாடசாலே நாடக மன்றங் பாடசாலேகளிலும். இத்தகைய நாடகங்கள் புறெசோனியம் மண்டபங்களிலும் மேடையேறின். களிலும், பகிரங்க மேடைமுறையே இங்கும் கையாளப்பட்டது.

கிராமப்புறங்களில் திறந்த வெளிகளில் இந்நாடகம் நடைபெற்ற போதிலும் புருசோனிய மேடை முறையைப் பின்பற்றிப் பார்வையாளர் ஒருபக்கம் இருந்தே பார்க்கும்படியாக மேடை அமைக்கப்பட்டது. மூன்று பக்கமும் அடைக்கப்பட்டு ஒரு பக்கம் திறக்கப்பட்டுத் திறந்து மூடுகிற முன் திரையுடன் அமைக்கப்பட்ட இம்மேடையிற் காட்சியை சூழஃப் புலப் படுத்தப் பின்திரைகளும், ஃவற்றுகளும் பயன்படுத்தப்பட்டன வட்டமேடை யிற் கூத்துக்களேக் கண்ட கிராமப்புற மக்களுக்கு இது புது அனுபவமாயிற்று.

இந்நாடகங்களிற் பெரும்பாலானவை சினிமா உத்திகளேக் கையாண் டன. சினிமாவுக்கும் நாடகத்திற்குமிடையேயுள்ள துல்லிய வேறுபாடு களேப் புரிந்து கொள்ளாமையினுலும், நாடகம் பற்றிய ஞானம் இன்மை யாலும், சினிமாவீன்மீது கொண்ட அபரித கவர்ச்சியினுலுமே சினிமா வைப்போல நாடகம் அமையவேண்டும் என இதன் தயாரிப்பாளர்கள் விரும்பினர். சினிமாவின் விறுவிறுப்பை நாடகமும் கொண்டிருக்கவேண்டு மென இவர்கள் எண்ணினர். புறஐக்டரைப் பயன்படுத்தி பின்னணியிற் காட்சிகளே உண்டாக்கல், சினிமா தொடங்குமுன் எழுத்துக்கள் திரையிற் தெரிவது போல நாடக மேடையின் பின்புறத்தில் (சைக்களோ ருமாவில்) நாடகம், நடிகர், உதவியாளர்களின் பெயர்களே புறஐக்டரிற் போட்டுக் காட்டுதல், பின்னணியிற் சினிமாப் பாடல்களே நெக்கோட்டிலே போட்டு வீட்டு அதற்குத்தக வாயசைத்து ஆடிப்பாடுதல், சினிமாவில்வரும் கதா நாயகன். வில்லன்போலப் பாவணே செய்து நடித்தல் போன்ற சினிமா அம் சங்கள் இந்நாடகங்களேப் பீடித்துக்கொண்டன,

நாடகம் பற்றிய ஞானம் அதிகமில்லாத தயாரிப்பாளர்கள் நாடகத் தின் நடிப்பு, ஒப்பணே, பின்னணி, திரை அமைப்பு, இசை அவைபற்றிச் சிலவேள்களில் அதிக அக்கறை கொள்ளவுமில்லே. இத்தகைய சினிமா நாடகத்தையும், நாடக ஒப்பளே, நடிப்புகளில் அக்கறையின்மையுடன் நாடகம் தயாரிப்பதையும் கலேயரசு தமது நூலின் வெகுவாகக் கண்டித் துள்ளார்.

மேலே குறிப்பிட்ட மூன்று நாடக மரபுகளும் ஈழத்து நவீன நாடக மரபின் கிளேகளாக இன்றும் நின்று நிலவுகின்றன.

ஒன்று – உள்ளடக்கத்தில் இராஜ இராணி கதைகளேக் கொண்டதாகவும் மேடை அமைப்பில் இயற்பண்புநெறி கொண்டதாகவும் அமைந்ததும் கலேயரசு சொர்ணலிங்கம் ஆரம்பித்து வைத்ததுமான மரபு.

இரண்டு – உள்ளடக்கத்தில் யாழ்ப்பாணத் தமிழ் மக்களேயும் அவர் தம் பேச்சுவழக்கை அடிப்படையாகக்கொண்டதாகவும், மேடை அமைப் பில் சூழஃப் புலப்படுத்தும் இயற்பண்பு கொண்டதாக அமைந்ததும், பேராசிரியர் க. கணபதிப்பிள்ளே ஆரம்பித்து வைத்தது மான இயற்பண்பு நாடகமரபு.

மூன்று – தென்னிந்திய சினிமா, அரசியல் தாக்கத் தி ைல் எழுந்த யதார்த்தம் போலியான உள்ளடக்கத்தையும் கினி**மா உத்திகளேப் பய**ன் படுத்தி நாடகத்தை நடத்துவதுமான நாடகமரபு.

1968 வரை இந்நாடக மரபுகளே ஈழத்துத் தமிழ் நாடக உலகைப் பீடித்திருந்தன. பின்னுளில் நாடகம் எழுதிய எழுத்தாளர், நாடகம் தயாரித்த தயாரிப்பாளர், நாடகம் நடித்த நடிகர் எவரும் மேற்குறிப்பிட்ட ஏதோ ஒரு பிரிவுக்குள் அடங்குபவர்களாக இருப்பர், அல்லது ஒன்றுக்கு மேற்பட்ட மரபுகளேக் கலந்து நாடகம் தயாரித்தவர்களாக இருப்பர்

எழுபதுகளின் பின்னர் இன்னுமொரு புதிய நவீனமரபு ஈழத்தமிழ் நாடக உலகில் தோன்றுகிறது. முன்கூறியவாறு இது பன்முகப்பட்டு வளர்ச்சியும் பெறுகிறது. அது தனியாக ஆராயப்படவேண்டியது.

#### உசாவியவை

- 1. சிவத்தம்பி, கா., ஏழுநாடகங்கள். யாழ்ப்பாணம், 1987.
- 2. சொர்ணலிங்கம், க., நாடகமும் நானும்., சுன்னுகம்., 1918., பக். 26.
- 3. மு. கு. நூல், பக். 26.
- 4. கந்தையா, வி. சி., மட்டக்களப்புத் தமிழகம், யாழ்ப்பாணம், 1964.
- 5. சொக்கலிங்கம், க., ஈழத்து நாடக இலக்கிய வளர்ச்சி, யாழ்ப்பாணம், 1977., பக். 60.
- 6. சொர்ணலிங்கம், க., மு. கு. நூல், பக். 31.
- 7. சிவத்தம்பி, கா., ஈழத்துத் தமிழ் நாட்**க வகைகளு**ம் வளர்ச்சியும், மல்லிகை, ஆகஸ்ட், 1974.
- 8. Rama Rao. P. S., Makers of the Modern Theatre, New Delhi, 1975., pp. 19.
- 9. சொர்ணலிங்கம், க., மு. கு. நூல், பக். 81.
- 10. மே. கு. நூல், பக். 68 69.
- 11. மே. கு. நூல், பக். 73.
- 12. விபுலானந்த அடிகள் முன்னுரை, மதங்க சூளாமணி, மதுரை, 1926.
- 13. சொக்கலிங்கம், க., மு. கு. நூல், பக். 73.
- 14. மகாலிங்கம், வே., அணிந்துரை, உயிரினங்குமரன், சுன்னுகம், 1936.

- 15. சொக்கலிங்கம், க. . மு. கு. நூல், பக்கம் 94 95.
- 16. சாரா. சத்தியேஸ்வரி, சுன்னுகம்., 1937, பக். 54.
- 17. மே. கு. நூல். பக். 27.
- 18. மே. கு. நூல், பக். 75.
- 19. மே. கு. நூல், பக். 88.
- 20. கிங்ஸ்பெரி பிரான்சிஸ், பின்னுரை, சந்திரகாசம், சாவகச்சேரி, 1942.
- 21. அடிக்கோடு என்னுல் இடப்பட்டது.
- 22. இளமுருகஞர், சோ. முன்னுரை, தமயந்தி திருமணம், யாழ்ப்பா ணம், 1973.
- 23. கணபதிப்பிள்ளே, க., முன்னுரை, நாகுடகம், சாவகச்சேரி, 1940.
- 24. கைலாசபதி, க., முன்னுரை, நாடகம் நான்கு, யாழ்ப்பாணம், 1980.
- 25. சிவத்தம்பி, கா., மே. கு. கட்டுரை.
- 26. பாரதநேச ஈழச்செல்வன், முன்னுரை, பணத்தைப்பார், யாழ்ப் பாணம், 1966.
- 27. சுப்பிரமணியம், வே., பண்டாரவன்னியன், முள்ளியவன், 1970,

## தமிழில் யாப்பும் யாப்பியலும் — வரலாற்று நோக்கு

#### நா. சுப்பிரமணியன்

அறிமுகம்

யாப்பு என்ற சொல் பொதுவாக அமைப்பு ஆக்கம் என்னும் பொருண் மைகளே உடையது; சிறப்பாக இலக்கியக் கட்டமைப்பின் புறநிலேயாகிய மொழிவடிவத்தைக் குறித்துப் பெருவழக்காகப் பயில்வது. தமிழிலே பா', உரை என இரு முக்கிய வடிவ நிலேகள் உள. பாவின் இயல்புகள் சில அமைந்த நூற்பா (சூத்திரம்) என்ற வடிவநிலேயொன்றும் உண்டு. இவற் றுள் உரை என்பது 'பாட்டிடை வைத்த குறிப்பு' முதலாக நால்வகைப் படும் எனத் தொல்காப்பியம் கூறும்.1 இந்த உரை பின்னர் நூல்களுக் குப் பொருள் விரிக்கும். பதவுரை, பொழிப்புரை, விருத்தியுரை யனவாகவும் கட்டுரை, புணேகதை முதலான ஆக்கங்கட்குரிய உரைநடை என்ற ஊடகமாகவும் தனிவளர்ச்சி பெற்றது. நூற்பா என்பது இலக்கணம், தத்துவம் தொடர்பானவற்றைக் கூறுவதற்குரிய செறிவான அமைப்புடைய தாகத் தொன்றுதொட்டுப் பயின்று வருகின்றது. இவற்றினின்று குறிப்பிடத் தக்க வேறுபாடுடையதான 'பா' வடிவமே தமிழிலக்கியப் பரப்பின் தவே யாய ஊடகமாகக் கடந்த நூற்முண்டிறு திவரை பயின்று வந்தது. இது 'பாட்டு' எனவும் வழங்கப்பெறும். மேற்படி பா, உரை, நூற்பா ஆகிய மூன்று வடிவநிலேகளேயும் தொகுத்துச் சுட்டும் பொதுச்சொற்களாக யாப்பு, செய்யுள் என்பன தொல்காப்பியத்தில் பயின்றன. நாளடைவில் யாப்பு, செய்யுள் என்பன 'பா' வடிவத்துக்கு மட்டும் உரிமை பூண்டன வாகப் பொருட்சுருக்கம் எய்தின, யாப்பியல், செய்யுளியல் என்பன பா இயல் ஆகவே அமையலாயின. 2 இந்நிலேயில், சுண்டு யாப்பு, யாப்பியல் என்னும் சொற்கள் பா வடிவத்தையும் அது தொடர்பான சிந்தனேகளேயுமே சுட்டியமைகின்றன. கடந்த ஏறத்தாழ இரண்டாயிரமாண்டுத் தமிழ் வர லாற்றில் இவை எய்திய பரிணுமத்தைத் தொகுத்து நோக்குவதாக இக் கட்டுரை அமைகிறது.

## 1. பாவும் அதன் வகைகளும்

'பா' தொடர்பான தகவல்களேத் தரும் காலமுதன்மையுடைய நூலாக எமக்குக் கிடைப்பது தொல்காப்பியம். கி. பி. ஆரும் நூற்ருண்டுக்கு முற் பட்டதாகக் கொள்ளப்படும் இந்நூலின் செய்யுளியலிலே செய்யுளுறுப்புக் களிலொன்ருகப் பா சுட்டப்படுகின்றது. 3 பாக்களின் இயல்பு, வகைமை என்பனபற்றி அந்நூலில் விரித்தரைக்கப்பட்டபோ திலும் பா என்றுல் என்ன என்பதற்கு விளக்கம் தரப்படவில்லே. அதற்குப் பேராசிரியர் தரும் விளக்கமே யாப்புலகில் பொதுவாக எடுத்தாளப்படுவது. அவ்விளக்கம்:- ''பா வென்பது, சேட்புலத்திருந்த காலத்தும் ஒருவன் எழுத்தும் சொல்லும் தெரியாமற் பாடமேதுங்கால், அவன் சொல்லுகின்ற செய்யுளே விகற்பித்து இன்னசெய்யுளென்று உணர்தற் கேதுவாகிய பரந்துபட்டுச் செல்வதோர் ஓசை.''4

இதன்படி பா என்பது பரந்துபட்டுச் செல்வதோர் ஓசையின் வடிவநிலே என்பது புலஞ்கிறது. இதனே மேலும் விளங்கிக்கொள்வதற்குத் தொல்காப்பியர் சுட்டிய தூக்கு, அளவியல் என்னும் செய்யுளுறுப்புக்களுக்குரிய பொருண்மைகளேயும் தொடர்புபடு ததி நோக்கவேண்டியதவசியமாகிறது. தூக்கு என்ளுல் என்ன என்பதையும் தொல்காப்பியர் சுட்ட வில்லே. பேராசிரியர்,

''தூக்கென்பது பாக்களேத் துணித்து நிறுத்தல்''5

எனவும்,

''தூக்கென்பது, நிறுத்தலும் அறுத்தலும் பாடலுமென்றின் னேரன்னவற்று மேல்நிற்கும். ஈண்டும் அவ்வாறே பாவிக்க இத்துக்கையடியென நிறுத்துக் கூறுபாடறிதலும் அவ்வத் தூக்குள்வழிச் செல்வாரது உறுப்பு விகாரப்பட்டு ஒடுவது போன்று அசையுமாறுங் கண்டுகொள்க.''6

எனவும் கூறுவர். இவற்றின்படி பாக்களின் அடியமை தியை எல்ஃப்படுத் திக் காட்டும் ஓசைக்கூறு தூக்கு என்பது புலனுகிறது. அளவியல் என்ற உறுப்பு ஒவ்வொரு வகைப் பாவினதும் அடியளவுகளேச் சுட்டுவது. இவ்வாறு அமையும் அடிவரையறையே பாவை உரை, நூற்பா என்பவற்றினின்று வேறுபடுத்தி நிற்கும் முக்கிய பண்பாகும். பா, நூற்பா என்பவற்றை வேறுபடுத்தி நிற்கும் இன்னெரு முக்கிய பண்பு ஓசை. பாவின் அடிப் படைப் பண்பாகிய ஓசை அமையாமையால் நூற்பா பாவாகக் கொள்ளப் படுவதில்லே என்பது இளம்பூரணர் கருத்தாகும்.?

தொல்காப்பியம் பாக்களே ஆசிரியம், வஞ்சி, வெண்பா, கலி என நான்கு முக்கிய வகைகளாகச் சுட்டுகிறது. இவை தவிர, வெண்பா — ஆசிரியம் என் பவற்றின் இண்றில்யான 'மருட்பா' என ஒன்றையும் பாட்டினியல எனப்படும் 'பண்ணத்தி என ஒன்றையும் அந்நூல் குறிப்பிட்டுள்ளது.' 10 இவற்றுள் முற்சுட்டிய நால்வகைப் பாக்களே இலக்கியப் பயில்நில்லக்குரிமை பூண்டனவாக எமக்குக் கிடைக்கின்றன. மருட்பா என்ற வகையில் மிகச் சில பாடல்களே உள. பண்ணத்தி என்பது 'பாட்டிடைக் கலந்த' பொருண் மையுடனுன ஒரு வடிவநிலேயைச் சுட்டுவதாக அதுபற்றிய நூற்பா மூலம் புலனுகிறது. 'பாட்டுக்களின் இயல்பிளேயுடையனவாய்ப் பண்ணத் தோற்று விக்கும் செய்யுட்கள்'' என இதற்கு விளக்கம் தரும் இளம்பூரணர் இதன்ப் பாக்களிலிருந்து கிளத்தவையான) பாவினம் எனவும் கருதியுள்ளார்.11 பேராசிரியர் பண்ணத்தியை, 'மெய்வழக்கல்லாத புறவழக்''12 கென்பர். உரையாசிரியரிடையே இது தொடர்பான கருத்தொருமையில்லே. மேலும் இவ் வகைக்கான சான்றுகளும் எமக்குக் கிடைத்தில். இத்தகு சான்றுகள்

பேராசிரியர் காலத்திலேயே அருகிவிட்டன என்பத*ளே* அவரது 'வல்லார் வாய்க் கேட்டுணர்க' என்ற குறிப்பால்<sup>13</sup> உணரலாம்.

தொல்காப்பியத்துக்குப் பின் எழுந்த பல யாப்பியல்கள் பா என்ற வகையையோடு பாவினம் (தாழிசை, துறை, விருத்தம்) என்ற புதிய வகைமையொன்றையும் அறிமுகம் செய்தன. சிலவற்றிலே இவற்றேடு வண்ணப்பா இசைப்பா (சிந்து, கும்மி, கீர்த்தணே) என்னும் வகைமைகளும் சுட்டி இலக்கணம் கூறப்பட்டன. இவை இலக்கிய அமைப்பியலில் நிகழ்ந்து வந்த வளர்ச்சியையும் அதனேடு உடனிகழ்ச்சியாக இலக்கியக் கொள்கை நிலையில் நிகழும் வளர்ச்சியையும் உணர்த்துவன. இவ்வளர்ச்சி நிலேகளே சண்டு நோக்கப்படுகின்றன.

## 2. தோற்றமும் தொல்நிலேயும்

தமிழ்ப் பா வடிவங்களின் தோற்றம் தொல்றில் என்பன தொடர்பாக நாம் அறிந்து கொள்வதற்குக் கிடைக்கும் காலமுதன்மையுடைய சான்று கள் சங்கப் பாடல்களாகும். 'எட்டுத்தொகை', 'பத்துப்பாட்டு' எனப்படும் தொகுதிகளாக அமைந்த சங்கப் பாடல்களிற் பெரும்பான்மையானவை 'ஆசிரியப்பா' என்னும் வகையின. ஆசிரியப் பாக்களில் அமைந்த தொகுப் புக்கள் சிலவற்றில் வஞ்சிப் பாக்களும் விரவியுள்ளன. கலித்தொகை என்ற தொகுப்பு கலிப்பாக்களின் தொகுதியாகும். பரிபாட்டு என்ற தொகுப்பு வெண்பாவின் ஒரு வகையான பரிபாட்டு யாப்பின் தொகுதியாகக் கருதப் படுவது. சங்கப் பாடல்களே அடுத்து எழு ந்த 'பதினெண்கீழ்க்கணக்கு' என்னும் தொகுதியிலமைந்த நூல்களே (பொதுவான) வெண்பா யாப்பின் காலமுதன்மையுடைய சான்றுகளாக எமக்குக் கிடைக்கின்றன.

மேற்குறித்த இலக்கியங்களிற் பயின்ற பா வகைகளில் வெண்பா தவிர்ந்த ஏனேய மூன்று தொல்நில்யில் வாய்மொழி வழக்கிலிருந்து நாள டைவிற் கலேத்திறன் வாய்ந்தவர்களது செய்கையாக எழுத்திலக்கிய நில்யை எய்தின என்பது ஆய்வுகளாற் புலப்படுத்தப் பட்டுள்ளது. 'சங்க யாப்பியல்' என்ற தலேப்பில் ஆய்வு நிகழ்த்திய அ. பிச்சை அவர்கள், தமிழரின் பண்டைய 'வெறியாட்டு' நிகழ்ச்சிகளிற பாடப்பட்ட வெறிப்பாடல்களிலிருந்து ஆசிரியமும், துணங்கை, குரவை ஆகிய ஆடல்களிற் பயின்ற பாடல்களிலிருந்து ஆசிரியமும், துணங்கை, குரவை ஆகிய ஆடல்களிற் பயின்ற பாடல்களிலிருந்து முறையே வஞ்சி, கலி என்பனவும் தோன்றியிருக்க வேண்டுமென்று கருதுகிருர். 4 'நாட்டார் வழக்காற்றியற் கலே மரபுகளிலிருந்தே நுட்பக்கலே மரபுகள் பரிணுமம் பெறுகின்றன்' என்ற பொதுநியதிக்கமையவே இக்கருதுகோள் முன்வைக்கப்பட்டது. வெண்பா வடிவம் ஏனேயவற்றைப்போல வாய்மொழி வழக்கில் இருந்து தேரடியாகத் தோன்றியதாக அல்லாமற் புலவர்களாற் குறித்த தேவை கருதிப் படைத்துக் கொள்ளப்பட்ட வடிவ மாகவே ஆய்வாளர்களாற் கருதப்படுகின்றது.

''புலவர்**கள்** அறக்கருத்துக்களேக் கூறப் படைத்துக்கொண்ட பா வடிவமே வெண்பா''15

என அ. பிச்சை அவர்களும்,

் அதிகமான விடயங்களேச் சுருக்கமான முறையிற் கூறவேண்டு மென்ற தேவையைப் பூர்த்தி செய்வதற்காக இயற்றப்பட்ட அல்லது கண்டுபிடிக்கப்பட்ட பா வடிவமே வெண்பா''16

என அ. சண்முகதாஸ் அவர்களும் கருதுகின்றனர். வெண்பாவின் திட்டப் பாங்கான கட்டமைப்பே இக்கருதுகோள்கட்கு அடிப்படையாகும்.

மேற்கண்டவாறு உருவாகியும் ஆக்கப்பட்டும் வந்த பா வகைகள் வடிவச் செம்மை பெறுவதற்குப் பல நூறு ஆண்டுகள் சென்றிருக்கும். தொடக்கத்திலே உணர்ச்சிக்கும் பொருளுக்கும் ஏற்ப அடிகள் நீண்டும் குறுகியும் அவை அமைந்திருக்கும். நாளடைவிலே புலவர்தம் பயிற்சியில் ஓசைச் செம்மையும் அதற்கேற்ப உறுப்பியற் செம்மையும் எய்தியனவாக அவை நிறைநிலே பெற்றிருக்க வேண்டும். இவ்விரு நிலேகளேயும் உள்ளடக்கி அவ்வப் பாக்களில் நிகழ்ந்துள்ள வளர்ச்சி நிலேகளே அப்பாக்களின் வடிவ வேறுபாடுகளாக வகைப்படுத்தப்பட்டிருத்தல் வேண்டும் என்பது உய்த் துணரற்பாலது. குறிப்பாக, கலிப்பாவிலே ஒத்தாழிசை, கலிவெண்பாட்டு. கொச்சகக்கலி, உறழ்கலி என நான்கு வகைகள் உளவாக தொல்காப்பியம் கட்டும்.17 இவற்றில் உறழ்கலி என்பது 'கூற்றும் மாற்றமும்' ஆக (விஞ விடையாக) உரையாடற் பாங்கில் அமைவது. கொச்சகம் என்பது அடிக ளும் உறுப்புக்களும் கூடியும் குறைந்தும் அமையும் நிலே. இவ்விரு வகையும் கலிப்பா அமைப்பிலே ஓசைச்செம்மை பெருத தொல்நிலேகள் ஆகக் கொள் ளத்தக்கன. ஒத்தாழிசைக்கலி என்பது ஒசை-உறுப்பு நிலேகளில் ஒத்தான-நிறைவளர்ச்சி பெற்றதாகும். கலிவெண்பா என்பது கலிப்பாவின் பயில் நிலேக்கும் வெண்பா ஆக்கப்பட்ட நிலேக்கும் இடையிலான ஒரு பாவியற் பரிணுமத்தைச் சுட்டுவதாகக் கருத இடமுண்டு. ஆசிரியப்பா, வெண்பா என்பவற்றின் வரலாற்றிலும் இத்தகு வளர்ச்சிப் போக்கினே அவதானிக்க முடியும். ஆசிரியப்பாவில் அடிகள் இடையிடை சீர்குன்றியும் மிகுந்தும் வரும் நிலேயிலான அமைப்பு (இது தொல்காப்பியத்துக்குப் பிற்பட்ட யாப்பியலாரால் இணேக்குறள் ஆசிரியப்பா எனச் கட்டப்படுவது18) அப்பா வகையின் ஆரம்ப நிலேயைக் காட்டுவதாகலாம் என்பதும், ஈற்றயவடிமட் டும் முச்சீரானமைய ஏனேயவடிகள் நாற்சீரளவொத்து அமையும் நிலே (நேரிசை ஆசிரியப்பா எனப்படுவது) அப்பாவகையின் வளர்ச்சியில் ஒருகட் டம் ஆகலாம் என்பதும் வி. செல்வநாயகம் அவர்களது கருத்தாகும்.19

வெண்பா யாப்பின் ஆக்கத்துக்கான மூலக்கூறுகளேக் கலித்தொகைப் பாக்கள் பலவற்றில் அவதானிக்க முடிகிறது. அதன் 92ஆம் பாடலில் (கலிவெண்போ) சில வரிகள் வருமாறு:

''நின்கு நின் பெண்டிர் புலந்தனவு நீயவர் முன்னடி **யொ**ல்கி யுணர்த்தினவும் பன்மாண் கனவின் தலேயிட்டுரையல் சினேஇயான் செய்வதி **லெ**ன்பதோ கூறு.'' (வரி 55 - 58)20

அந்நூலின் 87 ஆம் பாடலில் (உறழ்கலி) இருவரிகள் வருமாறு:

''ஒருஉநீ பெங்கூந்தல் கொள்ளல்யா நின்னே வெருஉ துங் காணுங் கடை.'' (வரி 1 – 2)21

मी कें क रिका

இவற்றிலே நான்கடியாலும் இரண்டடியாலும் அமையும் வெண்பாக்களின் அமைப்பு உளது. இவற்றில் இரண்டடி அமைப்பினது தொல்காப்பியத்தின் படி குறுவெண்பாட்டு என வழங்கப்பெறும். 22 மற்றது தொல்காப்பியத் தின் பிற்பட்ட யாப்பியலாரால் இன்னிசை வெண்பா என வழங்கப்பெறும். 23 நான்கடிகளில் அமையும் வெண்பா வகையில் இன்னிசை வெண்பாவே காலமுதன்மையுடை தென்பது அ. சிதம்பரநாதச் செட்டியாரது கருத்தா கும். 24 இதன் ஓசைச் செப்பமான வளர்ச்சி நிலேயாகவே நேரிசை வெண்பா அமைம் தது.

ஏனேய பாவகைகளேப்போல வஞ்சிப்பா தனிவரலாறு கொண்டதாகக் கருதப் போதிய சான்றுகள் இல. ஆசிரியப்பாவில் அமைந்த சங்கப் பாடல் கள் பலவற்றில் இடையிடையே வஞ்சியடிகள் (முச்சீரடிகள்) விரவிவந்துள் என. இவை பொதுவாக வீரம், வேகம் ஆகிய பண்புகளேப் புலப்படுத்தி நின்றமையை வி. செல்வநாயகம் அவர்களும் நிகழ்ச்சிகளேப் பட்டியல் போலத் தொகுத்துத் தருவதற்குப் பயன்பட்டமையைக் க. கைலாசபதி யும் அவதானித்துள்ளனர். 25 இத்தகு அடிகள் இணைந்த ஒரு அமைப்பு வஞ்சிப்பாவாக உருப் பெற்றதெனலாம்.

மேற்குறித்த நால்வகைப் பாக்களில் ஆசிரியப்பாவே பூர்வீகப் பாடல் களின் (primitive songs) இயற்கையான வளர்ச்சி நிஸ்யாசு அமைந்திருக் கலாம் என்பது அ. சிதம்பரநாதச் செட்டியாரது கருத்தாகும்.26 யப்பாவுக்குரியதான அகவல் என்ற ஓசை நிலே பூர்வீகப் பாடல்களின் பொது நீலே என்பதை அ. சண்முகதாஸ் அவர்கள் சி. எம். பௌரா அவர்களது கருத்தை அடியொற்றி எடுத்துக்காட்டியுள்ளார். 27 ஆற்றொ ழுக்குப் போன்ற அகவற் பா வடிவம் தோன்றிய பின்னரே வஞ்சிப்பா தோன்றியிருக்க வேண்டும் எனவும் அ. சண்முகதாஸ் ஊகிப்பர்.28 ஆசிரி யப்பாவின் தோற்றம் வெண்பாவின் உருவாக்கம் என்பவற்றுக்கு இடைப் பட்ட ஒரு காலப்பகு தியிலேயே கலிப்பா தோற்றம் பெற்றிருக்க வேண்டும் என்பது ஊகித்தற்பாலது. எனினும், மேற்படி பாவகைகளின் தோற்றக் காலம் பற்றிய கருத்துக்கள் மேலும் நுனித்துநோக்கி ஆராயப்பட வேண் டியன. இவ்வாறு நோக்கும்போது கலிப்பா, வஞ்சிப்பா என்பவற்றின் அமைப்பு புலப்படுத்திநிற்கும் ஒரு முக்கிய பண்பு சுட்டிக்காட்டவேண்டிய தாகிறது. இவ்விரு பாவகைளின் இறுதிப்பகுதி சுரிதகம் என்ற பெயராற் சுட்டப்படுவது. வஞ்சிப்பாவின் சுரிதகம் ஆசிரியப்பாவால் அமைவது. கலிப் பாவில் உறழ்கலி, கொச்சகக்கலி, ஒத்தாழிசைக்கலி என்பவற்றின் சுரிதகம் ஆசிரியப்பாவாகவோ அன்றேல் வெண்பாவாகவோ அமைவது. கலிவெண் பா வெண்பாவுக்குரிய ஈற்றடிமுச்சீர் அமைப்பில் நிறைவுறுவது. இவ்வாறு கலிப்பா, வஞ்சிப்பா என்பன ஆசிரீயப்பா, வெண்பா என்பவற்றேடு தொடர்பு கொண்டுள்ள நிஃயானது வாய்மொழி நிஃயிலிருந்து எழுத் திலக்கிய நிஃயை நோக்கி வளரும் நிஃயில் ஏற்கெனவே செப்பமுற்றிருந்த வடிவ நிஃஃயோடு தம்மை இணத்துக்கொண்டு 'இலக்கிய அங்கீகாரம்' பெற முயன்ற நிலேயை உணர்த்துவதா என்பது சிந்தித்தற்குரியது. வெண்பா வாகத் தோன்றி ஆசிரியமாக நிறைவுபெறும் மருட்பா எள்பது முற்ற இரு பாவகைகளின் இணப்பான ஒரு பரிசோதணே முயற்சியாகும்.

இவ்வாறு பாவகைகள் தோற்றம் பெற்றும் உருவாக்கப்பட்டும் வளர்ந்து வந்த வரலாற்றின் ஒருகாலகட்டத்தில் அவற்றுக்கு இலக்கணம்கூற மேற்கொள்ளப்பட்ட முயற்சியாகவே தொல்கரப்பியத்தின் 'செய்யுளியல்' அமை கிறது. அந்நூல் செய்யுள் என்பதனுல் மொழியைக் கருவியாகக் கொண்ட பல்வேறு அமைப்புக்களேயும் சுட்டியே இலக்கணங்கூறியது; செய்யுளின் ஒரு கூருகிய யாப்பு என்பதனுல் பொருட்புலப்பாட்டுக்குக் கருவியாகும் அடி என்ற ஒசைத்தொடரமைப்பைச் சுட்டியது. 29 இவ்வகையில் உரை, நூல் முதலிய பல வகைகள் அதிற் சுட்டி விளக்கப்பட்டனவெனினும் பா என்ற அமைப்பின் இலக்கணமே மிகப் பெரும்பாலான நூற்பாக்களில் விவரிக்கப்பட்டுள்ளது.

#### 3: தொல்காப்பியப் பாவியல்

தொல்காப்பியம் பாக்களே ஓசை அடிப்படையில் அறிமுகம் செய்கிறது. ஆசிரியம், கலி, வஞ்சி என்பவற்றுக்க முறைபே அகவல். துள்ளல், தூங் கல் என்பன ஓசைகளாகக் கூறப்படுகின்றன.30 ஆயின் வெண்பாவுக்கு நேரடியாக இன்ன ஓசை என்று சுட்டாமல் 'அஃதன்று' என்ற குறிப்பு மட்டுமே தரப்பட்டுளது.31 உரையாசிரியர்கள் இதீனச் செப்பலோசை என்பர்.32 அகவல், செப்பல் என இரு ஓசைகளே வழக்கினுள் உளவென் பதும் முதலில் அகவல் சுட்டியபின் 'அஃதன்று' (அதாஅன்று என்பது பேரோசிரியர் பாடம்) எனக் குறித்த வகையால் அது முற்கட்டியதை விலக்கிச் செப்ப‰யே சுட்டியதென்பதும் பேராசிரியர் தரும் விளக்கம்.33 கலி, வஞ்சி என்பவற்றுக்குரிய துள்ளல், தூங்கல் ஒசைகள் வழக்கியல் அன்று என்பதும் இதனுற் பெறப்படும். இது மேலும் விளக்கம் பெறவேண் டியதொன்று கும். இந்நூல் வெண்பாவுக்கு நேரடியாக ஓசை சுட்டாமைக்கு அது ஏனேய மூன்றையும்போல வாய்மொழி வழக்கினின்று நேரடியாக உருவாகாமற் படைத்துக் கொள்ளப்பட்டமை ஒரு காரணமாகலாமா என்பதும் ஆய்வுக்குரியது.

தொல்காப்பியம் பாவகைகளுக்கு விரிவான வகையில் வரைவிலக்கணம் கூறமுற்படவில்லே. சிலவற்றுக்கு அவற்றின் முக்கிய இயல்புகளேச் சுட்டிக்காட் டுகிறது. சிலவற்றை அமைப்புநிலே, பொருள்நிலே என்பவற்றினடிப் படையில் வகைப்படுத்திக் காட்டுகின்றது. எல்லாப் பாவகைகட்கும் உரிய உறுப் புநிலேகள் தொடர்பாக விரிவாகப் பேசுகிறது. ஆசிரியப் பாவின் உறுப்பு நிலே தொடர்பாக இந்நூல் தரும் தகவல்களேத் தொகுத்து நோக்கிய இளம்பூரணர்,

''ஆசிரியப்பாவாவது பெரும்பான்மை இயற்சீரானும் ஆசிரியச்சீரானும் ஆசிரியத்தளேயானும் அகவலோசை யானும் நாற்சீரடியானும் சிறுபான்மை ஒழிந்த சீரானும் தளேயானும் அடியானும் வருவது''

என்பவர்.34

ஆசிரியப்பரவை (யாப்பருங்கலக்காரிகை முதலிய பிற்கால நூல்கள் கட்டுவதுபோல) இணேக்குறள், நேரிசை, நிலேமண்டிலம், அடிமறிமண்டிலம் என வதைப்படுத்தி நோக்கும் மரபு தொல்காப்பியத்தில் வெளிப்படையாகப்

मि कं इरेजा

புலப்படவில்லே. ஆயினும் அத்தகைய பகுப்புமுறைகட்கான அடிப்படைகளே அது சிந்தித்துள்ளதென்பதனே அதன் 'குட்டம்', 'மண்டிலயாப்பு', மண்டிலம் ஆகிய அமைப்புநிலேகள் தொடர்பான நூற்பாக்கள்மூலம் உணரமுடிகிறது. 35 மேற்படி அமைப்புநிலேகள் கலிப்பாவின் உறுப்புக்கள் என முடிவுசெய்த அ. சிதம்பரநாதச் செட்டியாரின் கருத்தை. 36 ந. வீ. செயராமன், அ. சண்முகதாஸ் ஆகியோர் மறுத்து அவை ஆசிரியப்பா தொடர் பானவையே என்பதை நிறுவியுள்ளனர். 37 சங்க இலக்கியப்பரப்பிலே இணைக்குறள், நேரிசை, நிலமண்டிலம் ஆகிய அமைப்புக்கட்குரிய ஆசிரியப் பாவகைகள் பயின்றுள்ளன என்பதால் தொல்காப்பியம் அவை தொடர்பாகச் சிந்தித்திருக்கலாம் என்பது ஏற்புடைத்தே.

தொல்காப்பியம் வஞ்சப்பாவின் உறுப்புநிலே தொடர்பாகச் சுட்டியுள்ள வற்றை நோக்கும்போது அதன் பொதுவியல்பு பின்வருமாறு அமையும்:

> வஞ்சிப்பா இருசீரடியாலும் முச்சீரடியாலும் அமைவது அவ்வடிகள் நிரையிறுதியாகிய வஞ்சியுரிச்சீர்களால் அமைவன. நேரீற்றியற்சீர்கள் தவிர்ந்த வேறு சீர்களும் வஞ்சிப்பாவில் வரலாம். இப்பாவுக்குரிய கூன் என்ற உறுப்பு அசையாக அதையும்.38

தொல்காப்பியம் வெண்பா, கலிப்பா என்பவற்றின் உறுப்பு நிலே, வகைகள் என்பவற்றை விவரிக்கிறது.

> வெண்பா அளவடியாலும் சிந்தடியாலும் அமைவது; இறுதியடி முச்சீராக அமையும்; அதன் இறுதிச்சீர் அசை ஆக அமையும்; இயற்சீர், வெண்சீர் என்பன வெண்பாவுக்கு உரியன். 39

இது வெண்பாவின் பொது உறுப்புநிலே. இத்தகு வெண்பாவின் வகைகளே

் நெடுவெண்பாட்டே குறுவெண்பாட்டே கைக்கிளே பரிபாட் டங்கதச் செய்யுளோ டொத்தவை எல்லாம் வெண்பா யாப்பின''40

என்ற நூற்பா உணர்த்தும். இவற்றுள் நெடுவெண்பாட்டு, குறுவெண் பாட்டு என்பன பாவின் (அடியளவு தொடர்பான) வடிவநிஃப்பகுப்புக் கள். கைக்கிளே, அங்கதம் என்பன பொருண்மைசார் பகுப்புக்கள். பரி பாட்டு என்பது வடிவநிஃ தொடர்பானதா பொருள்நிஃ தொடர்பானதா என்பதில் உரைகாரர், ஆய்வாளர் இடையே கருத்துவேறு பாடுளது. 41 எவ்வா ரூயினும் தொல்காப்பியத்தின் வெண்பாப்பகுப்புப் புறநிஃவயான வடிவத்தை மட்டும் சுட்டியமையவில்ஃ என்பதும் பொருள் - வடிவம் இரண்டும் இணந்த நிஃவயிலேயே சிந்திக்கப்பட்டுள்ள தென்பதும் தெளிவு. வடிவ நிஃவயான வற்றுள் நெடுவெண்பாட்டு பன்னிரு அடி அளவுடைத்தென்றும் குறுவெண் பாட்டு எழுசீர்அளவினதென்றும் தொல்காப்பியம் குறிப்பிடும். 42 இந்த அளவுகள் முறையே அவற்றின் மேலெல்ஃ கீழெல்ஃகைகளக் குறிப்பன என் பது பேராசிரியர், நச்சிரைக்கினியர் ஆகியோரது கருத்தாகும். 43 இதன்படி நோக்க குறுவெண்பாட்டு, நெடுவெண்பாட்டு என்பன முறையே (பிற் காலத்தில் யாப்பருங்கலம் முதலியன சுட்டும்) குறள் வெண்பா, பஃருடை வெண்பா என்பவற்றைக் குறிப்பதாகக் கொள்ளலாம். அவ்வாருயின் நான் கடிகளால் அமையும் வெண்பாக்கள் (இன்னிசை - நேரிசை வெண்பாக்கள்) பற்றித் தொல்காப்பியம் சுட்டவில்ஃயா என்ற வினு எழுகிறது. மேற்சுட்டிய நூற்பாவிலே 'ஒத்தவை' என்ற சொல்லுக்கு இளம்பூரணர், 'அளவொத் தவை' எனப் பொருள்கொண்டு, உரைவிளக்கத்திலே நான்கடிகளாலான வெண்பாக்கள் சமநிஃ வெண்போ எனப்படும் என்று குறிப்பிட்டுள்ளார். 44 இலக்கியப் பயில்நிஃயைக் கருத்திற்கொண்டு நோக்கிய அ. சண்முகதாஸ் அவர்கள்,

''தொல்காப்பியருடைய காலத்தில் நெடுவெண்பாட்டு குறுவெண்பாட்டு என்ற இருவகைகளே இருந்தன. இவற்றைப் பிற்காலத்தவர்கள் முறையே பஃருடை, குறள் வெண்பாக்கள் எனப் பெயரிட்டுள்ளனர். ஏனேய சிந்தியல், நேரிசை வெண்பாக்கள் பிற்காலத் தில் வளர்ச்சியுற்றனவாகும்'' 45

என்பர்.

தொல்காப்பியம் கலிப்பா பற்றிக் குறிப்பிடும்போது அது அளவடியின் மிகுதி, நெடிலடி, கழிநேடிலடி என்பவற்றுல் அமையும் எனவும் அதனிறுதி ஆசிரியமாக அன்றேல் வெண்பாவாக முடியும் எனவும் கூறுகிறது;46 அமைப்பு நிலேயில் ஒத்தாழிசைக்கலி, கலிவெண்பாட்டு. கொச்சகக்கலி, உறழ்கலி என வகைப்படுத்தும்.47 இவற்றுள் ஒத்தாழிசைக்கலி என்பது உறுப்புநிலேயிற் பலவாக விரியும். உறழ்கலி தொல்காப்பியத்தின் பின் யாப்பியலார் கவ னத்தைப் பெறவில்லே. கொச்சகக்கலி என்பதனுல் தொல்காப்பியம் எதனேச் சுட்டியதென்பது அதனேப்பற்றிக் கூறும் நூற்பாவை உரையாசிரியர்கள் அமைத்துப் பொருள்கொண்ட முறையால் தெளிய முடியாதுளது. ''தரவும் போக்கும் இடையிடைமிடைந்தும் ''48 எனத் தொடங்கும் அந்நூற்பா கொச்சகக்கலிக்குரியதென்பது இளம்பூரணர் கருத்து. ஆயின் அதன் முதல் மூன்றடிகள் கவிவெண்பாவுக் குரியன எனவும் இறு தி இரு அடிகளும் கொச்ச கக்கலிப்பாவுக்குரியன எனவும் பேராசிரியர், நச்சிஞர்க்கினியர் ஆகியோர் கொள்வர். 49 இதனுற் கலிவெண்பா தொடர்பான விளக்கமும் சிக்கலாகிறது. இத்துடன், 'தொல்காப்பியக் கொச்சகக்கலிக்கு ஏற்ப பிற்கால (யாப்பருங் கலம், காரிகைகால) கொச்சகக்கலி அமையவில்லே' என்ற அ. சிதம்பரநாதச் செட்டியார் கருத்தையும்<sup>50</sup> நோக்கும்போது கலிப்பா தொடர்பான தனி நிலே நுண்ணுய்விற்கு அவசியமிருப்பது புலனுகின்றது.

பாக்களின் உறுப்பியல் தொடர்பாகத் தொல்காப்பியம் சில தனித்துவ மான கொள்கைகளேப் புலப்படுத்தி நிற்கிறது. அதில் நேர், நிரை, நேர்பு, நிரைபு என நால்வகை அசைகள் வகுக்கப்பட்டுள்ளன. 51 சீர்களுக்கு மூன்றசையே மேலெல்கேயைன் உணர்த்தப்பட்டது. 52 தள் பற்றி ஆங்காங்கு கட்டப்பட்டாலும் செய்யுளுறுப்பு என்ற வகையில் அதற்குத் தனிக் கணிப் புத் தரப்படவில்கே. சீர்களால் அமையும் அடி என்ற உறுப்புப்பற்றி அந் நூல் குறிப்பிட்டாலும். 53 பாக்களுக்குரிய அடியளவு சுட்டுகையில் எழுத்

मी कुं कु रिका

தெண்ணிக்கை கொண்டே வகைப்படுத்தும் பண்பு காணப்படுகின்றது. 54 இக்கூறுகள் தொடர்பாகப் பிற்கால யாப்பியலாருட் பலரும் தொல்காப்பியத்தி னின்று மாறுபட்ட சிந்தனே கொண்டிருந்தனர் என்று ஈண்டு சுட்டத்தக்கது.

தொல்காப்பியம் செய்யுளுறுப்புக்களில் வண்ணம் என்ற ஒன்றையும் கட்டுகிறது 55 அழகு எனப் பொருள்படும் இச்சொல் பாக்களின் மேற்சுட் டிய உறுப்பியல்கட்கும் அப்பாலான ஒலியழகின் சிறப்பைக் குறிப்பதாகக் கொள்ளத்தக்கது. இது பிற்காலத்தில் வண்ணப்பா, சந்தப்பா என்னும் பெயர்களிலான பாவடிவங்களுக்கான எண்ணக் கருவின் தோற்றுவாய் எனக் கருத இடமுண்டு.

தொல்காப்பியம் முன்வைத்த சிந்த**ணகள் சில அதன் உரை**காரரால் தொடர்ந்து பேணப்பட்டு, 'தொல்காப்பிய மரபு' என் சிந்த**ணே** நெறி ஆக நெடுங்காலம் நிலவி வந்துள்ளன.

### 4. பாவினங்களின் தோற்றமும் இலக்கண முயற்சிகளின் பெருக்கமும்

வாய்மொழி வழக்கிலிருந்து எழுத்திலக்கிய நிலேக்கு ஏற்றம் பெறும் செல்நெறி இலக்கிய வரலாற்றில் ஒரு குறித்த காலப்பகுதியில் மட்டும் நிகழ்வதன்று. அது காலந்தோறும் செயற்பட்டு நிற்பதாகும். இத்தகு செயற்பாடுகளின் விளேவுகளில் ஒன்றுக அமைவதே 'பாவினம்' என்ற பா வகைகளின் தோற்றமும் உருவாக்கமும். நால்வகை மூலப்பாக்களுடனும் தாழிசை, துறை, விருத்தம் என்னும் பெயர்களிற் சார்த்தி வழங்கப்படும் இப்பாவகைகள் சங்க இலக்கியம், தொல்காப்பியம் என்பவற்றுக்குப் பின் இலக்கியவழக்கிற் பயின்றனவாக வரலாற்றிற் புலனுகின்றன.

சங்க இலக்கியத்திற் பயின்ற பாவகைகள் குறிப்பாகப் பாடுவோன் -கேட்போன் என்ற சிறுவட்டத்தில் அமைந்தமை அவதானிக்கற்பாலது. மன்னர்களே நோக்கிப் புலவர் பாடியனவும் புலவர்களது உரையாடல் களும் தஃவன், தஃவி, தோழி முதலிய கதைமாந்தர் கூற்று – மாற்றங் களும் ஆன பாடல்களே சங்க இலக்கியப் பொதுநிலே. பதினெண்கீழ்க் கணக்கு நூல்களில் அகநூல்கள் ஆசிரியன் மாணவனே முன்னிறுத்திக் கூறும் பண்பின. கீழ்க்கணக்கின் அறநூல்களின் இயல்பும் சங்கப் பாடலியல்பில் அதி கம் வேறுபட்டதன்று. இத்தகு தேவைகளுக்கு ஆசிரியம், வஞ்சி, வெண்பா, கலி என்பன போதுமானவையாக இருந்திருக்கலாம். ஆயின் டைவிலே இலக்கியப் பொருண்மரபும் சூழலும் மாற்றமடையும்போது புதிய பாவடிவங்கள் தேவைப்படலாயின. இவை அவ்வக்கால மக்கள் வழக்கிலிருந்து (வாய்மொழி மரபிலிருந்து பெறப்பட்டு) எழுத்திலக்கிய இலக்கு இட்டுவரப்பட்டன. அவ்வாறு இட்டுவரப்பட்ட நிலேயில் மரபா கப் பேணப்பட்ட வடிவநிலேகளோடு பொருத்தி நோக்கப்பட்டு தாழிசை, துறை, விருத்திகளாக இனங்காணப்பட்டன. இதுவே பாவினங்கள் தோன் றியதன் அடிப்படையாகும். பாவினங்கட்கு மட்டுமல்ல, பின்தோன்றிய பல்வேறு பாக்களுக்கும் கூட இதுவே அடிப்படை எனலாம்.

தொல்காப்பிய காலத்துக்கு சற்று முன்பின்னுக எழுந்திருக்கக்கூடிய நிலப்பநிகாரம் இலக்கிய அமைப்பியலில் சங்கப் பாடல்கள், கீழ்க்கணக்கு நூல்கள் என்பவற்றைவிட வேறுபட்டது. கதைகூறிச் செல்லல், (நாடகப் பாங்காக) நீகழ்ச்சிகளேக் கட்புலக் காட்சிக்கேற்றவகையில் நிகழ்த்திக்காட்டல் என்ற அமைப்பியலேக் கொண்ட இப்பேரிலக்கியத்திலே இளங்கோ வடிகள் தேவைக்கேற்ப தமது காலம்வரை இயல்நிலேயில் வளர்ச்சியடைந் திருந்த பாவடிவங்களோடு வாய்மொழியாக வழங்கிய பல்வேறு பாவகை களேயும் பயுன்படுத்தியுள்ளார். வரி, குரவை என்னும் தலேப்புக்களேக் கொண்ட காதைகளில் வா ய் மொழி வழக்கிலிருந்து வந்த புதுப் பாக்களின் அறிமுகங்களே அவதானிக்கலாம். இவற்றைக் கலிப்பா வகையோடு இணைத்துச் சிந்திப்பது மரபு. இவை தொடர்பாக,

் ..... தனிச்சொல் பெற்றும் பெருதும் பல கொச்சகங்கள் அல்லது தாழிசைகள் தொடர்ந்து வந்தே இக்காதைகளே ஆக்கும் நிலேயை வரி, குரவை போன்ற பகுதிகளில் தெற்றெனக் காணலாம். கொச்சக்கலி எனவும் உறழ்கலி எனவும் பொதுநிலேயில் இவை அடங்கினும், அமைப்பு ஒருமை இன்மயால் அடிகளின் (இளங்கோவடிகளின்) புதுமுயற்சி, படைப்பு எனலாம் '56

என ச. வே. சுப்பிரமணியன் அவர்கள் கூறியுள்ளமை ஈண்டு கவணத்திற் குரியதாகிறது.

இவ்வாறு இளங்கோ நிகழ்த்திய மாற்றம் அடுத்து வந்த பக்தியிலக் கியச் சூழ்நிலேயில் மேலும் புதிய முயற்சிகட்கு வழிசமைக்கலாயிற்று. சம்யக் கருத்துக்களேப் பக்தியுணர்வுடன் மக்கள் மத்தியில் முன்வைக்க ஆழ்வார்களும் அக்காலப்பகு இயில் மக்கள் விழைந்த நாயன்மார்களும் சுவைக்கும் தரத்தில் திகழ்ந்த இசை (பண்) வகைகளேப் பயன்கொள்ள முனேந்தனர். ஏற்கனவே வளர்ச்சியுற்றிருந்த ஆசிரியம், வெண்பா என்பன இப்பக்திப் பாவலர்களால் பயன்படுத்தப்பட்டபோதும் இவர்களது ஆக்கங் களில் மிகப் பெரும்பான்மையானவை புதிய இசைப்பா வடிவங்களே. இவற்றைக் கலிப்பா, பரிபாட்டு என்பவற்றின் கூறுகளாக வகைப்படுத்தி நோக்கும் மரபு யாப்பியலாரிடம் பொதுவாகக் காணப்படுகிறது. இவ்வாறு பெருந்தொகையாக உருவான புதிய பாவகைட்கு இலக்கண அமைதிகாண வேண்டிய தேவை ஏற்பட்டபோது பெருந்தொகையான யாப்பிலக் கண நூல்கள் எழுந்தன. காக்கைபாடிவியம், திறுகாக்கைபாடினியம், அவி நயம் முதலாக இவ்வாறெழுந்த முப்பதுக்கும் மேற்பட்ட யாப்பியல்கள் தொடர்பான தகவல்களே இ. பி. பதினேராம் நூற்றுண்டின் முற்பகுதிக் குரியதான யாப்பருங்கலவிருத்தியுரை தருகிறது. <sup>57</sup> தொல்காப்பியப் பேரா நன்னூல் மயிலேநாதருரை முதலிய வேறு பலவும் இவ்வகை சிம்யருரை, நூல்களிற் பல இன்று சிலவற்றைச் சுட்டியுள்ளன. 58 இத்தகு உரைமேற்கோள் நிலேயிலும் தகவல் நிலேயிலும் மட்டுமே எமக்குக் கிடைப் இந்நூல்களிற் சிலவற்றினடியாக உருவாகி நிலேத்த பகுப்பு முறைகளிலொன்றுகவே 'பாவினம்' என்ற வகைமை அமைகிறது. காக்கை பாடினியம், சிறுகாக்கைபாடினியம் முதலியவற்ருல் முன்வைக்கப்பட்ட இப் பகுப்புமுறைபற்றி நாம் விரிவாக அறிந்துகொள்ள ஆதாரமாக இருக்கும்

காலமுதன்மையுடைய முழுநூல்கள் யாப்பருங்கலவிருத்தியுரை, யாப்பருங்கலக் காரிகையுரை என்பனவாகும். தமிழ் யாப்பியல் மரபிலே தொல்காப்பிய நெறிக்கு மாறுபட்ட சிந்தனேகளே முன்வைத்து விரிவான விளக்கந்தந்து நிற்பன என்ற வகையிலும் பிற்கால யாப்பியற் சிந்தனேகளுக்கு ஆதாரங்களாக – மேலாணே முயற்சிகளாகத் திகழ்வன என்ற வகையிலும் இவை வரலாற்று முக்கியத்துவமுடையன.

யாப்பருங்கலம், யாப்பருங்கலக்காரிகை ஆகிய இரு நூல்களும் அமித சாகரர் (அல்லது அமுதசாகரர்) என்பவரால் இயற்றப்பட்டவை. இவரது காலம் முதலாம் இராசராசசோழ மன்னனின் ஆட்சிக்காலம் கி. பி. 985 -1014) ஆக இருக்கலாம் என்பது ஆய்வாளர் முடிபு. 59 இந்நூல்கட்கு முறையே விருத்தியுரை, சிற்றுரை என்பன உள. காரிகையின் உரைகாரர் குணசாகரர் என அதன் பதிப்புக்களால் தெரியவருகிறது. விருத்தியுரை செய்தவர் என்ற கருத்தும் உண்டு; அதற்கு மறுப்பும் உண்டு 50 எவ்வா ருயினும் இவ்விரு உரைகளும் கி. பி. பதினேராம் நூற்முண்டின் முற்பகு திக்குரியன என்பதும் இவற்றுள் முற்பட்டது விருத்தியுரை என்பதும் ஆய்வுகளிற் புலனுகின்றது. 61

யாப்பருங்கலவிருத்தியுரை யாப்பியற் களஞ்சியம் எனத்தக்க வகையில் விடையப்பரப்புடையது. 96 நூற்பாக்களில் அமைந்த(236 அடிகள் கொண்ட) மூலத்திற்கு ஏறக்தாழ 600 பக்கங்களில் விரிந்தமைந்த இப் பேருரை அக்காலம் வரையிலான தமிழ் யாப்பியற் சிந்தனேப் பரப்பின் எல்லேயைக் காட்டுவது; தமிழ்மொழி – இலக்கியக் கொள்கைகள் தொடர் பாக நுண்ணுய்வுகள் மேற்கொள்வார்க்கு அரிய கருத்துவளங்களே வழங் கும் இறப்புடையது. காரிகையுரை சுருக்கமானது. பா அமைப்பு நுட்பங் களே உதாரணங்களுடன் விளக்கி நிற்பது. இவ்விரு நூல்களும் இவற்றில் மேற்கோளாகச் சுட்டப்படும் காக்கைபாடினியம், இறுகாக்கைபாடினியம் முதலிய நூல்களுமே (கெலப்பதிகாரம், நாயன்மார் - ஆழ்வார் பாடல்கள் என்பவற்றிற் பயின்ற புதுவகையான பாட்டு வடிவங்கள் போன்றனவாக அமைந்த பலவற்றுக்கும் தனிஇலக்கண அமைதிகள் சுட்டும் நோக்கில் பாவின வகைப்பாட்டை முன்வைத்தன. பாவினம் என்ற சொல் பாக்க ளோடு தொடர்புடைய, ஆயின் அவற்றினின்று வேறுபட்ட அமைப்பு எனப் பொருள் தருவது. நால்வகைப் பாக்களும் தாழிசை, துறை, விருத் தம் என்னும் பெயர்களில் எல்லாமாகப் பதினைச்சு பாவினங்கள் அமைப் தன. அவை:

ஆசிரியம்: ஆசிரியத்தாழிசை — மூன்றடிகள் தம்முள் ஒத்துவரல். ஆசிரியத்துறை — நான்கடியமைப்பில் ஈற்றயலடி கு**றைதல்.** நடுவடி மடங்கி வரல், இடையிடை குறைதல்.

ஆசிரிய விருத்தம் - ஐந்தின் மிக்க சீரடிக**ள் நான்கு அளவு** ஒத்துவரல். வஞ்சி : வஞ்சித் தாழிசை – இருசீரடி நான்கு ஒரு பொருள் மேல் மூன்றடுக்கிவருதல்.

வஞ்சித்துறை - இருசீரடி நான்கு தனித்துவரல்.

வஞ்சி விருத்தம் - முச்சீரடி நான்கு அமைதல்.

வெண்போ:குறள்வெண்செந்துறை – இரண்டடிகள் அளவொத்து ஒழுகிய ஓசையும் விழுமிய பொருளும் பெறல்.

> குறட்டாழிசை இரண்டடியாய் ஈற்றயலடி குறை தல். குறள்வெண் செந்துறையின் சிதைவு ஓசை குன்றிய குறள்.

வெண்டாழிசை – மூன்றடியமைந்து ஈற்றடி முச்சீராதல் வெண்டுறை – மூன்று – ஏழு வரையான அடிகள் அமைப்

– பில் இறுதியடி சீர்குறைதல், வேற்றுனி

- விரவுதல்

வெளிவிருத்தம் – நான்கு (அல்லது மூன்று) அடிகளிலமைந்து

- அடிதொறும் தனிச்சொற் பெறல்.

கலி : கலித்தாழிசை - அடிகள் பல ஒத்து கடையடி மிகல்.

கவித்துறை - ஐஞ்சீரடி நான்கு அமைதல்.

கலிவிருத்தம் - நாற்சீரடி நான்கு அமைதல்.62

மேற்படி பாவின அமைப்புக்களில் சீர், அடி அமைதிகளின் வேறு பாடே முக்கிய அடிப்படையாவதையும் சிறுபான்மை பொருண்மையும் கவனம் பெறுவதையும் அவதானிக்கலாம்.

இவ்வாறு அமையும் பாவினங்களில் கலித்துறை, எண்சீர் ஆசிரிய விருத்தம் என்பவற்றின் ஒவ்வொரு சிறப்பு அமைப்புக்கள் பின்னர் முறையே கட்டவோக் கலித்துறை, கட்டவோக் கலிப்பா எனச் சிறப்பு வகை யோகச் சுட்டி இலக்கணங் கூறப்பட்டன.63

மேற்கண்டவாறு உருவான பாவினப் பகுப்புமுறை யாப்பருங்கலம், காரிகை என்பவற்றிற்குப் பிற்பட்ட யாப்பியற் சிந்துண்யில் நிஃவத்துவிட் டது. எனினும் தொல்காப்பிய மரபு பேணி நிற்பவர்களான பேராசிரியர், நச்சிஞர்க்கினியர் ஆகியோர் இப்பகுப்புமுறையை ஏற்கவில்ஃ. இவர்கள் தொல்காப்பியத்தின் கலிப்பா வகையான கொச்சக ஒரு போகு என்பதில் மேற்குறித்த பா அமைப்புக்கட்கு அமைதி காண்பர். 64 பாவினங்கள் என்ற பகுப்பு முறையையும் கொச்சகத்தில் அமைதி காணும் சிந்துணையை யும் ஒருங்கே மேறுக்கும் ஆய்வாளர் வ. சுப. மாணிக்கம் அவர்கள் இத் துறையில் புதிய பார்வை செலுத்தப்படவேண்டும் என்பர்.65

காக்கைபாடினியம், யாப்பருங்கலம் முதலியன முன்வைத்த புதிய பகுப்பு முறையோடொட்டி பாவுறுப்பு நிலே தொடர்பாகவும் தொல்காப்பியத்துக்கு மாறுபட்ட கொள்கைகள் உருவாயின. குறிப்பாகச் சுட்டத்தக்க சில:

- (அ) அசையிலே நேர்நிரை என்ற இரண்டே சுட்டன்.
- (ஆ) நான்கு அசையிலும் சீர் அமைதல்.
- (இ) தனேயை ஒரு தனி உறுப்பாகக் கொள்ளல்.
- (ஈ) அடிகளேச் சீர் எண்ணிக்கையில் வகைப்படுதல்.
- (உ) ஓசைநோக்கிச் சீரைப் பிரிக்கும் வகையுளிமுறைமை.

இவை தவிர நால்வகைப் பாக்களே வகைப்படுத்தும் முறைமையிலும் வேறுபாடு தெரிகிறது. ஆசிரியப்பாவை நேரிசை, இணக்குறள் நிலேமண் டிலம், அடிமறிமண்டிலம் எனவும் வெண்பாவைக் குறள், சிந்தியல், இன்னிசை, நேரிசை, பஃறெடை எனவும் வஞ்சிப்பாவைக் குறளடி. சிந்தடி எனவும் வகைப்படுத்தியுள்ளமைகள் இதற்குச் சான்று. கலிப்பா தொடர்பாக தொல்காப்பிய மரபினின்று வேறுபட்டமை முன்னர் சுட்டப் பட்டது.66 தொல்காப்பியம் பாப்பகுப்பு முறைகளில் வடிவநிலேயை மட்டு மன்றிப் பொருண்மையையும் பொருத்தி நோக்கினுர் என்பதும் முன்னர் சுட்டப்பட்டது.67 யாப்பருங்கலும் முதலியவற்றின் சிந்தனேயில் வடிவநிலே நோக்கே தனிக்கவனம் பெறலாயிற்று.

> ்எழுத்தசை சீர்தனே அடிதொடை தூக்கொடு இழுக்காநடையது யாப்பெனப் படுமே''68

என்பது இதனேத் தெளிவுபடுத்தும்.

தொல்காப்பியருக்குப் பிற்பட்ட பாவியலிலே, அவரது கொள்கைகளிற் சிலவற்றைக் தழுவிதின்று சில மாற்றங்களே ஏற்றவர் பல்காயஞர், நற்றத்தஞர் என்போர் எனவும் எதிரான கொள்கைகளே முன்வைத்தவர் காச்கைபாடினியர் எனவும் அ. பிச்சை குறிப்பிடுவர். 69 காக்கைபாடினியரும் அவர் மரபில் தொடர்ந்து யாப்பருங்கலகாரரும் முன்வைத்த கொள்கைகளே தமிழ் யாப்பிலே இன்றுவரை செல்வாக்குச் செலுத்துகின்றன. யாப்பருங்கலக்காரிகையின் வழி, சார்பு, விளக்க நூல்களாகவே இற்றை வரையான பெரும்பான்மையான யாப்பியல்கள் திகழ்கின்றன. காரிகையை அடுத்து எழுந்த வீரசோழியம் என்ற ஐந்திலக்கண நூல் தனது யாப்பதிகாரத்தில் காரிகைக் கொள்கைகளேத் தழுவிச் செல்வதோடு குறள், சிந்து, திரிபாதி, வெண்பா, திலதம், விருத்தம், சவலே, போலி என்னும் பெயர் களால் ஒரு புதிய பகுப்பு முறையையும் சுட்ட முன்ந்துள்ளதால். இந்த வகைப் புதிய பகுப்பு முறையையும் சுட்ட முன்ந்துள்ளதால். இந்த வகைப் புதிய பகுப்புமுறை வரலாற்றில் உரிய கணிப்பைப் பெற்றமைக்குச் சான்றில்லே.

#### 5. வண்ணப்பாவும் இசைப்பா வகைகளும்

பா, பாவின் உருவாக்கத்தை அடுத்துத் தமிழ் யாப்புலகில் நிகழ்ந்த பரிணுமங்கள் வண்ணப்பா, இசைப்பா என்னும் பெயர்களாற் சுட்டப் படுவன. வண்ணப்பா சந்தப்பா, என்ற பெயரிலும் சுட்டப்படுவதுண்டு. இசைப்பாக்கள் என்பன சிந்து, கும்மி, கீர்த்தணே முதலியனவாகப் பெயர் வழங்குவன. மேற்குறித்த இருவகைகளும் இலக்கியப் பரப்பில் இருவேறு நிலேகளில் அறிமுகமாகி உருப்பெற்று வளர்ந்தவை. வண்ணம் அல்லது சந்தம் என்னும் பெயரில் அமைவன புலவர்களது பயிற்கியிலே ஒசை யழகு நோக்கில் நிகழ்ந்த வளர்திறன் ஆகும். இசைப்பா வகைகள் பல்வேறு கால கட்டங்களில் மக்களின் வாய்மொழியாகத் திகழ்ந்து எழுத்திலக்கிய ஏற்றம் பெற்றவை; அவ்வாறு ஏற்றம் பெற்ற நிலேயின் பின்னும் செப்பம் உற்றவை.

வண்ணம் எனப்படும் ஓசையழகு தொடர்பான சிந்தனே தொல்காப் பியச் செய்யுளிலே காணப்பட்டமை முன்னர் சுட்டப்பட்டது. ஆயின் அச்சொல்லுக்கு அது விளக்கம் தரவில்லே; வகைமையையே சுட்டுகின்றது. வண்ணம் என்பது ஒரு பாவின்கன் நிகழும் ஓசைவிகற்பம் என்பர் பேரா சிரியர். 71 தொல்காப்பியம் சுட்டும் வண்ண வகைகள் இருபதையும் அவற் துக்கு உரைகாரர் தந்த எடுத்துக்காட்டுக்களேயும் நோக்கும்போது அவற்றுள் மிகப் பெரும்பாலான சிலவகை எழுத்துக்கள். சொற்கள், தொடைகள், ஓசைகள் என்பவற்றின் மிகுபயிற்சியின் மூலம் நிகழும் ஓசை விகற்பங்களேப் புலப்படுத்தி நிற்பது புலதைின்றன.

"ஓரெழுத்தின் பயிற்சிமிகுதி, ஒரு குறிப்பிட்ட ஓசையின் பெருக்கம், ஒருசொல், எண், சிர் அல்லது தொடை பயின்றுவரல், ஒரு பொருண்கமயின் முடிவு முடியாமை என்பன வண்ணத்திற்கு அடிப்படையாயின்" 72

என ச. வே. சுப்பிரமணியன் அவர்கள் தந்துள்ள விளக்கம் தொல்காப்பியம் வண்ணம் என எதைக் கருதியதென்பதனே உணரவைக்கிறது. இதனே மேலும் தெளிவுபடுத்தச் சில எடுத்துக்காட்டுகளே நோக்கலாம்.

- "முட்டாச் சிறப்பின் பட்டினம் பெறினும்"73
- '்பொன்னி னன்ன புளேநுண் டாது''<sup>74</sup>
- ··உருமுரறு கருவிய பெருமழை தலேஇய<sup>·</sup>'75

இவை முறையே வல்லிசை, மெல்லிசை, உருட்டு வண்ணங்களாகக் கூறப் படுவன. வல்லின, மெல்லின் எழுத்துக்களின் மிகுந்த ஓசையும், சொற்கள் உருண்டு செல்வது போன்ற குறிலினே அசைகளின் தொடர்ச்சியுமே இவ்வாறு சுட்டக் காரணமாகின்றன. பொதுவான (பா, பாவின) வாய் பாட்டுக்குரிய அசை, சீர் நிலேயில் மேற்கு றித்த அடிகளே அலகிடும் பொழுது முறையே,

| 1. | நேர்நேர்       | நி <b>ரைநேர்</b> | நேர்நிரை          | நிரைநேர்  |
|----|----------------|------------------|-------------------|-----------|
|    | (தேமா          | புளிமா           | கூஷிளம்           | புளிமர்)  |
| 2. | நேர்நேர்       | நேர்நேர்         | நி <b>ரை</b> நேர் | நேர்நேர்  |
|    | (தேமா          | தேமா             | புளிமா            | தேமா)     |
|    | நிரை நிரை நேர் | நிரை நிரை        | நிரை நிரை         | நிரைநிரை  |
|    | (கருவிளங்காய்  | கருவிளம்         | கருவிளம்          | கருவிளம்) |

என்பனவாக அமையும். இவ்வாய்பாட்டில் மேற்படி ஓசையழகு புலப்பட வாய்ப்பில்லே. இத்தகு ஒசைநுட்பங்களே நுணுகி நோக்கும் ஆர்வமே வண் ணச் சிந்தனேயின் அடிப்படை என்பது புலஞிகன்றது. வடிவநிலேயில் பரிபாடல், கலிப்பாவின் ஒருவகை என்பவற்றின் ஒரு உறுப்பான அராகம் என்பது குறிலிணேச் சீர்களால் அமைந்த ஒலியழகினப் புலப்படுத்துவது. இதற்கு வண்ணகம், அடுக்கியல், முடுகியல் என்ற பெயர் களும் உண்டு.76 இவ்வாறு வண்ணம். வண்ணகம் முதலியனவாக அமைந்த ஓசையழகுபற்றிய சிந்த சே களும், இத்தகு ஓசையழகைப் பாடலின் பொருண்மை, சூழல் இவற்றுக்கேற்ப மிகுவித்துக் காட்டித் தம் மொழியாட்சித் இறினப் புலப்படுத்த விழைந்த கவிஞர்களது கவிதா சாமர்த்தியப் பேறுபேறுகளும் தமிழில் வண்ணப்பா என ஒரு தனிவகை உருப்பெற வழிவகுத்தன. இலப்பதிகார மங்கலவாழ்த்தில் அமையும்,

'முரசியம்பின முரடதிர்ந்தன முறையெழுந்தன பணிலம் வெண்குடை' யர செழுந்ததொர் படியெழுந்தது வகலுண் மங்கல அணியெழுந்தது<sup>77</sup>

என அமையும் அடிகள், திருஞானசம்பந்தரின், ''பிடியதனுருவுமை '' என்ற பாடல் கொண்ட பதிகம்<sup>78</sup> ஒட்டக்கூத்தரின் குலோத்துங்கசோழன் பிள்ளத் தமிழிலமையும்,

'அறைபடுதிகிரியின் அவேகடல் இருள்கெட

எனவரும் சப்பாணிப் பருவப் பாடற்பகு தி<sup>79</sup> முதலியவற்றினூடாக இதன் ஆரம்ப வளர்ச்சியை அவதானிக்கலாம். பின்னர் அருண இரிநாதர் பாடி திருப்புகழ், வகுப்பு வகைகள் என்ப வற்றில் இதன் பெருவளர்ச்சியை அவதானிக்கலாம். ஆயின் இவை வண்ணம் எனப் பெயர் வழங்கப்பட்ட மைக்குச் சான்றில்லே கி. பி 14ஆம் நூற்ருண்டினரான பட்டினத்தடிகள் பாடிய 'உடற்கூற்று வண்ணம்'80, 16ஆம் நூற்ருண்டினரான சேறைக் களிராசபிள்ளே பாடிய 'அண்ணுமலேயார் வண்ணம்'81 என்பன வண்ணப் பெயரிலமைந்த வடிவநிலேத் தொல்சான்றுகளாகத் தெரிகின்றன. பின்னர் தாயுமானுர்<sup>82</sup>, திருத்தொட்டிக்கலேச் சுப்பிரமணியமுனிவர்<sup>83</sup>, 'வண்ணச் சரபம்' என விருதுபெற்ற தண்டபாணி சுவாமிகள் (1839 – 1898) என் போர் வண்ணப்பாக்கள் பாடியுள்ளனர். <sup>84</sup> இஸ்லாமியப் புலவரான ஹமீது இபுராஹிம் என்பவர் வண்ணம் பாடும் திறத்தால் 'வண்ணக்களஞ் சியம்' என வழங்கப்பட்டார்.

வண்ணப்பாவுக்குத் தனி இலக்கணம் என்ற வகைபில் எமக்குக் கிடைக்கும் முதனூல் மேற்சுட்டிய 'வண்ணச்சரபம்' சுவாமிகளின் வண் ணத்தியல்பு (1867)85 ஆகும். இதனேத் தொடர்ந்து அவர் இயற்றிய அறுவகையிலக்கணம் (1893) நூலில் ஒருபகுதி வண்ணப்பாவிலக்கணம் கூறுகிறது. செந்தமிழ் (தொகுதி 20 - 1921/22) இதழொன்றிற் காணப் படும் ஆக்கியோன் பெயரறியப்படாத நூற்பாக்கள் 86 சிலவும் வண் ணப்பா தொடர்பான சில தகவல்களேத் தருகின்றன. இருபதாம் ருண்டிலே ம. ரா. பூபதி இயற்றிய குமாரபூபதியம் என்னும் வண்ணப்பா யாப்பிலக்கணம் (1977)87 தண்டபாணி சுவாமிகளின் சிந்தனேகளே காட்டியாகக் கொண்டு சிற்சில இலக்கண மாற்றங்களேக் குறித்துச் செல் இன்றது. புலவர் குழந்தையின் யாப்பதிகாரம் (1959)88, தொடையதிகாரம் (1967)89 என்பனவற்றிலும் வண்ணம் தொடர்பான குறிப்புக்கள் உள. த. சரவணத்தமிழன் இயற்றிய யாப்புநூல் (1981)90 ஒலிப்பா என்ற தலேப்பில் வண்ணப்பா தொடர்பான சில தகவல்களேத் தருகிறது.

வண்ணப்பா இலக்கணத்தில் அடிப்படை உறுப்பு சந்தம் என்பதாற் சுட்டப்படும். பா, பாவின வகைகளுக்குரிய அசை, சீர் என் னும் இருகூறுகட்கும் ஒத்த நிலேயில் இந்தச் சந்த உறுப்பு அமையும். இது தத்த, தத்தா, தந்த, தய்ய முதலியனவாக விரிவு பெறும். இவ்வுறுப்புச் சேர்க்கையில் நிகழும் ஓசைத் தொடர்கள் துள்ளல், குழிப்பு, கலேமுதலி யனவாகப் பெயர்பெறும் பொருள்நிலேயில் இறையருள் நாட்டம், அகம் என்பவை வண்ணப்பாக்களிற் பயின்று வந்துள்ளன. குறிப்பாக விருத்தம் என்ற பாவினமே வண்ணப்பா என்ற புதுநிலேப் பரிமாணத்தை எய்தியது.

இசைப்பாக்கள் என்பன பா, பாவின வகைகளே அடுத்து, தமிழில் உருவான பா வடிவங்கள் எனக் கருதப்படுவன. இவற்றைப் பாவினங்களின் இனங்கள் என்று கூறும் வழக்கமும் உளது. சிந்து, கும்மி, கீர்த்தனே முதலியனவாக அமையும் இவை தொடர்பான மூலங்கள் சித்தர் பாடல் களிலும், பட்டினத்தடிகளின் 'முதல்வன் முறையீடு' முதலிய பாடல்களி லும் அவதானிக்கப்படுகின்றன. 15ஆம் நூற்ருண்டினரான தத்துவராயர் பாடல்களும் இவ்வகையில் அவதானித்தற்குரியன. 1654இல் வெற்றி மாலேக்கவீராயர் பாடிய கீர்த்தணம் என்ற பாடலே தமிழின் முதலாவது கீர்த்தனே என்பர் மு. அருணுசலம். 91 இது இப்போ கிடைக்கவில்லே. கிடைப் பவற்றுள் முற்பட்டது 18ஆம் நூற்ருண்டி னரான முத்துத்திண்டவரின் நில்லேத்திருத்தலக்கீர்த்தன்களாகும். 92

மேற்குறித்தவற்றுக்கு விரிவான இலக்கணம் கூறுவதாக எமக்குக் கிடைக்கும் நூல்கள் புலவர் குழந்தையவர்களின் யாப்படுகாரம்,93 தொடை யதிகாரம் 94 என்பனவாகும். கே. ராஜகோபாலாச்சாரியார், அ. கி. பரந்தர மஞர், கி. வா. ஜகந்நாதன், அ. சரவணத்தமிழன் கொக்கூர்கிழான் என் போரும் இவைபற்றிச் சுட்டியுள்ளனர்.95 கடந்த நூற்றுண்டிலே (முற்சுட் டிய) தண்டபாணி சுவாமிகளின் அறுவகையிலக்கணத்திலே யாப்பிலக்கணப் பகுதியில் நாடகத் தமிழியல்பு என்ற தஃவப்பிலே கீர்த்தனே, பதம், சிந்து ஆகிய மூவகை சுட்டப்பட்டுச் சுருக்கமாக இலக்கணங் கூறப்பட்டுள்ளது.96 எனவே இவை அக்காலப்பகுதியில் இயற்றமிழ் அங்கீகாரம் பெறுநிலேயைக் காட்டுவதாகச் சிந்திக்க இடமுண்டு.

மேற்சுட்டிய இசைப்பா வகைகளின் அமைப்பு நிலேகளே நோக்கிய ஆய்வாளர்கள் இவற்றைத் தொல்காப்பியம் சுட்டும் பண்ணத்தி, கலிப்பா வீன் கொச்சக ஒருபோகு என்பவற்றுடனும் தொடர்புபடுத்தி நோக்குவர்; திருமுறைப் பாடல்களிலும் மூலங் காண்பதுண்டு. 97 வீரசோழியம் சுட்டும் சிந்து யாப்பு, 98 சீவகசிந்தாமணி நச்சிருர்க்கினியருரையில் அறியப்படும் சித்தராரூடச்சிந்து 99 என்பவற்றின் அமைப்பு புலவர் குழந்தை தரும் இலக் கணத்துடன் ஒப்பு நோக்கப்படத் தக்கன. கல்குளம் குப்புசாமி முதலியார் சுட்டும் சிந்து இலக்கணமும் 100 தொடர்புபடுத்தி நோக்கு தற்குரியது.

சிந்து, கும்மி வகைசார்ந்த பல்வேறு பாடல்களும் மக்களின் நோட் டார் வழக்காற்றியல் சார்ந்த ஆடல்பாடல்களின்) வாய்மொழியினின்று காலகதியில் எழுத்திலக்கிய ஏற்றம் பெற்றவை என்பது தெளிவு. ஆயின் கீர்த்தனே என்பது அப்பரிணுமத்திலே கர்நாடக இசைச்சூழலின் செல்வாக் கிறை செம்மை பெற்ற வடிவநிலே என்பதும் புலனுகிறது. இவை தொடர் பான சிந்துவேகளும் விளக்கங்களும் இக்கட்டுரையாளரின் 'தமிழ்யாப்பு வளர்ச்சி' என்ற ஆய்வேட்டிலே விரிவாக எடுத்துக்காட்டப்பட்டுள்ளன. 101 எனினும் மேலும் தனிநிலேயான விரிந்த ஆய்புகட்கு இடமுண்டு.

## 6. யாப்பியற் திந்தனேயாளருக்கு .......

தமிழ் யாப்பும் யாப்பியலும் தொடர்பான வரலாற்றுச் செல்நெறியின் முக்கிய சுறுகள் மேலே சுட்டிக்காட்டப்பட்டன. அவற்றிற் சுட்டப்பட் முக்கிய சுறுகள் மேலே சுட்டிக்காட்டப்பட்டன. அவற்றிற் சுட்டப்பட் டவை தொடர்பாகவும் இனிமேலும் இத்துறையில் ஆர்வம் செலுத்த விழைவோர்க்கும் உயர்நிலே ஆய்வை மேற்கொள்ள விழைவோர்க்கும் பயன்படவல்ல சில தகவல்களும் ஆய்வுக் களங்களும் இங்கு முன்வைக்கப் படுகின்றன.

கடந்த நூற்ருண்டிலே சி. வை. தா மோ தரம் பிள் போயவர் கள் (1832 – 1901) 'கட்டளேக்கலித்துறை' என்ற யாப்பு தொடர்பாக அப் பெயரில் ஒரு சிறுநூல் இயற்றியுள்ளார். 102 தி. வீரபத்திரமுதலி யார் (1855 – 1910) அவர்கள் விருத்தப்பாவியல் என்ற சிறுநூல் ஆக்கியுள் ளார். 103 இவ்விரு நூல்களும் பாவினங்களின் ஒவ்வொரு வகை தொடர் பான தனி நூல்கள். இவை தொடர்பான ஆய்வுகள் இற்றைவரை விரிவாக மேற்கொள்ளபப்டவில்லே. இக்கட்டுரையாளரின் மேற்கட்டிய ஆய்வேட்டில் ஒரு இயலுக்கு சி. வை தா. அவர்களின் கட்டிவுக்கலித்துறை நூல் மிகப் பயன்தரும் ஒரு ஆதாரநூலாக அமைந்தது என்பது இங்கு சுட்டிக்காட்டத்தக்கது. இவ்விரு நூல்களும் விரிவான தனித்தனி ஆய்வுகட்குரியன.

தமிழிலக்கியப் பரப்பிலே சங்கஇலக்கியம், கிலப்பதிகாரம் பல்லவர்கால இலக்கியங்கள், கம்பராமாயணம் என்பவற்றின் யாப்பு தொடர்பாகத் தனித் தணி உயர் நிலே ஆய்வுகள் நிகழ்ந்துவிட்டன. 104 காலகட்டம் முழுவதும் தொகுத்தும் பகுதியாகவும் நோக்கப்பட்டும் உள்ளன. 105 ஒப்பியலாகத் திராவிடமொழி யாப்பியலாய்வும் நிகழ்ந்துளது. 106 எனினும் தமிழ்ப் பாவகை ஒவ்வொன்றினதும் வடிவநிலே, பயில்நிலே, இலக்கணநிலே, பொருள்நிலே என்பன சமுதாய வரலாற்றுப் பகைப்புலத்திலே தனித்தனி நோக்கப்பட வேண்டும். இக்கட்டுரையாளரின் முற்குறித்த ஆய்வேட்டில் குறிப்பிடத் தக்க அளவு இப்பணி மேற்கொள்ளப்பட்டுள்ளதெனினும் மேலும் கிந்தனே விரிவுக்கு இடம் உளது.

இவ்வாறு நோக்கும்போது யாப்பருங்கலவிருத்தியுரை தொடர்பான முழுநிலே ஆய்வு ஒன்றன் அவசியம் உணரப்படுகின்றது. தமிழின் மொழிக்கொள்கை, இலக்கியக் கொள்கை என்பன தொடர்பான சி ந் த னே கள்மேலும் செப்பமுறுவதற்கு யாப்பருங்கலவிருத்தியுரையின் உள்ளடக்கம் முழுநிலேயில் வெளிக் கொணரப்பட்டு மதிப்பிடப்படவேண்டும். இவ்வுரைக்கும் காரிகையுரைக்கும் உள்ள தொடர்பு ஒப்புநோக்கப்படவேண்டும். இதற்கு அடிப்படையாக இவ்விரு நூல்களதும் பதிப்பு முயற்சிகள் மூலபாடத் திற னுய்வு நோக்கில் அணுகப்படவேண்டும். இவ்வகை முயற்சிகள் பரவலாகவும் ஆழமாகவும் மேற்கொள்ளப்படும் நிலேயிலேயே தமிழிலக்கியத்தின் அமைப்பியல் வரலாறு உருவாகத் தக்க குழிநிலே தோன்றும்.

#### அடிக்குறிப்புக்கள்

- ப. தொல்காப்பியம் பொருளதிகாரம், செய்யுளியல் நூற்பா 166. இனம் பூரணருரையுடனுன பதிப்பு, திருநெல்வேலித் தென்னிந்திய சைவ சித்தாந்த நூற்பதிப்புக் கழகம், சென்னே 1961, ப. 519.
- இதன் விளக்கத்திற்கு நோக்குக: கப்பிரமணியன், கலாநிதி நா ... ''சொற்பொருள் நிலேயில் செய்யுளும் யாப்பும்'' தமிழோசை 1986, செங்கதிர்ச்செல்வன், பொ. (பதி.) தமிழ் மன்றம், யாழ்ப்பாணப் பல்கலேக்கழகம், திருதெல்வேலி, 1986, பக். 19 – 24.
- 8. தொல். பொருள் செய். நா . 1 . (இளம்.) ப. 419.
- 4. தொல்காப்பியம், பொருளுகொரம் 2 ம் பாகம், பின்னுன்கியல்களும் பேராசிரியமும் (கணேசையர், சி. அவர்களின் உரை விளக்கக் குறிப்புக்களுடன்) பொன்னேயா, நா. (பதி.), திருமகள் அழுத்தகம், சுன்னுகம், 1943 ப. 205.
- 5. மேற்படி.
- 6. மேற்படி, ப . 378.
- 7. தொல். பொருள். செய். நூ: 82. (இனம்) உரை. ய. 459.
- 8. மேற்படி, நா: 101, ப. 472.
- 9. மேற்படி, நூ: 81, ப. 458.
- 10. மேற்படி நூ: 173 . ப. 522.
- 11. மேற்படி, இனம். உரை. பக். 322 23.
- 12. தொல். பொருள். செய். பேரா. உ. ப. 573.
- 13. மேற்படி.
- 14. பிச்சை, அ. 'சங்க யாப்பியல்'. டாக்டர் பட்ட ஆய்வேடு (நால் வடிவு பெறுத்து), மதுரைக் காமராசர் பல்கலேக்கழகம். மதுரை, 1979, பக். 51 - 52.
- 15. Сюфиц, и. 62.
- 16. சண்முகதாஸ், அ. 'செய்யுள் வடிவங்களும் மோழியும்', கலாவதி, ஆசிரியர் பயிற்சிக் கல்லூரி மலர், பலாலி. 1980. ப. 07.
- 17. தொல். பொருள். செய். நூ 1 126. (இளம்.) ப . 494.
- 18. இங்கு தொல். பிற்பட்டயாப்பியலார் என்பது யாப்பருங்கலம், யாங் பருங்கலக்காரிகை காரரைச் சுட்டியமைகிறது.

- 19. செல்வநாயகம், வி., தமிழ் உரைநடை வரலாறு, சாரதா பிரஸ், கும்ப கோணம். 1957. பக். 2 - 5 (புறநானூற்றின் 235, 75-ம் பாடல் களே ஒப்புநோக்கி இக்கருத்து முன்வைக்கப்பட்டது).
- 20. கலித்தொகை நச்சினர்க்கினியருரையுடனுன பதிப்பு, திருநெல்வேலித் தென்னிந்திய சைவசித்தாந்த நூற்பதிப்புக் கழகம், சென்னே, 1938. ப. 269.
- 21. மேற்படி ப . 254.
- 22. தொல் பொருள். செய் நூ: 151 . (இனம்.) ப. 514.
- 23. பார்க்க: அடிக்குறிப்பு 18.
- 24. Chidambaranatha Chettiar, A. Advanced Studies in Tamil Prosody.
  Annamalai University, Annamalai Nagar, 1943, pp. 99-100.
- 25. செல்வநாயகம், வி. டி. நா. பக் 60 61.

  Kailasapathy, K. Tamil Heroic poetry. Clarenden press, Oxford,
  1968, p. 178.
- 26: Chidambaranatha Chettiar, A. . Op. cit. p. 57.
- 27 சண்முகதாஸ், அ., தமிழ்ப்பா வடிவங்கள் (பல்லவர்கால இலக்கியங் களின் யாப்பு வடிவங்கள் பற்றிய ஆய்வு), யாழ்ப்பாணப் பல்க ஃலக் கழகம், 1982. (தட்டச்சுப்படி) ப. 31.
- 28. மேற்படி, ப. 7.
- 29. சுப்பிரமணியன், நா. மு. நூ. கட்டுரையில் இது விளக்கப்பட் டுள்ளது.
- 30. தொல் . பொருள். செய் . நூ : 77 , 79 80 . (இளம்) . பக். 45-559 .
- 31. மேற்படி, நூ. : 78. ப. 456.
- 32. மேற்படி, இளம். உ. ப. 457.
- 33. தொல் . பொருள் . செய் பேரா . உ. ப. 3.75
- 34. தொல் . பொருள் . செய் . இளம் . உ .. ப. 477 .
- 35. Comun, நா.: 111 113. பக். 476 77.
- 36. Chidambaranatha Chettiar, A. Op. cit., PP. 37-75.
- 37. செயராமன், ந. வீ., யாப்பியல் திற றைய்வு, மணிவாசகர் நூலகம், சிதம்பரம், 1977. பக். 144 - 53.

- 38. தொல். பொருள். செய். ; நூ: 34, 45, 19, 21, 46. (இனம்.) பக். 428 37.
- 39. மேற்படி, நூ: 54, 68, 18 (இனம்) . பக் . 428 53.
- 40. மேற்படி, நூ: 114. ப. 481.
- 41. இது தொடர்பான விபரங்கட்குப் பார்க்க: பிச்சை, அ. "பரிபாட் டின் பெயர்க்காரணம்" பத்தாவது கருத்தரங்கு ஆய்வுக்கோவை, தொகுதி 1 . , இந்தியப் பல்கலேக்கழகத் தமிழாசிரியர் மன்றம், தமிழ்நாடு வேளாண்மைப் பல்கலேக்கழகம், கோயமுத்தூர், 1978. பக். 463 - 68.
- 42. தொல் . பொருள் . செய் . நூ . : 151 . (இளம்.) ப . 513 .
- 43. தொல் . பொருள் . செய் . பேரா . உ . ப . 545 . தொல்காப்பியம் பொருளதிகாரம் செய்யுளில் நச்சிஞர்க்கினியருரை . திருநெல்வேலித் தென்னிந்திய சைவசித்தாந்த நூற்பதிப்புக் சுழகம் , சென்னே . 1965 ப . 218 .
- 44. தொல். பொருள். செய். இளம் உ. பக். 482 83.
- 45. சண்முகதாஸ், அ. மு. நா.: (1982), ப. 53.
- 46. தொல் . பொருள் . செய் . நா : 56, 72, 73 . (இனம்.) பக். 446 53 .
- 47. மேற்படி, *நா.* : 126. ப . 449 494.
- 48. மேற்படி, *நா.* : 148. ப . 509.
- 49. தொல் . பொருள் . செய் . நா. : 154 5 (பேரா.), பக். 522 529 . தொல் . பொருள் . செய் . நா. : 154 - 55 (நச்சி.) , பக். 196 - 203 .
- 50. Chidambaranatha Chettiar . A ., Op. eit p . 127.
- 51. தொல் . பொருள் . செய் . நா. : 3 4 . (இளம்.) ப . 421 .
- 52. மேற்படி. நா.: 11; ப. 425.
- 53. Сюфиц, Бл.: 31, и. 433.
- 54. மேற்படி, நா. : 35 39 : பக் . 434 36.
- 55. மேற்படி, நா: 1 . வரி . 9 . ப . 419.
- 56. சுப்பிரமணியன், ச. வே., காப்பியப் புணதிறன், தமிழ்ப் பதிப்பகம். சென்னே, 1979. ப. 340.
- 57. இவற்றின் விபரம் பார்க்க: இளவரசு, சோம , இலக்கண வரலாறு . தொல்காப்பியர் நூலகம், சிதம்ப**ரம்** 1963.

- 58. மேற்படி.
- 59. இளம்குமேரன், இரா. (பதி.) யாப்பருங்கலம் (பழைய விருத்தியுரை யுடன்) (மறுபதிப்பு) திருநெல்வேலித் தென்னிந்திய சைவசித்தாந்த நூற்பதிப்புக் கேழகம், சென்னே, 1976. பக். 18 – 19.
- 60. இவற்றின் விபரம் பார்க்க: சுப்பிரமணியம், நா. தமிழ் யாப்பு வளர்ச்சி, கலாநிதிப் பட்ட ஆய்வேடு. (நூல்வடிவு பெருத்து) யாழ்ப் பாணப் பல்க2லக்கழகம், யாழ்ப்பாணம், 1985, ப. vii
- 61. மேற்படி, ப. ix.
- 62. யாப்பருங்கலம். நூ. : 63 92. (முற்சுட்டிய இனங்குமரன் பதிப்பு) பக். 252 – 360.
- 63. இவ்வமைப்புக்கள் இக்கட்டுரையாளரின் மேற்சுட்டிய ''தமிழ் யாப்பு வளர்ச்சி'' என்ற ஆய்வேட்டில் (அடிக்குறிப்பு 60) தனி இயலாக ஆராயப்பட்டுள்ளன. பக். 143 – 189.
- 64. தொல் . பொருள் . செய் . பேரா . உ . , பக் . 497 512 . தொல் . பொருள் . செய் . நச்சி . உ . பக் . 175 – 189 .
- 65. மாணிக்கம், வ. சுப. 'பாவின் இனங்களா?' ஏழாவது கருத்தரங்கு ஆய்வுக்கோவை, தொகுதி – 2, இந்தியப் பல்கவேக்கழகத் தமிழாசிரி யர் மன்றம், நாகர்கோவில், தென் திருவிதாங்கூர் இந்துக் கல்லூரித் தமிழ்த்துறைச் சார்பு வெளியீடு, அண்ணுமலேநகர், 1975, பக். 594-97
- 66. பார்க்க: அடிக்குறிப்பு 50.
- 67. பார்க்க: தொல் . வெண்பா தொடர்பான விளக்கம், அடிக்குறிப்பு 40
- 68. யாப்பருங்கலம், நா . 1 . மு . பதி. ப. 16.
- 69. பிச்சை, அ. 'யாப்பியற் கொள்கைகள்' எட்டாவது கருத்தரங்கு ஆய்வுக் கோவை, இந்தியப் பல்கலேக்கழகத் தமிழாசிரியர் மன்றம், மைசூர், இந்திய மொழிகள் மையநிறுவனச் சார்பு வெளியீடு, அண்ண மலேநகர், 1976., பக். 712 – 19.
- 70. வீரசோழியம் மூலமும் பெருந்தேவனுருரையும், கோவிந்தராஜமுதலி யார், கா. ர. (பதி.), பவானந்தர் கழகம், சென்னே. 1942, கட்ட கோக் கலித்துறைகள். 126 130, பக். 170 75.
- 71. தொல் . பொருள், செய் . பேரா. உ. ப, 207.
- 72. சுப்பிரமணியன், ச.வே. இலக்கணத்தொகை யாப்பு பாட்டியல் தமிழ்ப் பதிப்பகம், சென்னே, 1978, ப. 316.
- 73. தொல். பொருள், செய். பேரா. உ. ப. 604.

- 74. மேற்படி, ப. 605.
- 75. மேற்படி, ப. 610.
- 76. யாப்பருங்கலம் (பழைய விருத்தியுரையுடன்) மு. பதி. ப. \$13.
- 77. சிலப்பதிகாரம் சாமிநாதையர், உ.வே. (பதி.), 3-ம் பதி. கேசரி அச்சுக்கூடம், சென்னே, 1927. பக் 35. மங்கல வாழ்த்துப் பாடல் வரிகள், 46 - 47.
- 78. திருஞானசம்ப**ந்தமூர்**த்தி நாயனர், தேவாரப் பதிகங்கள், முதல் திரு முறை, பதிக எண். 123. தருமபுரஆதீனம், தருமபுரம். 1953, பக். 522 - 25.
- 79. ஓட்டக்க த்தர், குலோத்துங்க சோழன் பிள்ளேத்தமிழ், கங்காதரன், ரி. எஸ். (பதி.), சரஸ்வதி மஹால் நூல் நிலேயம், தஞ்சாவூர். 1974, பக். 101.
- 80. தித்தர் பாடல்கள், கோவேந்தன், த. (பதி.), பூம்புகார்ப் பிரசுரம், 1976. ப. 153.
- 81. கவிராசபின்னே, சேறை. சேயூர்முருகன் உலா, அருணுசலம், மு. (பதி. ந தமிழ்நாட்டுப் பாடநூல் நிறுவனம், சென்னே, 1980, இந்நூலின் பிற்சேர்க்கையாக பக். 150 – 52 இல் இவ்வாசிரியரின் அண்ண மலேயார் வண்ணம் பதிப்பிக்கப்பட்டுள்ளது.
- 82. தாயுமான சுவாமிகள் திருப்பாடல்கள், லோங்மன்ஸ் கிறீன் அன்ட் கம்பனி, சென்னே, 1915., பக். 321 – 324.
- 83. சுப்பிரமணிய முனிவர், தொட்டிக்கலே, ஸ்ரீ., 'கேசவப்பெருமான்' வண்ணம்', செந்தமிழ், தொகுதி 20. பகுதி 2. (1921/22). மது ரைத் தமிழ்ச் சங்க வெளியீடு, மதுரை. பக். 91 95.
- 84. தண்டபாணி சுவாமிகள், 'வண்ணச்சரபம்', வண்ணமஞ்சரி, முருகேசஞ் செட்டியார், வி. (பதி.) அப்பர் அச்சகம், சென்னே, 1980.
- 85. இந்நூல் முற்குறித்த சுப்பிரமணியன், ச.வே. அவர்களது இல. தொகையாப்பு பாட்டியல் நூலின் பிற்சேர்க்கையாகவே எமது பார் வைக்குக் கிடைத்தது, பக். 547 - 560.
- 86. செந்தமிழ், மு. நூ. ப 90.
- 87. பூபதி, ம. ரா. குமாரபூபதியம் என்னும் வண்ணப்பா யாப்பிலக்கணம், குமார், ம. ரா. பூ. புதுச்சேரி. 1977.
- 88. குழந்தை, புலவர். யாப்பதிகாரம், பாரி நிலேயம், சென்னே, 1959. பக். பக். 95 – 96.

- 89. குழந்தை, புலவர். தொடையதிகாரம், பாரி நிஜேயம், சென்னே. 1967. பக். 309 - 318.
- 90. சரவணத்தமிழன், த. யாப்பு நூல், இயற்றமிழ்ப் பதிப்பகம், திருவா ரூர். 1981, பக். 87 - 95.
- 91. Arunachalam, M. An Introduction to the History of Tamil Literature, Gandhi Vidyalayam, Thiruchitrampalam. 1974. p. 42.
- 92. முத்நுத்தாண்டவர் டீர்த்தீன. பி. இரத்தினநாயகர் அண்ட் சன்ஸ். தகதி இல்லே.
- 93. யாப்பதிகாரம் (மு. நூ.), பக். 81 100.
- 94. தொடையதிகாரம் (மு. நா.) பக். 257 326.
- 95. ராஜகோபாலாச்சாரியார், கே. இலக்கண விளக்கம் யாப்பியல் (2-ம் பதி) ஸ்டார் பிரசுரம், சென்னே. 1969. பக். 306 310. பரந்தாமஞர், அ. கி. கவிஞராக, அல்லி நிலேயம், சென்னே, 1964 பக். 250 52. ஜகந்நாதன், கி. வா. கவி பாடலாம், மணிவாசகர் நூலகம், சென்னே, 1977, பக். 184 85. சரவணத்தமிழன், மு. நூ. பக். 96 100. (கொக்கூர்கிழான் என்பார் எழுதிய யாப்பியல் நூலொன்றில் இப் பாவகைகள் தொடர்பான இலக்கணங் கூறப்பட்டுள்ளதாக அறிகி றேன். இந்நூல் பார்வைக்குக் கிடைக்கவில்லே).
- 96. சுப்பிரமணியம், ச.வே. மு. நா. (1978). ப. 534 35.
- 97. குழந்தை, புலவர், மு. நூ. (1959). 96, 81 ஆகியவற்றில் முறையே பண்ணத்தி, கொச்சக ஒரு போகு என்பவற்று டன் தொடர்புபடுத்தக் காணலாம். முருகையன், இ., 'முந்தியும் இருந்த சிந்துகள்', நூவலர் மாநாடு விழா மலர், ஸ்ரீலஸ்ரீ. ஆறுமுகநாவலர் சபை. 1969, பக். 55 60.
- 98. வீரசோழியம் (மு. பதி.) கட். கலித். 127 ப. 170.
- 99. சிவகசிந்தாமணி நச்சி ஞர்க்கினியருரை (5ம் பதி.) சாமிநாதை யர், உ.வே., (பதி.), கேசரி அச்சுக்கூடம், சென்னே, 1942. 1286 - 88 ஆம் பாடல்களின் உரைகள். பக். 655 - 56.
- 100. குப்புசாமி முதலியார், கல்குளம் (பதி.), சென்னிகுளம் அண்ணுமஃல ரெட்டியாரின் சுப்பிரமணியர் காவ்டிச்சிந்து. முகவுரை, மினர்வா அச்சகம், சென்னே, 1902. ப. 3.

- 101. சுப்பிரமணியன், நா. முற்குறித்த ஆய்வேட்டின் இயல் நான்கும் இயல் ஐந்தும் முறையே வண்ணப்பா, இசைப்பா என்பன தொடர் பாகவே அமைந்தன.
- 102. தாமோதரம்பிள்ளோ, சி. வை. கட்டினக் கலித்துறை (2ம் பதி.) சதாவ தானி சுப்பிரமணிய ஐயரது வி த்தியாவர்த்தனி அச்சுக்கூடம், சென்னே, விஷு, வைகாசி. (1881).
- 103. வீரபத்திரமுதலியார், தி., விருத்திப்பாவியல் நாஷனல் அச்சுக்கூடம். சென்டுனை, 1885.
- 104. சங்க இலக்கிய், பல்லவர் கால இலக்கிய யாப்பியலாய்வு விபரங்கள் பார்க்க: முறையே அடிக்குறிப்புக்கள் 14, 27. சிலப்பதிகாரம்: செயராமன், ந. வி. சிலப்பதிகார யாப்பமைதி. அண்ணம்லேப் பல்கலேக் கழகம், அண்ணுமலேநகர். 1977. கம்பராமாயணம்: Dakshayani, K. V. The Metres in Kambaramayanam, Annamalai University. Annamalainagar, 1977.
- 105. அடிக்குறிப்பு 24-ல் சுட்டிய நிதம்பரநாதச் செட்டியாரது ஆய்வு, கி. பி 10-ம் நா. ஆ. வரையான காலப் பகுதிக்குரியது. இக்கட்டுரை யாளரின் ஆய்வு (அடிக்குறிப்பு 60) 11-ம் நா. ஆ. முதல் 19-ம் நா. ஆ. இறுதி வரையான காலப் பகுதிக்குரியது. காலகட்டம் முழுவதும் தொகுத்து நோக்கிய ஆய்வு: Anni Mrithulakumari Thomas. Tamil prosody Through Ages (Unpublished Ph.D. Thesis). University of the Kerala. Trivandrum. (1974.).
- 106. Subrahmanyan, S. The Commonness in the Metre of the Dravidian Languages. Dravidian Linguistics Association, Trivand-rum. 1977.

# பௌத்த சிற்பங்கள் ஊடாக அறியப்படும் இலங்கை - ஆந்திர உறவுகள்

#### ப. புஷ்பரட்ணம்

இலங்கை பிரதேச ரீதியில் தனிப்பட்ட நிலப்பரப்பைக் கொண்டிருந் தாலும் பண்பாட்டு வளர்ச்சியில் அது பாரதத்துடன் சிறப்பாக, தென்னிந் தியாவுடன் பண்டைய காலம் தொட்டு நெருங்கிய தொடர்பு கொண்டு வளர்ந்**துவந்துள்ள**து. ஆயினும் இலங்கையின் புராதன பண்பாட்டு வர ரைற்றை ஆராய்ந்த பலரும் வடஇந்தியத் தொடர்புக்கு முக்கியத்துவம் கொடுத்ததுபோல் தென்னிந்தியத் தொடர்பை ஆராய்வதில் அதிக அக் கறை காட்டவில்லே. இதற்கு இலங்கையின் ஆதிகால வரலாற்றைக் கூறும் பாளி இலக்கியங்களில் தென்னிந்தியாவைப் பகைமை நாடாகவும், வட இந்தியாவைப் பாரம்பரிய நட்புறவு கொண்ட பிரதேசமாகவும் கூறப்பட் டுள்ளமையே முக்கிய காரணமாகும். ஆயினும் அண்மைக்கால தொல் லியல், மானிடவியல், சமூகவியல் போன்ற ஆய்வுகள் வரலாற்றுக்கு முற் பட்ட காலத்தில் இருந்து இலங்கைக்கும் திராவிட மொழி பேசும் தென் னிந்தியப் பிரதேசங்களான இன்றைய தமிழ்நாடு. கேரளம், கர்நாடகம், ஆந்திரம் என்பவற்றிற்கும் இடையே நெருங்கிய கலாசாரத் தொடர்புகள் இருந்துள்ளன என்பதை நிரூபித்துள்ளன. இவற்றின் ஓர் அம்சமாகவே இக்கட்டுரையில் இலங்கை – ஆந்திர பௌத்த சிற்பக்கமே உறவு பற்றி ஆராயப்படுகின்றன.

இலங்கையில் தோன்றிய காலத்தால் முந்திய துண்கலேகளில் சிற்பக் கலேயும் ஒன்ருகும். இதுவும் பிற கலேகள் போன்று இந்நாட்டின் ஆதி மக்க ளாகிய தமிழ் சிங்கள மக்களின் கூட்டு முயற்சியினுல் வளர்ந்ததொன்ரு கும். ஆயினும் பெரும் கலேப் படைப்புக்கள் என்று கூறக்கூடிய சிற்பங்கள் பௌத்த மதத்தின் வருகையைத் தொடர்ந்து வளர்ச்சியடைந்துள்ளன. பௌத்தத்திற்கு முந்திய பிறசமயம் சார்ந்த சிற்பங்கள் சில கண்டுபிடிக் கப்பட்டாலும் அவை பெரும்பாலும் அழியும் பொருட்களால் ஆக்கப்பட் டதுன்ல் அவைபற்றி அதிகம் கூற முடியாதிருக்கிறது.

பொதுவாக சிற்பக் கலேயின் தொன்மையை அறிவதற்கும். உறுதிப் படுத்துவதற்கும் அகழ்வாராய்ச்சி, மானிடவியல் ஆராய்ச்சி என்பன நன்கு உதவுகின்றன. அத்துடன் இலக்கியங்கள், கல்வெட்டுக்கள், நாணயங்கள், முத்திரைகள், சின்னங்கள் ஆகியவையும் தகுந்த சாண்றுகளாகக் கொள்ளப் படுகின்றன. இச்சான்றுகளே அடிப்படையாக வைத்து இலங்கைச் சிற்பக்கலே பற்றி ஆராய்ந்த இந்நாட்டு, மேல்நாட்டுக் கலேவரலாற்று ஆசிகியர்கள் பலரும் ஆங்காங்கே இலங்கைச் சிற்பக்கலேயின் தோற்றம் பற்றியும் ஆராய்ந்துள்ளனர். இவர்களில் சிலர் இலங்கையிலே வரலாற்றுக் காலத்தில் வளர்ந்த கட்டிட சிற்பக்கலே மரபானது முழுமையாக அந்நிய அடித் தளத்தில் எழுந்த மரபு என்றும், வேறு சிலர் இலங்கையின் கலேயானது எந்தவித தனித்துவமான அபிவிருத்தியும் இல்லாது வெளி நாட்டில் இருந்து இறக்குமதியாக்கப்பட்ட வையைவும் கூறுகின்றனர். இன்னும் சிலர் இந்திய கட்டிட சிற்பக்கலே மரபானது இங்கு புகுத்தப்பட்ட பின் அதில் இருந்து உருவாகிய மரபு எனவும் வாதிட்டுள்ளார். (Paranavitana, S.

S. 1957, p. 10) அண்மையில் சிங்கள விகாரைக் கட்டிடக்கில பற்றி ஆராய்ந்த சேனகபண்டாரநாயக்கா உள்நாட்டுக் கட்டிடக்கில மரபே இலங்கைக் கில மரபுக்கு ஊற்றுக அமைந்ததென்றுர். இவர் இலங்கைச் சிற்பங்களின் பிர தேச ரீதியான தனித்துவத்தையும் கல், மண், மரம் முதலியவற்றுல் அமைந்த புராதன குடிசை அமைப்பினேயும் இதற்குச் சான்றுகக்காட்டினர். (Bandaranayaka, S. 1974. p. 11) இந்தியக் கில மரபின் செல்வாக்கு இலங்கைக் கில மரபு வளர உதவியது என்பதை இவர் ஏற்றுலும், அதனுல் இலங்கைக் கில மரபு தனது உந்துசக்தியைக் இழக்காது வெளியில் இருந்து கொண்டுவரப்பட்ட சில பண்புகின அடக்கி வேறு சில பண்புகளேத் தனக்குத் தேவையான முறையில் மாற்றி இன் னும் சில பண்புகளே ஏற்காது வளர்ந்ததென்றுர். (1bid)

ஒரு நாட்டின்மீது இன்னெரு நாட்டின் பண்பாட்டுப் பரவல் அல்லது செல்வாக்கு ஏற்படுகின்றபோது அந்நாடு அப்பண்பாட்டை அப்படியே உள்வாங்கிக்கொள்வதில்லே. அந்நாட்டின் பௌதீக, அரசியல், சமூக சமய, பொருளாதார சூழ்நிலேக்கு ஏற்ப சில தனித்துவம் அல்லது சில மாற்றங்கள் ஏற்படக்கூடும். இதே தன்மையை இலங்கை - இந்திய சிற்பக் கலே உறவீலும் காணலாம். இலங்கைச் சிற்பங்கள் சிலவற்றில் இலங்கைக்கே யுரிய தனித்துவமான அம்சங்கள் பல உண்டு என்பதனே மறுப்பதற் கில்லே. அதற்காக இலங்கைச் சிற்பக்கலே சுதேச மரபில் இருந்து வளர்ந்த தெனக் கூறுவதற்கில்லே. கலேகளில் தேசியத்தன்மை கொண்ட பரந்த இந்தியாவுக்குள் பிரதேச ரீதியான தனித்துவங்கள் காணப்படுகின்றன. அதற்காக அவை பிரதேச ரீதியான சுதேச கலே மர பைக் கொண்டு வளர்ந்ததெனக் கூறுவதற்கில்லே. இது போன்ற தன்மையே இலங்கை

இலங்கையில் காணப்படும் காலத்தால் முந்திய சிற்பங்கள் பௌத்த இந்துமதங்கள் சார்ந்தவையாகும் இச்சிற்பங்கள் இந்திய சிற்பங்களுடன். கண் ரீதியாக மட்டுமன்றி கருத்து அதன் உள்நோக்கம், கண்றுணுக்கம் என்பவற்றிலும் நெருங்கிய ஒற்றுமைத்தன்மை காணப்படுகின்றது. இவ் வொற்றுமையின் தொடக்கத்தைக் கோடிட்டுக் காட்டுவதில் இலங்கையின் பெருங் சுற்காலப் பண்பாடு பற்றிய சமீபகால ஆய்வுகள் சிறந்த எடுத்துக் காட்டாக அமைகிறது. இப்பண்பாட்டில் காணப்படும் பலவித சுடுமண் பாவைகள், மணிகள், அலங்காரப் பொருட்கள், மட்பாண்டங்களில் காணப் படும் பலவித குறியீடுகள், சித்திரங்கள், சமகால ஆந்திர தமிழ்நாட்டுப் பெருங்கற்காலப் பண்பாட்டுக் கலே வடிவங்களுடன் தெருங்கிய ஒற்றுமைத் கன்மை உடையன. தென்னிந்தியாவில் இப்பண்பாட்டுடன்தான் பழைய ஆலயங்கள் தோன்றியதாகக் கூறப்படுகின்றது. (நடன. காசிநாதன், 1978) இதனுல் இலங்கையிலும் இந்துக்கலேப் பாரம்பரியத்தின் தொடக்கமாக பெருங்கற்காலப் பண்பாட்டைக் கூறலாம். ஆயினும் இப்பண்பாட்டுக் கலேவடிவங்களின் பல்வேறு அம்சங்கள் பிற்கால பௌத்த சிற்பங்களிலும் இடம்பெறுவதால் இது பௌத்த கலேக்கான மூலக்கூறையும் கொண் டிருந்ததெனக் கூறலாம். எனவே இலங்கையின் பௌத்த, இந்து சிற்ப தோற்றத்திற்கான மூலக்கூறு தென்னிந்தியப் பின்னணியில் கலேயின் தோன்றியதெனக் கூறுவதே பொருத்தமாகும். ஆயினும் இலங்கைப் பௌத்த இற்பக்கலே வரலாற்றை ஆராய்ந்த பலர் இக்களே இந்நாட்டில்

வளர்வதற்குப் பௌத்த மதம் பரவக் காரணமாக இருந்த வட இந்தியக் கூலமரபே காரணம் எனக் கூறியுள்ளனர். (Paranavitana, S. 1957, p. 9) ஆணுல் இலங்கையில் பௌத்த மதமும் பௌத்த கூலயும் வளர்ந்த வர லாற்றைச் சமகால ஆந்திரப் பிரதேசத்துடன் தொடர்புபடுத்தி ஆராயும் போது அப்பிரதேசம் இலங்கைப் பௌத்த பண்போட்டு வளர்ச்சியில் ஏற் படுத்திய செல்வாக்கை உணர முடியும்.

இரு பிராந்தியங்களிற்கும் இடையே வரலாற்றுக்கு முற்பட்ட காலத் நில் இருந்து நெருங்கிய தொடர்புகள் இருந்ததற்கான சான்றுகள் உள. இலங்கையின் காலத்தால் முந்திய இடைக்கற்காலப் பண்பாடும் (Mesolithic Culture), அதையடுத்துத் தோன்றிய பெருங்கற்காலப் பண்பாடும் (Megalithic Culture) தமிழ் நாட்டைப்போல் ஆந்திரப் பிரதேசத்துட னும் ஒற்றுமைத் தன்மை கொண்டு காணப்படுகின்றது. மேலும் இவ் வொற்றுமை வரலாற்றுக் கால ஆரம்பத்துடன் இலங்கையின் பௌத்த மதம், மொழி, எழுத்து ஆகிய துறைகளில் காணப்படுகின்றன. இதற்கு இக்காலத்தில் ஆந்திரப் பிரதேசம் கடல் வாணிபத்தில் செழித்தோங்கியதே காரணமாகும். தொலமி என்ற திரேக்க ஆசிரியர் சை சோலி யா என அழைக்கப்பட்ட கோதாவரி கிருஸ்ணு நதிக்குட்பட்ட பிரதேசத்தில் இருந்தே கப்பல்கள் இலங்கை, தென்கிழக்காசியாப் பிரதேசங்களுக்குச் சென்றதாகக் கூறுகிருர். இந்நாடுகளுடன் ஆந்திரப் பிரதேசம் செய்து கொண்ட கடல் வாணிபமே அந்நாட்டில் பௌத்தமும், பௌத்தக் கலேக ளும் வளர்ச்சியடையக் காரணமாகும். இக்கால ரோம ஆந்திர வர்த் நகத் தில் தங்கம், முத்து, சங்கு, யானே. யானேத்தந்தம், பட்டு. வெற்றில், நறுமண மூலிகைகள் ஆகிய பொருட்கள் முக்கிய இடம் வகித்த த இ ல் அவற்றை இயற்கையாகக் கொண்டிருந்த இலங்கையில் ஆந்திர வணிகர் கள் ஈடுபட்டனர். ஆந்திர மன்னர்களில் தலேசிறந்தவன் எனக் கூறப்படும் கௌதமபுத்திர சாதகர்ணி காலத்துக்குரிய நாணயம் ஒன்று வல்லிபுரத் தில் கண்டுபிடிக்கப்பட்டது. இதே பிரதேசத்தில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட பொற்சாசனம் கூட ஆந்திரத் தொடர்பை வலியுறுத்துவதாக உள்ளது. இச்சாசனத்தின் மொழி, கருத்து என்பதையிட்டு முரண்பட்ட கருத்துக்கள் காணப்பட்டாலும் இதன் வரிவடிவங்கள் சமகால ஆந்திர வரிவடிவங்களே ஒத்துக் காணப்படுகிறது. பொலநறுவை மாவட்டத்தில் உள்ள துவிகல என்ற இடத்தில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட பிராமிக் கல்வெட்டில் கைப்பிடி யுடன் சுங்கான். நந்திபாதம் கொண்ட சித்திரம் காணப்படுகிறது. இவை போன்ற சித்திரங்கள் அதே காலப் பகுதிக்குரிய ஆந்திர நாணயங்களிலும் காணப்படுகின்றது. இதனுல் இக்கல்வெட்டு ஆந்திர வணிகள் ஒருவனுல் எழுதப்பட்டிருக்கலாம் என ஊகிக்க இடமளிக்கிறது. சுன்னைத்திற்குக் கிட்டவுள்ள சுந்தரோடை என்ற இடத்தில் கி. பி. 3-ம், 4-ம் நூற்றுண்டுக் குரிய முத்திரை கண்டுபிடிக்கப்பட்டது. 'விஸ்ணுபூதியஸ்' என்ற பெயர் பொறித்த இம்முத்திரை ஆந்திர வணிகன் ஒருவனுக்குரியதெனவும் கூறப் படுகிறது. இச்சான்றுகளே எல்லாம் நோக்கும்போது வரலாற்றுக்கால ஆரம்பத்தில் இருந்து கி. பி. 4-ம் நூற்ருண்டுவரை இலங்கையில் ஆந்தி ரப் பண்பாட்டுச் செல்வாக்கு இடம்பெற இவ்வர்த்தகத் தொடர்புகளே காரணம் எனக் கூறலாம்.

## இலங்கை — ஆந்திர பொத்த மத உறவுகள்

இலங்கை வரலாற்றில் பௌத்த மதத்தின் அறிமுகத்துடன் புதிய பண்பாட்டுச் சக்திகள் தோன்றி வளர்வதேண அவதானிக்கலாம். பௌத்த மதம் சார்ந்த கட்டிட சிற்ப ஒவியக் கலேகள் தோற்றம் பெறவும், பௌத்த சிங்களப் பண்பாடு உருவாகவும் இம்மதம் இங்கு குறுகிய காலத்தில் அரச ஆதரவுடன் மக்கள் மத்தியில் பரவலான செல்வாக்கைப் பெற்றதே காரணமாகும். புராதன இலங்கையில் இம்மதம் செல்வாக்குப் பெற்ற அதே காலகட்டத்தில் தென்னிந்தியாவில் சிறப்பாக ஆந்நிராவில் இம் மதம் வளர்ச்சியடைந்து காணப்பட்டது. ஆனுல் பௌத்த மதத்தின் அறிமுகத்தையும், அதன் வளர்ச்சியையும் வட இந்திய அரசுகளுடன் தொடர்புபடுத்திக் கூறும் பாளி இலக்கியங்களும், வரலாற்று ஆ சிரியர்கள் பலரும் சமகாலத்தில் ஆந்திராவுடன் கொண்டிருந்த தொடர்பை முக்கியப்படுத்திக் கூறவில்லே.

தேவநம்பியதீசன் அநுராதபுரத்தை ஆண்ட காலத்தில் (கி. மு. 247) மௌரிய மன்னன் அசோகனது மகன் மகிந்தனும், மகள் சங்கமித்திரை யும் இலங்கைக்கு அனுப்பப்பட்டமையே பௌத்தமதம் இலங்கைகமில் பரவக் காரணம் எனக் கூறப்படுகிறது. (M. V. xii. 15); ஆனுல் இக் காலத்திற்கு முன்னரே இம்மதம் இலங்கையில் பரவியதற்குச் சான்றுகள் சில உள. அசோகன் ஆண்ட காலத்தில் கூட இம்மதம் இலங்கையில் பரவினு லும்கூட அம்மதம் நேரடியாக வடஇந்தியாவில் இரு ந்து பரவியதா அல்லது அசோகன் ஆட்சிக்கு உட்பட்டிருந்த ஆந்திரப் பிரதேசத் தொடர்பால் பரவியதா என்பதில் கருத்து முரண்பாட்டிற்கு இடமுண்டு. பாளி இலக்கியங்கள் தவிர்ந்த ஏனேய சான்றுகளே நோக்கும்போது ஏனேய பண்பாட்டுச் சக்திகளேப்போல் பொத்த மதமும், பௌத்த பண்பாடும் தென் வீந்தியத் தொடர்பால் சிறப்பாக ஆந்திரச் செல்வாக்கால் பரவியதென்ற முடிவுக்கு வரமுடிகிறது.

அசோகன் ஆட்சியில் பௌத்த மத செல்வாக்கிற்கு உட்பட்ட இடங்க ளில் ஆந்திரப் பிரதேசமும் ஒன்று என்பதை அவன் ஆட்சிக் கால சாசனங் கள் உறுதிப்படுத்துகின்றன. இக்கால மன்னர்கள் அரசியல், பொருளாதார ரீதியாக இம்மதத்திற்கு ஆதரவு கொடுத்ததினுல் குறுகிய காலத்தில் இப் பிரதேச சமூக கட்டமைப்பில் ஆழமாகவும் பரவலாகவும் பௌத்த மதம் செல்வாக்குப் பெற முடிந்தது. இவற்றை அமராவதி, நாகர்ஜுன்கொண்டா, பட்டிப்புரோலு போன்ற இடங்களிலுள்ள பௌத்த கல்விமையங்கள், கலேக்கூடங்கள் உறுதிப்படுத்துகின்றன. இவ்விடங்களில் காணப்பட்ட பிராமிக் கல்வெட்டுக்கள் சில புத்தபிரானின் விசுவாசமிக்க பௌத்த குருமார் பௌத்த யாத்திரிகர்களுக்கும், பக்தர்களுக்கும் அறிவூட்டும் பாணியில் ஈடுபட்டதாகக் கூறுகிறது. (கிருஸ்ணமூர்த்தி, கே. ப. 12) இவற்றை நோக்கும்போது இம்மதப் பிரசாரம் உள்நாட்டு மக்களுக்கு மட்டுமன்றிப் பிற நாடுகளில் இருந்து வந்த பௌத்தர்களுக்கும் போதிக்கப் பட்டிருக்க வேண்டும் என்பது தெரிகிறது. இவ்இடங்களுடன் இலங்கை வரலாற்றுக்கு முற்பட்ட காலத்தில் இருந்து வர்த்தகப் பண் பாட்டு த் தொடர்புகளேக் கொண்டிருந்ததனுல் கூடவே பௌத்த மதக் கருத்துக்களும்

母声声85日

இலங்கைக்குப் பரப்பப்பட்டிருக்கலாம். வடஇந்தியாவில் அமைந்த மௌரியத் தலேநகருடன் இலங்கை கொண்டிருந்த நேரடித் தொடர்பே இலங்கையில் பௌத்த மதம் பரவக் காரணம் எனக் கூறும் வால்பொல ராகுல தேரோ இலங்கையில் காணப்படும் அசோக பிராமி வரிவடிவங்க ளேயும் பிராகிருத மொழியில் உள்ள சாசனங்களேயும் அதற்குச் சான்றுக எடுத்துக் காட்டுகிருர். (Rahula, W. 1966, p. 61) ஆஞல் இக்காலத்தில் தமிழ்நாடு தவிர்ந்த இத்தியாவின் பெரும்பாலான பிரதேசங்களில் அசோக சாசனங்களே பயன்படுத்தப்பட்டன. எனவே இச்சாசனங்கள் வடஇந்தி யத் தலேநகரங்களில் இருந்து இலங்கைக்கு அறிமுகமாகியதைவிட அயவில் உள்ள ஆந்திராவில் இருந்து பரவுவதற்குக் கூடுதலான வாய்ப்பு இருந் திருக்கும். அத்தோடு பௌத்த மதத்தைப் பிற இடங்களுக்குப் பரப்பக் கார ணமாக இருந்த அசோகன் அதற்குத் தர்மமகாமாத்திரர் என்ற நிர்வாகப் பிரிவை அமைத்திருந்தான். ஆனல் அவனுடன் நேரடித்தொடர்பு கொண்டிருந்தவன் எனக் கூறப்படும் இலங்கை மன்னன் தேவநம்பியதீசன் அதுபோன்ற ஒரு நிர்வாகப் பிரிவை இலங்கையில் ஏற்படுத்தியமைக்கு எதுவித சான்றுகளும் இல்லே. அசோகன் தனது பௌத்த மதக் கருத்துக் களே மக்களுக்கு எடுத்துக்கூறப் பாறைகளிலும் கற்றூண்களிலும் பல வரி கொண்ட சாசனங்களேப் பொறிப்பித்தான். ஆனுல் இலங்கையில் இது போன்ற சாசனங்கள் காணப்படவில்லே. மாருக ஆந்திராவை ஒத்த பௌத்த குகைகளும் சாசனங்களுமே இலங்கையில் காணப்படுகிறது. இவ்வொற்றுமைகள் இலங்கையில் பௌத்த மதம் அறிமுகமாவதற்கும் பிற் காலத்தில் இம்மதம் தீவிரமாக வளர்வதற்கும் ஆந்திரத் தொடர்பே கார ணம் என்பதை எடுத்துக் காட்டுகின்றன.

மௌரியப் பேரரசின் வீழ்ச்சியைத் தொடர்ந்து அதன் சிற்றரசர்களாக இருந்த சாதவாகண வம்சம் கி. மு. 3-ம் நூற்றுண்டின் இறுதியில் ஆந்திரா வில் சுதந்திர அரசாக எழுச்சியடைந்தது. இவ்வரசுதான் மௌரியர் ஆட்சியைத் தொடர்ந்து இந்தியாவில் பௌத்த மதத்தைப் பாதுகாத்து அம்மதத்தை அயல் நாடுகளுக்குப் பரப் பிய அரசாக விளங்கியது. இக்கால கட்டத்தில் இலங்கை ஆந்திராவுடன் நெருங்கிய வர்த்தக உறவு கொண் டிருந்ததினுல் அதன் தொடர்பால் தேரவாத பௌத்த மதம் அநுராத புரத்தில் மகாவிகாரையைத் தலேமைப் பீடமாகக் கொண்டு வளர்ச்சிபெற முடிந்தது. இவ்வுறவு பௌத்தத்தின் இன்னெரு பிரிவான மகாயான பௌத்த ஆந்திராவில் எழுச்சியடைந்தபோது மேலும் நெருக்கமடைந்தது. இம்மதப் பிரிவு கி. மு. 2 ம் நூற்ருண்டில் வடஇந்தியாவில் தோன்றினுலும் சா தவாகளுர் ஆட்சியில்தான் ஆந்திராவில் இதன் கோட்பாடு முதன் முறை யாக வரையறை செய்யப்பட்டது. இதற்கு அஸ்வகோசர், நாகர்ஜுனர் போன்றோர் காரணமாக இருந்தனர். இவர்களுள் நாகர்ஜுனருக்கும் இலங்கை மன்னன் ஒருவனுக்கும் மகனுகப் பிறந்த ஆரியதேவனுக்கும் இடையே ஏற்பட்ட உறவால் இம்மகாயான பௌத்த மதம் இலங்கையில் டுவிரமாகப் பரவியது. (Paranavitana, S. 1957, p. 35). பரணவிதான வட்ட காமினி காலத்தில் (கி. மு. 104) இம்மதம் இலங்கைக்கு அறிமுகப்படுத் தப்பட்டாலும். அது தீவிரமாக வளர்ச்சியடைய ஆந்திராவில் வாழ்ந்த தாகர் ஜுனரே காரணம் என்றுர். (1bid). சின யாத்திரிகரான யுவான் சுவாஸ் தனது நூலில் ஆரியதேவர் நாகர்ஜுனரைச் சந்தித்தபோது ஆரிய தேவரின் புகழைக்கேட்டு எனக்குப் பின் என் அணேயா விளக்கைக் காக் கும் பொறுப்பை உன்னிடம் தருகிறேன் எனக் கூறியதாகக் குறிப்பிட்டுள் ளார். (நீலகண்டேசாஸ்திரி, K. A., 1966, p. 107) இவரே நாகர்ஜுனர் எழுதிய மாத்திய மகாகாரிகாவுக்கு உரை விளக்கம் எழுதியதுடன் சது சதக(ம்) முதலிய நூலேயும் எழுதிஞர். இந்நூல்கள் இலங்கைப் பௌத் தர்களால் பெரிதும் மதிக்கப்பட்டது.

சாதவாகனரைத் தொடர்ந்து கி. பி. 3-ம் நூற்றுணடில் ஆட்சிக்கு வந்த இஷ்வாகு வம்ச காலத்தில் ஆந்திராவின் மகாயான பௌத்த மத செல்வாக்கு இலங்கையில் தீவிரமடைந்தது. இம்மதக் கருத்துக்கள் மக்களேப் பெரிதும் கவர்ந்ததால் இலங்கையுட்படப் பல நாடுகளில் இருந்து பௌத்த பாத்திரிகர்கள், பௌத்த கல் வி மான் கள் ஆந்திரா சென்று அங்குள்ள பௌத்த ஆலயங்களேத் தரிசித்தனர். இங்கு கண்டெடுக்கப்பட்ட கி. பி. 3-ம் நூற்றுண்டுக்குரிய கல்வெட்டு ஒன்று பௌத்த கல்வியை கற்பதற்காக பௌத்த யாத்திரிகர்கள் தமிலா (தமிழ்நாடு), ஒட்ரா (கலிங்கம்), தம்ப பண்ணி (இலங்கை) போன்ற இடங்களில் இருந்து வந்ததாகக் கூறுகிறது. இங்கு கண்டெடுக்கப்பட்ட மற்றுரு கல்வெட்டு இலங்கைப் பௌத்தர்களுக் காக நாகர்ஜுனகொண்டாவில் போதிசிறி என்ற பெண் சேன விகாரையைக் கட்டியதாகக் கூறுகிறது. (Wijayasekara, N. 1962, p. 99) இதன் மூலம் இலங்கைப் பௌத்தர்களின் வருகை ஆந்திராவில் அதிகரித்திருந்தமை புலனுகின்றது. ஆயினும் கி. பி. 4-ம் நூற்ருண்டில் இஷ்வாகு வம்சம் வீழ்ச்சியடைந்ததைத் தொடர்ந்து பௌத்த மதமும், பௌத்த கலேயும் வீழ்ச்சியடைந்தது. இதனுல் இப்பிரதேசத்துடனுன இலங்கை தொடர்பு குறைவடைந்து தென்னிந்தியாவின் இன்றெரு பிரதேசமான தமிழ்நாட்டு டனுன பௌத்த மத உறவு வலுவடைந்தது.

## இலங்கையில் ஆந்திர சிற்பக்கலே மரபு

இலங்கையின் பௌத்த சிற்பக்கலே மரபை ஆராய்ந்த கலேவரலாற்று ஆசிரியர்கள் பலரும் வடஇந்தியாவில் இருந்து பௌத்த மதம் இலங்கை யில் பரவியபோது கூடவே மௌரிக்கலே மரபும் இலங்கைக்கு அறிமுக மாகியதாகக் குறிப்பிட்டுள்ளனர். ஆனுல் மௌரியர் ஆட்சியில் பௌத்த ஸ்தூபிகள், விகாரைகள், சைத்திய மண்டைபங்கள் அமைக்கப்பட்டதாகப் இலக்கியங்களில் குறிப்பிடப்பட்டாலும் அவை பற்றிய முழுமை யான சான்றுகள் இன்றும் சரிவர அடையாளம் காணப்படவில் ஃ. மௌரியர் ஆட்சியைத் தொடர்ந்து கி. மு. 2-ம், 1-ம் நூற்றுண்டுகளில் தான் பெரும் பௌத்த கஃப்படைப்புகள் என்று கூறக்கூடியவை சுங்கர், ஆந்திரர் ஆட்சியில் பாரூட், சாஞ்சி, புத்தகாயா, அமராவதி, நாகர்ஜுன கொண்டா போன்ற இடங்களில் தோன்றி வளர்ந்தன. இலங்கையிலும் காலத்தால் முந்திய பௌத்த கட்டிட சிற்பக் க‰கள் கி. மு. 2-ம் 1-ம் நூற் ருண்டுகளில் தான் தோன்றி வளர்ந்தன. (சிவசாமி, வி. 1978. ப. 104) இதனுல் இலங்கையின் பௌத்த கலே மரபின் நேர டித்தொடர்பால் தோன்றியதென்பதை விடப் பெஞ்சமின் ரூலன் (Roland, B. 1953, p. 209), கோகாட் (Hocord, A. M. 1924 – 28, p.95) கூறியது போல ஆந்திரக்கலே மரபின் செல்வாக்கால் தோன்றியதெனக் கூறுவதே பொருத்தமாகும்.

சிந்த2ன

ஆரம்பத்தில் இலங்கையில் காணப்பட்ட பெரும்பாலான பௌத்த சிற்பங்கள் ஆந்திராவுக்குரிய ஒருவகைப் பளிங்கு, சுண்ணும்புக்கல் முதலிய வற்ருல் ஆக்கப்பட்டிருந்தது. இதனுல் இச்சிற்பங்கள் முதலில் ஆந்திராவில் ஆக்கப்பட்டு, பின்னர் இலங்கைக்குக் கொண்டுவரப்பட்டதெனக் கூறலாம். இதுபற்றிப் பரணவிதான (Paranavitana, S. 1936, p. 17) குறிப்பிடுகையில்,

'' அமராவதியிலும் நாகர்ஜுனகொண்டாவிலும் உள்ள ஸ்தூபிகளே அலங்கரிக்கும் சிற்பங்களே உருவாக்கிய சிற்பிகள் பௌத்தர்களுடைய வழிபாட்டிற்காகப் பெருமளவில் கலேப்பொருட்கள் உருவாக்கியிருக்க வேண்டும். இத்தகைய கலேப்பொருட்கள் பல இலங்கை திரும்புகின்ற சிங்கள யாத்திரிகர்களினுல் அல்லது அநுரதபுரத்தைத் தரிசிக்க வந்த பௌத்தர்களினுல் கொண்டுவரப்பட்டிருக்கலாம். ஆரம்பத்தில் இவ் வாறு கொண்டுவரப்பட்டாலும் பின்னர் இலங்கையில் இருந்து ஆந்திரா சென்ற சிற்பிகள் ஆந்திரக்கலே மரபில் சிற்பங்களே ஆக்கப் பழக்கப்பட்டிருக்கலாம். பின்னர் அந்நாட்டுக்குரிய பளிங்கு சுண்ணும் புக்கற்களே இலங்கையில் இறக்குமதி செய்து இலங்கையிலேயே சிற்பங்களே வடித்திருக்கலாம். இதற்குச் சிலவேளே ஆந்திரச் சிற்பிகளே இங்குவந்து உதவியிருக்கலாம்''

என்றுர்.

இவ்வாருன சிற்பங்களே இலங்கையில் காலத்தால் முந்திய கண்டக சேத்தியம், தக்கண தூபி, மகா தூபி என்பனவற்றில் சிறப்பாகக் காண லாம். இத்தூபிகளின் வாகல்கடம், தூண்கள், அவற்றின் தஃப்பகுதி, கைப்பிடிச்சுவர்கள், வேதிகைகள், கும்மட்டப்பகுதிகள் என்பனவற்றில் புடைப்புச் சிற்பங்களாகவும், தனிச் சிற்பங்களாகவும் பல உரு வங்கள் செதுச்கப்பட்டுள்ளன. இவற்றுள் கற்பக விருட்சம், பூரணகும்பம், தாமரைப்பூ, மிருகங்கள், பறவைகள், தர்மசக்கரம், புத்தர் திருவடி என்பன சமகால ஆந்திரத் தூபிகளில் காணப்பட்ட சிற்பங்களுடன் தொழில்நுட்பம், பாணி அமைப்பு என்பனவற்றில் நெருங்கிய ஒற்றுமைத்தன்மை கொண்டு காணப்பட்டன. இதனுல் ஆந்திரக்கலே மரபுக்கு ரிய கிளே ஒன்று இலங்கையில் தோன்றி வளர்ந்திருக்க வேண்டும் என்பது பரணவிதானவின் கருத்தாகும். (Paranavitana, S. 1971, p. 13)

ஆந்திராவில் மகாயான பௌத்தம் எழுச்சியடைந்தபோது புத்தர், போதிசத்துவர்களே மனித வடிவில் சிற்பங்களாக ஆக்கும் முறை தோன் நியது. இதன்ல இதுவரை ஸ்தூபிகளே அலங்கரித்த புத்தரது ஞாபகச் சின்னங்களுக்குப் பதிலாக அவரது வாழ்க்கையில் நடந்த பல்வேறு அற்பு தங்களேயும், பௌத்த மதக் கோட்பாடுகளேயும் புலப்படுத்த மனித, தெய்வ, மிருக உருவங்கள் படைக்கப்பட்டன. இவை சமகாலத்தில் இலங்கைப் பௌத்த கலே மரபிலும் மாறுதல்களே ஏற்படுத்தின. இவ்வாளுன சிற்பங்களுள் நாக, நாகினி, துவாரபாலகர் சிற்பங்கள் ஆந்திர இலங்கை சிற்பக் கலே உறவிற்குச் சிறந்ததோர் எடுத்துக்காட்டாக விளங்குகின்றன.

இக்கலேச் சின்னங்கள் உலகில் தொன்மையான வழிபாடுகளுள் நாக வழி பாடும் ஒன்ளுகும் என்பதை உறுதிப்படுத்துகின்றன. இந்தியாவுக்கு ஆரியர் வருவதற்கு முன்பாகவே இங்கு வாழ்ந்த திராவிட மக்களிடம் இத்தகைய வழிபாடு இருந்ததற்கான தடயங்கள் சிந்துவெளியில் இருந்ததாகக் கூறப் படுகின்றது. (Fergusson, J. T. 1873 p.244) இலங்கையிலும் பௌத்த மதம் பரவுவதற்கு முன்னர் இங்கு வாழ்ந்த ஆதிஒஸ்ரலோயிட், திராவிட மக் களிடம் இவ்வழிபாடு நிலேத்திருந்ததற்கான சான்றுகள் உள.

தென்னு சியாவின் ஆதியான இவ்வழிபாடு காலப்போக்கில் இந்துக் கடவுளரோடு சங்கமித்ததென்பதற்குச் சிவன் நஞ்சுண்டவளுகவும், பாம்பு மாலேயை அணிந்தவளுகவும், விஷ்ணு ஆதிசேஷனில் அறிதுயில் கொள்பவ ளுகவும் சித்திரிக்கப்பட்டுள்ளமை சான்று களாகும். அதுபோலவே பௌத்தத்திலும் இந்த அம்சம் பிற்காலத்தில் இணேந்து கொண்டதென்ப தைப் பௌத்த ஆலயங்களில் வரும் நாக, நாகினி உருவங்களுடன் பாம்பு உருவம் காணப்படுவதைக் கொண்டு அறியலாம். ஆனந்தக் குமார சுவாமி வைதீக மதம் சார்ந்த இக்கலேகள் பௌத்த தலங்களில் துவார பாலகராக அமைக்கப்பட்டமை பௌத்தம் அடைந்த வெற்றிக்குச் சிறந்த அறிகுறியாகும் என்றுர். (குமாரசுவாமி, ஆனந்த., 1980. ப. 62)

இவ் ஆதி வழிபாடு பற்றிப் பிரமாணங்கனிலும், இதிகாசங்களிலும் குறிப்பிடப்பட்டாலும் ஆரம்ப காலக் கலே வடிவங்கள் பௌத்த ஆலயங்க னிலேயே பெரும்பாலும் காணப்படுகின்றன. இவை பௌத்த ஆலயங்க ளில் தனித்தும் பல இடங்களில் மனித தெய்வ உருவங்களுடன் இணேந் தும், பௌத்த மதத்திற்குச் சேவை செய்பவர்களாக, பௌத்த மதத்தைப் பூசிப்பவர்களாகச் சித்திரிக்கப்பட்டுள்ளன.

இவை பாம்பின் உருவத்தில் இருந்தாலும் எந்த நேரத்திலும் எந்த வடிவத்தையும் எடுக்கும் தன்மை வாய்ந்தவையாகும். வடமொழியில் நாகர்கள் பாம்பாகவும், யானேயாகவும் கொள்ளப்படுகின்றனர். பாம்பு வேதகாலத்தில் முகிலாகவும் உருவகிக்கப்பட்டுள்ளது. இவை பல அழிவு களே ஏற்படுத்தக் கூடியவையாகக் கருதப்பட்டாலும், கீழும் மேலும் உள்ள நீர்நிலேகளேக் காப்பவையாகவும் கருதப்பட்டன.

இலங்கையில் இப்புராதன கலே வடிவங்கள் அநுராதபுரத்தில் உள்ள தூபராம, கண்டகசேத்திய, ஜெதவனராம, அபயகிரி ஆகிய தாதுகர்ப் பங்களின் வாசல் பகுதியின் இருமருங்கிலும் கைபிடிச் சுவர்களின் லும் தனிச் சிற்பங்களாகவும் புடைப்புச் சிற்பங்களாகவும் காணப்படுகின் றன. பெரும்பாலான நாக உருவங்கள் மிருகவடிவில் இருந்தாலும் சில இடங்களில் மணித வடிவில் 3, 5, 7, அல்லது 9 பாம்புத் தலேகள் கொண்ட நாகபாம்பு டினிதத் தஃயின் பின்னல் இருந்து மேல் எழுவனவாகச் சித்த ரிக்கப்பட்டுள்ளன. அபயகிரித் தாதுகர்ப்பத்தில் மனித உருவில் உள்ள நாகினியின் பின்னிருந்து ஐந்து தலே கொண்ட பாம்பு ஒன்று மேலெழுவ தாக உளது. இவ்வுருவம் நிற்கும் நிலேயில் கலேரச**னேக்**குரியதாக வலதுபக்க இடுப்புச் சரிந்து காணப்படுகின்றது. உடலின் பாரத்தை வலது பாதம் தாங்கிக் காணப்படுவதால் முழங்கால் வீளந்து காணப்படுகின்றது. உள்ளங்கையில் பூக்கள் நிறைந்த பூரண கும்பம் காணப்படுகின்றது. இந்நிலே செழிப்பு வளர்ச்சி ஆகியவற்றை வெளிப்படுத்துகிறதெனலாம். இன்னெரு சிற்பத்தில் நாக அரசனின் கீழ்ச் சிறிய உருவம் ஒன்று அவனின் காலால் மிதிக்கப்பட்டுக் காணப்படுகின்றது. தியசக்திகளே நசுக்குவதாக இந்நிலே உணர்த்து இறது எனலாம்.

मी कुं कु टिला

ஆனந்தக்குமாரசாமி இந்த நாக நாகினிச் சிற்பங்கள் பாரூட், சாஞ்சி கலேமரபின் சாயலே ஒத்துக் காணப்படுகின்றதெனக் குறிப்பிட்டுள் னார். (Coomaraswamy, A. K., 1927, p. 162) ஆஞல் பாரூட், சாஞ்சி கலே மரபில் இவ்வுருவங்கள் பெரும்பாலும் மனித வடிவில் உள்ளன. இவை நாக, நாகினி வடிவம் என்பதை இவ்வுருவங்களுக்குக் கீழே நாகர்கள் என எழுதப்பட்டதைக் கொண்டே அடையாளம் காணமுடி கிறது. (Parkar. H., 1909, p. 15) ஆஞல் இலங்கையிலும் ஆந்திராவிலும் மனித உருவங்களின் பின்ஞல் இருந்து நாகத்தலேகள் விரிந்து மேலெழுவதாக உள்ளன. பாரூட், சாஞ்சி மனித சிற்பங்களில் சில நாக உருவங்களுடன் இண்டிது காணப்பட்டாலும் அம்மனித உருவங்கள் தடித்தும், அசைவுத் தன்மை அற்ற தாக வும் காணப்படுகின்றன. (Zemmer, H., 1955, p. 35) ஆளுல் இலங்கையிலும் ஆந்திராவிலும் இவ்வுருவங்கள் மெல்லியதாகவும் அசைவுத் தன்மை கொண்டதாகவும் காணப்படுகின்றன.

பெஞ்சமின் ரேலன்ட் கலேநயம் பொருந்திய இச் சிற்பங்கள் அமரா வதிக் கலேமரபை அடிப்படையாகக் கொண்டு இலங்கையில் ஆக்கப்பட்ட தாகக் கூறினுலும் இவற்றில் காணப்படும் பல ஆபரணங்களும் தலேயலங் காரங்களும் குப்தர் கலே மரபுக்குரிய கலேப்பாணியைப் பிரதிபலிக்கின் றன எனக் கூறியுள்ளார். (Roland, B. p. 216). ஆனுல் ஜேதவனராம, கண்டகசேத்திய தாதுகர்ப்பங்களிலும் காணப்படும் இவ் வுரு வங்களின் உடற்கூற்றையும் அலங்காரத் தன்மையையும் நோக்குப்போது இவை அப் படியே அமராவதிக் கலேப்பாணியை நினேவுபடுத்துவனவாக உள்ளன.

சில இடங்களில் இந்த நாகபாம்பின் உருவம் துவாரபாலகர் சிற்பங் களுடன் இணேந்து காணப்படுகின்றது. இதற்கு அநுராதபுரத்தில் கண்டு பிடிக்கப்பட்ட நாகசிற்பம் சிறந்த சான்முகும். சாதாரண மணித வடிவில் இருந்து வேறுபட்ட இவ்வடிவம் தடித்த உருவமும் பானே போன்ற வயிறும் கொண்ட குள்ள வடிவில் காணப்படுகின்றது. பெரும்பாலும் இந்துக் கோயிலின் கருவறையின் வாசற்பகு இயில் காணப்படுகின்ற இவை இலங்கை ஆந்திரப் பௌத்த ஆலயங்களில் நாக உருவத்துடன் இணேந்து காணப்படுகின்றன. வின்சன் சிமித் இலங்கையில் இவ்வாருன சிற்பங்கள் பாதாமிக் சாளுக்கிய கலே மரபுடன் ஒற்றுமைத் தன்மை கொண்டவையாகக் காணப்படுகின்றன என எடுத்துக் காட்டியுள்ளார். (Smith, V. A. 1911, p. 132) ஆணுல் இலங்கையில் உள்ள இக்கலே வடிவங்கள் ஆந்திராவுக்குரிய ஏனேய கலேமரபுகளுடன் இணந்து காணப்படுவதோடு கலே ரீதியாகவும் ஆந்திரக் கலேமரபை ஒத்துக் காணப்படுவதால் இவையும் ஏனேய சிற்பங் களேப் போல் ஆந்திரச் செல்வாக்கால் தோன்றிய தெனக் கூறலாம் இச் சிற்பத்தின் இன்றெரு வடிவமான கணங்கள் அமராவதி ஸ்தாபியில் புடைப்புச் சிற்பங்களாகவும் தனிச் சிற்பங்களாகவும் ஆக்கப்பட்டுள்ளன. இவற்றைத் துவாரபாலகர் சிற்பத்தின் முன்னேடி வடியம் எனக் கூறலாம். இதையொத்த வடிவங்கள் இலங்கையில் இசுறுமுனிய போன்ற இடங்களில் உள்ள ஆலயங்களில் காணப்படுகின்றன.

மனித தெய்வ உருவங்களுடன் இணேந்து காணப்பட்ட நாகபாம்பின் உருவம் கில இடங்களில் பல தலேகொண்ட தனி உருவமாகவும் காணப் படுகின்றது. இது நாக வழிபாடு பிற்காலத்தில் தனியொரு வழிபாடாக வளர்ச்சுபெற்றதைக் குறிக்கிறது எனலாம். இதற்கு ஜெதவனராமவில் கண்டெடுக்கப்பட்ட கி. பி. 2-ம் 3-ம் நூற்முண்டுக்குரிய சுற்பம் சிறந்த உரைகல்லாகும். ஆந்திராவுக்குரிய ஒருவகைப் பளிங்குக் கல்லால் செய் யப்பட்ட இச்சிற்பத்தை நோக்கும்போது இது ஆந்திராவில் செய்யப் பட்டுப் பின் இலங்கைக்குக் கொண்டுவரப்பட்டதெனக் கருதலாம்.

பலதரப்பட்ட மதங்களேப் பின்பற்றிய மக்களின் கரேசணேக்குரிய பொருளாக இருப்பது புத்தர் சிண்களாகும். இவை பௌத்த மதத்தின் முக்கிய வழிபாட்டுப் பொருளாக மட்டுமன்றி, சிற்பக் கஃயின் முக்கிய கவின்கலேப் பொருளாகவும் காணப்படுகிறது. இலங்கையில் இச்சிலேகள் இருக்கும் நிலேயிலும், நிற்கும் நிலேயிலும், கிடக்கும் நிலேயிலும் காணப் படுகின்றன. இவற்றுள் இருக்கும் நிலேயிலான சிலேகளே இலங்கையில் கூடுதலாகக் காணப்படுகின்றன. ஆந்திராவில் மகாயான பௌத்த மதம் அடைந்த வளர்ச்சியைத் தொடர்ந்து இ. பி. 1-ம் 2-ம் நூற்றுண்டுகளில் இச்சிற்பங்களே ஆக்கும் மரபு தோற்றம் பெற்றுலும் இலங்கையில் இதன் தோற்றம் தொடர்பாக முரண்பட்ட கருத்துக்கள் காணப்படுகின்றன. ஆனந்தக்குமாரசுவாமி இலங்கையின் காலத்தால் முந்திய இச்சில்கள் ஆந்திராவுக்குரிய ஒருவகைப் பளிங்குக் கல்லால் ஆக்கப்பட்டிருப்பதால் அங்கிருந்தே இவை கொண்டுவரப்பட்டதாக இருக்கவேண்டும் என்கிறுர். (குமாரசுவாயி, ஆனந்த. 1980). ஆனுல் கொடகும்பர கல்லாலான புத்தர் சிவேகள் கி. பி. 2-ம் நூற்றுண்டில் இருந்து கிடைத்தாலும் இதற்கு முன்பே இவரது உருவங்கள் இலங்கையில் மரம், களிமண், உலோகம், செம்பு. பொன், சுடுமண் முதலியவற்றுல் ஆக்கப்பட்டிருந்ததென்றும், இவையே இலங்கையில் சுயமாக புத்தர் சிலே தோன்ற முன்றேடி வடிவங்களாக அமைந்தன என்றும் கூறுகிறுர். (Godakumbara, L. E., Vol. xxvi p. 230), ஆனுல் எமக்குக் கிடைக்கும் காலத்தால் முந்திய புத்தர் சில சம்பந்தமான தொல்பொருள் சான்றுகள் பெரும்பாலும் ஆந்திராவுக்குரிய ஒருவகைப் பளிங்குக் கல்லால் ஆக்கப்பட்டிருப்பதோடு அதன் தொழில்நுட்பம், பாணி அமைப்பும் ஆந்திரக் கலேமரபை ஒத்திருப்பதால் இலங்கையின் ஆரம்ப கால புத்தர் சிலேகள் ஆந்திராவில் இருந்தே கொண்டுவரப்பட்டன எனக் கூறலாம். இவ்வாருன் சிலேகள் பெருமளவுக்கு அநுராதபுர நகரைச் சுற் றியே காணப்படுகின்றன. இவற்றுள் ரூவான்வெலிசாயா தாதுகோபத்தில் உள்ள நிற்கும் புத்தர் சிவேயும் அதற்கு அண்டையில் உள்ள காட்டுப் பகு இயில் கண்டெடுக்கப்பட்ட இருக்கும் நிலேயில் உள்ள புத்தர் சிலேயும் திறந்த சான்ழுகும். இவ்விரு சிலேகள் பற்றி ஆனந்தக்குமாரசுவாமி குறிப் பிடுகையில் இவற்றின் பிரமாண்டமான வடிவங்கள். பொத்த அறநெறி யின் விழுப்பமும் அடக்கமான உணர்ச்சியோடு வெளிப்படுத்தும் தன்மை யும், செற்பியின் தனித்தன்மையையோ, சாதுரியத்தையோ பிரபலப்படுத்தாத கொள்கையும் அமராவதி புத்தர் சிஃலகளிலும் உண்டு என்றுர். (குமாரு சுவாமி, ஆனந்த., ப. 68).

அண்மையில் ஈழத்துச் சிற்பக் குஃபற்றி ஆராய்ந்த பரணவிதானு அநுராதபுரத்தில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட ஆந்திரக் கூஃமரபுக்குரிய மூன்று புத்தர் சிஃபற்றிக் குறிப்பிட்டுள்ளார். (Paranavitana, S., 1936, p. 17) இம்மூன்று சிஃகளும் இருக்கும் நிஃயில் அமைந்து காணப்படுகின்றன. ஆந்திராவுக்குரிய பளிங்குக் கல்லால் ஆக்கப்பட்ட முதலாவது புத்தர்

मी कुं कु रिका

4½ அங்குல உயரமுடையது. தியான முத்திரைக் கைகளுடன் யோகநிகு யில் வீற்றிருக்கும் இச்சிற்பத்தின் கீழ் எதுவித ஆசனமும் இல்லு. அதற்குப் பதிலாக, சிந்பத்தைச் சுற்றி அஃபோன்ற கோட்டினே நெளிய லாகக் காணலாம். இது பாயாக அல்லது மடித்துப் போடப்பட்ட துணி யாக இருக்கலாம். சாந்தமும் கருணேயும் பொருந்திய இச்சிற்பத்தின் தஃப் பாகை தஃமையிர், முகபாவம், ஆடை அணியப்பட்டுள்ள விதம் என்பேன அப்படியே ஆந்திர சிற்ப முறையினே ஒத்துள்ளது. 2% அங்குல உயரமுடைய இரண்டாவது புத்தர் சின் முதலாவது சில்யைப் போலத் தியான நில் யில் உள்ளது. இச்சிற்பத்தின் பல்வேறு பாகங்கள் சிதைவடைந்துவிட்டமை யினுல் இவற்றின் சிறப்பம்சங்களே அதிகம் விரிவாக்கிக் கூறமுடியா துள்ளது. மூன்றுவது புத்தர்சில் 4% அங்குல உயரமுடையது. ஒரு மரத்தின் கீழ் சிம்மாசனத்தில் மெத்தைமீது புத்தர் அமர்ந்திருப்பதாகச் சித்திரிக்கப் பட்டுள்ளது. அவருடைய தவேயைச் சுற்றி ஒளிவட்டம் காணப்படுகிறது. சிஃயின் வலது பக்கத்தில் ஒரு தெய்வீக வடிவம் கையில் சாமரை பிடித்துக் கொண்டு காற்றிலே மிதப்பதாகச் சித்திரிக்கப்பட்டுள்ளது. (Ibid) இச்சிற் பத்தின் சில பாகங்கள் உடைந்தபோதிலும் இவற்றை ஆக்குவதற்குக் கையாண்டிருக்கும் தொழில்நுட்பத் தன்மை ஆந்திர அமைப்பினே நினேவுபடுத்துகிறது.

இலங்கையில் உள்ள காலத்தால் முந்திய புத்தர் சிஃலகளுள் 1946-ம் ஆண்டு மகாஇலுப்பளத்தில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட நிற்கு ம் நிலேயிலான புத்தர்சிலே சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்தக்கன. ஆந் தி ரப் பிரதேசத்துக்குரிய ஒருவகைப் பளிங்குக் கல்லால் ஆக்கப்பட்ட இச்சிஃலயின் உயரம் 6 அடி யாகும். இடதுகை அபய முத்திரையுடன் காணப்படும்போது வலதுகை போர்த்தப்பட்ட காவி உடையினே. நெஞ்சுடன் அணேத்தபடி பிடித்துக் கொண்டிருக்கிறது. (Paranavitana, S., 1936 🖟: ப.17) வலதுகையின் மேலால் மடிக்கப்பட்ட காவிஉடை மீண்டும் பாதம் நோக்கி வந்து பாதத்திற்குச் சற்று மேல்நோக்கித் தொடங்கும் காவி உடைக்குச் சமமாக நிற்கிறது. காவிஉடையின் மடிப்புக்கள் தெளிவாகத் தெரிகிறது. சிஃவயின் நெற்றியில் காணப்படும் உர்ணம் (திலகம்) சிங்கள சிற்பிகளால் ஆக்கப்பட்ட சிலேக ளிலே இடம்பெருத அமராவதிப் பாணியை ஒத்துக் காணப்படுறது. இதை பொத்த சிஃலகள் நாகர் ஜுன கொண்டாவில் காணப்பட்டாலும் அதைவிட இச்சிலே சிறந்ததாகும். (இந்திரபாலா. கா., 8-8-68) பொது வாக இச்சிற்பத்தின் பாணியமைப்பு, உடையின் மடிப்புக்கள், எல்லேயற்ற ஞானம், எல்லேயேற்ற கருணே, நிர்வாண நிலேயிலுள்ள களங்கமற்ற அமைதி என்பன கி. பி. 2-ம் நூற்றுண்டு ஆந்திரக் கலேமரபினே நினேவுபடுத்து கின்றது (Wijesekara, N, 1962. p. 56) பிற்பட்ட ஆந்திரக்கலே மரபைச் சேர்ந்த புத்தர் சிற்பம் ஒன்று அநுராதபுரத்தில் கண்டுபிடிக்கப்பட்டுத் தற்பொழுது கொழும்பு நூதனசாஃயில் வைக்கப்பட்டுள்ளது. யோகநில யில் காணப்படும் இச்சிவே 5 அடி 4 அங்குலம் உயரமுடையது. உடல் அமைப்புக் காவி உடையின் மடிப்புக்கள் கி. பி. 2-ம் நூற்றுண்டுக் குரிய அமராவதிக் குமைரபுச் சாயலேக் கொண்டுள்ளது. (Ibid)

தமிழ் மக்களின் ஒரு சிறுபகுதியினர் வரலாற்றுக் காலத்தின் தொடக் கப் பகுதியில் பௌத்தர்களாகவும், பௌத்தத்தை ஆதரிப்போர்களாகவும் இருந்திருக்கலாம் என்பதற்கு இலங்கையின் வடக்குக் கிழக்குப் பிராந்தியங் களில் காணப்பட்ட பௌத்த சின்னங்கள் சான்றுகவுள்ளன. இப்பிராந் தியங்களில் வரலாற்றுக்கு முற்பட்ட காலத்தில் இருந்து தமிழ் குடியேற் றங்கள் காணப்பட்டதுடன் முக்கிய புராதன சைவ ஆலயங்களும் காணப் பட்டன. (சிற்றம்பலம். சி. க, 1984, ப. 111) இங்குள்ள கந்தரோடை, வல்லிபுரம், மாதோட்டம், கோணேஸ்வரம் என்பன முக்கிய நகரங்க ளாகவும், வர்த்தக மையங்களாகவும் விளங்கின. இதனுல் பலநாட்டு வர்த்தகர்கள் நடமாட்டம் ஏற்பட்டதுடன் அவர்களது பண்பாட்டுச் செல் வாக்கும் இடம்பெற்றன. குறிப்பாக கிரேக்க, ரோம, சின, இந்தியத் தொடர்பின் முச்கியத்துவத்தை இலக்கியங்களிலும், தொல்பொருட் கின் னங்களிலும் காணலாம். இவ்வாறுன இடங்களில் பௌத்த சின்னங்கள் காணப்பட்டமைக்கு சமகாலத்தில் தென்னிந்தியாவில் சிறப்பாக, ஆந்திரா வில் பௌத்தம் செல்வாக்குப் பெற்றதுடன் இலங்கையின் ஏனேய பிராந்தியங்கள் போல இப்பிராந்தியங்களும் ஆந்திராவுடன் நெருங்கிய கலாசாரத் தொடர்பினேக் கொண்டிருந்ததே காரணமாகும். இதன் தொடர்ச்சியாகவே தமிழ் நாட்டில் பல்லவ, சோழ. பாண்டிய அரசுகள் எழுச்சியடைந்தபோது அதன் செல்வாக்கும் இடம்பெற்றன.

கிழக்கு மாகாணத்தில் குச்சவெளி என்னும் இடத்தில் 1965-ம் ஆண்டு தமேயில்லாத புத்தர்சிலே ஒன்று கண்டுபிடிக்கப்பட்டது. ஆறு அடி உயரம் கொண்ட நிற்கும் நிலேயில் அமைந்த இச்சிற்பம் ஒருவகைச் சுண்ணும் புக் கல்லினுல் அழகிய வேலேப்பாடுகளுடன் ஆக்கப்பட்டுள்ளது. சிற்பத்தின் காவி உடைக்குக் கீழே பாதங்களுக்கு இடையில் இரு மலர்ச் சிற்பங்கள் செதுக்கப்பட்டுள்ளன. இப்படியான சிற்பத்தை இலங்கையில் வேறு எந்தப் புத்தர்சிலேயிலும் காணமுடியாது. (இந்திரபாலா. கா., 8 8-86). இதன் அங்க அமைப்புக்களும் உடை அணியப்பட்டுள்ள விதமும் கி. பி. 2-ம் நூற் முண்டுக்குரிய ஆந்திரப் புத்தர் சிலகளின் அமைப்பினே நினேவுபடுத்து கின்றது. (Wijeyasekara, N, 1962, p. 15)

கிழக்கு மாகாணத்தைப் போன்றே வடமாகாணத்தின் சில பகுதி களிலும் பௌத்த கலேச் சின்னங்கள் கண்டு பிடிக்கப்பட்டுள்ளது. இதில் கந்தரோடை, சுன்னுகம், வல்லிபுரம், புத்தூர் என்பன சிறப்பாகக் குறிப் பிடத்தக்கவை. கந்தரோடையின் தொல்பொருளியற் அறப்பினே வெளி யுலகிற்கு முதன்முதலாக எடுத்துக் காட்டிய பெருமை போல் பிரிஸ் என்ற அறிஞரைச் சாரும். இவரைத் தொடர்ந்து பிடல் என்பவரும், பென் சில்வேனியாப் பல்கலேக்கழகத்தைச் சேர்ந்த பொனற், பரொன்சன், விமலா பெக்லி கியோரும் இப்பணியைத் தொடர்ந்து செய்தனர். இவர்க ளின் பணியால் இந்து பௌத்த மத வழிபாட்டுச் சின்னங்கள் கண்டுபிடிக் கப்பட்டன. இதில் பௌத்த மத வழிபர்ட்டுடன் தொடர்புடைய 20க்கு மேற்பட்ட ஸ்தூபிகள் கண்டுபிடிக்கப்பட்டதுடன் ஸ் தூ பீகளுக்கு ரிய முடிகள், தூண்கள், கர்மிகா என்பனவும் அழிபாடுகளிடையே கண்டுபிடிக் கப்பட்டன. இது மேலும் பல ஸ்தூபிகள் இருந்திருக்கலாம் என்பதைக் காட்டுகின்றது. (Godakumbara, C. E., 1968, p. 12) இங்கு தொடர்பை வலியுறுத்த பௌத்தக்கலேகள் மட்டுமல்ல; நாணயங்கள், கல் வெட்டுக்கள் என்பனவும் காணப்படுகின்றன. இங்கு கண்டெடுக்கப்பட்ட பௌத்த சின்னங்களில் புத்தரது சிலேகள் சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்தக்கன. இதில் இருக்கும் நிலேயிலான தலேயற்ற புத்தர்சிலே சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்

தக்கது. ஆந்திராவுக்குரிய ஒருவகைப் பளிங்குக் கல்லால் ஆக்கப்பட்ட இச் சிலே 15 அந்தர் நிறையினே உடையது. மார்பகம் மட்டும் 5½ அடி அகலம் கொண்டது. (Ibid) முழங்காலில் நின்று வணங்கக்கூடிய வகையில் தட்டை யான ஆசனத் தில் செதுக்கப்பட்டுள்ள இச்சிற்பத்தின் கால் உடைந்த நிலேயில் உள்ளது. சிலேயின் வலதுபக்க முழங்கை தனியான கல்லில் செதுக் கப்பட்டு இவற்றுடன் இணேக்கப்பட்டுள்ளது. மடிப்புக் குஃலயாத நிஃலயில் இதன் போர்வை வலதுபக்க மார்பை மூடிய நிலேயில் செதுக்கப் பட்டுள்ளது. இதன் சாந்தமும் கருணேயும் அமராவதிக் கஃலமரபை அப்படியே பிரதிபலிக்கின்றது. நிற்கும் நிண்யில் அமைந்த புத்தர் சில ஒன்று 1916-ம் ஆண்டு போல் பீரிஸ் என்பவரால் சுன்னுகத்தில் கண்டுபிடிக்கப்பட்டது. (Lewis, J. P., 1916, p. 96) 12 அடி உயரமும் 20 அங்குல மார்பகமும் கொண்ட இச்சில ஒருவகைப் பளிங்குக் கல்லால் ஆக்கப்பட்டது. மேல் அங்கியின் அமைப்பு பாதத்தினே மறைப்பதாக பாதத்தில் இருந்து மடிக் கப்பட்டு இடது பாதத்தினே மறைத்த நிலேயில் இடது கையில் இருந்து கிழ் நோக்கித் தொங்குவதாகச் செதுக்கப்பட்டுள்ளது. இதில் ஆந்திரக் கலே மரபின் சாயல்லக் காணலாம்.

ஈழத்தில் தொன்மையான கேலாசார வரலாற்றைக் கொண்டுள்ள பிரதேசங்களுள் யாழ்ப்பாணத்தின் வடபால் அமைந்த வல்லிபுரக் குறிச்சி யும் ஒன்றுகும். இங்குள்ள விஷ்ணு கோவிலுக்கு அருகே மிகப் பழைமை யான தாழிக்காடு கண்டுபிடிக்கப்பட்டதுடன் கோவிலின் அருகே மிகப் பழைய கட்டிட அழிபாடுகளும் கண்டுபிடிக்கப்பட்டுள்ளன. (சிவசாமி,வி., 1973., ப. 98) அத்துடன் இப்பிராந்தியத்தில் மேற்கொள்ளப்பட்ட மேலாய் வின்போது தற்போதய வல்லிபுரக் கோவிலுக்கு வடக்கே 50 யார் தொல்லவில் புத்தரது சில ஒன்று கண்டுபிடிக்கப்பட்டது. ஒருவகைப் பளிங் குக் சுல்லால் ஆக்கப்பட்ட நிற்கும் நினேயிலான இப்புத்தர் சின்யின் வலது கரம் உடைந்த நிஃலபில் உள்ளது. வலது மார்பும் தோனும் காவி உடை யினுல் மறைக்கப்பட்டுள்ளது. ஆடையின் அமைப்பு பாதத்தின் மறைத்த நில்வில் பாதத்தில் இருத்து மடிக்கப்பட்டு மீண்டும் இடது கையில் இருந்து கீழ்நோக்டிச் செல்வதாகச் செதுக்கப்பட்டுள்ளது. இச்சிற்பத்தின் பொதுவான அமைப்பும் ஆடை மடிப்பில் காணப்படும் தெளிவான தன்மை யும் ஆத்திரக் கலேமரபின் செல்வாக்கைப் பிரதிபலிக்கின்றன. சிறிது காலம் யாழ்ப்பாணப் பலழய பூங்காவில் வைக்கப்பட்டிருந்த இச்சில் தற் போது பர்கிய நாட்டில் காணப்படுகின்றது. (Lowis, J. P., 1916) 1954-ம் ஆண்டு புத்தூர் என்ற இடத்தில் ஒரு புத்தர் கில கண்டுபிடிக்கப்பட்டது. புத்தூரையும் கன்னைகத்தையும் இணேக்கும் பிரதான வீதியின் மேற்குப் பகுதியில் நிலாவரை என்ற இடத்திற்கு அண்மையில் உள்ள தோட்டத் தில் இச்சிலே காணப்பட்டது. ஒருவகைச் சுண்ணும்புக் கல்லால் ஆக்கப்பட்ட இச்சிற்பத்தின் பல பாகங்கள் உடைந்த நிருவில் உள்ளன. இது 3 அடி 3 அங்குல உயரமுடையது. தல்ல மாத்திரம் 1 அடி 2 அங்குலம் உயரத் தைக் கொண்டது. (Ceylon Tolay, 1967., p. 17) இச்சிலேயின் அங்க அமைப் பும் உடையின் பாணி அமைப்பும் வள்லிபுரப் புத்தர் சில்வை ஒத்துள்ளன.

தென்னுசிய சிற்பக் கணேயில் காணக்கூடிய சிறப்பான அம்சங்களில் ஒன்று நீண்ட கதைகளேச் சிற்பங்கள் மூலம் வெளிப்படுத்தியமை பாகும். இது பௌக்க நூல்களில் கூறப்பட்ட புத்தருடைய வாழ்க்கையுடன்

சம்பந்தப்பட்ட பல சம்பவங்களேப் புடைச்சிற்பங்களாக வெளிப்படுத்தி யமை சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்தக்கன. இவ்வாருன சிற்பங்கள் அக்கால மக்களது சமய தம்பிக்கைகளே மட்டும் புலப்படுக்தவில்லே. சமகால மக்க ளது வாழ்க்கை முறையினாயும் பண்பாட்டுச் சிறப்பினேயும் பிரதிபலித்து நிற்கின்றன. இத்தகைய சிற்பங்களே, பொதுவாக ஸ்தூபியைச் சுற்றிவற அமைந்த அளிகள், வேதிகைகள், தோறணப்பகு இயில் காணப்பட்ட தூண் கள் என்பவற்றில் காணலாம். இதற்கு ஆந்திரா குறிப்பாக அமராவதி ஸ்தூபிகள் சிறந்த உதாரணங்களாகும். ஆஞல் ஈழத்தைப் பொறுத்த வரை இப்படியான சுலே அம்சம் அதிகம் வளரவில்லே என்றே கூறலாம். (Wijeyasekara, N. 1962, p. 144) எனினும் யாதகக் கதைகள் சித்திரிக்கப் பட்ட ஒரு சில புடைச்சிற்பங்கள் அனுராதபுரத்தின் சில பகுதிகளில் கண் டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. இதில் மாயாதேவிகனவு, சித்தார்த்தர் துறவு, ஸ்ரா வஸ்தி அற்புதம் என்பன குறிப்பிடத்தக்கன. ஆரம்பத்தில் இவை ஆந்திரா வில் ஆக்கப்பட்டு இலங்கைக்குக் கொண்டுவரப் பட்டிருக்க வேண்டும். (Paranavitana, S., 1971., p. 129) ஆயினும் பின்பு இவை இலங்கையிலேயே படைக்கப்பட்டிருக்கலாம்.

இவ்வாருன புடைப்புச் சிற்பங்களில் ஸ்ராவஸ்தியில் நடந்த அற்பு தத்தைச் சித்திரிக்கும் சிற் மானது கலே வேலப்பாட்டில் காலத்தால் முந்திய தாகும் (Wijeyasekara, N., 1962) புத்தரது வாழ்க்கையில் பல அற்புதங் கள் நிகழ்ந்துள்ளதாக, பௌத்த யாதக கதைகள் கூறுகிறது. இதில் யமக பாடிஹாரியம் எனப்படும் இரட்டை அற்புதம் சிறப்பாகக் குறிப்பிடத் தக்கது. ஒருமுறை அவர் மந்திர சக்தியினுல் ஆகாயத்தில் எழுந்து நின்ற போது முதலில் உடலின் மேற்பாகத்திலிருந்து தெருப்பும், கீழ்ப்பாகத்தில் இருந்து நீரும் புறப்பட்டன என்றும் பின்னர் மேற்பாகத்திலிருந்து நீரும் கீழ்ப்பாகத்திலிருந்து தெருப்பும் புறப்பட்டனவென்றும் இதேபோன்று உடலின் இடது. வலது புறங்களிலிருந்து நீரும் நெருப்பும் மாறிமாறி வெளிப்பட்டன என்றும் அப்பௌத்த நூல்கள் கூறுகின்றன. இவ்வாறு வேறுபட்ட இருபத்திரண்டு அற்புதங்கள் மூன்று இடங்களில் நடந்தன. அதில் ஒன்றே ஸ்ராவஸ்தி நகரமாகும். (Wijeyasekara, V., 1952. p. 144) இவ் அற்புதத்தைப் புலப்படுத்துவதாகவே முன்பு கூறப்பட்ட புடைப்புச்சிற்பும் விளக்கு இறது.

இவ்வாருன சிற்பங்கள் வடஇந்தியாவில் காத்தராவிலும் (Piranavitana. S., 1971) தென்னிந்தியாவில் ஆந்நிராவிலும் (lb'd) காணப்படுகின்றன. அண்மையில் இலங்கையில் அநுராதபுரத்தில் பழு நடைந்த நில்வில் கண்டு பிடிக்கப்பட்ட புடைப்புச் சிற்பமும் இவ் அற்புத ந்தையே வெளிப்படுத் துவதாகப் பேராசிரியர் வோகெல் அவர்கள் குறிப்பிட்டுள்ளார். (Paranavitana. S., 1936, p. 16) ஆயினும் இலங்கைச் சிற்பத்திற்கும் காந் தரா சிற்பத்திற்கும் அமைப்பு ரீசியில் வேறுபாடு காணப்படுகின்றன. அநு ராதபுர சிற்பத்தில் புத்தர் அபய முத்திரைக் கையுடன் ஆசனத்தில் அவர்ந் திருக்க அவரைச் சூறப் பலர் காணப்படுகின்றனர். (Wijayasekara. N. 1962., plat) ஆனுல் காந்தராவில் டித்தர் பத்மாரனத்தில் வீற்றிரந்க அவரைச் சூழப் பெருந்தொகையான தெய்வங்களும் பிறவும் காணப்படுகின்றன. (இந்திரபாலா., கா. 1969-08-01) ஆனுல் ஆந்திரச்சிற்பத்தைப் பொறுத்த வரை அது இலங்கையுடன் நெருங்கிய ஒற்றுமைத் தன்மை கொண்டுள்

मी के इंडिया

ளன. (Saraswati, S. K., 1975. plate. XII) இலங்கைச் சிற்பத்தில் காணப் படும் ஆட்களுடைய வடிவம், அவர்கள் அணிந்துள்ள தலேப்பாகைகளின் அமைப்பு, முதுகினேக் காட்டி நிற்கும் பாத்திரங்கள் செதுக்கப்பட்டுள்ள முறை, ஆண் பாத்திரங்கள் அணிந்துள்ள இடைத்துண்டின் வடிவம், இந்த இடைத்துண்டுகள் அணியப்பட்டுள்ள முறை, ஆசனங்களின் வடிவம், அவற் நில் காணப்படும் கோலங்கள் கி. பி. 2-ம் நூற்மூண்டுக்குரிய அமராவதிக் கலேமரபை நினேவூட்டுகின்றது. (இந்திரபாலா, கா. 1-8-69) அண்மையில் ஈழத்துச் சிற்பக்கலே வரலாறு பற்றி ஆராய்ந்த நந்தா விஜயசேகர என் பவர் இச்சிற்பம் பற்றிக் குறிப்பிடுகையில் ''இவற்றை ஆக்கப் பயன்படுத் தப்பட்ட ஒருவகைச் சுண்ணும்புக்கல்லும் சிற்பம் வடிப்பதில் கையாளப் பட்டுள்ள கலே நுட்பங்களும் ஆந்திராவை ஒத்துள்ளமையால் இவை அங்கு ஆக்கப்பட்டுப் பின்னர் இலங்கைக்குக் கொண்டுவரப்பட்டிருக்கலாம்''. என்றுர். (Wijeyasekara, N., 1962, p. 44)

அண்மையில் அநுராதபுரத்தில் இ. பி. 4-ம் நூற்ருண்டுக்குரிய ஒரு புடைச்சிற்பம் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளது. சற்றுப் பழுதடைந்த நிஃவில் காணப்படும் இச்சிற்பம் தற்போது கொழும்பு நூதனசாஃயில் வைக்கப் பட்டுள்ளது. (Paranavitana, S, 1971, p. 129) இச்சிற்பம் அமராவதி, நாகர் ஜுனகொண்டோ போன்ற இடங்களில் காணப்பட்ட ஒருவகைச் சுண் ணும்புக்கல்லில் ஆக்கப்பட்டிருந்தமையால் இதுவும் முன்பு குறிப்பிட்ட சிற்பத்தைப்போன்று ஆந்திராவில் இருந்து கொண்டுவரப்பட்டிருக்க மேண்டும். (Ibid) இதில் சித்திரிக்கப்பட்டுள்ள காட்சியானது புத்தரது பிறப் புடன், சம்பந்தப்பட்ட மாயாதேவியின் கனவினேப் பிரதிபலித்து நிற்கிறது.

பௌத்த யாதகக் கதைகள் இளவேனிற் காலத்தில் ஒருநாள் மாயா தேவி உறங்கிக் கொண் டிருக்கையில் ஒரு கனவு கண்டார் என்றும் அந்த கனவில் ஆறு தந்தங்களேக் கொண்ட ஒரு இளம் வெண்ணிற யானே மாயாதேவியின் கர்ப்பத்தை அடைந்தது எனவும், அந்த வேளேயில் பல்லாயிரக்கணக்காண தெய்வங்கள் காட்சியளித்தன என்றும் கூறுகின் நன. இவ்வாருன ஒரு கதையிணயே அநுராதபுரத்தில் கண்டெடுக்கப் பட்ட புடைச்சிற்பத் தில் மிக அழகாக வெளிப்படுத்தப்பட்டுள்ளது. (Wijeyasekara, N, 1962) இது போன்ற சிற்பங்கள் ஆந்திரா ஸ்தூபிகளிலும், பிற பௌத்த வழிபாட்டுக் கட்டிடங்களிலும் காணப்படுகின்றன. (Barrett, D., 1954 pl. VII) அத்துடன் இவ் இரு நாட்டுச் சிற்பங்கள் வடிவ அமைப்பிலும், பாணி அமைப்பிலும் ஒரு நாட்டு உற்பத்தி போன்று காணப் படுகிறன. சிறப்பாகப் பெண் அணிந்துள்ள அதிக இரத்தினக் கற்கள் பதிக்கப்பட்ட மேக்ஸேயும் அவர்களுடைய கண்களின் அமைப்பும் நெருங்கிய ஒற்றுமைத் தன்மை கொண்டுள்ளன. (இந்திரபாலா, கா., 24-7 68)

புத்தரது வா ழ்க்கையோடு சம்பந்தப்பட்ட நிகழ்ச்சிகளில் அவரது துறவறம் பற்றிய சம்பவம், சிற்பக் கஸ்ஞேர்களின் கூடிய கவனத்தை ஈர்த்துள்ளது இவற்றைச் சித்திரிக்கும் புடைப்புச் சிற்பங்கள் ஆந்திராவி லும் பிற பௌத்த நாடுகளிலும் கண்டுபிடிக்கப்பட்டுள்ளது. இலங்கையி லும் கூட இத்தகைய புடைப்புச் சிற்பம் ஒன்று 1875-ம் ஆண்டு அம்பலாந் தோட்டைக்கு அண்மையில் கண்டுபிடிக்கப்பட்டது. புத்தரது பெருந்துற வினேக் குறிக்கும் இந்நிகழ்ச்சி 11½ சதுர அங்குல பரப்பில் புடைப்புச்

சிற்பமாகச் செதுக்கப்பட்டுள்ளது. (Paranavitana, S., 1936, p. 16) பௌத்த நூல்களின் கூற்றுப்படி சித்தார்த்தர் இருபத்தொன்பது ஆண்டுகளாக நாஜபோகங்களே அனுபவித்த பின்னர் ஒருநாள் தன் மனேவி யசோதராவையும், மகன் ராகுலனேயும் விட்டு யாருக்கும் தெரியாமல் தன்னுடைய குதிரையில் ஏறி வெளியே சென்று துறவறம் பூண்டதாகக் கூறுகிறது. இத்தகைய சம்பவமே அமராவதியிலும் இலங்கையிலும் உள்ள புடைப்புச் சிற்பங்களில் செதுக்கப்பட்டுள்ளது.

ஆயினும் இலங்கையில் செதுக்கப்பட்ட சிற்பத்தில் இக்காட்சி சற்று வேறுபட்ட முறையில் செதுக்கப்பட்டுள்ளது. (இந்திரபாலா, கா., 1-8-69) அமராவதி சிற்பத்தில் அழகாகச் சித் திரீக்கப்பட்ட இக்காட்சியில் சித்தார்த் தர் குதிரையில் ஏறிச் செல்வதையும் புடைசூழச் சிலர் நிற்பதையும் ஒருவர் குடைபிடிப்பதையும் காணலாம். (Barrett, D. 1954, pl-XIII) ஆனுல் இலங்கைச் சிற்பத்தில் சித்தார்த்தர் அபயமுத்திரைக் கையுடன் நிற்கிருர். அவருக்குப் பின்னுல் கந்தரா குதிரை நிற்கிறது. மூன்று தெய்வங்கள் வணங்கி நிற்க ஒரு தெய்வம் அவருடைய பிரசித்தி பெற்ற பிட்ஷா பாத் திரத்தைக் கொண்டுவந்து கொடுக்கிறது. அருகில் குதிரைப்பாகன் நிற்கி ருன். (Wijesekara, N. 1962, pl-72) இக்காட்சு இல்லத்தை விட்டுச் செல் லும் காட்சியன்று. இல்லத்தை விட்டு வெளியேறிய பின் தன் குதிரையை யும் பாகனேயும் விட்டுத் துறவியாக, பிட்ஷா பாத்திரத்தையும் ஏற்றுச் செல் லுகின்ற காட்சியாகும். (இந்திரபாலா. கா., 1-8-69) இச் சிற்பத்தின் பாணி அமைப்பு முற்பட்ட அமராவதி கஃப்பாணியில் இருந்து சற்று வேறுபட்டு இருப்பதால் சில கலே வரலாற்று ஆசிரியர்கள் இச் சிற்பம் குப்தர் கஃல மரபிற்கு அல்லது பல்லவ கஃல மரபிற்கு உரியதாகலாம் எனக் குறிப்பிட்டுள்ளனர். ஆனுல் இச்சிற்பத்தை ஆக்கப் பயன்படுத்தப் பட்டுள்ள பளிங்குக்கல் ஆந்திரப் பிரதேசத்திற்கு உரியது மட்டுமன்றிப் புத்தருடைய உடல் உறுப்புக்கள் சற்றுப் பெரிதாக இருப்பதும் குறிஞ்சி யின் அமைப்பு, பாகனுடைய தலேப்பாகையின் அமைப்பு, முகில்கள் சித்தி ரிக்கப்பட்டுள்ள முறை பிற்பட்ட அமராவதி கலேப்பாணியை ஒத்திருக் ஆகையால் இச்சிற்பம் ஆந்திராவில் செதுக்கப்பட்டு இலங்கைக் குக் கொண்டுவரப்பட்டிருக்க வேண்டும். (Wijesekara, N., 1962)

சிகிரீயாவில் காணப்படும் தாதுகர்ப்பத்தில் இருந்து சுண்ணும்புக் கல் லிஞல் ஆன புடைப்புச் சிற்பம் ஒன்று கண்டுபிடிக்கப்பட்டுள்ளது. நான்கு பக்கங்களேக் கொண்ட புடைப்புச் சிற்பத்தின் ஒவ்வொரு பகுதியும் மூன்று பாகங்களாகப் பிரிக்கப்பட்டுள்ளது. சற்றுப் பழுதடைந்த நிஃவில் காணப் படும் இச்சிற்பம் இந்தியப் புராணக் கதைகளில் கூறப்படும் மேருமஃயைச் சித்திரிப்பதாகக் கருதப்படுகிறது. (Paranavitana. S. 1936, p. 16) இச் சிற் பத்தை ஆக்குவதற்குப் பயன்படுத்தப்பட்ட ஒருவகைச் சுண்ணும்புக்கல் ஆந்திராவுக்கு உரியதாக இருப்பதாலும் இச் சிற் பத்தில் காணப்படும் உருவங்கள் அமராவதியை ஒத்திருப்பதாலும் இது ஆந்திராவில் இருந்து இலங்கைக்குக் கொண்டுவரப்பட்டிருக்கலாம். தற்பொழுது இது கொழும்பு நூதனசாலேயில் காணப்படுகிறது.

இதே போல பொலநறுவையில் அழிந்த நிஃவயில் காணப்படும் பபலு விகாரையின் தூபியில் இருந்து அமராவதி கஃவமரபுக்குரிய சில புடைப்பு ச

南南海路河

111

செற்பங்கள் 1909-ம் ஆண்டு எச். சி. பி. பெல் என்பவரால் கண்டு எடுக்கப் பட்டுள்ளது. இவ்விகாரை கி. பி. 12-ம் நூற்ருண்டுக்குரியதாயினும் இதில் காணப்படும் சில புடைப்புச் சிற்பங்கள் முற்பட்ட. அநுராதபுர காலத் தைச் சேர்ந்தவையாகும். இத்தகைய சிற்பங்கள் அமராவதியில் இருந்து கொண்டுவரப்பட்டு நீண்டகாலமாக அநுரா தபுரத் தில் வழிபாட்டுச் சின்னங்களாகப் பயன்படித்தப்பட்டுப் பின்னர் பொலநறுவை பபலு விகாரையில் இடம்பெற்றிருக்க வேண்டும். (Paranavitana, S, 1936)

ஈழத்து பௌத்த சிற்பக்கவேயில் பிரதானமான ஒருகவேயம்சமாக சந்திர வட்டக்கல் (Moon stone) இடம்பெறு இறது. இலங்கைக்குரிய பௌத்த சிற்பக் கவேயம்சங்கள் பல பௌத்தத்துடன் கூடவே இந்தியாவில் இருந்து புத் தூக்கம் பெற்றுள்ள போதிலும், இந்நாட்டிற்கே உரிய சில தனித்துவக் கவேயம்சங்கள் தோற்றம் பெற்றன என்பது மறுப்பதற்கில்வே. இதற்குச் சந்திரவட்டக்கல் சிறந்த உதாரணமாகும். இதில் காணப்படும் பல்வேறு சிற்ப வடிவங்கள் இலங்கைக்கேயுரிய தனித்துவக் கலேயம்சமாகக் காணப் படுகிறது. ஆயினும் ஈழத்தில் இக்கவேயம்சம் இடம்பெறுவதற்கு ஆந்திரப் பிரதேசம் முன்னேடியாக இருந்ததென்பதற்குப் பல சான்றுகள் காணப் படுகின்றன. (Paranavitana, S., vol. XVII)

சந்திரவட்டக்கல் என்பது பௌத்தமத வழிபாட்டுடன் தொடர் புடைய வீகாரை, ஸ்தூபி அல்லது சிவேயகம் போன்ற கட்டிடத்தின் பிர தான வாசலின் படிக்கட்டுக்கு முன்பு அரைவட்ட வடிவில் அமைந்த பாகமாகும். (Ibid) இக்கவேயம்சம் இந்துக் கோவில் சிலவற்றிற் காணப்பட்ட போதிலும் ஈழத்தில் இது பெரும்பாலும் பௌத்த கட் டிடங்களுடன் தொடர்புடையதாகக் காணப்படுகிறது. காலத்தால் முந்திய சந்திரவட்டக் கற்கள் மிகிந்தலே, அபயகிரிவிகாரை, கந்தரோடை போன்ற இடங்களிற் காணப்பட்டன. (Ibid) இவை கி.மு. 1-ம் 2ம நூற்றுண்டுக்குரியது. தொடக்க கால சந்திரவட்டக் கற்கள் அலங் காரம் அதிகம் இல்லாது வெறுமையானதாகக் காணப்பட்டது. இது ஆந் திரக் க‰த்தொடர்பைக் காட்டுகிறது. குறிப்பாக அமராவதி, நாகர் ஜுனகொண்டா போன்ற இடங்களில் உள்ள சந்திரவட்டக் கற்களே எடுத்தால் அவை முன்று சுற்களே இணப்பதன்மூலம் ஆக்கப்பட்டது. இதில் ஒரு அரைவட்டக் கல்லில் மாத்திரம்தான் சிற்பங்கள் காணப்படும். இத்தகைய அம்சங்கள் கந்தரோடை, அநுராதபுரத்திலுள்ள அபயகிரி விகாரை போன்ற இடங்களிற் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட சத்திரவட்டக் கல்லில் காணப்பட்டன. (Paranavitana, S, 1936) இந்தியச் சிற்பக் கலே மர பில் தாமரைப்பூ ஒரு முக்கிய அம்சமாகக் காணப்பட்டது. பல மதங்களின் பொதுவான சின்னமாகக் காணப்பட்ட இத்தாமரைப்பூ ஆந்நிர சந்திர வட்டக் கல்லில் முக்கிய கனேயப்சமாக இடம்பெற்றது. இவற்றின் செல் வாக்கு இலங்கைச் சந்திரவட்டக் கல்லிலும் இடம்பெற்றன. குறிப்பாகக் கிழக்கு மாகாணத்தில் திரியாய் என்ற இடத்தில் உள்ள வட்டமான சைத்தியக் கிருகத்திற காணப்பட்ட. சத்திரவட்டக் கல்லில் இவற்றைக் காணலாம்.

ஆணுல் பிற்பட்ட சந்திரவட்டக் கல்லின் வடிவ அமைப்பிலும் அலங் காரத்திலும் பல மாற்றங்கள் நிகழ்ந்தன. ஆரம்பத்தில் மூன்று அரை வட்டக் கற்கள் கொண்டு இணேக்கப்பட்ட கலேயம்சத்தில் பின்பு எட்டு அரைவட்டக் கற்கள் கொண்டு இணேக்கப்பட்டதுடன் பொலநறுவை காலத்தில் முழு வட்டவடிவமாகவும் மா றிய து. (Wijesekara, N., 1962) அதேபோல அலங்காரத்திலும் பல புதிய அம்சங்கள் சேர்க்கப்பட்டன. இதில் இலங்கைக்குரிய தனிக் கலேயம்சமாக யானே, குதிரை, நாக்கு, தீ. எருது, கொடிப்பின்னல் என்பன இடம்பெற்றன. இவை ஈழத்துச் சிற் பக்கலே வரலாறு இந்தியப் பொதுமைக்கு உட்பட்டு வளர்ந்தாலும் தனக்குரிய சில தனித்துவங்களேக் கொண்டு வளர்ந்துள்ளன என்ப தனக்காட்டுகின்றது. மேலே கூறப்பட்ட பல சிற்பங்களேத் தவிர, ஆந்திரக்கல் மரபுக்குரிய வேறும் சில சிற்பங்கள் ஈழத்தில் சரியாக ஆராயப்படாமலும் கண்டுபிடிக்கப்படாமலும் உள்ளன. இவைகள் எதிர்கால ஆய்வினுல் வெளிக்கொணரப்படலாம்.

எனவே நாம் ஆந்திராவுக்கும் ஈழத்துக்கும் இடையிலான நீண்ட காலக் கலாசாரத் தொடர்பிற்குப் பௌத்த சிற்பங்களேயும் சிறந்த சான்று களாகக் கொள்ளலாம். ஈழத்தில் இக்கலேகள் தோன்றி வளர்வதற்கு ஆந்திரக் கலேமரபே முன்னேடியாக அமைந்தது. இது ஈழத்துக் கலேவர லாற்றில் ஏற்பட்ட ஒரு காலப்பகுதிக்குரிய நிகழ்ச்சியைக் குறித்து நிற்கும் அதேவேனே மரபு வழியாக ஈழத்துப் பண்பாட்டு வரலாற்றில் தென்னிந் தியா செலுத்திய பங்களிப்பினேயும் காட்டி நிற்கிறது. ஈழத்தின் ஆதிக் குடிகளும் நாகரீகத்துக்கு வித்திட்ட பெருங்கற்காலப் பண்பாடும் தென்னிந் தியாவில் இருந்து, சிறப்பாக, தமிழ்நாட்டில் இருந்து வந்தன என்பதைத் தொல்பொருட் சான்றுகள் எடுத்துக்காட்டுகின்றன. பின்னர் வரலாற்றுக் காலத்தில் இடம்பெற்ற பௌத்தமும் பௌத்த பண்பாடும் இதே பிராந் இயங்களில் இருந்து பரப்பப்பட்டன என்பதை, தொல்பொருள் சான்று கள் மட்டுமன்றி சாசன இலக்கிய சான்றுகளும் உறுதிப்படுத்துகின்றன. இவற்றின் ஒரு அம்சமாகவே ஆந்திரக்கலே மரபுக்குரிய ஈழத்துச் சிற்பங்கள் விளங்குகின்றன.

(reday I) when of MA time replicative

## உசாத்துணே நூல்கள்

- இந்திரபாலா, கா. 08-08-1968, ''அமராவதிப் பாணியில் அமைந்த அரிய சிஃகள்'', வீரகேசரி வார வெளியிடு.
  - 31-05-1969, 'ஆந்திரப் படிமக் கஃயின் செல் வாக்கு'', வீரகேசரி வார வெளியீடு.
- காசிநாதன், நடன. 1978, ''கட்டிடக் கூல'', த மி ழக நுண்கை லே கன் (ப. ஆ.) ஞானப்பிரகாசம் கமலேயா (சென்னே) பக். 82 – 93.
- சிவசாமி, வி. 1978, ''இலங்கைச் சிற்பங்கள்'' தமிழாராய்ச்சியின் புதிய எல்லேகள் (ப. ஆ.) வானமாமல், நா. சென்னே, பக். 100 – 112.
- சிற்றம்பலம், சி. க. 1984, ''ஈழமும் இந்து மதமும் அநுராதபுர காலம்'' சிந்தனே, (ப. ஆ.) சிற்றம்பலம் பக். 108-141 . (திருநெல்வேலி).
- நீலகண்டசாஸ்திரி, கே. ஏ. 1976, தென்னிந்தியாவைப் பற்றி வெளிநாட்டார் குறிப்புக்கள் (சென்னே).
- Bandaranayake, Senaka 1974, Sinhalese Monastic Architecture (Leiden)
- Brown, Percy 1976, Indian Architecture (Bombay).
- Coomaraswamy, A. K. 1956, Introduction to Indian Art (ed.) Mulk Raj Ananda (Madras).
- Fergusson, J. T. 1873, Tree and Serpant worship or Illustration of Mythology and Art in India (London).
- Geiger, W. 1960, (Eng. tr) Mahavamsa (Colombo).
- Godakumbara, C. E. 1965, "A bronze buddha image from Ceylon"

  Artibus Asia Vol. xxvi (Switzerland) pp.

  230 236.
- Hocart, A. M. 1924-t28, "Archaeological Summary" Ceylon Journal of Science Vol. II, (London) pp. 73-97.
- Lewis, J. R. 1916, "Some notes on Archaeological matters in the Northern Province" Ceylon Antiquary and Literary Register Vol II (Colombo).
- Paranavitana; 1936, Art of Ancient Sinhalese (Colombo).

1971, "Example of Andra Art Recently Found in Ceylon" Annual Bibliography of Indian Archaeology Vol xx (Leyden) pp. 13-15.

Parkar, H. 1909, Ancient Ceylon (London).

Roland Benjamin 1953, The Art and Architecture of India (Maryland)

Saraswati, S. K. 1975, A Survey of Indian Sculpture (New Delhi).

Smith, V. S. 1911, A History of Fine Arts in India and Ceylon (Oxford).

Wijayasokara, N. 1962, Early Sinhalese Sculpturer (Colombo).

THE RESTRICTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PA

a Contract to the fact or the Land of the Contract of the Cont

the state who with the design to a single of the state of the same of the same

Calestanic observation of Salaran via decide the color described

## நாட்டார் கலேமரபில் வசந்தன் கூத்து— ஓர் ஆய்வு இ. பாலசுந்தரம்

## 0. 0 அறிமுகம்

நடனக்கலேயின் படிமுறை வளர்ச்சியானது பூர்வீக நடனம், கிராமிய நடனம், சாஸ்திரிய நடனம் என்ற மூவகைப்பட்ட பரிணுமவளர்ச்சி நிலே களேக் கொண்டதாகும். வேட்டை, போர், சடங்கு என்ற நிலேகளேப் பிரதிபலிப்பனவாகப் பூர்வீக நடனங்கள் அமையும். கிராமிய நடனங்கள் நாகரீக வளர்ச்சி நிலேகளே உள்வாங்கி, இதிகாசக் கதைகள், வரலாற்றுக் கதைகள், மச்களீன் வாழ்வியல் முறைகள், அவர்களது மரபுகள், நம்பிக்கைகள், பொழுதுபோக்குகள், கேளிக்கைகள், தொழில்முறைகள் முதலி பனவற்றை உள்ளடக்கமாகக் கொண்டு தாளம்பட்ட ஆடலும் பாடலும் அமையப்பெற்றனவாகக் காணப்படும். சாஸ்திரிய இலக்கண வரையறை களுக்கு உட்பட்டனவாக இராகம், தாளம் ஆகியவற்றுக்கு அமைய நிகழ்த் தப்படுவனவே சாஸ்திரிய நடனங்களாகும். இவற்றுள் கிராமிய நடனங்களில் ஒன்றுகிய வசந்தண் கூத்துப்பற்றி நாட்டார் வழக்கியல் நோக்கில் இக்கட்டுரை ஆராய்கிறது.

மனித சமூகத்தையும் விலங்கினத்தையும் பிரித்து இனங்காணும் கருவி களில் கவேயும் ஒன்ருகும். இக்கவேகளில் நடனக் கவேயானது மனித சமூ கத்தின் உழைப்பு நெறியில் உடன்பிறந்ததாகும். நடனக்கணே மனித சமூ கத்தின் பூர்வீகம் முதல் நவீனத்துவம் வரையுமுள்ள நிகழ்வுகளே உள்ள டக்கமாகப் பெற்று அவற்றை வெளிப்படுத்தும் ஆற்றல் பெற்றதாகும் . புராதன காலத்தில் வர்க்க பேதமற்ற சமூக இயக்கமே காணப்பட்டது. இனச்குழு மக்களே சமூகமாக இணேந்து கூட்டு வாழ்க்கையை நடாத்தி னர். மனிதர்கள் அன்று கூட்டம் கூட்டமாகவே வாழ்ந்தனர். கூட்டத்தி விருந்து யாரும் பிரிவதில்லே; கூட்டமாக இணேந்தே தொழிற்பட்டனர்; உற்பத்தியைப் பெருக்கினர்; சேர்ந்து நுகர்ந்தனர். இதனே அவர்களது கலேகளும் வெளிப்படுத்துகின்றன. நடனமாடும்போது அவர்கள் கூடி வட்ட மாகவே ஆடினர். இவ்வாறு ஆடுதல் அவர்களது கூட்டுத் தன்மையையும் சம மதிப்புத் தன்மையையும் காட்டுகின்றது. 2 இங்கு ஆராயப்படும் வசந் தன் கூத்தும் பலர் கூடி வட்டமாகவே நின்று ஆடப்படும் ஒரு கவேவடிவ மாதலால், இதுவும் புராதன ஆடற்கலேயின் பரிணும வளர்ச்சி பெற்ற ஒன்று என்றே கருதவேண்டியுள்ளது.

## 1.0 வசந்தன் கூத்து

கோலாட்டம், வசந்தன் என்பன ஒரு பொருள் குறித்த சொற்களாகும். வசந்தன் நாட்டார் கலே வடிவங்களில் ஓர் ஆடற்கலே வடிவம். கிழக் கிலங்கையின் பல பகுதிகளிலும் செழிப்புடன் வளர்ந்து வந்த நாட்டார் கலேகளில் வசந்தன் கூத்தும் ஒன்றுகும். 3 கண்ணகி வழிபாடு பெரிதும் பேணப்படும் இப்பிரதேசத்தில் அவ் வழிபாட்டுடன் இணேந்த கொம்பு விளேயாட்டு, போர்த்தேங்காய் அடித்தல், தேர்க்கலியாணம் என்பண போன்று 'வசந்தன் கூத்தும்' பக்தி கலந்த இன்பக் கணேயாகவே கருதப் படுகின்றது. பலவகையான ஆடல்களும், பாடல்களும் கொண்ட வசந்தன் கூத்தில் கண்ணகி வழி பாட்டி வே ச்சார்ந்தனவாக 'அம்மன் பள்ளு', 'மாதவி நடனம்' முதலி ய வசந்தன் கூத்துக்கள் காணப்படுகின்றன. நாட்டார் கணேகள் சமயப் பின்னணி கொண்டியங்கும் அதேவேளையில் சமூசப் பல்நோக்குக் கொண்டவை என்பதை வசந்தன் கூத்தும் சான்று படுத்துவதாகவே அமைகின்றது.

வசந்தன், கரகம், காவடி, கும்மி, ஓயிலாட்டம், பொம்மலாட்டம் முதலிய நடணங்கள் மக்களுக்குக் களிநிகழ்ச்சிகளாக அமைவன மட்டுமன்றி அவர்களுக்குப் புத்துணர்ச்சியூட்டும் கலே நிகழ்ச்சிகளாகவும் பயன்படுகின் நன. இவை புராண இதிகாச வரலாற்றுச் செய்திகளேப் பாடல்களில் எடுத்து வீளக்கி மக்களுக்கு அறிவையும், படிப்பினேயையும் போதிப்பதோடு, பண்டைய பண்பாட்டு நடைமுறைகளேயும் நினேவூட்டுவனவாக அமைகின்றன. இசையும், நடனமும் வரலாற்றுக்கு முற்பட்ட காலம் முதலாக மனி த உணர்வுகளின் வெளிப்பாடுகளாகவும், உணர்ச்சிகளேயும் கருத் துக்களேயும் புலப்படுத்தும் கருவிகளாகவும் நிலவி வந்துள்ளன. இவற்றுள் நடனம் இசைக்கு முதல் தோற்றம் பெற்றது என்பதை மானிடவியல், மொழியியல், இனையியல் ஆய்வாளர்கள் நிறுவி உள்ளனர்.

#### 1. 1 பெயர்க் காரணம்

பழைமை மிக்க ஆடல் வகைகளில் ஒன்றே வசந்தன் ஆடலாகும். தென்னிந்தியாவிலும், ஈழத்திலும் வசந்தன் நடனம் பெரிதும் வழக்கிலுள்ளது. இதனே வசந்தன், கோலாட்டம், பொல்லடி எனப் பலவாறு வழங்குவர். ஈழத்திலே, மட்டக்களப்பு மாநிலத்திற் பெருவழக்கிலுள்ள இந் நடனத்தை, அம்மக்கள் 'வசந்தன்' அல்லது 'வசந்தன் கூத்து' என்றும் அதற்குரிய பாடல் 'வசந்தன் பாடல்' என்றும் கூறுவர். ஆனல் இவ்வாடலேக் குறிப்பிடும் 'வசந்தன்' என்னும் சொல்வழக்கு தமிழகத்தில் இல்லே. கேமிழ் நாட்டிலே வழக்கு வீழ்ந்துபோன பழைய தமிழ்ச் சொற்களும் சங்க காலத்து ஒழுக்கங்களும், ஆடலும் பாடலும் ஈழநாட்டிலே இன்னும் நின்று நிலவுகின்றன என்று விபுலானந்த அடிகளார் கூறுவது ஈண்டு நினேவு கொள்ளற்பாலது. 5

இந்நடனம் வசந்த காலமாகிய சித்திரை, வைகாசி, ஆனி மாதங்களிற் சிறப்பாக நிகழ்வதாற் சாலவாகு பெயராக 'வசந்தன்' எனப் பெயர் பெறுவதாயிற்று. 'வசந்த காலத்திற்குரிய ஆவலோடு கூடிய பாடலாதலின் 'வசந்தன் கவி' காலத்தினுற் பெற்ற பெயராகும். 'கோலாட்டத்தைப் பெரும்பாலும் கிராமங்களில் நடக்கும் வசந்தகால விளேயாட்டு என்றே கூறலாம்' எனக் கலேக்களஞ்சியம் விளக்கைந் தருகின்றது. 'மேலும் வசந்தம் என்ற சொல்லுக்கு இன்பம் என்ற பொருளும் வழக்கிலுண்டு. அவ்வாறு நோக்கும்போது, உழவர் தம் அறுவடை முடிந்த பின்னர், இன்பநோக் கிற்காக குடும் இன்பக் கூத்தே வசந்தன் கூத்தாயிற்று எனவும் கொண்

சிந்த வோ

ளலாம். இக்கூத்தில் இடம்பெறும் செல்லப்பிள்ளே வசந்தன், முயிற்று வசந்தன், குறத்தி வசந்தன் ஆகியனவற்றின் பாடற்பொருளும், ஆட்ட முறைகளும் இக்கருத்தை மேலும் சான்றுபடுத்துவனவாகும்.

## 2. 0 வசந்தன் கூத்து விதிகள்

சமூக, சமய, கலாசாரப் பின்னணிகளில் இக்கூத்து முறைகள் வரை யறுக்கப்பட்டுள்ளன. ஈழத்தில் ஆண்களே வசந்தன் கூத்தில் பெரிதும் பங்குகொள்கின்றனர். தோற்றத்திலும், ஆற்றலிலும், வயதிலும் ஒத்த இயல்புடைய அறுவர், எண்மர், பன்னிருவர், பதினுறுபேர் சோடிசோடி யாக இணேந்து, வட்டமாக நின்று ஆடுவார்கள். சுமார் 10 வயதிற்கும், 40 வயதிற்கும் இடைப்பட்ட ஆண்களே இந்நடனத்திற் பங்குபற்றுவது வழக்கமாகும்.8 இவர்கள் தம் இரு கைகளிலும் ஒருமுழ் நீளமும், முக்கால் கன அங்குலமுமுடைய இரு தடிகளே வைத்திருப்பார். பாடல் ஓசைக்கும் மத்தள ஓசையின் தாளத்திற்கும் அமைய, தம் தடிகளால் அடிமுறைகளே மாற்றி மாற்றி அடித்து ஓசை எழுப்புவது கண்ணுக்கும் காதுக்கும் இனிய விருந்தாக அமையும். தடிகளே அடிப்பதிலே பல நுட்பங்களேக் பர்.இவர்கள் வட்டமாக நின்று ஆடும்போது தமக்கருகே நிற்பவர்களின் தடிகளில் மாறிமாறி அடித்தும் ஆடுவார்கள். கும்மி, கோலாட்டம் போன்ற சமூக நடனங்களில் வட்டமான அமைப்புமுறை அழகுக்காக மட்டு மன்றி, வரம்பில்லாமல் எவ்வளவுபேர் பங்கேற்க வந்தாலும் அவர்களுக் குத் தடையின்றி இடந்தந்து விரிந்து கொடுப்பதற்காகவே தட்டமிட்டு வகுக்கப்பட்டது என்ற கருத்தும் நோக்கத்தக்கது.

#### 2. 1

பாடலுக்கும், மத்தள தாளத்துக்கும் இயைபாகக் காலெடுத்து மிதித்து மேலும் கீழும், பக்கங்களிலும் சரிந்தும், வளேந்தும், துள்ளியும், குனிந்தும் குந்தியும், குதித்தும், பாய்ந்தும் அபிநயம் புரிந்தும் ஆடுவர். 10 ஆடுவோருக்கு நடுவே மத்தளம் அடிக்கும் 'அண்ணவியார்' நிற்பார். மேடையின் ஓரத்திலே பாட்டுக் கொப்பியுடன் பாடுபவர் ஒருவரும், சல்லரி அடித்துத் தாளம் போடுபவர் ஒருவரும் காணப்படுவர்.

ஆடல் தொடங்க முதல், அண்ணுவியார் விருத்தம் பாடி இறை இயானம் செய்வார். தொடர்ந்து பாட்டுப்புத்தகக்காரரும் இறுதியாக விருத்தம் பாடுவர். பின்னர் பிள்ளேயார் வசந்தனுடன் வசந்தன் ஆடல் ஆரம்பிக்கும். வசந்தன் கூத்தின் முதற்கட்டமாக 'வசந்தராசன்' கட்டியக் காரணே விளித்து வசந்தன் ஆடுவோரை அழைத்துவரும்படியாகக் கூறும் ஒர் ஆடல்முறை இடம்பெறுவது வழக்கம். அதன் பின்பு அண்ணுவியார் பின்வரும் விருத்தத்தைப் பாடுவார்.

> ் 'சென்னியில் தஃலப்பா வைத்துத் தெரிவுறு கவசம் பூண்டு மன்னிய கழல் சதங்கை வயங்கிடத் திலக மிட்டுத் துன்னுமார் பினிற் பதக்கம் துலங்கிட இலங்கு கீர்த்தி வன்னமாய் வசந்தடை வாலிபர் வருகின்ருரே''11

இப்பாடலிற் குறிப்பிட்டவாறு ஆடை அலங்காரங்களுடன் ஆட்டக்காரர் மேடைமேல் தோன்றுவர். அகணேத் தொடர்ந்து பிள்ளேயார் வசந்தன் இடம்பெறும்.முதலில் அண்ணுவியார் பிள்ளேயார் வசந்தனுக்குரிய தருவைப் பாடி மத்தளத்தை அடிப்பார்.

> ''தெந்தின தினனத் – தினதின தினனத் தினதின தினனத் – தினஞை''

என்ற தருப்பாட‰த் தொடர்ந்து, பாட்டுக்காரர் பின்ளேயார் வசந்தன் பாட்டைப் பாடுவார்.

(உ + ம்) ''சிந்துர முகனென வந்தாய் சரணம் சிருல வொற்றை மருப்பாய் சரணம்''12

இவ்வாறு தருவும் பாடலுமாகப் பாடல்கள் பாடப்பட மத்தளை தாள ஓசைக்கு ஏற்ப ஆட்டக்காரர் தடிகளே அடித்து ஓசை எழுப்பி இடம் வலமாக மாறிமாறி ஆடிவருவர். இவ்வாட்ட முறையில் முக்கியமாகக் க வ னிக்கவே ண் டிய து என்னவெனில் ஆடுவோர் பாடுவதில்லே என்ப தாகும். வசந்தன் கூத்தில் 60க்கு மேற்பட்ட ஆடல் வகைகளே நீண்ட நேரம் ஆடவேண்டியிருப்பதாலும். உடல் வருந்தப் பாய்ந்தும் குதித்தும். குந்தியும், வளேந்தும் ஆடவேண்டியிருப்பதாலும், களேத்துவிடாது இருப்ப தற்காக ஆடுவோர் பாடுவது வழக்கமில்லே. ஆயினும் பாடிலையும் தருவையும் தாம் ஆடும்போது மனத்தே பாடியவண்ணம் ஆடுவதே அவர்கள் இயல்பாகும். முகற்று வசந்தன், கூவாய் குயில் வசந்தன் முதலிய ஆட்டங்களின்போது சந்தர்ப்பத்திற்கேற்ப ஆட்டக்காரர் யாவரும் ஒருமித்துச் கில ஓசைகளே எழுப்புதலேயும் அவதானிக்கலாம்.

## 2. 2 ஆடை அலங்காரம்

இக்கூத்தில் ஆடை, அலங்காரங்களும் முதன்மை பெறு கின்றன. தீலயிலே தடித்த காகித அட்டையாற் செய்யப்பட்ட 'பூமுடி' அணிந் திருப்பார்கள். பாய்ந்தும், துள்ளியும், குனிந்தும், குந்தியும் ஆடவேண்டியிருப்பதால் சீருடைபோன்று ஒரே தன்மைத்தான வர்ணக் கட்டைக் காற்சட்டையும், இறுக்க மற்ற மேலங்கியும் அணிதல் மரபு. இவை அலங்காரப்பாடுடையனவாகக் கவர்ச்சியாக இருக்கும். வளர் ந்தோர் ஆடும்போது வேட்டியும் முழு நீளச்சட்டையும் அணிந்திருப்பர். கையிற் பிடித்திருக்கும் கோல்களுக்குச் செந்நிறம் பூசப்பட்டிருக்கும். அவற்றில் 'வெண்டயம்' எனப்படும் சலங்கை கைப்பிடிக்கு அணித்தாகப் பொருத் தப்பட்டிருக்கும். தடிகளேத் தட்டும்போது அவை தட்டலுக்கும் தாளத் திற்குமேற்பக் 'கலீர்கலீர்' என ஒலிக்கும். காலிற் பாரமற்ற முறையில் சதங்கை கட்டிக்கொள்வர்.

## 2. 3 அரங்கேற்றம்

தொடர்ச்சியாக மூன்று அல்லது நான்கு மாதங்கள் வசந்தன் கூத்துப் பழகிய பின்னர், அதனே அரங்கேற்றும் வைபவம் மிகச் சிறப்பாக நடை பெறும். அன்று முதன்முதலாக ஆட்டக்காரர் அலங்கார ஆடை அணி

की के क टेब्ल

கலன்களுடன் மேடை ஏறுவர். வழக்கம்போல ஊர் மக்கள் அனேவருக்கும் ''வெற்றிக் வைத்தல்'' என்ற மரபுரீதியான அழைப்புக் கொடுக்கப்படும். கூத்து ஆடுகளமும்13 அலங்கரிக்கப்பட்டிருக்கும். சம்பீரதாய பூர்வமாக அரங்கேற்றம் தொடங்கி ஆடல்கள் இடம்பெறும். உற்ருர் – உறவினர், தண்பர்கள் தமது பாராட்டை த் தெரிவிக்குமுகமாக கூத்தாடுவோர், அண்ணுவியார் ஆகியோருக்குப் புதுச்சால்வை கொண்டு இடுப்பில் கட்டி விடுவர்.14 இதுவே மரபுரீதியான பரிசளிப்பும் பாராட்டும் ஆதம். இதன் பின் அடுத்த நாட்களில் அக்குழுவினர் தாம் விரும்பும் வீடு களுக்கு ச்சென்று கூத்து நிகழ்த்துவதும், உறவினர் அவர்களிக் கௌரவிப்பதும் வழக்கமாகும்.15

## 3. 0 தென்னிந்தியாவில் வசந்தன்

தமிழகத்தில் இதனேக் கோலாட்டம் என்றே வழங்குவர். அங்கு பெண்களே வயது வேறுபாடில்லாமல் கோலாட்டம் ஆடுகின்றனர். அதற் கான பாடல்கள் நாட்டார் பாடல் நடையில் இருப்பதுடன் மாற்றிமாற்றி விழாக்காலத்திலும் யும் பாடப்படுகின்றன. 'ஜாத்திரை' எனப்படும் அங்கு வசந்தன் ஆடப்படுகின்றது. 'ஜாத்திரை' விழாக்காலத்திற் பாடப் பெறும் பாடல்கள் பெரும்பாலும் ஸ்ரீகிருஷ்ணனேப் பற்றியனவாகவே இருக்கும். பெண்களே ஏமாற்றி வெண்ணெய் திருடுவது, மோர் திருடுவது முதலான கிருஷ்ணனுடைய லீலேச் செயல்களேப் பற்றிப் பொய்க்கோபத் துடன் அவர்கள் குறை கூறுவது போன்ற பாவனேஆட்டம் மிக அழகாக இருக்கும். சில சமயங்களிற் கதைபொதிப் பாடல்களும் பாடப்படுவதுண்டு. வீரர்கள், தெய்வங்கள், ஞானிகள் ஆகியோரைப் பற்றிய கோலாட்டப் பாடல்களுமுள.16 ''திருச்சியில் ஆண்கள் கோலாட்டம் அடும் 'வைந்தாண்' என்ற வகையுமுண்டு.''17 இதனேப் பெண்கள் ஆடும்போது 'கோலாட் டம்' என்றும், ஆண்கள் ஆடும்போது 'வைந்தானே' என்றும் கூறும் மரபு நோக்கத்தக்கது.18 மட்டக்களப்பில் ஆண்கள் ஆடும் வசந்தன் கூத்திற்கும் திருச்சியில் ஆண்கள் பங்குபற்றும் வைந்தானேக்கும் உள்ள தொடர்புகள் ஆராயப்பட வேண்டியனவாகும்.

'களியல்' எனக் கூறப்படும் கண்வடிவம் கன்னியாகுமரி, திருநெல் வேலி மாவட்டங்களிற் காணப்படுகின்றது. இது ஓரடி நீளமுள்ள கோல் களேக் கையில் வைத்துக்கொண்டு ஆண்கள் கூட்டமாக நின்று ஆடுகின்ற ஒருவகைக் கோலாட்டமே ஆகும். அறுவடை, உழவு சம்பந்தமான நிகழ்ச்சி கள், சரித்திரம், இதிகாசங்களிலிருந்து எடுக்கப்பட்ட துணுக்குகள் ஆகி யவை பாடல்களுக்குக் கருத்தாக அமைகின்றன. 19 அங்கே ஆடப்படும் ஆடல் முறைகளும், பாடற்பொருள் மரபுகளும் மட்டக்களப்பு வசந்தன் கூத்துடனும், வசந்தன் பாடற் பொருள் மரபுடனும் ஒத்துக் காணப் படுகின்றன.

ஆந்திரப் பிரதேசத்துக் கிராமிய நடனங்களில் ஒன்றுகக் கோலாட் டமும் வழக்கிலுள்ளது. கோலாட்டம் ஆந்திரதேசத்தின் மிகப் பழைய கலேயாகும். இதில் 80 அல்லது 40 ஆண்களும் பெண்களும் பங்கேற்று ஒரேசமயத்திற் கோஷ்டியாக ஆடுவார்கள். அவர்களின் கைகளிற் சிறிய கோல்கள் இருக்கும். கூட்டாகப் பாடிக்கொண்டும் அதற்கேற்ப ஆடிக் கொண்டும் தங்கள் கைகளிலுள்ள கோல்களேத் தட்டி ஆடுவார்கள்.20

கேரள நாட்டில், 'கோல்களி' என்ற பெயரில் வசந்தன் வழங்கு கின்றது. மலபார் மாப்பிள்ளோயின் உற்சாகமும் கேளிக்கையும் நிறைந்த பொழுது போக்கு கோல்களியாகும். 8 அல்லது 10 பேர் சுதேச உடை அணிந்து கைகளில் ஒரடி நீளமுள்ள கோல்களுடன் வட்டமாக நின்று ஆடுவார்கள்.21

கன்னட நாட்டிலும் வசந்தன் ஆடலும் பாடலும் வழக்கிலுள்ளன. சித்தல்தூர்க், ஹாசன் மாவட்டங்களிலுள்ள மக்களுக்கும் கோலாட்டம் ஒரு சிறந்த பொழு து போக்கு முழுநிலவு இரவுகளிலும், புத்தாண்டு வீழா, அறுவடை விழா போன்ற விழாக்காலங்களிலும் பெண்களும் இத் தகைய நடனங்களிற் பங்குகொள்கிறுர்கள் எனக் கூறப்படுகிறது.<sup>22</sup> இவ் வாறுகத் தென்னிந்தியாவின் பல மாநிலங்களிலும் இந்நடனம் வெவ் வேறு பெயர்களில் வழங்கக் காணலாம்.

## 4. 0 இலங்கையில் சிங்கள 'லீ – கெலி' நடனம்

இலங்கையில் வாழ் சிங்கள தமிழ் மக்களின் கலாசாரப் பின்னணி பானது ஒன்றை ஒன்று தழுவியதாகும். தமிழ் மக்களிடத்தே வழக்கில் உள்ள வசந்தன் ஆடலும் பாடலும் சிங்கள மக்களிடமும் வழக்கிலிருப் பது இவ்வடிப்படையில் ஆராயப்படவேண்டிய ஒரு விடயமாகும். கோலாட்டம் சிங்கள மொழியில் லீ – கெலிய' என வழங்குகிறது. (லீ – கோல்; கெலிய – விளேயாட்டு) சிங்கள மக்கள் இந்நடனத்தைப் பக்தியுடன் ஆடு கின்றனர். அவர்களது 'லீ – கெலிய' பாடல்களும் பக்தியுணர்வுடையன வாகவே உள்ளன. 'புத்தபெருமானயும், தர்மம், சங்கம் என்பனவற்றை யும் முறையே வழிபட்டு, பூமியில் அடி எடுத்தாட பூமித்தாயிடம் அனுமதி பெற்று 'லீ – கெலிய நடனம்' ஆடத் தொடங்குதல் அவர்களது மரபாகும். 23

இந்துக்கள் பிள்ளோயார், அம்மன், முருகன் முதலிய தெய்வங்களோ மூன்நிறுத்தி அருள்வேண்டிப் பாடி ஆடும் வசந்தன் கூத்தைப் போன்றே சிங்கள மக்களது லீ - கெலிய ஆடலும் பாடலும் அமைந்துள்ளன. உதாரணமாக,

> ''அம்மையென் றும்மை யருச்சணே செய்யும் அடியரைக் காத்தருளி – என்றும் உம்மிரு பாத தரிசனே தந்தே யுதவி புரியு மம்மா''24

என்று அம்மனே வேண்டிப்பாடும் வசந்தன் பாடஃ ஒத்த பாடல்கள் சிங்கள லீ – கெலிய பாடல்களில் வருவன குறிப்பிடத் தக்கதாகும்.25 வசந் தன் பாடல்களேப் போன்றே சிங்கள லீ – கெலிப் பாடல்களிலும் தெய் வாம்சம் காணப்படுவது மட்டுமன்றி, லீ - கெலி - ஆடல்,பாடல் ஆகியவற்றின் தோற்றத்திற்கும் தெய்வத்தன்மை கொடுக்கப்பட்டுள்ளது.26 சிங்கள மக்க ளின் லீ – கெலியப் பாடல்கள், தமிழ் வசந்தன் பாடற்பொருள் மரபோடு

की के करिया

பெரிதும் ஒத்துக் காணப்படுவதுடன், அவற்றின் பயன்பாடும் ஒரே தன்மை யுடையதாகவே நடைமுறையிலுள்ளது. இவை பற்றிய ஒப்பியல் ஆய்விற் சமூக கலாசாரப் பின்னணியிற் பல உண்மைகள் வெளிப்படும் சாத் தியக் கூறுகள் தென்படுகின்றன.

### 5.0 இஸ்லாமிய பொல்லடி நடனம்

ஈழத்திற் சிறப்பாக மட்டக்களப்பில் வாழ் இஸ்லாமிய மக்களது கலாசார வாழ்க்கையானது இந்துக்களது வாழ்க்கை முறைகளுடன் பெரிதும் ஒத்துக் காணப் டுவதாகும் இப்பண்பை நாட்டார் கலேகளிலும் அவதானிக்கக் கூடியதாக உள்ளது. வசந்தன் ஆடலும் பாடலும் இஸ்லாமிய மக்களது வாழ்க்கை முறையிலும் இடம்பெறும் ஒரு முக்கிய கலே நிகழ்ச்சியாக அப்பிரதேசத்திற் கருதப்படுகின்றது.

காலி, நீர்கொழும்பு, மாத்தறை, மன்னூர், புத்தளம் முதலாம் கரையோரப்பகு முஸ்லிம்களிடம் இவ்வாட்டம் வழக்கிலிருப்பினும், கிழக்கிலங்கை முஸ்லிம்களிடையேயுள்ள 'அடிமுறை' சிறந்தது. இஸ்லாமியர் வசந்தன் ஆடிஃயும் பாடஃயும் முறையே 'பொல்லடி', பொல்லடிப் பாடல்கள்' எனவும், 'களிகம்பு', களிகம்புப் பாடல்கள்' எனவும் கூறுவர். நடுத்தர வயதுடைய ஆண்கள் மட்டுமே இதிற் பங்குகொள்வர். ஆடல் முறையிலே தமிழ் மக்களது வசந்தன் ஆடிஃப் போன்றே பொல்லடியும் அமைந்துள்ளது. ஆயினும் இவர்களது ஆடல் முறையிற் காணப்படும் நுணுக்கங்களேயும், தடியை அடிக்கும் நுட்பத்தையும் விதந்து பாராட்டு தல் தகும். இவர்களால் ஆடப்படும் 'பின்னல் அடி' (பின்னல் கோலாட்ட முறை) மிக நுட்பம் வாய்ந்தது. இவர்கள் ஆடும்போது அண்ணுவியாருடன் சேர்ந்து தாமும் பாடல்களேப் பாடிய வண்ணம் ஆடும் முறையானது தமிழ் வசந்தன் கூத்து முறையினின்றும் வேறுபட்டுக் காணப்படுகின்றது,

இவர்களது பொல்லடிப் பாடல்களிலே நபிகள் நாயகத்தின் வீரவர லாறு, அவரது அற்புதங்கள் என்பன பாடப்பட்டுள்ளன. அது மட்டுமல் லாது, அலிபாதுஷா நாடகம், அப்பாஸியா நாடகம் ஆகியவற்றின் சில பகுதிகளேயும் பொல்லடிப் பாடல்களாகப் பாடுவர். சமூகக் கதைகள் சமூக நிகழ்ச்சிகள் என்பனவும் பாடல்களின் பொருள்களாக அமைந்தும் காணப்படும். இஸ்லாமியரது பொல்லடிப் பாடல்களுக்கும், தமிழரது வசந்தன் பாடல்களுக்கும் முக்கிய வேறுபாடுகள் என்னவெனில், வசந்தன் கூத்துப் பாடல்களில் மரபுரீதியான பழைய விடயங்களே பொருள்மரபாக அமைந்திருக்கும். ஆனுல் பொல்லடிப் பாடல்களில் புதுப்புது விடயங்க ளும் பொருளாக அமைந்து விடுகின்றன.

மட்டக்களப்பிலே இஸ்லாமிய மக்களது மங்கலகரமான பெருநாட்களில் இப் பொல்லடி ஆட்டத்தின் பயன்பாட்டைக் காணலாம். திருமணவீடு, பட்டைக் கலியாணம் (தச்சன், மேசன் முதலான பயில்நெறித் தொழிலா ளர் தாம் அத்துறையில் தகுதி பெற்றுச் சுயதொழில் ஆரம்பிப்பதற்கு நாள்கோளாக நடத்தப்படும் விழா பட்டைக் கலியாணம் எனப்படும். பட்டி > பட்டை, பெருமை, தகுதி. தகுதி பாராட்டுவிழா என்ற பொருள் நோக்கற்பாலது.) சுன்னத்துக் கலியாணவீடு, ஊர்வலங்கள், நாட்டார் கீல விழாக்கள், பெருநாட் காலங்கள் ஆகிய சந்தர்ப்பங்களிலே பொல் லடிப் பாடல்களேப் பாடி ஆடி மகிழ்வார்கள். இப்பிரதேசத்திற் போட்டி அடிப்படையில் இக்கீல இஸ்லாமிய மககளால் வளர்க்கப்பட்டு வருவதும் ஈண்டு குறிப்பிடத்தக்கது. இவர்களது ஆடல் முறைகளும் பாடல் வகை களும் தனியே விரிவாக ஆராயப்படவேண்டியனவாகும்.

## 6. 0 வட இலங்கையில் கோலாட்டம்

இலங்கையின் வடபால் யாழ்ப்பாணப் பிரதேசத்திற் குறிப்பாகக் கட் டுவன், குரும்பசிட்டிப் பகுதிகளிலும், வன்னிப் பிரதேசத்திலும் இக்கலே கோலாட்டம்/வசந்தன் என்ற பெயரில் வழக்கிலுள்ளது. வன்னிப்பகுதியிற் சமூக நிகழ்ச்சிகளுடன் தொடர்புடையதாகவே கோலாட்டக்கலே பயன் பட்டு வருகின்றது. ஆஞல் யாழ்ப்பாணத்திற் கட்டுவன் பகுதியில் வீர பத்திர சுவாமி கோயிலில் வசந்தன் ஆடப்படுகிறது. அங்கு வீரபத்திர சுவாமி பேரிற் பாடப்பட்ட வசந்தன் பாடல்களே வசந்தன் ஆட்டத்தின் போதும் பாடப்படுகின்றன.

குரும்பசிட்டி, கட்டுவன் ஆகிய பகுதியிற் கோலாட்டக்கலே நன்கு வளர்ச்சிபெற்றிருக்கின்றது. இங்கு பின்னற் கோலாட்டம் என்ற நுட்பம் மிக்க கோலாட்ட வகையும் சிறப்புற்றுக் காணப்படுகிறது. இப்பின்னல் கோலாட்டம் பற்றிப் பேராசிரியர் சு. வித்தியானந்தன் கூறுவது ஈண்டுக் குறிப்பிடத்தக்கது.

''இருபத்து நான்கு வருணங்கள் தீட்டப்பட்ட கொடிகள் கட்டி ஆடும் முறை அற்புதமானது. கொடிகள் அரைப்பனே உயரத் திற்குக் கட்டப்பட்டிருக்கும். இதில் பன்னிருவர் பங்குபற்றுவர். மூன்றுபேர் கொண்ட நான்கு பிரிவினராய் நான்கு திசைகளிலும் நின்று கோலாட்டம் அடிப்பர். தாளலயத்திற்கு ஆடுவர். ஆடும் போது கயிற்றிலே உறி, கட்டை, சங்கிலி, துலாக்கொடி, அரை நாண்கயிறு என்பன போன்று பின்னப்படும் விதத்திற் கோலாட்டம் அமையும். பின்னர் பின்னல் குலேக்கப்படும். மத்தளம் சல்லரி யுடன் இவ்வாட்டம் நடைபெறும்.''27

## 7. 0 வசந்தன் கூத்துப் பாடல்கள்

சுழத்திலே நாட்டார் இலக்கியத்தின் பயன்பாட்டினேயும் நாட்டார் கலேகளின் நில்பேற்றினேயும் பெரிதும் பேணிப் பாதுகாத்துவருவது மட் டக்களப்புப் பிரதேசமாகும். அப்பிரதேச மக்களது நாளாந்த வாழ்க்கை நெறியிலே நாட்டார் பசுடல்கள் பெரிதும் பயன் பாடுடையன வாகக் காணப்படுகின்றன. அவர்கள் விவசாயத்தையே பிரதான தொழிலாகக் கொண்டு வாழ்வதால் தமக்குக் கிடைக்கும் ஓய்வு காலங்களில் நாட்டார் கலேகளிற் கவனம் செலுத்தி அவற்றைப் பேணிப் பாதுகாத்து வந்துள் னனர். பாரதம், இராமாயணம், புராணம் ஆகியவற்றின் கதைகளேயும் தமது தொழில் முறைகள், வழிபடு தெய்வங்களே யும் பொருளாகக்

मी के करिला

கொண்ட வசந்தன் கூத்து நாட்டுக் கூத்து ஆகிய கிராமியக் கூத்துக்களே நடாத்தித் தமது கலாசார வரலாற்றை வளம்படுத்தி வரலாயினர். குறிப் பாக வசந்தன் கூத்துப்பாடல்கள் மட்டக்களப்புப் பிரதேசத்தின் வளம், அப்பிரதேச மக்களின் தொழில் முறைகள், குலமரபுகள், வாழ்க்கை நியதிகள், வழிபாட்டு முறைகள், கலாசாரப் பின்னணிகள் ஆகியனவற்றைப் பாட்டுகைப் பொருளாகக் கொண்டு ஆக்கப்பட்டுள்ளன.

#### 7. 1

து முறை து முறையாக வாய்மொழி மரபில் வழங்கிலரும் வசந்தன் கூத்துப் பாடல்கள் அழிந்தொழிந்து போகாமற் பாதுகாக்கும் பொருட்டு அவற்றைச் சேகரித்து 1940 இல் தி. சதாசில ஐயர் அவர்கள் 'மட்டக்களப்பு வசந்தன் கவித்திரட்டு' என்னும் ஒரு தொகுப்பு நூ இல வெளிபிட்டார். இந் நூற்பிரதிகள் இப்போது கிடைப்பதரிதாகவுள்ளன. இத்தொகுப்பில் இடம் பெருத எத்து வேயோ வசந்தன் பாடல்கள் ஏட்டிலும் கொப்பிகளி லும் எழுதப்பட்டு, கிராமங்கள் தோறும் வீடுகளில் முடங்கிக் கிடக்கின் முன. இவற்றை எல்லாம் உரிய முறையிற் சேகரித்து வெளியிட வேண்டியது மிக அவசியமான முதற்கடமையாகும்.

#### 7. 2

நாட்டார் பாடல்களே இரு பெரும் பிரிவுகளாகப் பகுத்து லாம். செய்யுளிலக்கணம் எதுவும் கல்லாமலே உணர்ச்சிப் பெருக்கின் வசப்பட்டு. ஆக்கப்பட்ட உணர்ச்சிப் பாடல்கள் ஒருவகை. இவை பாமர மக்களாலே ஆக்கப்பட்டு அவர்களால் வழங்கப் படுபவை. இரண்டாம் கல்வி அறிவுடைய கிராமியப் புலவர்களால் பாடல்கள் நடையில் ஆக்கப்பட்டு கிராமிய மக்கள் மக்கள் வழங்கப்பெற்றுள்ள பாடல்களாகும். இப்பிரிவினேச் சேர்ந்தனவே நாட்டுக் கூத்துப் பாடல்கள், வசந்தன் கூத்துப் பாடல்கள், பள்ளுப் பாடல்கள், எண்ணெய்ச் சிந்துப் பாடல் முதலியனவாகும். பாடுஞ்சக்தியும் அற்பசொற்ப இலக்கணப் பயிற்சியும் உள்ள குட்டிப் புலவர்கள் பலர் காலத்திற்குக் காலம் கிராமங்களிலே தோன்றித் தம் உள்ளத்து உணர்ச்சி வாயிலாகத் தாம் கண்ட காட்சிகளேயும் கர்ண பரம்பனரயாக வழங்கும் ஊர் வரலாறுகளேயும் மக்களின் வீரப்பிரதாபங்களேயும் காதல் நிகழ்ச்சி களேயும் அபூர்வ சப்பவங்களேயும் புராண இதிகாசப் பொருள்களேயும் நாட்டு மக்கள் மனனம் பண்ணிப் பாடவும் ஆடவும் கூடிய பாடல்களாக இயற்றியிருக்கின்றனர்.28 இவ்வகையில் ஆக்கம் பெற்றனவே வசத்தன் கூத்துப் பாடல்களாகும்.

#### 7, 3

வசந்தன் கூத்திலே தருவும் பாடலும் சரிசமனுகப் பயன்படுந் தன்மை யீன. ஒவ்வொரு வகை ஆட்டத்திற்கும் அதற்குரிய சந்தத்தைக் குறிக்கும் 'தரு' என்பது முதன்மை பெறுகின்றது. அந்தத் தருவின் ஒசை முறைப் படியே அதற்குரிய பாடல்கள் பாடப்படும். இப்பாடல்கள் தாளம், ஓசை நயம், எதுகை மோளேத் தொடை நயமுடையனவாய் பக்தி, உவகை, நகை, வீரம் ஆகிய சுவைகள் பொருந்தி அமைந்திருக்கும். பாடல்களே மனனஞ் செய்து வைத்துக்கொள்வதற்கு வாய்ப்பாக இவை அந்தாதித் தொடையிற் பாடப்பட்டுள்ளன.

#### 7.4

இவ்வசந்தன் பாடல்கள் எக்காலத்தில் யாரால் இயற்றப்பட்டன எனக் கூறுதல் எளிதன்று. எனினும் அவற்றின் நடை, சொற்பிரயோகம் என்பனவற்றை நோக்க அவை மிகப்பழைய காலத்தன அல்ல என்பது தெளிவாகும். நரேந்திரசிங்கன் பள்ளு வசந்தன், இராசசிங்கன் பள்ளு வசந்தன் என்பன இற்றைக்கு 200 ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்டன என்பது வெளிப்படை. ஏனேயவும் காலத்துக்குக் காலம் பலராலும் ஆக்கப்பட்டு, பரம்பரை பரம்பரையாய் ஆங்காங்கே வழங்கி வந்தவை எனக் கொள்ள லாம். ''வசந்தன் பாடல் பலவற்றையும் செய்த புலவர்களில் இந்நாட்டுக் காறை தீவினேயும் தம்பிலுவிலேயும் சேர்ந்தவர்கள் இருக்கலாம் என்றும் கருதப்படுகின்றது.''29

## 8. 0 வசந்தன் கூத்து வகைகள்

பல்வேறு ஆடல்முறைகளும் பாடல் வகைகளும் கொண்டனவாக ஆடப்பட்டுவரும் வசந்தன் கூத்துக்களேப் பின்வருமாறு வகைப்படுத்திக் காட்டலாம்.

- அ வசந்தராசன் கொலு
- ஆ. வழிபாட்டுடன் தொடர்புடைய வசந்தன் கூத்துக்கள்
- இ வரலாறு சார்ந்த வசந்தன் கூத்துக்கள்
- ஈ. தொழில்முறை சார்ந்த வசந்தன் கூத்துக்கள்
- உ. நகைச்சுவை சார்ந்த வசந்தன் கூத்துக்கள்
- ஊ. கதைகூறும் வசந்தன் கூத்துக்கள்
- எ. விவோயாட்டுச் சார்ந்த வசந்தன் கூத்துக்கள்

விபுலானந்த அடிகளார் இப்பாடல்களின் பொருள் மரபை நோக்கி மருதநிலத்துச் செய்திகள் கூறுவன, குறிஞ்சி நிலத்துச் செய்திகள் கூறுவன. நெய்தல் நிலத்தைச் சார்ந்தவை, பொதுவாய் வருவன எனப் பிரித்துக் கூறியுள்ளமையும் நோக்கற்பாலது.30

## 8. 1 வசந்தராசன் கொலு

வசந்த காலத்தில் இடம்பெறும் கலேகளில் வசந்தன் கூத்து முதன்மை யானது. அறுவடை முடிந்து அதன் பயனே அனுபவிக்கும் காலமும் அதுவே. அத்துடன் இப்பிரதேசக் கிராமிய மக்களின் நிலமானியச் சமுதாய அமைப்பில் நிலவுடமையாளர் 'போடியார்' எனப் பெயர் பெறுவதும் அவர் பெறும் சமூக முக்கியத்துவமும் கவனிக்கப்படவேண் டியன. போடியார் ஒருவரின் முகாமைத்துவத்தின் ஏற்பாட்டிலேயே வசந்தன் ஆட் டம் பழகு தலும் அரங்கேற்றுதலும் நிகழ்தல் வழக்கமாகும். எனவே வசந்த

की क्रंड के विका

கலத்தினே 'இராசன்' என உருவகித்தும், அந்த உருவகத்தினுள்ளே போடியாரையும் உள்ளடக்கி, அவரது வேண்டுகோளுக்கு இணங்கி அவரை மகிழ்விக்கும்பொருட்டு வசந்தன் ஆடப்படுகின்றது என்ற பாணியில் பாடி., ஆடப்படும் வசந்தன் ஆட்டமே 'வசந்தராசன் கொலு' ஆட்டமாகும்.

கவேத்துறையில் வேத்தியல், பொதுவியல் என்ற இரு பிரிவுகளேத் தமிழ்ப் பண்பாடு குறிப்பிடுகின்றது. வேத்தியற் கீல என்பது வேந்தனுக் கும் அவினச் சூழ்ந்திருக்கும் அரசவையினருக்கும் ஏற்றுற்போன்று நிகழ்த் தப்படுவதாகும். பொதுவியற் கஃல என்பது வேத்தியற் கஃலமை எளிமைப் படுத்தி மக்களிடையே பரப்பிய கூலவகை என்று நா. வானமாமூல குறிப்பிடுவார்.31 மாதவி ஆடிய இந்திரவிழா ஆட்டங்களே இதற்கு எடுத் துக்காட்டாகக் காண்பிக்கின்றனர். அரசதொடர்பு கொண்ட கலேகள் வேத்தியலிலும், பொதுடிக்கட் சார்புடைய க‰கள் பொதுவியலிலும் வைத் தெண் ணைப்படும். சிங்கள மக்களிடமுள்ள 'கோலம்', 'சொக்கரி' ஆகிய நடனங்கள் அரசனின் முன்னிலேயில் நடாத்தப்படும் பாவனேயிலேயே கிரா மங்களில் நடைபெறுகின்றன.<sup>32</sup> 'கோலம்' நிகழ்ச்சியிற் பலவகைப்பட்ட நிகழ்வுகளேச் சித்திரிக்கும் நடனங்கள் இடம்பெறும். அதுபோன்றே 'வசந்தன்' நிகழ்ச்சியிலும் அறுபதிற்கும் மேற்பட்ட நிகழ்வுகளே அல்லது செய்திகளேப் பாவனே புரிந்துகாட்டும் வசந்தன் ஆட்டங்கள் இடம்பெறுகின் றன. அன்றியும் வசந்தன் கூத்திலிடம்பெறும் 'வசந்தராசன் கொலு' நடனத்தை நோக்க, அதன் பார்வையாளராகிய அரசகுடும்பத்தைத் திருப்திப்படுத்தும் நோக்குடனேயே வசந்தன் கூத்து நிகழ்ச்சியை நடாத் தினரோ எனத் தோன்றுகிறது இவ்வகையிற் சிங்களவரின் சொக்கரி, கோலம் ஆகிய நடனங்களும் தமிழரின் வசந்தன் கூத்தும் வேத்தியலுக்குரிய பாவனேயில் நடாத்தப்படுதலே நோக்கும்போது, தொடக்க காலத்தில் இந் நடனங்கள் பொதுவியலுக்குரியனவாக வழங்கிப் பின்னர் அரசர்களின் விருப்பார்வத்தின் விளேவாக வேத்தியல் நிலேக்கு உயர்த்தப்பட்டிருக்க வேண்டும் என்பதும், பிற்றை நாளில் வேந்தர் உதவியையும் பராமரிப்பை யும் இழந்த இந்நடனங்கள் மீண்டும் பொதுவியல் நிலேக்குத் தள்ளப்பட லாயின என்று கருதவும் இடமேற்படுகின்றது.

## 8. 2 வழிபாட்டுத் தொடர்புடைய வசந்தன்

பூர்வீக கால மாந்திரீகச் சடங்குகளின் இயன்முறைகளேச் சடங்குரீதி யான கிராமிய நடனங்களுடன் தொடர்புபடுத்தி நோக்கவேண்டும். உணவு தேடலும் இனப்பெருக்கமுமே குறிக்கோளாகக் கொண்டு வாழ்ந்த பூர்வீக மனிதர்கள் அவற்றைத் தமக்கு மேம்பட்ட தெய்வீக ஆற்றலினுலேயே பெற்றுக்கொண்டதாகக் கருதினர். அம்மக்கள் அத்தெய்வீகச் சக்தியைத் தம் வசமாக்கிப் பயன்பெற முற்பட்ட முயற்சிகளே சமயச் சடங்குக ளாயின.33 அச்சடங்கின் நடைமுறைகள், அங்கு நிகழ்த்தப்பட்ட உரையா டல்கள், பாடல்கள் என்பன ஒன்றிணேந்து காலகதியிற் சமய நடனங்களாக வும், சமய நாடகங்களாகவும் உருப்பெறலாயின. இப்பின்னணியில் வழி பாட்டுடன் தொடர்புடையதாகவுள்ள வசந்தன் கூத்தும் நோக்கப்பட வேண்டியதாகும். வளம் வேண்டி நடாத்தும் இக்கூத்தின் தொடக்கத்திற் பிள்ளேயாரைத் தொழும் நடனமாக, பிள்ளேயார் வசந்தன் ஆடப்படுகிறது. பிள்ளோயார் துதியுடன் எக்கருமங்களேயும் தொடங்குவதே கிராமிய மக்களின் வழக்கமாகும். அவ்வகையில் வசந்தன் ஆடத் தொடங்கும்போது முதலாவதாகப் பிள்ளோயாரைத் துதிபாடும் பிள்ளோயார் வசந்தனே ஆடுவர். இவை தோத்திரப் பாடல்களேக் கொண்டனவாக அமைந்திருக்கும். ஏனேய வசந்தன் பாடல்களிலும் முதற் பாடலாகப் பிள்ளேயார் துதிப்பாடலோ அல்லது ஏனேய தெய்வங்களேப் பற்றிய துதிப்பாடல்களோ அமைந்திருப்பதும் குறிப்பிடத்தக்கது. இதற்கு உதாரணமாகக் குறத்தி வசந்த னில் முதலில் வரும் பாடலேக் குறிப்பிடலாம்.

''முந்தி முந்தியுணத் தொழுவேன் முருகன் சகோதரனே முத்தளந்தோன் திருமருகா மூஷிக வாகனனே.'' (தி. சதாசிவ ஐயர், 1940, ப. 80)

இவ்வாறு, தோத்திரப்பாணியில் அமைந்துள்ள வசந்தன் பாடல்களின் மூலம் இப்பிரதேச மக்களது வழிபடு தெய்வங்கள், வழிபாட்டு முறைகள், சடங்குகள், சம்பிரதாயங்கள் என்பனவும் அறியப்படுகின்றன.

வசந்தன் ஆடலும் பாடலும் கண்ணகி வழிபாட்டுடன் மிக நெருங்கிய தொடர்புடையனவாகக் காணப்படுகின்றன. மதுரையை எரித்துக் கோபாக்கினி சொரிய ஆயர் சேரியை அடைந்த கண்ணகிக்கு இடையர் மகளிர் செய்த குளிர்ச்சி விழா ஒருபாலாக, இடையர் குலச் சிறுவர்களும் சில விளேயாட்டுக்களேக் கண்ணகியின் முன்னிலேயிலே அவளது கோபந் தணிந்து உளங்குளிருமாறு செய்தனரென்றும், அவற்றுள் கொம்புவின யாட்டும், வசந்தடைலும் குறிப்பிடத்தக்கவை என்றும் கூறப்படுகின்றது. 34

மட்டக்களப்புக் கிராமிய மக்களிற் பெரும்பான்மையானேராற் பய பக்தியுடன் கண்ணகி வழிபாடு மேற்கொள்ளப்பட்டு வருகின்றது. கண்ணகி அம்மனின் தோற்ற வரலாறு வசந்தன் பாடல்களிலே கூறப்பட்டுள்ளது. நாட்டார் இலக்கியப் பாணியிற் கண்ணகியின் தோற்றம் பற்றிச் சிலப்பதி காரக் கதைக்கு முரணுன வகையிலே வசந்தன் பாடல் அமைந்துள்ளது. இறைவனின் நெற்றிக் கண் பொறி மாங்கனியாகி, அம்மாங்கனியிலிருந்தே கண்ணகி அவதாரமாகின்றுள் என வசந்தன் பாடல் கண்ணகியின் தோற்றத் திற்குத் தெய்வீகத்தன்மை கொடுக்கின்றது. மட்டக்களப்பிலே வழங்கும் கண்ணகி பற்றிய ஏனேய நாட்டார் இலக்கியங்களும் இந்த அடிப்படையி லேயே அமைந்துள்ளன.

மாதவி கோவலன் தொடர்புகள் 'மாதவி நடனம்' என்ற பகுதியிலே கூறப்படுகின்றன. கோவலனே மாதவி தன் நடனத்தால் எவ்வாறு கவர்ந் தாள் என்பதை மிகச் சுவைபட வருணிக்கின்றது ஒரு பாடல்.

தரு: ''தானுனேதன தானுனே தான தந்தன தந்தனத் தானுனே.''

பாடல்: ''கைகாட்டிக்கை விரல் நீட்**டி**க் குணகாட்டித்தன் முண்காட்டி மெய்யுறக்காட்டிக் கோவலனுரை மெத்தவும் ஆசையைப் பூட்டினளே.'' (சதாசிவ ஐயர், 1940, ப. 64)

## 8. 3 வரலாற்றுப் பின்னணி கூறும் வசந்தன்

வரலாற்றுச் செய் தி களே க் கொண்டமைந்த வசந்தன் பாடல்களி லிருந்து கலாசார வரலாற்றுண்மைகள் சில புலப்படுகின்றன. 'மட்டக் களப்புத் தமிழகத்தாரது வசந்தனுடல், நாட்டுக்கூத்து முதலானவை காலந்தோறும் சிங்கள மன்னர்கள் கண்டியில் நடத்திவந்த பெரிய விழாக் களே அழகும், பயனும் ஊட்டிச் சிறப்பித்துள்ளமைக்குச் சான்றுகள் உள. சிங்கள மன்னர் சிலர் அக்கலே ஆடல்களேக் காணு வ துற்கு த் தாமே மட்டக்களப்பிற்கு நேரில் வந்து சென்ற வரலாற்றுக் குறிப்புக்களும் இங்கு வழங்கும் வசந்தன் பாடல்கள் சிலவற்றுல் அறியப்படுகின்றன 35 கண்டிச் சிங்கள மன்னர்கள் மட்டக்களப்பையும் சேர்த்து ஆண்ட காலப்பகுதியில் அவர்கள் தமிழ் மக்களேயும் சமமாகப் பேணி ஆதரித்து வந்தமையால் தமிழ்க் கவிஞர்கள் அவர்களேப் பாராட்டி வசந்தன் பாடல்களிற் பாடலாயினர் எனக் கொள்ளலாம்.

## 8, 4 இதிகாசத் தொடர்புடைய வசந்தன்

கதை கேட்பது என்பது பாமர மக்களுக்குக் கைதேர்ந்த ஒரு கலே. பாரத, இராமாயணக் கதைகளென்ருல் மிக ஆவலோடு விரும்பிக் கேட் பார்கள். இதனே அடிநாதமாகக் கொண்டே இராமாயணக் கதையில் வரும் அனுமான், இந்திரசித்து, அங்கதன் என்ற கதாபாத்திரங்களுடன் தொடர்புடைய விடயங்களே வசந்தன் பாடல்களில் அமைத்துப் பாடியுள்ளனர். வாலியின் மகனை அங்கதனே இராவணனிடம் சமாதானத் தூதுவனுக அனுப்பி வைக்கிருன் இராமன். இராவணன் சபைக்குச் சென்ற அங்கதனுக்கும் இராவணனுக்கும் நடைபெற்ற வாக்கு வா தங்க கே வ அங்கதன் வசந்தன் பாடல்களிற் சித்திரிக்கப்பட்டுள்ளன. இதற்கு உதர முனமாகச் சில பாடல்களிற் சித்திரிக்கப்பட்டுள்ளன. இதற்கு உதர முனமாகச் சில பாடல்களிற் சித்திரிக்கப்பட்டுள்ளன.

அங்கதன்: ''தாயான சீதையாரைத் – திருடின நாயேநீ கேளுமடா வாயிலடிப்பனடா – மதிகெட்ட மாடப்பயலே போடா''

இராவணன்: 'மாடனென ஏசுகின்ருய் – உனக்கு மகத்துவந் தந்தவஞர் ஏடவிழ் பூங்கழலாள் – சானகியை என்வசமாக்கிக் கொண்டேன்''

அங்கதன்: ''உன்வசமாக மாட்டாள் – சீதாதேவி உன்குடிக்கோர் நெருப்பு அன்னவன் தன்சிறையை – விடுவிடு அல்லத ழிந்திடுவாய்'' (சதாசிவ ஐயர், 1940, ப. 55)

## 8. 4. 1 அனுமான் வசந்தன்

மட்டக்களப்புப் பிரதேசத்தில் அனுமார் வழிபாடும் குறிப்பிடத்தக்க தாக உள்ளது. குறிப்பாக, சாத்திரக்கல் வல்லோரும் மாந்திரிகக் கலேஞரும் இவ்வழிபாட்டிலீடுபாடுடையோராவர். இன்னுஞ்சிலர் 'அனுமார் வாலயம்' பெற்றவராகவும் காணப்படுவர். தேவதையாடும் கோயில்களிற் சடங்கு நிகழும்போது அம்மன், வீரபத்திரர், அனுமார் முதலான தேவதை களின் உருவேறப்பெற்றோரது ஆட்டம் நிகழு தல் இயல்பு. இவ்வகையில் அனுமார் உருஏறப் பெற்றவர் தெய்வம் ஆடும்போது, கையைக்குரங்கு போன்று குரண்டிப்பிடித்தல், பாய் தல், துள்ளல், அங்கசேட்டைகள் புரிதல் முதலியணவற்றைச் செய்வது வழக்கம். இதுபோன்றே அனுமான் வசந்தன் ஆட்டக்காரரும் இத்தகு அங்க அபிநயங்களேப் புரிந்து காட்டு தல் ஒப்புநோக்கத்தக்கது.

## 8.5 தொழில்துறை வசந்தன்

நாட்டார் கலேகள் தொழில்களோடு தொடர்பு கொண்டவை. நாட் டார் பாடல்களும் கிராமிய நடனங்களும் தொழில்பு பாந்தரை மைய மாகக் கொண்டே ஆக்கமும் செயல் தன்மையும் பெறுகின்றன. தொழில் புரி மக்களால் உழைப்பின்போதோ அல்லது அதன் பின்னரோ இக்கலே கள் அவர்களுக்குப் பயன்படும் தன்மையன. அலுவடை முடிந்த அடுத்த மாதங்களில் இத்தகு கலேகள் அவர்களால் நிகழ்த்தப்படுதல் மரபாகும்.

வசந்தன் கூத்திலே தம் தொழில்முறை சார்ந்த நிகழ்வுகளே நிகழ்த் துவர். அவ்வகையில் விவசாயத்தின் ஒவ்வொரு நிகழ்வுகளேயும் சித்திரிக் கும் வசந்தன் இப்பகு திகளில் வழக்கிலுள்ளன.

தொழில் துறை வசந்தன் பாடல்களிலே மட்டக்களப்பு மக்களின் வீவசாய முறைகளும். பல்வேறு வகைப்பட்ட நெல் வகைகளும், 'போடி யார், முல்ஃலக்காரன்<sup>36</sup> முதலிய நிலமானிய சமுதாய அமைப்பு முறை களும் விளக்கப்பட்டுள்ளன. மட்டக்களப்புப் பாரம்பரிய விவசாய முறையிற் பல்வேறுபட்ட சடங்குகள் சம்பிரதாயங்கள் பின்பற்றப்படுகின்றன. இவை பற்றிய ஆய்வுகளுக்கு இப்பாடல்களும் ஆதாரமாகின்றன. சூடு மிதிக்கும் மாடுகளேச் சாய்க்கும்போது நித்திரை விளிப்புக்காகவும். களேப்பைப் போக் கவும், சம்பிரதாய அடிப்படையிலும் பொலிப்பாட்டுப் பாடுவார்கள். இத் தகைய மரபையெல்லாம் விளக்குவன இப்பாடல்கள். உதாரணமாக ச சூடுபோடல் வசந்தனில் வரும் ஒரு பாடலே நோக்குக:

''கூட்டைத்தள்ளடா மாட்டை ஏத்தடா சோம்பல் தனத்தைத் துடையடா பாட்டைப் பாடடா மாட்டைச் – சாயடா பள்ளரானவர் அனேவரும்'' (சதாசிவ ஐயர், 1940. ப.74)

போடியார் வீட்டுக்கு முல்லேக்காரன் புதிர்கொண்டு போகும் வழக்கம் இன்னும் இப்பிரதேசத்திலுள்ளது. போடியார் செய்த உதவிகளுக்கும், அவரது நிலத்தில் வேலேசெய்து பெற்ற ஊதியத்திற்கும் சன்மானமாக இது நடைபெறுகிறது. வாழைக்குஸ், தயிர்ப்பாளே, நெல் என்பனவற்றைக் காத்தடியிற் கட்டித் தோளிற் சுமந்துகொண்டு செல்வது வழக்கம். இதனே வரும் வசந்தன் பாடல் சித்திரிக்கின்றது.

''முத்தட்டுக் கூலிக்காரன் மூன்று வாழைக்குஃயும் முல்ஃவெயற் கூலிக்காரன் மூன்று தயிர்ப்பாள்யும் ஆக எழு காக்கொண்டு இறக்கினே மண்ணே அவரெங்களுக்குச் செய்த பிரசண்டைக் கேளும்.''37 (சதாசிவ ஐயர், 1940, ப. 37 – 76)

மட்டக்களப்புப் பிரதேசத்தில் அறுவடை நிகழும்போது, இத்தகு பாடல்களேப் பாடுவதற்கென்று ஒரிருவரை நியமிப்பது வழக்கம். வயலில் எட்டு அல்லது பத்துப்பேர் அரிவு வெட்டுவர். அவர்களுக்குக் களேப்பு ஏற்படாமல் இருக்கவும் உற்சாகம் ஊட்டவும் இசைப் பின்னணி அமைத் துக் கொடுக்கப்படும். ஒருவர் மத்தளம் அடிக்க, இன்கெளுவர் பல்வகை யான இசைப் பாடல்களேப் பாடுவர். கூத்துப் பாடல்கள், வசந்தன் பாடல் கள், சிந்துப் பாடல்கள் முக்கியமாக அங்கு பாடப்படும்.38

இங்கு கவனிக்கவேண்டிய முக்கிய அம்சம் எண்ணவெனிற் கிராமிய நடனப் பாடல்கள் அவர்களது தொழிற்களப் பின்னணியிற் பயன்படும் தன்மையாகும். தொழிற்களத்தே தோன்றிய பாடல்களுக்குக் கலேவடிவம் கொடுக்கப்பட்டு அவை நடனங்களிற் பயன்படுத்தப்பட்டு, மீண்டும் அப் பாடல்கள் தொழிற்களத்தே கலே அம்சத்தோடு பயன்படுகின்ற ஒரு சுழல் வட்டப் போக்கினேயும் உணரக்கூடியதாக இருக்கின்றது.

வசந்தன் கூத்திலே தொழில்நெறிப்பட்ட நடனங்களுள் வயல்வேல் புடன் தொடர்புடைய நடனங்களே நோக்கும்போது பூர்வீகக் கருவள வழிபாட்டு (Fertiity Cult)ச் சிந்தனேகள் இழையோடுவதைக் கவனிக்கலாம். 'பயிர் வளர்த்தலே நடனமாக ஆடிக் காட்டுவதன் மூலம் பயிரை வளர்த்து வீட முடியுமென நடனம் ஆடுபவர்கள் நம்பினர். இது தான் புராதன காலத்தின் மந்திரத்தின் அடிப்படையாகும்' என்கிருர் தொம்ஸன். 39 வசந்தன் கூத்திலே வரும் வேளாண்மை வசந்தனும் இவ்வகையிற் பயிர் வளம் பெருகவேண்டும் என்ற அடிப்படைக் குறிக்கோள் கொண்டதாக அமைகிறது எனலாம்.

பயிர்வளம். அதிகரித்த வீளேச்சல் என்ற அடிப்படையில் விவசாயிகள் தம் குலதெய்வத்தைப் பரவுவது வழக்கம். தாம் தொழிற்படும்போது பாடும் பாடல்களிலும் இத்தகு வேண்டுதல்கள் இடம்பெற்றிருக்கும். 40 அதுபோன்றே விவசாயிகள் தாம் ஆடிக்களிக்கும் வசந்தன் பாடல்களிலும் இத்தகுவளம் வேண்டிப் பாடும் பாடல்கள் இடம்பெறுதல் தவிர்க்க முடி யாததாகும். வேளாண்மைத் தொழிலுடன் தொடர்புடைய வசந்தன் பாடல்களிலே கடவுளேத் துதிப்பதை இப்பின்னணியிலே நோக்குதல் பொருத்தமானதே. சூட்டு வசந்தனில் இடம்பெறும் பாடல் இரண்டை ''தந்திமி தாமென வேபெங்கள் கண்ணகைத் தாயை வணங்கிடு வீரெல்லோரும் அந்தி நிறத்தனே ஆனே முகத்தனே ஆரண கோப்பணிந் தேதுதிப்பீர்''

''திந்தத் ததிங்கிண தித்தியி தாதகு தித்தியி தாமென வேயிதித்துக் கொந்து நிறைந்த குழன்மட வாரொடு கூடி நடம்புரி வோமகிழ்ந்து.'' (சதாசிவ ஐயர், 1940, ப.72)

## 8 6 நகைச்சுவை வசந்தன்

வசந்தன் கூத்துப் பார்ப்பவர்களுக்கு நகைச்சுவை ஏற்படக்கூடிய வகையில் ஆடப்படுவனவே முசுற்று வசந்தன், செல்லப்பிள்ளே வசந்தன் என்பன. தன் துணேவியுடன் சோலேக்குப் போய்க் கனிமரங்களிற் கனி பறித்து உண்ண ஏறிய ஒருவனே முயிற்றெறும்புகள் சூழ்ந்து கடிக்க, அதனுல் அவன் பட்ட வேதனேயை நகைச்சுவை தோன்றப் பாடி ஆடுவதே முசுற்று வசந்தன். உதாரணமாக ஒரு பாடலேச் சுவைக்கலாம்.

தார: தனம்தனம் – தனதானு – தன தானதனதன – தானின தானு – தனம்)

> ''பற்றியெழுந்திடு பசியால் – நானும் பாகலிலேறிப் பழம்கொய்யப் போனேன் தொற்றியே வருகுது முயிறு – என் துடையைத் துறையடிதோகை நல்லாரே.''

(சதாசிவ ஐயர், 1940, ப. 97)

மட்டக்களப்பு மக்களது பழைய ஆடை அணிகள், திண்ணேக் கல்வி முறை, கூத்து முறைகள் என்பன பற்றி அறிவதற்கும் இக்கூத்துப் பாடல் கள் ஆதாரமாக அமைகின்றன. இசை நுணுக்கம் செறிந்த வசந்தன் பாடல்களே முறைப்படி பாடவல்லாரும், அவற்றின்வழி ஆடல் பயில்வாரும் மட்டக்களப்பின் கலேச்செல்வர்கள் என மதிக்கப்படுகிறுர்கள்.

## 9.0 வசந்தன் கூத்து நிகழ்வுகள்

நாட்டார் கலேகள் மக்கள் வாழ்க்கையிற் பயன்படும் பான்மையிலேயே அவற்றின் வாழ்வும் முக்கியத்துவமும் தங்கியுள்ளன. கோயில் திருவிழா, தமிழர் திருநாட்கள், கண்ணகி அம்மன் வழிபாட்டுக் காலங்கள், கல்விழாக் கள், ஊர்வலங்கள் ஆகிய சந்தர்ப்பங்களிலே வசந்தன் கூத்து இடம்பெறுவ துண்டு. அப்போதெல்லாம் இந்நடனங்கள் பெறும் முக்கியத்துவத்தையும் அவற்றின் பயன்பாட்டையும் உணரக்கூடியதாக உள்ளது ஆடல் அல்லாத சமயங்களிலும் போழுதுபோக்காகவும் வேலேத்தளங்களில் உற்சாகத்திற் காகவும். வண்டிற் பயணங்களிலும் வசந்தன் பாடல்களேப் பாடி மகிழ்கின் உனர் இப்பிரதேச மக்கள்.

मी के करेला

இக்கூத்து, கண்ணகி வழிபாட்டுடன் மிகவும் தொடர்புடைய ஒரு சமய நடனமாகவே பண்டைநாள் முதலாகக் கருதப்பட்டு வந்துள்ளது. கண்ணகி அம்மன் கோயிற் சடங்கு காலங்களிலும், மற்றும் கண்ணகி வழிபாட்டுடன் தொடர்புடைய கொம்புமுறித்தல், தேர்க்கலியாணம் முதலிய சடங்குகளிலும் வசந்தன் ஆடுவது வழக்கமாகும். மக்கள் இரு கட்சியினராகப் பிரிந்து நடத்தும் கொம்புமுறித்தல் சடங்கிலே வெற்றி பெற்ற கட்சியினர் தமது வெற்றிக் களிப்பின் நிமித்தம் இராப்பொழு தில் வசந்தன் கூத்தாடுவர். அப்போது ஆடப்படும் வசந்தனில் நகைச்சுவை செறிந்த பாடல்களும் இடம்பெறுவதுண்டு. கண்ணகி அம்மன் கோயில்க ளில் மட்டுமன்றி ஏனேய கோயில் திருவிழாக் காலங்களிலும் வசந்தன் கூத்து நடைபெறுதல் வழக்கமாகும். ஆங்கு தேர்த்திக்கடன் அடிப்படையிலோ அல்லது கலேநிகழ்வு என்ற முறையிலோ வசந்தன் கூத்து ஆடப்படும்,

சமயப் பின்னைணியற்ற சமூக நிகழ்ச்சிகளிலும் வசந்தன் இற்றை நாட்களில் இடம்பெற்று வருகின்றது. கஃவிழாக்களில் வசந்தன் கூத்தும் ஒரு நிகழ்ச்சியாகச் சேர்த்துக் கொள்ளப்படுகின்றது. பெரியார்களே ஊர் வலமாக அழைத்துச் செல்லும்போதும் வசந்தன் ஆட்டக்காரர் முன்னே ஆடிச்செல்லும் மரபும் ஆங்காங்கே இடம்பெற்றுள்ளது. மேலும் தேசிய விழாக்காலங்களிலும் வசந்தன் கூத்து இடம்பெற்றதுமுண்டு. ஆயினும் இன்றைய நி ஃ யி ல் இக்கூத்தின் நிகழ்வுகள் மிக அரிதாகவே இடம் பெறுகின்றன.



## அடிக்குறிப்புக்கள்

- 1. Banerji, Projesh. Folk Dances in India, Alahabad, 1959, p.2.
- 2. கேசவன், கோ., நாட்டுப்பு அவியல் கட்டுரைகள், திருச்சி, புதுமைப் பதிப்பகம், 1987, ப.10.
- 3. நாட்டார் கலேகள் பிரதேசத்தன்மை (Regional character) மிக்கவை என்பதற்கு வசந்தன் கூத்து தக்க சாண்ருக அமைதல் காண்க.
- 4. ஆயினும் திருச்சிப் பகுதியில் வழங்கு**ம் 'வயந்தா**ண்' என்ற சொல் வழக்கு ஈண்டு ஒப்புநோக்கத் தக்கதாகும்.
- 5. விபுலாநந்தர், சுவாமி, 'வசந்தன் கவி', ஞிலங்கர், ஒக். 1953, ப. 21.
- 5. மேலது, ப. 22.
- 7. கலேக்களஞ்சியம், தொகுதி 4, ப. 37.
- 8. பெண்கள் கல்லூரிகளிற் சுமார் 8 13 வயதுக்கிடைப்பட்ட சிறுமி கள் மட்டுமே வசந்தன் ஆடப்பழகுகின்றேனர். கல்லூரிப்படிப்பின் பின்பு அவர்கள் இக்கலேயைத் தொடர்வதில்லே என்பது கவனிச்சுத்தக்கது.
- 9. முத்துக்கிருஷ்ணன் (மொழிபெயர்ப்பு), தென்னிந்தியக் இராமிய நடனங்கள், சென்னே, சாம்பிராஜ் பிரசுரம், 1960, ப. 18.
- 10. உதாரணமாக, அனுமான் வசந்தனில் இடம்பெறும்

''குந்தியிருந்தான் அனுமான் - குதி கொண்டோன் பாய்ந்தான் அனுமான் இந்திரசித்துப் பிடிக்க – இடையைக் கொடுத்தான் அனுமான்.''

என்ற பாடலேப் பாடும்போது, ஆடுவோர் அனுமானப் போன்று வேகமும் விறலும் கொண்டு, குந்தியும், பாய்ந்தும், துள்ளியும், குதித்தும் ஆடுவது மிகவும் கவர்ச்சியாக இருக்கும்.

- 11. சதாசிவ ஐயர், தி., (பதிப்பு), மட்டக்களப்பு வசந்தன் கவித்திரட்டு. 1940, ப. 6.
- 12. மேலது.
- 13. கூத்தாடுகளம் 'கூத்துக்களரி' என வழங்கப்படும்.
- 14. பொன்னைடை போர்த்திக் கௌரவிக்கும் முறையின் கிராமிய நடை முறை இதுவெனக் கொள்ளலாம்போல் தோன்றுகின்றது.
- 15. இக்கட்டுரையாசிரியர் தமது பாடசாலேக் காலத்தில் (வயது 12-15) தாம் பிறந்த மட்டக்களப்புக் காரைதீவுக் கிராமத்தில் இத்தகு வசந்தன் கூத்துக் குழுவில் இடம்பெற்று, வசந்தன் கூத்து ஆடி அரங்கேற்றிய அனுபவம் பெற்றவர் என்பதை ஈண்டுச் சுட்டிக் காட்டுதல் பொருத்தமாகும்.
- 16. தென்னிந்தியக் கிராமிய நடனங்கள், ப. 19.
- 17. கலேக்களஞ்சியம், தொகுதி 4: ப. 37 38.
- 18. 4 ஆம் அடிக்குறிப்பு நோக்குக.
- 19. தென்னிந்தியக் கிராமிய நடனங்கள், ப. 47.
- 20. மேலது, ப. 72 73...
- 21. மேலது, ப. 113.

- 22. மேலது, ப. 167 168.
- 23. Raghavan, M. D., Ceylon, A Pictorial Survey of Peoples and Arts, Colombo, M. D. Gunasena & Co., 1962, p. 103.
- 24. மட்டக்களப்பு வசந்தன் கவித்திரட்டு, ப. 35.
- 25. 23 ஆம் அடிக்குறிப்பு நூல், ப. 103.

  'Bowing in reverence to the Sacred Bo tree

  We turn back and see each other.

  May Bo Pathini give us Permission'
- \*Attaining Buddhahood after much Meditation

  The earth trembled with the movement and the Brahmeloka

  From thence forth began, the Stick Dance."
- 27. வித்தியானந்தன், சு., 'காங்கேசன்துறைக் கல்வி வட்டாரக் க%கள் காங்கேசன் கல்வி மலர், யாழ்ப்பாணம், 1986, ப. 140 - 141.
- 28. இராமலிங்கம், மு., (பதிப்பு) வட இலக்கையர் போற்றும் நாட்டார் பாடல்கள், 1962, ப. 14.
- 29. கந்தையா, வி. சி. மட்டக்களப்புத் தமிழகம், 1964, ப. 200.
- 30. விபுலானந்த அடிகளார், 'வசந்தன் கவி', ஸ்ரீலங்கா, பெப். 1954, ப. 2
- 31. வானமாமலே, நா. பழங்கதைகளும் பழமொழிகளும், சென்ன, 1980 ப.3 – 129.
- 32. Sarachandra, E. R., The folk Drama of Ceylon, Colombo, 1966 p. 78.
- 33. Harrison, Jane Ellen, Ancient Arts and Rituals, New york, 1951, p. 50
- 34. 29 ஆம் அடிக்குறிப்பு நூல், ப. 177.
- 35. மட்டக்களப்பு வசந்தன் கவித்திரட்டிலுள்ள (ப. 41 47) நரேந்திர சிங்கன் பள்ளு, இராஜசிங்கன் பள்ளு என்ற வசந்தன் பாடல்கள் ஈண்டு கவணிக்கத்தக்கன.
- 36. மட்டக்களப்புப் பகுதியில் வயல் நிலங்களுக்குச் சொந்தக்காரரைப் 'போடியார்' என்னும் சொல் குறிக்கும். தமிழகத்திலுள்ள 'பண்ணே யார்' என்பதோடு ஒத்த பொருளுடையதே இச்சொல்லாகும். முல்லேக் காரன் என்பது போடியாரின் வயல் நிலங்களுக்குப் பொறுப்பாக இருந்து, ஏனேயோரைக்கொண்டு வேலே செய்விக்கும் கமக்கார னே இது குறிப்பிடும்.
- 37. (Present >) பிரசண்ட். இச்சொல் பாடலின் பிற்கால இடைச் செருகலாக அமைந்துள்ளது எனலாம்.
- 88. Balasundaram, E, 'Tamil Folk Dances of Sri Lanka', Heritage of the Tamils, Arts & Architecture, International Institute of Tamil Studies, Madras, 1983, p. 255.
- 39. தொம்ஸன், ஜோர்ஜ், மனிதசாரம், (கோ. கேசவன் மொழிபெயர்ப்பு) சென்னே. 1981, ப. 72.
- 40. பாலசுந்தரம், இ, ஈழத்து நாட்டார் பாடல்கள் ஆய்வும் மதிப் பீடும், சென்னே, தமிழ்ப் பதிப்பகம், 1979, ப. 249 – 251.

## CINTANAI

| Vol. III (New Series) July-August 1985 No.                                 | 11-111 |
|----------------------------------------------------------------------------|--------|
| CONTENTS                                                                   |        |
| Problems in Pandithamani's Research —S. Suseendirarajah                    | 1      |
| Discipline in Learning  —V. Arumugam                                       | 35     |
| Anupalabdhi Pramana —N. Gnanakumaran                                       | 42     |
| Bigining of Sri Lankan Modern Tamil Theatre  —Dr. S. Maunaguru             | 53     |
| Tamil Metrical Forms and Poetics - A Historical Approach  —N. Subramanian  | 72     |
| Sri Lanka - Andhra relations through Buddhist Sculptures  —P. Pushparatnam | 9.6    |
| A Study of Folk Arts - Vasanthan Kuuththu  —E. Balasundaram                | 116    |

## வருட சந்தா விபரம்

| இலங்கை      | ரூபா         | 90 - 00           |
|-------------|--------------|-------------------|
| இந்தியா     | இந்தியா ருபா | 90 - 00           |
| பிற நாடுகள் |              | £ 9 - 00 \$ 15-00 |

ஆராய்ச்சிக் கட்டுரைகள் ஆசிரியர், சிந்தனே, பொருளியல்துறை யாழ்ப்பாணப் பல்கலேக்கழகம், திருநெல்வேலி, யாழ்ப்பாணம், என்ற முகவரிக்கு அனுப்பப்படல் வேண்டும். கொடுப்பனவுகள் சிதந்னே நிர்வாக ஆசிரியருக்கு இலங்கையில் காசுக்கட்டளே, காசோல, தபாழ்கட்டளே மூலமும் பிறநாடுகளிலிருந்து வங்கிக்கட்டளேகள் மூலமும் அனுப்பப்படல் வேண்டும்.

மாற்றிதழாக சிந்தனேயைப் பெற விரும்பும் நூலகங்கள், நிறுவனங்கள் தொடர்பு கொள்ளவேண்டிய முகவேரி: நூலகர், யாழ்ப்பாணப் பல்கலேக்கழகம், திருநெல்வேலி, யாழ்ப்பாணம், இலங்கை.

# சிந்தனே

# தொகுதி III (புதியதொடர்) யூலே, ஆகஸ்ட் 1985 இதழ் II - III

## உள்ளுறை

| பண்டி தமணி ஆய்வில் எழும் சிக்கல்கள்<br>— சு. சுசிந்திரராசா                       | 1   |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| கூற்றலில் கட்டுப்பாடு<br>— வ. ஆறுமுகம்                                           | 35  |
| அனுபலப்த்திப் பிரமாணம்<br>— நா. ஞானகுமாரன்                                       | 42  |
| ஈழ <b>த்து நவீன தமிழ் நாடக மரபின் தோற்றம்</b><br>— இ. <b>மௌன</b> குரு            | 53  |
| தமிழில் யாப்பும் யாப்பியலும் — வரலாற்று நோக்கு<br>— நா. சுப்பிரமணியன்            | 72  |
| பௌத்த சிற்பங்கள் ஊடாக அறியப்படும்<br>இலங்கை — ஆந்திர உறவுகள்<br>— ப. புஷ்பரட்ணம் | 96  |
| நாட்டார் கலேமரபில் வசந்தன் கூத்து — ஓர் ஆய்வு<br>— இ. பாலசுந்தரம்                | 116 |

வில் ரூபா 30 - 00