<u> உருத்திரபுர நாயகி உடனுறை உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலயம்</u>

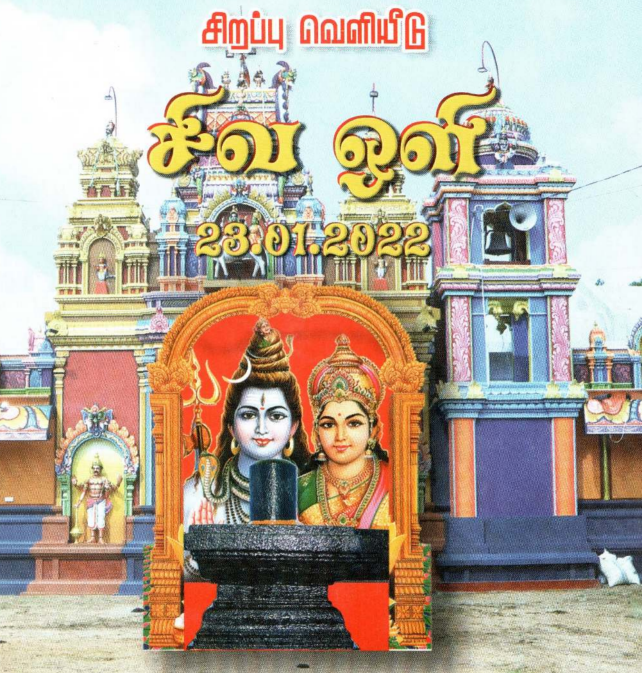
<u> உருத்திரபுரம், கிளிநொச்சி.</u>



Fagail

மகா கும்பாபிகேக்ஷினெளியீடு – 2022

# மகா சூம்பாபிசேகப் பெருவிழா



ባର୍ଦ୍ଧନାଧି ଓ:

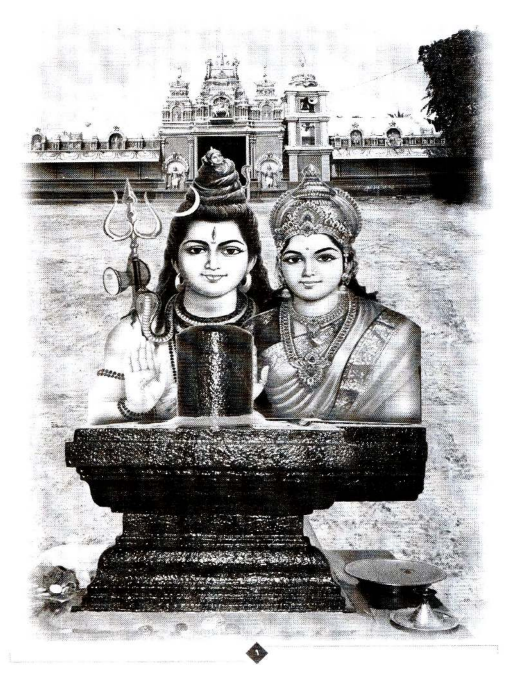
Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org aavanaham.org

# உருத்திரபுரநாயகி சமேத உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலயம்



Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

# **உருத்திரபுர நாயகி உடவுறை உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலயம்** உருத்திரபுரம், கிளிநொச்சி.



# கினிநொச்சி உருத்திரபுரீ சுவரர் சிவாலய அறப்பணியில் அறங்காவலர் சபை

01. திரு.சு. பசுபதிப்பிள்ளை — தலைவர் சமாதான நீதவான்

02. திரு. இ. பரஞ்சோதி – உபதலைவர்

03. திரு.ம.கமலக்கண்ணன் – செயலாளர்

04. திரு.அ.சிவஞானசுந்தரம் – உப செயலாளர்

05. திரு. இ. சதானந்தன் – பொருளாளர்

06. திருமதி. சூரியகுமாரி – நிர்வாக உறுப்பினர்

07. திரு.த. தயானந்தன் – நிர்வாக உறுப்பினர்

08. திரு.க.தேவரூபன் — நிர்வாக உறுப்பினர்

09. திரு.மு.தவராசா – நிர்வாக உறுப்பினர்

10. திரு.தி.ஜெயந்தன் – நிர்வாக உறுப்பினர்

11. திரு.வி.விஜிதரன் – நிர்வாக உறுப்பினர்

12. திரு.த.கண்ணபிரான் – நிர்வாக உறுப்பினர்

13. திரு.தி.பிரதீபன் – நிர்வாக உறுப்பினர்

14. திரு.நா.லாவண்யன் — நிர்வாக உறுப்பினர்

15. திருமதி.த. கல்யாணி – நிர்வாக உறுப்பினர்

# உருத்திரபுரநாயகி சமேத உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலய மகா கும்பாபிசேகம் – 2022

குலம் : உருத்திரபுரீ சுவரர் சிவாலயம்

**கரைவன்** : உருத்திரபுரீ சுவரர்

**මිකාලා : உ**ருத்திரபுரநாயகி

தீர்த்தம் : சிவகஸ்கை

துவைிருட்சம் : வில்வமரம்

சிவலிங்கத்தின் சிறப்பு : சோழர்காலத்துக்கு முற்பட்ட சதுர ஆவுடையார்

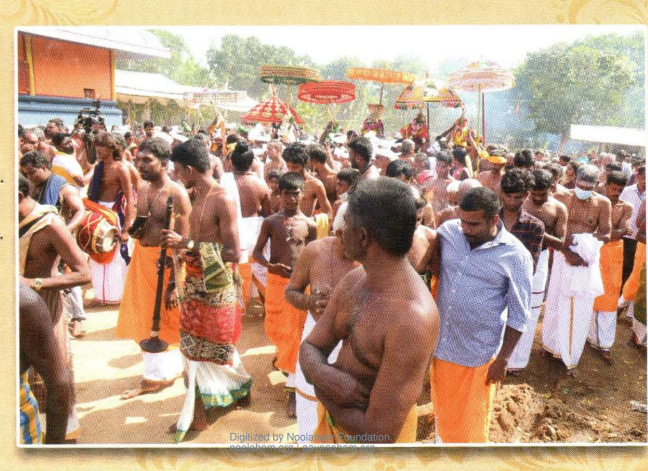
மாகான ம் கூக்க பாகானம்

முகவரி : உருத்திரபுரம், கிளிநொச்சி, டூவங்கை.

பதினிலக்கம் : HA/5/KL/15

Email ID :uruthirapurisuvarar2016@gmail.com

F.B ID : Uruthirapuram sivaalayam



# ाक्न प्रभावितं ह्यांस्न

#### ஆசியுரை, வாழ்த்துரை

- 💠 ஆசிச்செய்தி:- சாமஸ்ரீ.சிவஸ்ரீ.அமிர்த சிறிஸ்கந்தராஐக்குருக்கள்
- ஆசிச்வசய்தி:- வண.சுவாமி சிவேந்திர சைதன்யா -கிளிநொச்சி.
- ஆசிச்வசய்தி:- செஞ்சொற் செல்வர், கலாநிதி.ஆறு.திருமுகன், தலைவர், சிவயுமி அறக்கட்டளை.
- அசிச்வசய்தி:- ஸ்ரீலஸ்ரீ. சுவாமிகள், இரணீடாவது குரு மஹா சந்நிதானம், நல்லூர், யாழ்ப்பாணம்.
- 💠 ஆசிச்சைய்தி:- சிவஸ்ரீ கிரீட உருத்திரபுரீஸ்வரக் குருக்கள்
- வாழ்த்துச் செய்தி:- கௌரவ.சிவஞானம் சிறிதரன்,
   பாராளுமன்ற உறுப்பினர், யாழ். தேர்தல் மாவட்டம், கிளிநொச்சி.
- வாழ்த்துச் செய்தி:- கௌரவ.சுப்பிரமணியம் பசுபதியிள்ளை, சமாதான நீதவான், தலைவர், உருத்திரபுர்சுவரர் சிவாலயம்.
- வாழ்த்துச் சைய்தி:- திருமதி.றூபவதி கேதீஸ்வரன், மாவட்ட செயலர், கிளிநொச்சி மாவட்டம்.
- வாழ்த்துச் செய்தி:- திரு.பாலசுந்தரம் ஐெயதரன், பிரதேச செயலர், பிரதேச செயலகம், கரைச்சி.
- வாழ்த்துச் செய்தி:- கௌரவ.அருணாசலம் வேழமாலிகிதன், தவிசாளர், கனர்ச்சிப் பிரகேச சபை, கிளிநொச்சி.
- ബാസ്സ്ക്ക്വ് ഒക് വഴ്ച് ക്വി പ്രക്യാന് ക്യാര്യാന്റ് പ്രാലർ ക്കാര് പ്രാലർ ക്കാര്യാന് പ്രാലർ ക്രാര്യാന് പ്രാലർ പ്രവലർ പ്രാലർ പ്രാലർ പ്രവലർ പ്രാലർ പ്രവലർ പ്ര
- வாழ்த்துச் வசய்தி:- திரு.நாகப்பர் கந்ததாசன், வலயக் கல்விப் பணிப்பாளர், கிளிநொச்சி வடக்கு வலயம்.
- வாழ்த்துச் செய்தி:- கலாநிதி.மா.தேவநாதன், ஒயிவுநிலைப் பேராசிரியர் யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகம்.
- வாழ்த்துச் வசய்தி:- திரு.சுப்பிரமணியம் தர்மரத்தினம், சமாதான நீதவான், கோட்டக்கல்விப் பணிப்பாளர், கரைச்சி, கிளிநொச்சி.
- வாழ்த்துச் செய்தி:- திரு.கந்தையா தர்மசூரியர், தலைவர், கிளிநொச்சி மாவட்ட திருநெறிக்கழகம், கிளிநொச்சி.
- 💠 வாழ்த்துச் செய்தி:- சிவத்திரு.&வ. தர்மலிங்கம் ஐயா, உருத்திரபுரீசுவரம்.
- செயலாள நின் எண்ணுத்தில்:- திரு.முத்துராசா கமலக்கணினான்,
   உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலய அறங்காவலர் சபை.



- A.

#### ஆக்கங்கள்

- உருத்திரபுரம் சிவன் கோவில் தோற்றம் தொடர்பான கருத்துக்கள் கலாநிதி.செல்லையா கிருஸ்ணராசா
- கிளிநொச்சி மாவட்டத்தின் பூர்வீக மக்களும், பண்பாடும், தொல்லியல் வரலாற்றுப் பின்னணியும்

பேராசிரியர் புஸ்பரட்னம், தலைவர், வரலாற்றுத்துறை, யாழ்பாணப் பல்கலைக்கழகம்.

 உருத்திரபுரம் பிரதேசத்தில் இந்து அறிவியல் பெறுமானங்கள் ஒரு வாசிப்பு

செல்வி.திருச்செல்வம் கிஷாந்தினி, விரிவுரையாளர், இந்து நாகரிகத்துறை, இந்துக்கற்கைகள் பீடம், யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகம்.

💠 இலிங்கத் திருவடிவம்

சிவஸ்ரீ. அமிர்த ஸ்ரீகாந்தக் குருக்கள், சிவாகம கிரியா யோதி, சமய போதகர் ஆசிரியர், தேசிய கலா விபூஷணம்.

- கும்பாபிஷேகம் காண்பது பிறவிப் பெரும்பயன் தரக்கூடியது திருமதி. இளவேந்தி நிர்மலாராஜீ
  அதிபர், கிளி/ சிவநகர் அ.த.க பாடசாலை, உருத்திரபுரம்.
- இறைவழியாடும் இன்றைய நிலையும் திருமதி.மஞ்சுளா யோகநாதன், ஆசிரியர், கிளி/பரந்தன் இந்து ம.வி
- 💠 உருத்திரபுரீசுவரர் திருவூஞ்சல்
- உருத்திரபுரீசுவரர் திருப்பள்ளியெழுச்சி தவத்திரு.வடிவேற் சுவாமிகள்.
- அருகிவரும் ஆன்மீகம்
  செல்வி. இராசேந்திரம் குந்தவி, கிளி/உருத்திரபுரம் ம.வி, உருத்திரபுரம்.
- 💠 சிவாலய கட்டட வடிவமைப்புப் பணி
- சிவாலம் பற்றிய வரலாற்றுக் குறிப்புக்கள்
   திரு. இ. பரஞ்சோதி, உடதலைவர், உருத்திரபுர்சுவரர் சிவாலயம்.
- திருமந்திரம் காட்டும் வாழ்வியல் வநறிகள் முனைவர்.இரா சந்திரசேகரன். உதவிப் பேராசிரியர், தமிழ் நாடு, இந்தியா.
- திருமந்திரம் காட்டும் அன்புவழிச் சைவம் வைத்தியர், பரா. நந்தகுமார், சுகாதார வைத்திய அதிகாரி, யாழ்ப்பாணம்.
- குரு குல பிதா அப்புவும் ஆன்மீகமும் திரு.த.இராசரத்தினம், சமாதான நீதவான், செயலாளர், ஜெயதுர்க்கை ஆலயம், ஆனந்தபுரம், கிளிநொச்சி.



💠 சைவசமயம் சாற்ந்த பண்பாட்டுக் கோலங்கள்

திருமதி.கிருபாலினி சிவுழர்த்தி, ஆசிரியர், கிளி/கனகாம்பிகைக்குளம் அ.த.க.பா

💠 இந்துக்கோயில் கோபுரங்களும் விமானங்களும்

ப. **க**ேண சலிங்கம், சிரேஷ்ட விரிவுரையாளர், இந்து நாகரிகத்துறை, கலைப்பீடம், யாழ் பல்கலைக்கழகம்.

வாருளாளரின் நினைவின் எழுத்துருக்கள்

திரு.இராமலிங்கம் சதானந்தன், பொருளாளர், உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலயம்.

 அறிவுசார் மேம்பாட்டுக்கு உதவும் ஆலயங்களும், அறவநறிப் பாடசாலைகளும், நூலகங்களும்.

பிரம்மஸ்ரீ.க. சௌந்தரராஐ சர்மா, இளைப்பாறிய நூலகர்.

💠 புராணங்கள் காட்டும் சைவ பண்பாட்டுச் சிந்தனைகள்

திரு. தாயுமானவர் நி&கதன், சைவசமய பாட சேவைக்கால ஆசிரியர் ஆலோசகர், கிளிநொச்சி வலயக்கல்வி அலுவலகம்.

💠 திருக் கோவில்களும், அறப்பணிகளும்

திரு.அம்பலவாணர் சிவஞானசுந்தரம், ஓய்வு நிலை ஆசிரியர், உருத்திரபுரம்.

சிவுக்தி

കിന്ത.u.&சான், കിന്തെഖ്യ<u>ച്ചന്നു,</u> കിണിന്നെச്சി.

🌣 மகிமை மிகு உருத்திரபுரீசுவரர் கும்பாபிஷேகம்

திருமதி.செல்வராணி சோமசேகரம்பிள்ளை, செயலாளர், கிளிநொச்சி மாவட்ட சைவமங்கையர் கழகம்.

 வரலாற்றுச் சிறப்புக்குரிய உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலயம் பற்றிய சிறப்புப் பார்வை

திருமதி.மீனலோஐினி இதய சிவதாஸ், அதியர், கிளி/கிளிநொச்சி இந்துக் கல்லாரி.

உலகபுரமே! உருத்திரீச்சரமே!

கவிஞர்.கலாகணேசன், உருத்திரபுரம்.

💠 கிளிஷாச்சி உருத்திரபுரம் சிவாலயத்தின் வரலாற்றுத் தொன்மை

திரு. கந்தசாமி கிரிகரன் தொல்லியல்துறை — வரலாற்றுத்துறை பானீiழச்சேரி பல்கலைக்கழகம் (கிருஸ்ணபுரம், கிளிநொச்சி.)

நன்றி நவிலல்

# 34.34 — - 34.45 — - 36.

#### ख्रुमें 6र्णमे

#### "மேன்மை கொள் கைவநீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்"

இந்துமா சமுத்திரத்தின் முத்தெனத் திகழும் இலங்கைத்தீவின் வடபால் செந்நெற் கழனிகளும் நன்நீரருவிகளும் சூழ்ந்து இயற்கை எழில் நிறைந்த விவசாயப் பூமியாய்த் திகழும் கிளிநொச்சி மாவட்டத்திலே சோழர்களால் வழிபாடு செய்யப்பட்ட தொன்மையும் பழமையும் வாய்ந்த உருத்திரபுரம் பதியிலே வேண்டுவார் வேண்டும் வரங்களையெல்லாம் வாரி வழங்கி பேரருள் புரிய சதுர ஆவுடையார் கொண்டமைந்த உருத்திரபுர நாயகி உடனுறை உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலய ஸப்ததச (17) குண்ட பக்ஷ மஹா கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலரிற்கான ஆசிச்செய்தி வழங்குவதையிட்டு அகமகிழ்வடைகிறேன்.

எம்பெருமானது ஸப்ததச (17) குண்டபக்ஷ மகா கும்பாபிஷேக குடமுழுக்கு வைபவமானது எம்பெருமான் பேரருளாலும் பூர்வ கென்ம புண்ணிய பலாபலனாலும் மாதா, பிதா, குரு தெய்வ முன்னோர் ஆசீர்வாதத்தினாலும் சிவன் அவன் என் சிந்தையில் நின்ற அதனால் இப் புண்ணிய சிவ கைங்கர்யமானது எம்பெருமானால் நிர்ணயிக்கப்பட்டு பிரதிஷ்டா பிரதமகுருவாக நான் இருந்து இச் சிவபணியில் ஈடுபட்டதையிட்டு அவன் தாழ் பணிந்து இக் கும்பாபிஷேகம் 23.01.2022 அன்று சிறப்புற இடம் பெற்றதனையிட்டு அதனைச் சிறப்பிக்கும் முகமாக இக் கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் வெளிவர இறைவன் திருவருள் கைகூடியுள்ளது. இக் குடமுமுக்கு சிவகார்யத்தில் தமை அர்ப்பணித்த சிவாச்சார்யப் பெருந்தகைகளுக்கும், பெரியோர்களுக்கும், ஆலய பரிபாலன சபையினருக்கும் தொண்டர்கள், சிவனடியார்கள் அனைவருக்கும் எம் பெருமான் திருவருள் கிடைக்கப் பிரார்த்தித்து கும்பாபிஷேக மலர் சிறப்புற அமையவும் மலர் வெளியீட்டு விழா சிறப்புற இடம்பெறவும் கும்பாபிஷேக மிரதம குருவும், ஆலய பிரதமகுருவும் என்ற வகையில் உருத்திரபுர நாயகி உடனுறை உருத்திரபுரீசுவரப் பெருமானின் பரிபூரண திருவருள் கிடைக்கப் பிரார்த்தித்து எனது மனம் நிறைந்த நல்லாசிகளை வழங்குவதில் பெருமகிழ்வடைகின்றேன்.

"வாழீக வையகம் வளர்க அற நற்பணி"

"சாமஸ்ரீ தேசமானிய" நாகநாத சிவகலாநிதி தற்புருஷ சிவாச்சாரியார் சிவஸ்ரீ அமிர்த ஸ்ரீஸ்கந்தராஐக்குருக்கள் அக்ஷய தர்ம பீடம், புளியம்பொக்கணை.



#### ஆசிச் செய்தி

வன்னிப் பெரு நிலப்பரப்பின் இருதயமாய் விளங்கும் கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் வயல் சூழ் கிராமமாம் உருத்திரபுரத்தில் கோயில் கொண்டு எழுந்தருளியிருக்கும் அருள்மிகு உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலயத்தின் திருக்குடமுழுக்கு பெரும் சாந்திப் பெருவிழா 23.01.2022 இல் நடைபெற்றதையொட்டி பெரு மகிழ்வடைகின்றோம்.

இவ்வாலயமானது சோழ மன்னர்களாலும், ஞானிகள், யோகிகளாலும் நீண்ட காலம் பூ ஜிக்கப்பட்ட பெருமையுடையதாகும். தவத்திரு.யோக சுவாமிகள், தவத்திரு. வடிவேல் சுவாமிகள், மாதாஜி பரமானந்தவல்லி அம்மையார், தவத்திரு.கணேசானந்த சுவாமிகள் போன்றோர் இவ்வாலயத்தில் வழிபாடாற்றியுள்ளனர். தவத்திரு வடிவேல் சுவாமிகள் இவ்வாலயம் மீது திருப்பள்ளியெழுச்சி பாடியுள்ளமை குறிப்பிடத்தக்கதாகும்.

கடந்த காலங்களில் இடம்பெற்ற யுத்த சூழ்நிலைகளில் ஆலய விக்கிரகங்களை, ஆலய சொத்துக்களை முன்னாள் அரச அதிபரும், அறங்காவலருமான அமரர். தி.இராசநாயகம் அவர்களும், ஆலயத்தின் முன்னாள் பொருளாளர் திரு.மா. பேரம்பலம் அவர்களும் இணைந்து பாதுகாத்து வழங்கியமை பாராட்டத்தக்க விடயமாகும்.

தற்காலிகமாக நீண்ட காலம் இரயில் தண்டவாளத்தில் அமைந்திருந்த ஆலயத்தை திரு.சு.பசுபதிப்பிள்ளை அவர்களின் தலைமையில் அமைந்த அறங்காவல் சபையின் மிகவும் துரித திருப்பணிகளின் விளைவாக பேரழகு கொண்ட ஆலயமாக மாற்றியுள்ளனர்.

மந்திரம், கிரியை, தியானம், யாகம், மற்றும் பக்தர்களின் நல்லெண் ணங்களுடன் எங்கும் வியாபித்துள்ள இறைவனை புனித நீரில் ஆவாஹனம் செய்து கும்பத்திற்குள் வரவழைத்து அச் சக்தியை ஆலய விக்கிரகங்கள், கருவறை, விமானங்கள், கோபுர கலசங்களில் நிலையாக இருக்கும் வண்ணம் அபிஷேகம் செய்து பூஐைகள் நிறைவேற்றப்படுவது ஆகம மரபாகும். ஆலயத்திற்கு உயிர் கொடுக்கும். நிகழ்வாகவே இக் கும்பாபிஷேகம் கருதப்படுகின்றது.

பொதுவாக கும்பாபிஷேகம் "ஆவர்த்தம்", "அனுவர்த்தம்", "புனராவர்த்தம்", "அந்தரிதம்" என்ற நான்கு வகைப்படும். புதிதாக ஆலயம் அமைக்கப்படும்போது இடம் பெறுவது "ஆவர்த்தம்" ஆகும். ஆலயம் அல்லது தெய்வ விக்கிரகங்கள் இயற்கை அனர்த்தத்தினால் பாதிப்புற்றால் செய்யப்படுவது "அனுவர்த்தம்" ஆகும்.

ஆலய கும்பாபிஷேகம் இடம்பெற்று 12 வருடங்களில் செய்யப்பட வேண்டியது





புனராவர்த்தன கும்பாபிஷேகம் ஆகும். அதாவது ஆலய கடந்தகால பழுதுகள் சரி செய்யப்பட்டு அஷ்டபந்தன மருந்துகள் சாற்றி ஆலயத்தை மீண்டும் புதுப்பொலிவுறச் செய்தலை இது குறிக்கும். திருடர்களின், குற்றச் செயல்களின் விளைவாக தெய்வ விக்கிரகங்கள் மீண்டும் பிரதிஷ்டை செய்யும் முறை "அந்தரிதம்" என அழைக்கப்படும்.

அந்தவகையில் உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலய புனராவர்த்தன கும்பாபிஷேகத்திற்கான திருப்பணி வேலைகளுக்கு உதவியோர், கும்பாபிஷேக கிரியைகளுக்கு ஒத்தாசை நல்கியோர், கிரியைகளில் பங்கெடுத்தோர் அனைவருக்கும் எம்பெருமான் அருள் கிடைக்கப் பிரார்த்திப்பதோடு, எதிர்காலத்தில் இவ்வாலயம் சமய மறுமலர்ச்சியில் பெரும் பங்குவகிக்கவும், அதனூடாக அறப்பணிகள் சிறக்கவும், சைவநீதி எங்கும் பரவவும் இறையாசிகள் கிடைப்பதாக ......!

> "අන අන තෝත්හෝ නීක්කතා யாளர்" "අන අන තෝෆ්ට නීක්තතා ගා ලා ගී" "අන අන තෝෆ්ට හී ලෙන ලා ම නු නැග්" "අන අන තෝෆ්ට නී ලෙන ලා ම නැගීන"

"போற்றி எல்லா உயிர்க்கும்"

சிவேந்திர சைதன்யா சின்மய மிஷன் கிளிநொச்சி.



#### ஆசிச்செய்தி.

சிவனொடொக் குந்தைய்வந் 8தடினும் இல்லை அவனொடொய் பார்இங்கு யாவரும் இல்லை புவனங் கடந்தன்று பொனீனொளி மின்னுந் கவனச் சடைமுடித் தாமரை யா8ன.

(திருமந்திரம்)



**ா**ழ்த்திருநாட்டிலுள்ள தொன்மைச் சிவாலயங்களில் முதன்மையானது உருத்திரபுரீசுவரர் சிவன் ஆலயம். 3500 ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்ட சதுரவடிவான ஆவுடை அற்புதத் யாரைக் கொண்ட திருத்தலம். இவ்வாலயம் சைவத் தமிழர்களின் பெரும் பொக்கிஷம் எனலாம். இவ்வாலயத்தில் பல்வேறு சிரமங்களுக்கு மத்தியில் திருப்பணிகளை மேற்கொண்டு மஹாகும்பாபிஷேகத்தை நிறை வேற்றிய ஆலய நிர்வாக சபையினர் நன்றிக்குரியவர்கள். சிவபூமி எனப் போற்றப்பட்ட எம் மண்ணில் மீண்டும் சிவப்பொலிவு மிளிர

இறைவனை வேண்டி அனைத்து அடியவர்களுக்கும் எனது இதயபூர்வமான நல்லாசிகளைத் தெரிவித்து அமைகிறேன்.

> செஞ்சொற் செல்வர் கலாநிதி. ஆறு.திருமுருகன் தலைவர் – தெல்லிப்பழை ஸ்ரீ துர்க்காதேவி தேவஸ்தானம், தலைவர் – சிவபூமி அறக்கட்டளை , உபதலைவர் – அகில இலங்கை இந்துமாமன்றம்

# (நல்லை ஆதீனம், இரண்டாவது குருமஹா சந்நிதானம் அவர்களின்) ஆசிச் செய்கி

அன்புள்ளவர்களுக்கு,

கிளிநொச்சி உருத்திரபுரம் பிரதேசத்தில் எழுந்தருளி அருளாசி புரியும் உருத்திரபுரீசுவரருக்கு மஹா கும்பாபிஷேகம் நடைபெறுவது மகிழ்ச்சியைத் தருகின்றது.

பல வரலாறுகளைக் கொண்ட இப் பிரதேசத்தில் நீண்ட பாரம்பரியம் உடைய இவ் ஆலயத்தில் எழுந்தருளி இருக்கும் எம்பெருமானுக்கு நடைபெறும் கும்பாபிஷேகம் உருத்திரபுர மக்களுக்கு புனிதத்தை ஏற்படுத்துவதாகும். இங்கிருக்கும் எம்பெருமான் வேண்டுவார் வேண்டுவதை நிறைவு செய்கின்றான். இவ் ஆலயம் புதுப்பொலிவு பெற்று சிறப்புடன் விளங்கு வது அனைவருக்கும் மிக மகிழ்ச்சியைத் தருகின்றது. அறங்காவலருடைய விடா முயற்சியால் புதுப்பொலிவு பெற்றுள்ள இவ் ஆலயத்தில் தர்மப் பணிகள் நடைபெற எம் பெருமானைப் பிரார்த்திக்கின்றோம். அனைவரும் ஆலயத்தைத் தரிசனம் செய்து மகிழ்ச்சியுடன் வாழப் பிரார்த்திக்கின்றோம்.

#### "என்றும் வேண்டும் இன்ப அன்பு"



ஸ்ரீலஸ்ரீ சுவாமிகள் இரண்டாவது குருமஹா சந்நிதானம், நல்லை திருஞானசம்பந்தர் ஆதீனம், நல்லூர், யாழ்ப்பாணம்.

# (அகில இலங்கை வீறசைவ குருமஹா சந்நிதானம் கீறிமலை, ஸ்ரீ இறேணுகேஸ்வறாலயம் அவற்களின்) ஆசிச்செய்தி

இலங்கையின் சைவப் பாரம்பரியத்தையும் தமிழர்தம் வாழ்வையும் பறைசாற்றும் கோயில்களில் பஞ்ச ஈஸ்வரங்களும், புராதன சப்தஸ்தலங்களும் விளங்குகின்றன. அம்பிகையின் அருள்வேண்டுகைகளின்படி சிவனால் சிருஷ்டித்து அழிக்கப்பட்டதும், முக்கோடி ஆயுளும், ஈஸ்வரர் பட்டமும், வீரவாளும் இறைவனால் அழிக்கப்பட்ட இராவணேஸ்வரன் என்னும் தமிழ் மன்னனால் ஆட்சி செய்யப்பட்டதும், நாயன்மாரால் பாடல் பெற்றதுமான தலங்களைத் தன்னகத்தே கொண்ட இலங்கையில் அமைந்துள்ள கிளிநொச்சி உருத்திரபுரம் பகுதி பல்லாயிரம் வருடங்கள் பழமை வாய்ந்த சோழர்கால சரித்திரக் கதை கொண்டது.

சைவசிந்தாந்த கோட்பாட்டையும், துறவு மார்க்கத் தவத்தையும் தன்னகத்தே கொண்ட உலகப்பெரும் மதம் பரவி வாழ்ந்து இருந்தமைக்கும், துறவிகள் பலர் வாழ்ந்ததற்குமான தடங்களும் உண்டு. பின் போர்த்துக்கேய, ஒல்லாந்தர் படையெடுப்பின் போது இவை இடித்தழிக்கப்பட்டு நிலக்கீழ் மறைபொருளாகி புதைபொருள் ஆராய்ச்சியாளர்களின் பெருமைக்குள் அவ்வூர் வேடர்கள் கண்டெடுத்த ஆவுடையார் பகுதியை வைத்தும் அச் செங்கல் மலையில் நாகதம்பிரான் பெரும் சிலையை வைத்தும் (பொறிக்கடவை அம்பாள் தேவஸ்தானம் தற்போதுள்ளது ) 1954 ஆம் ஆண்டு யாழ் அரச அதிபர் ஸ்ரீகாந்தாவின் அயராத செயற்பாட்டாலும் யோகர்சுவாமிகளது உதவியுடனும், அருளாட்சியுடனும் அக்காலமே "தென்னாடுடைய சிவனே போற்றி எந்நாட்டவர்க்கும் இறைவா போற்றி" என தமிழில் திருக்குடமுமுக்கு எனது பேரனார் ஆகிய அமரர் சிவஸ்ரீ ஐயம்பிள்ளை சிவாச்சாரியரால் நடாத்தி வைக்கப்பட்டது.

உருத்திரபுரநாயகி உடனுறை உருத்திரபுரீசுவரப் பெருமானுக்கு சிற்பசாத்திர முறைப்படி கோயில் அமைத்து வண்ண வேலைப்பாடுகள் அமைந்த இக் கோயிலில் வேதாகம முறைப்படி 2022 தைமாத திருமுகூர்த்தத்தில் திருமுழுக்கு நடைபெற்றுள்ளமை நாம் பெற்ற பெருவாழ்வு.

சோழர்கால சிற்ப வேலைப்பாடுகள் சதுரப்பட அமைத்த அக்கால சிவலிங்க அமைப்பு லிங்கம் நாளம் எனவும், பீடம் சக்தி எனவும், இவ்விரண்டும் இணைக்கப்படுதல் கருமை நிறம் கொண்ட அஷ்டபந்தனம் எனவும் பூ மியில் பல தேவர்கள், ரிஷிகள், முனிவர்கள், ஞானிகள், துறவிகள் வாழ்ந்த இடம் ஆகர்ஷண சக்தி அதிகமானதால் பூ மியில் பிரதிஷ்டித்தல் உத்தமமே. இலிங்கம், பரசிவம், பரமாத்மா, பரமேசன், ஈசன், சதாசிவன், உருத்திரன், பரஞ்சோதி எனப்பல பெயர்பெறும். "ஆலிங்க மேவமவ்யக்தம் லிங்கம், பிரஹ்மேதி நிஷ்றுதம், அரூபம் நிஷ்கள பிரஹம பவாதீதம், நிரஞ்சனம், சப்தாதி யாதீகம், மூல லிங்கம் ஹோச்யதே" உருவமற்றதும் மாசுற்றதும் பாவனைக்கு சப்தாதி விஷயங்களுக்கு எட்டாததும் மாயையில்லாததும் பிரம்மமும் பெயருள்ள வஸ்து எதுவோ அதுவே உருத்திரபுர மூலலிங்கமாகும். அதுவே ஒழுக்கமும் தோற்றமும் கொண்ட ஒரே இடம்.

"சர்வம் சிவமயம் ஜெகத்"

இங்ஙனம் சிவஸ்ரீ கிரீட உருத்திரபுரீசுவரக்குருக்கள்



# ("எம்பெருமான் திருவருள் எங்கெங்கும் வியாபிக்கட்டும்" பாராளுமன்ற உறுப்பினர் சிவஞானம் சிறீதரன் அவர்களின்) வாழ்த்துச் செய்தி

அவனருளாலே அவன்தாள் வணங்கி,

கிளிநொச்சி மாவட்டத்தின் மேற்குத் திசையீல் நீர், நில வளங்கள் நிரம்பப்பெற்ற சிவபுண்ணிய பூமியான உருத்திரபுரம் என்னும் பேரூரின் அடையாளமாக, வேண்டுவார் வேண்டுவன அருளும் ஏகநாயகனான எம்பிரான் கோயீல் கொண்டு எழுந்தருளியிருக்கும் வரலாற்றுச் சிறப்பு மிக்க உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலயம், மிகப் பிரம்மாண்டமான முறையில் மீள் புனரமைப்புச்செய்யப்பட்டு, புனராவர்த்தன ஸப்ததசபக்ஷ பிரதிஷ்டா மகா கும்பாபிசேகப் பெருவீழா காண்பதற்கு இறையருள் கூடியுள்ள தருணத்தில், கும்பாபிசேக வீழா மலருக்கு வாழ்த்துச் செய்தி வழங்கக் கிடைத்த நற்பேறை எண்ணிப் பேருவகை அடைகின்றேன்.

இலங்கையிலுள்ள மிகப்பழமைவாய்ந்த சீவாலயங்களான ஸப்த ஈச்சரங்களுள் ஒன்று என்ற பெருமையோடும், கிளிநொச்சி மாவட்டத்தின் முதலாவது சீவன் கோயில் என்ற வரலாற்று அடையாளத்தோடும் விளங்குகின்ற இச்சிவாலயத்தில் எழுந்தருளியிருக்கும் சிவலிங்கம், இலங்கை நாட்டின் கேவிறைந்தச் சீவாலயங்களிலும் இல்லாத, பல்லவர்கால பக்தி மரபியலின் அடிப்படையில் எழுந்த சதார ஆவுடையார் கொண்ட சிவலிங்கேஸ்வரப் பெருமானாக இருப்பது, ஆலயத்தின் மூவாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்ட வரலாற்றை எண்பிப்பதாக அமைந்துள்ளது.

கிளீநொச்சீ மாவட்டத்தின் தொன்மைக்கும், பெருமைக்குமான அடையாளமாக, மூர்த்தி, தலம், தீர்த்தம், விருட்சம் என்பவை ஒருங்கே அமையப்பெற்று, எமது மண்ணினதும், மக்களினதும் பண்பாட்டு அடையாளமாயும், அடியார் குறை களையும் அருளாசீமிக்கதாயும் உள்ள இப் பல்லவர் கால சீவன்கோயிலின், தொன்மமும், அடையாளமும், மரபும் மாறாது, இவ் ஆலயத்தை இத்தனை பிரம்மாண்டமாய் மீளக் கட்டியெழுப்ப வேண்டிய காலத்தின் தேவை உணர்ந்து, அக் கைங்கரியத்தை செவ்வனே செய்திருக்கும் ஆலய அறங்காவலர் சபையினரும், அவர்களுக்கு பொருளும், நிதியும், சரீர உதவியும் ஆற்றி பலம்சேர்த்த ஒவ்வொரு சீவனடியார்களும் போற்றுதற்குரியவர்களே!

உருத்திரபுரீசுவரப் பெருமான் அதிசக்தியும், அற்புதங்களும் நிறையப்பெற்றவர் என்பது எம்மண்ணின்காலவோட்டத்தில் நாம்கண்டுகொண்ட பேருண்மையாகும். கிளிநொச்சி மாவட்டத்தைக் கடந்து, திசையெட்டும் பரந்திருக்கும்



சிவனடியார்களின் வளமிகு வாழ்வுக்கும், வரலாற்றுக்கும் எம்பெருமானின் திருவருள் துணை நிற்பதற்கு இக்கும்பாபிசேகப் பெருவிழா தக்கசான்றாகும்.

ஒரு சமூகத்தை நன்னெறியில் நடாத்திச் செல்வதில் ஆலயங்களின் பங்கு அளப்பரியது! ஆலயவழிபாடுகள் அர்த்தம் இழக்கும் போது தான் அந்த சமூகத்தில் அதர்மமும், அழிவுகளும் தலைதுாக்குகின்றன. ஆலய வழிபாட்டில் மட்டுமே அமைதியும், இன்பமும், ஆத்ம திருப்தியும் ஏற்படுகின்றது. ஒரு இனத்தின் அடையாளத்தையும், மரபியல்களையும் பேணி வளர்ப்பதிலும் ஆலயங்களே பெரும்பங்காற்றுகின்றன. அத்தகையை பக்திநெறி பிறழாத பண்பாட்டை உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலயமும் காலங்காலமாக கட்டிக்கோத்து வருவது வரலாற்றுப் பதிவாகும்.

போரினாலும், இடப்பெயர்வுகளாலும், இழப்புக்களாலும் ஏற்பட்ட வடுக்களைச் சமந்த வண்ணம் தமது வாழ்வியல் இயலுமைகளை இழந்து பாரிய இடர்பாடுகளுக்குள் வாழ்ந்து வரும் இந்த மண்ணின் மக்கள், உடல், உள ரீதியான அழுத்தங்களிலிருந்து தங்களை ஆற்றுப்படுத்தக்கூடிய இடங்களாக ஆலயங்களை மட்டுமே கருதுகின்றனர். அத்தகையதொரு ஆன்மீகச் சூழலைக் கட்டமைக்க வேண்டிய வரலாற்றுக்கடமை எம்முன் விரிந்திருக்கும் இன்றைய குழலில், கும்பாபிசேகம் காணும் எம்பெருமான் இந்த மண்ணில் அதர்மம் அழிந்து தர்மம் நிலைபெறவும், தமிழர் தம் வாழ்வில் இனிதான விடியல் தோன்றவும் வரந்தர வேண்டுமென்று அவர்தம் பாதாரவிந்தங்களை நாம் அனைவரும் பற்றுறுதியுடன் பற்றிக்கொள்வோமாக!

'மக்கள் பணியே மகேசன் பணி' என்பார்கள். ஆனால் அந்த மகேசனுக்கே பணி செய்யும் பெரும் பேறைப் பெற்றவர்களாக, எம்பெருமான் புதுப்பொலிவோடு மீளவும் இந்த ஆலயத்தில் எழுந்தருளி அருள்பாலிக்க வழிசெய்த அத்தனை அடியவர்களுக்கும் என்றென்றும் இறையருள் கிட்டப் பீரார்த்திப்பதோடு தைத்திங்கள் தன்னில் அருள்நிறை பெருவிழாக் காணும் உருத்திரபுரீசுவரப்பெருமான் கிளிநொச்சிப்பதி வாழ் அடியவர்கள் அனைவருக்கும் மகோன்னத இறையருள்பாலிக்க வேண்டுமென்றும் இறைஞ்சி நிற்கிறேன்.

'நமச்சிவாய வாழ்க। நாதன் தாள் வாழ்க!'

கௌரவ சிவஞானம் சிறீதரன் பாராளுமன்ற உறுப்பினர், யாழ்ப்பாணத் தேர்தல் மாவட்டம், கிளிநொச்சி.



## ஆலய அறங்காவலர் சபைத் தலைவரின் வாழ்த்துச் செய்தி

#### "என்னை நன்றாய் இறைவன் படைத்தனன் தன்னை நன்றாய் தமிழ் செய்யுமாறு"

எங்கும் எதிலும் தனது வரலாற்றைப் பதிவு செய்து கொண்டிருக்கின்ற பச்சை வயல் நிலங்களும் அதற்கே உரித்தான குளங்கள் அமையப் பெற்றதுமான கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில், மூவாயிரம் (3000) ஆண்டுகளுக்கு முன் தனக்கென ஓர் இடத்தில் அமர்ந்து சதுர ஆவுடையில் கோயில் கொண்டெழுந்தருளி மூர்த்தி, தலம், தீர்த்தம், விருட்சம் என்பவற்றை இயற்கையாகக் கொண்டு பக்தர்களுக்கெல்லாம் அருள்பாலித்துக் கொண்டிருக்கும் உருத்திரபுர நாயகி உடனுறை உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலய மஹா கும்பாபிஷேகப் பெருவிழா அவன் அருளால் வெகு சிறப்பாக நடைபெற்றுள்ளது.

எல்லாம் வல்ல இறைவள் எங்கும் நிறைந்திருப்பினும் திருக்கோயிலில் விசேட சாந்தியம் பெற்று எழுந்தருளி எமக்கெல்லாம் பேரருள் புரிவான், புரிகின்றான். ஆலயத்தின் வளர்ச்சிக்கு தற்போது நடைமுறையில் உள்ள நிர்வாகத்தினைத் தெரிவு செய்ததுமட்டும் சிவனடியார்களும் எம்முடன் இணைந்து பணிகளை மேற்கொண்டதனாலேயே நாம் எண்ணிய காலத்திற்கு முன்னேயே மஹா கும்பாபிஷேகத்தை மேற்கொள்ள இறைவனும் அருள்பாலித்துள்ளான். மேலும் ஆலய வேலைகளை ஆரம்பிக்க நிதி தேவை உள்ளமை கண்டு தடுமாறி நின்றவேளை முதற்கட்டமாக பாராளுமன்ற உறுப்பினர் கௌரவ சிவஞானம் சிறீதரன் அவர்கள் பெருந்தொகை நிதிப்பங்களிப்பை வழங்கினார். அதனைத் தொடர்ந்து பெருந் தொகையான நிதியினை உருத்திரபுரம் வாழ் மக்களும், அங்கிருந்து புலம் பெயர்ந்து வாழும் மக்களும், ஆலய அடியவர்களும் வாரி வழங்கி வருகின்றனர்.

சேகரித்த நிதியினை மட்டும் கொண்டு பெருமானின் வேலைகளை மேற்கொள்ள முடியாது என்பதற்கேற்ப பொறியியலாளர் சாரங்கன் அவர்கள் கட்டட வேலைகளைப் பொறுப்பேற்று, ஆலய விதிமுறைகளுக்கமைய சிற்பாசாரியர்களையும், அவர்களுக்கான உதவியாளர்களையும் கொண்டு வெகுசிறப்பாக மேற்கொண்டு வர்ணம் பூசி அழகுற வடிவமைத்துள்ளார்.

வேலைகள் நடந்து கொண்டிருக்கையில் என்னுடன் முழு நிறைவோடு பங்குகொண்டு உதவிய நிர்வாக உறுப்பினர்கள், சிவனடியார்கள் அனைவருக்கும் கும்பாபிஷேக நாளிற்கான சிறப்பு தினம் ஒன்றை ஆகம விதிப்படி தேர்ந்தெடுத்து



அதற்கான குருமார்களை ஏற்பாடு செய்து கும்பாபிஷேகப் பெருவிழாவை சிறப்புற நிறைவேற்றித்தந்த ஆலய பிரதமகுரு சிவஸ்ரீ அமிர்த ஸ்ரீஸ்கந்தராஐக் குருக்கள், அவரது சகோதரர் சிவஸ்ரீ அமிர்த ஸ்ரீகாந்தக் குருக்கள், ஏனைய குருமாருக்கும் எமது நிர்வாகம் சார்பாக வாழ்த்துக்களைத் தெரிவித்துக் கொள்கின்றோம்.

மஹா கும்பாபிஷேகம் நடைபெறும் அளவிற்கு கட்டட வேலைகள் நிறைவு பெற்றுள்ள காலத்தில் நிதிப்பற்றாக்குறை ஏற்பட்டிருந்த வேளையில் நாம் கேட்டுக் கொண்டதற்கிணங்க கும்பாபிஷேக விழாச் செலவுக்கான நிதியினைத் தந்துதவிய சிவனடியாருக்கும் மனம் நிறைந்த வாழ்த்துக்களைத் தெரிவிக்கின்றோம். தொடர்ந்தும் இறைபணியில் இணைந்திருப்போமாக!

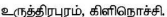
"மேன்மை கொள் சைவ நீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்"

நன்றி

என்றும் இறைபணியில்

கௌரவ சுப்பிரமணியம் பசுபதிப்பிள்ளை  ${f J.P}$ 

தவைவர் – உருத்திரபுரீசுவரர் சிவன் ஆலயம்,





# கிளிகொச்சி மாவட்ட அரசாங்க அதிபறின் வாழ்த்துச் செய்தி

ඉලාක්ත පුළුවල් / කාන්ඩාය මෙනනෙක් දිසාපති / දිස්තික් ලේකම් Govt.Agent / District Secretary

ලිස්කමේ පුර්කර්තය Telephone

021 - 228 3965

தொலைநகல் ரூன்ன Fax

021 228 3966

மின்னஞ்சல் විද්යත් කැපෑල E-mail

නෙකු මුවෙ මගේ අංකය My No



போதுத்தொலைபேசி පොළු පුරකථනය General Telephone

021 - 228 3945

Coopie unas.Lit Grunning අතිරේක දින්තුන් දෙරකම් Addl.District Secretary

021 - 228 5456

மாவட்டச் செயலகம், கிளிநொச்சி දිස්තුක් ලේකම් කාර්යාලය,කිලිනොච්චි. District Secretariat, Kilinochchi

> ළුගනු මුන ලබේ අංකය Your No

නියනි දිනය Date

07.01.2021

#### வாழ்த்துச் செய்தி

கிளிநொச்சி மாவட்டத்தின் உருத்திரபுரம் என்னும் இடத்தில் பழம்பெருமை வாய்ந்த உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலயம் அமைந்துள்ளது. இத்தகைய சிறப்புக்கள் பல பொருந்திய உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலயமானது புனரமைக்கப்பட்டு, புதுப்பொலிவோடு கும்பாபிசேகப் பெருவிழாவைக் காண்பதையிட்டு மகிழ்ச்சியடைகின்றேன்.

கிளிநொச்சி உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலயத்தின் சிறப்புக்கள் மற்றும் கும்பாபிசேகப் பெருவிழாவின் சிறப்புக்கள் யாவற்றையும் தாங்கி கும்பாபிசேக மலர் வெளிவருவது பாராட்டுக்குரிய விடயமாகும். இம் மலரின் வருகைக்காக அயராது உழைத்த அனைவருக்கும் வாழ்த்துக்கூறி மகிழ்கின்ற அதேவேளை கும்பாபிசேக மலர் சிறப்புற வாழ்த்தி அமைகிறேன்.

hermo

திருமதி.றூபவதி கேதீஸ்வரன், அரசாங்க அதிபர் / மாவட்டச் செயலாளர், கிளிநொச்சி மாவட்டம்.

> Samsanta Selendi Openila Selend mailië Genonaji Geforaës danai ii

## கரைச்சிப் பிறதேச செயலாளறின் வா<u>ழ்த்து</u>ச் செய்தி

சகல வளங்களும் சிறப்பாக அமையப்பெற்ற கிளிநொச்சி கரைச்சிப் பிரதேசத்தின் மேற்கே குன்றாச் சிறப்பும் மங்காப் புகழும் பொருந்திய உருத்திரபுரப்பகுதியில், பண்டைத்தமிழ் மன்னர்களால் அமைக்கப்பட்டு நீண்டகாலமாக பலராலும் போஷிக்கப்பெற்று வந்த புராதன சிவாலயங்களில் ஒன்றான உருத்திரபுரநாயகி உடனுறை உருத்திரபுரீசுவரப் பெருமானின் ஆலயம் சிறப்பாகப் புனரமைக்கப்பெற்று மஹாகும்பாபிஷேகம் எனப்படும் குடமுமுக்குப் பெருவிழாக் கண்டிருப்பதையிட்டு மட்டற்ற மகிழ்ச்சியடைவதோடு, இது குறித்து பிரதேச செயலாளர் என்ற வகையில் வாழ்த்துச் செய்தி வழங்குவதில் பெருமையடைகின்றேன்.

"ஆலயம் தொழுவது சாவவும் நன்று", "கோபுர தரிசனம் கோடி புண்ணியம்", "கோயிலில்லா ஊரில் குடியிருக்க வேண்டாம்", "திருக்கோயிலில்லாவூர் திருவிலூர்" என்பனவெல்லாம் ஆலயத்தின் முக்கியத்துவத்தினை வலியுறுத்தும் வழக்காறுகளாகும். வழிபடுநர்களதும், போஷகர்களினதும் வாழ்க்கையை உடல், உள, ஆன்மீக அடிப்படையில் செம்மை செய்து சிறப்புறச் செய்வதில் ஆலயங்களின் வகிபங்கு சொல்லிலடங்காததாகும். எனவே நாம் இவ்வாறானவற்றை கண்டு, கேட்டு, உய்த்துணர்வதே உகந்ததாகும்.

பண்டைய தமிழ்ப்பண்பாடு "கோயிற்பண்பாடு" என்று விதந்து போற்றும் அளவுக்கு ஆலயத்தினை நிலைக்களனாகக் கொண்டே கட்டமைக்கப் பெற்றிருந்தது. பிற்பட்ட காலத்தில் ஆதிக்க சக்திகளும் அந்நியமோகமும் தலைதூக்கி, தமிழர் தம் சீரிய பண்பாட்டைச் சிதைத்து விட்டன. இதனால் ஞானத்தை நல்கும் கல்வி, நிலைபேறான விவசாயம், பொருளாதாரம் பக்கவிளைவுகளற்ற வைத்தியம், கலை மற்றும் பாரம்பரிய பழக்கவழக்கங்கள் முதலான அனேக விடயங்கள் அழிந்தொழிந்து போயின. தமிழர்தம் நவீன யுகத்திற்கான பயணம் என்பது வரலாறுகளையும் பண்பாட்டுப் பாரம்பரியங்களையும் குழிதோண்டிப் புதைத்து அல்லது எரியூட்டி அதிலிருந்து மேற்கிளம்பும் திரிசங்கு சொர்க்கத்தில் வாழ்தல் சாத்தியமான ஒன்றல்ல.

எனவே, எமது பண்பாடு, மரபு, பாரம்பரியத்தொடர்ச்சி, வரலாறு முதலானவற்றைக் கொண்டிருக்கக் கூடிய உருத்திரபுரநாயகி உடனுறை உருத்திரபுரீசுவரர் தன் பஞ்ச கிருத்தியங்களாலும், அருளாட்சியாலும் நமது வாழ்வை மேம்படுத்த வேண்டும் என வேண்டிக் கொள்வதோடு, இத்திருப்பணி மிகவும் சிறப்புற நடைபெறுவதற்கு பல்வேறு வழிகளிலும் ஒத்துழைப்பு வழங்கிய அறங்காவலர் சபையினர். வழிபடுநர்கள் முதலான அனைவருக்கும் எமது நன்றியையும் வாழ்த்தினையும் தெரிவித்துக் கொள்ளுகின்றேன்.

பாலசுந்தரம் ஜெயகரன் பிரதேச செயலாளர், கரைச்சி.

## கரைச்சிப் பிறதேச சபைச் செயலாளறின் வா<u>ழ்த்து</u>ச் செய்தி

எல்லாம் வல்ல உருத்திரபுரீசுவரர் அருளாட்சி எங்கள் தேசமெங்கும் பரவட்டும்

கிளிநொச்சி மாவட்டத்தின் உருத்திரபுரம் பகுதியில் எழுந்தருளி அருளாட்சிபுரியும் உருத்திரபுர நாயகி சமேத உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலய கும்பாபிஷேக பெருவிழாவை காணக்கிடைத்தமை சைவ அடியார்கள் அனைவருக்கும் புத்துணர்வையும் புது மகிழ்வையும் அளித்து இருக்கின்றது.

ஈழத்தின் பெருமைவாய்ந்த ஈச்சரங்களில் உருத்திரபுரீசுவரமும் ஒன்றெனக் கொள்ள முடியும். சதுரவடிவிலான ஆவுடையார் லிங்கத்தை சோழர்காலத்திற்கே உரிய சைவத்தமிழ் ஆட்சியின் அடையாளமாக இன்றும் வழிபடக்கிடைத்தமை உருத்திரபுரீச்சருடைய திருவாட்சியின் மேன்மையே அன்றி வேறில்லை.

எமது இளையதலைமுறையிடையே அருகிவரும் அறநெறிப்பண்புகள், வழிபாட்டுமுறைகள், இறை நம்பிக்கைகள் என்பவற்றின் உணர்மொழியாக கும்பாபிஷேகம் அமைந்திருக்கின்றது. ஆதியும் அந்தமுமில்லா அந்த இறையரசின் ஒவ்வொரு வாழ்வியல் தத்துவங்களையும் அதனது ஆன்மீக அனுபவங்களையும் எமது எதிர்கால சந்ததி அறிந்திடவும் உணர்ந்திடவும் உருத்திரபுரீச்சரத்தினுடைய எழுச்சி இன்றியமையாததாகும். அந்தவகையில் 'யாமார்க்கும் குடியல்லோம்' என்ற அப்பர் சுவாமிகளின் வாக்கியத்தை அர்த்தப்படுத்தும் சைவமக்களாக அவர்தம் மனங்களை ஆகர்சிக்கும் வழிபாட்டுத்தலமாக ஈழத்துநாட்டின் இதயமென இருக்கும் கிளிநொச்சி மண்ணின் சைவ சாம்ராச்சியத்தினுடைய நிலைகளனாக உருத்திரபுரீசுவரம் அருள்வாண்மை பெறவும், சைவமும் தமிழும் தழைத்தோங்கும் தமிழர் தேசம் மலர்ச்சியும் மகிழ்வும் பெறவும், கும்பாபிஷேகப் பெருவிழாவும் அதன்வழி மலர்ந்து வெளியீடு செய்யப்படும் கும்பாபிஷேக மலரும் எல்லாம் வல்ல உருத்திரபுரீசுவரரடைய அருளாட்சியை எங்கள் தேசம் எங்கும் பரவச்செய்யட்டும்.

\* இன்பமே சூழ்க எல்லோரும் வாழ்க\*

கௌரவ அருணாசலம் வேழமாலிகிதன் தவிசாளர் கரைச்சிப் பிரசே சபை, கிளிநொச்சி.



#### கிளிகொச்சி தெற்கு வலயக்கல்விப் பணிப்பாளறின் வாழ்த்துச் செய்தி

வரலாற்றுச் சிறப்பும் புராணச் சிறப்பும் கொண்ட இலங்கை நாடதன் வடபுலத்தே, கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில், உருத்திரபுரமதிலே ஈசனார் சோழர்காலம் முதல் எழுந்தருளி பக்தர்களுக்கு திருவருள் பாலிக்கின்றார்.

வரலாற்றுச் சிறப்புடைய உருத்திரபுரீசுவரத்தானின் திருக்கோயில் திருப்பணியை சிறப்புறப் பூர்த்தி செய்து திருக்குடமுழுக்குப் பெரும் சாந்தியை ஆலய பரிபாலகர்கள் சிறப்புற மேற்கொண்டுள்ளமை போற்றுதற்குரியது.

சிவ புண்ணியச் செயல்களில் திருக்கோயில் திருப்பணி பெரும் புண்ணியப் பேற்றைத் தரும்.

> "முறிந்து வீழ்ந்தன வெடித்தன வுடைந்தன முதி நெரிந்த வாகிய கோபுர நெடுமதில் பிறவுந் தெரிந்து முன்னையிற் சீர்பெறப் புதுக்குவோர் பண்டு புரிந்து கோர்பெறும் புண்ணிய நான்மங் குறுவார்"

என்று காஞ்சிபுராணம் எடுத்துரைக்கின்றது.

ஆலயத்தை நல்லமுறையில் வழிநடத்தும் பணியில் ஈடுபட்டு செயலாற்றிய சிவ புண்ணிய சீலர்கள் யாவரும் நலமுற்றுச் சிறக்கவும், திருக்குடமுழுக்குப் பெரும் சாந்தி விழாச் சிறப்பிதழாய் வெளிவரும் திருமலர், காலத்தின் பொக்கிசமாய்த் திகழவும் உருத்திரபுரத்தீசன் தாள்பணிந்து வாழ்த்தி வணங்குகின்றேன்.

திரு. கிறிஸ்தோபர் கமலராஐன் வலயக் கல்விப் பணிப்பாளர், வலயக் கல்வி அலுவலகம், கிளிநொச்சி தெற்கு.

# (கிளிகொச்சி வடக்கு வலயக்கல்விப் பணிப்பாள<u>ரி</u>ன்) வா<u>ழ்த்து</u>ரைச் செய்தி

இலங்கைத் திருநாட்டின் வடபால் நெற்களஞ்சியப் பிராந்தியங்களில் கிளிநொச்சி மாவட்டமும் ஒன்றாகும். ஐவகை நிலங்களில் மருதம், முல்லை, நெய்தல் ஆகிய நிலப்பரப்புகளைத் தன்னகத்தே கொண்டமைந்த பூமியாகவும் விளங்குகின்றது. தொன்மை மிக்க பல கிராமங்கள் கொண்டமைந்த இம்மண்ணில் உருத்திரபுரக் கிராமம் சைவசமய பாரம்பரியங்களுடன் ஒன்றிணைந்த வாழ்க்கைக் கோலத்துடன் மிளிர்கின்றது.

இம்மண்ணில் சோழர் காலத்தில் நிர்மாணிக்கப்பட்டு வன்னிச் சிற்றரசர்களின் முழுமையான ஆதரவினைப் பெற்று வரலாற்றுப் பெருமையும் அருளாட்சியும் வழங்கும் உருத்திரபுரீசுவரர் கோயில் கொண்டு உலகமெலாம் காத்து அருளுகின்றார். மேலும் இத்தலத்தின் தொன்மைச் சிறப்பினைக் கருதி கல்வி அமைச்சினால் சமய பாடத்திட்டத்தில் ஆலயங்களின் வரலாறுகள் பகுதியில் இவ்வாலயமும் உள்ளடக்கப்பட்டுள்ளமை பெருமைக்குரிய விடயமாகும். அத்துடன் யோகர் சுவாமிகள் போன்ற சித்தர்கள் பலர் உலாவந்து மேலும் புனிதத்தன்மையை உலகறியச் செய்துள்ளனர்.

முன்னைய காலங்களில் கோயில்களை மையமாகக் கொண்டே கிராமங்கள் விளங்கின. இக்கோயில்களே மனித வாழ்வின் மேம்பாட்டுக்கான வழிகாட்டுதல்களை வழங்கி வந்துள்ளன. இக்கோயில்களை முழுமையான நிர்மாணிப்புச் செய்து நிறைவின் போதும், அதனைத் தொடர்ந்து பன்னிரண்டு ஆண்டுகளுக்கு ஒரு தடவை மகா கும்பாபிஷேகம் செய்வதும் வழமையாகும். இக் கும்பாபிஷேக தினத்தில் தரிசனம் செய்வோருக்கு இறைவனின் ஆசியுடன் முப்பத்து முக்கோடி தேவர்களின் ஆசீர்வாதமும் இணைந்து கிடைக்கும் என்பது நம்பிக்கை ஆகும். ஆன்மீக மேம்பாடுகளையும் வாழ்க்கையின் செம்மைப்படுத்தல்களையும் முதன்மைப்படுத்தியே இவ்வாறான கிரியைகள் நடைபெறுகின்றன என்பதும் குறிப்பிடத்தக்கது.

மகா கும்பாபிஷேகம் நடைபெறும் புனித நாளில் வெளியிடப்படுகின்ற கும்பாபிஷேக மலருக்கான வாழ்த்துரை வழங்குவதற்கு கிடைத்த சந்தர்ப்பம் அடியேன் பெற்ற பெரும்பேறாக அமைவதுடன் எனது வாழ்த்துக்களையும் தெரிவித்துக் கொள்கின்றேன். இவ்வாலயத்தின் தொன்மைச் சிறப்புக்களை இளஞ்சந்ததியினர் உணர்ந்து கொள்வதுடன் சமயம் காட்டும் நன்னெறி வாழ்க்கையினை மேம்படுத்துவதற்காக பயணிக்க வேண்டுமெனக் கேட்டுக்கொள்வதுடன் உருத்திரபுரீசுவரரின் அருளாசி அனைத்து ஜீவன்களுக்கும் நிறைவாக கிடைக்க வேண்டும் எனப்பிரார்த்திக்கின்றேன்.

அன்பே சிவம்

திரு.நாகப்பர் கந்ததாசன் வலயக்கல்விப் பணிப்பாளர், வலயக்கல்வி அலுவலகம், கிளிநொச்சி வடக்கு.



#### வாழ்த்துச் செய்தி

"சிவபூ மி" என்று திருமூலர் குறிப்பிடும் இலங்கையில் தொன்று தொட்டு இன்றுவரை சிவவழிபாடும், சிவாலயமரபும் சிறப்புற்று விளங்குவதை வரலாற்று மூலங்கள் உறுதி செய்கின்றன. இலங்கையில் தேவாரப்பாடல் பெற்ற புராதன சிவாலயங்களாகத் திருக்கேதீச்சரமும், திருக்கோணேச்சரமும் விளங்குகின்றன. இலங்கையில் புராதன சிவாலயங்களாகக் கருதப்படும் முன்னேஸ்வரம், நகுலேஸ்வரம் என்பனவும் சோழராட்சிக் காலத்தில் பொலனறுவையில் அமைக்கப்பட்ட இரண்டாம் சிவதேவாலயம், ஐந்தாம் சிவதேவாலயம், ஆறாம் சிவதேவாலயம் ஆகியனவும், இலங்கையின் பல பாகங்களிலும் காணப்படும் சிவாலயங்களும் இலங்கையில் சிவவழிபாட்டு மரபு தொடர்ந்து வளர்ந்து வருவதை மேலும் உறுதிப்படுத்துகின்றன.

இத்தகைய சிவாலய பண்பாட்டுப் பாரம்பரியத்தில் பெருமைக்குரிய புராதனமான சிவாலயங்களுள் ஒன்றாக கிளிநொச்சி மாவட்டத்தின் உருத்திரபுரத்தில் உள்ள "உருத்திரபுரீசுவரம்" விளங்குகின்றது. இவ்வாலயத்தில் "மகாலிங்கம்" என்று கூறத்தகும் பெரிய இலிங்கத்திருவுருவம் நாற்சதுர வடிவமான இச்சிவாலயத்தின் காணப்படுவது புராதனத்கையும், தனித்துவத்தையும் நிலைநிறுத்துவதாகவுள்ளது. இதன் அமைப்பினைக் கருக்கிற் கொள்ளும் போது இவ்வாலயத்தை சோழர்காலத்தைச் சேர்ந்ததாக் கருத இடமுண்டு. இங்குள்ள திருக்கிணறு பால் நிறத்தீர்த்தமாகக் காணப்படுவது சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்தக்க அம்சமாகும். சிவாகம மரபுகள் சிறப்பாகப் பின்பற்றப்படும் உருத்திரபுர நாயகி சமேத உருத்திரபுரீசுவரர் எழுந்தருளியுள்ள இவ்வாலயத்தில் 1958, 1996 ஆகிய ஆண்டுகளில் மஹா கும்பாபிஷேகம் சிறப்பாக நடைபெற்றுத் தற்போது பல திருப்பணிவேலைகள் செய்யப்பெற்று 23.01.2022 இல் மஹா கும்பாபிஷேகம் மிகவும் சிறப்பாக நடைபெற்றுத் தொடர்ந்து மண்டலாபிஷேகம் நடைபெறுவது கண்டு மட்டற்ற மகிழ்ச்சியடைகின்றோம்.

இவ்வாலய வரலாறு, மஹாகும்பாபிஷேக நிகழ்வுகள் என்பவற்றை ஆவணப்படுத்தும் நோக்கில் இவ்வாலயத்தின் அறங்காவலர் சபையினர் கும்பாபிஷேக விழா மலர் ஒன்றினை வெளியிடுவது பாராட்டுதலுக்குரியது. இவ்வாலயத்தின் திருப்பணிகளுக்குப் பலரும் பல வழிகளில் உதவி புரிந்துள்ளனர். ஆலய அறங்காவலர் சபையினரின் அயராத உழைப்பும் போற்றுதலுக்குரியது. இப்புண்ணிய கைங்கரியத்தில் ஈடுபட்ட அனைவரும் வளத்துடன் வாழவேண்டுமென சிவபெருமானின் பொன்னார் திருவடிகளைப் போற்றி வணங்கி, மீண்டும் அருளாளர்கள் மற்றும் அனைவரையும் வாழ்த்தி அமைகிறேன்.

"அன்பே சிவம்"

கலாநிதி மா. வேதநாதன் ஓய்வுநிலைப் பேராசிரியர், மேனாள் தலைவர் – இந்து நாகரிகத்துறை யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகம்.



#### AŽK —— AŽK

#### ஓங்கு புக<u>ம்</u> உருத்திரபுநீச்சரம் சிவனின் பாதாரவிந்தங்களை வா<u>ழ்த்</u>தி ஒரு துளி...

ஆசியாவின் தேன் கிண்ணம் என்று அழைக்கப்படும் பாரத தேசத்தின் தென் திசையிலே இலங்காபுரியின் வேந்தன் இராவணனின் கால் சுவடுகள் பதிந்த யாழ் தீப கற்பத்தின் பெருநிலப்பரப்பிலே பல்லை மன்னரின் பக்திப் பெருமையுடன் அருளாட்சி செய்யவும் பக்தர்களின் வினை தீர்க்கவும் எம்பெருமான் எழுந்தருளிய உருத்திரபுரீசுவரத் திருத்தலம், கிளிநொச்சி மண்ணில் தென்திசையிலே பல்லை மன்னன் காலத்திற்கு நடுப்பகுதியிலே சோழ மன்னன் காலத்திற்கு முற்பகுதியிலே கோயில் கொண்டு பக்தர்களின் பாவ வினை அறுக்கும் சிவனாலயமாக ஈழத்திருநாட்டில் மங்காப் புகமுடன் அருளாட்சி புரிவதை ஒரு தரம் எண்ணிப் பார்க்கின்றேன்.

ஈழத்தின் பொற்கிண்ணம் என்று போற்றப்படும் நாகதேவன் துறைமுகம், மாதோட்ட துறைமுகம் போன்ற பெரும் பொருளாதார வணிக துறைமுகங்கள் மத்தியிலே பல்லவ மன்னனின் வழித்தோன்றல் கொண்ட பல்லவராயன்கட்டுடன் பூநகரிப் பிரதேசத்திலே மடம் அமைத்து ஞானிகள் வாழ்ந்த தேசத்தின் தென்கிழக்கு திசையிலே உருத்திரபுரம் கிராமத்திலே அமைந்த இந்த சிவாலயத்தின் பெருமைகள் ஒருபுறம். ஆனால் பல்லவ, சோழர் படை யெடுப்புக்கள், காலநிலை, கற்கோள் நகர்வுகள், கடல் அரிப்புக்களால் சிதைவுற்று சங்கிலி மன்னனால் பூசிக்கப்பட்டு போர்த்துக்கேயர், ஒல்லாந்தர், ஆங்கிலேயர் போன்ற அந்நியர்களின் வருகையால் இடித்து தரைமட்டமாக்கப்பட்டு சின்னாபின்னமாக்கப்பட்டாலும் இயற்கையின் சிறுமை கண்டு பொங்கி எழுந்த பக்தர்கள் கூட்டத்தால் "பெருமைக்கும் ஏனைச்சிறுமைக்கும் தத்தம் கருமமே கட்டளைக் கல்" என்ற வள்ளுவன் வழியில், சிவனை முழுமுதற் கடவுளாகக் கொண்டு மண்ணில் நல்ல வண்ணம் வாழ்ந்த மாமனிதர்களின் அறத்தொண்டே இன்றைய சிவனாலயமாகும்.

"பூனையை விட சிங்கம் வலிமையானது என்று எலிகள் ஒரு போதும் ஒத்துக்கொள்ளாது" இதே போன்று சிவனருளை விட சிவநாசம்" வலிமைபெறாதெனக் கொண்ட பக்தர்கள் கூட்டம் விழ விழ எழுவது போன்று குண்டு மழை பொழிந்த காலத்திலும் சரி உள்ளே செல்லத் தடை என துப்பாக்கி முனையில் வெருட்டியபோதும் சரி "அலைகளில் கால்களை நனைக்கும் சுகம் கப்பலில் கடல் நடுவில் பயணிக்கும் போது கிடைப்பதில்லை" என்ற பக்தர்களின் எண்ணப் பார்வையில் இன்று சிவனாலயம் புதிய தோற்றத்துடன் கும்பாபிஷேகம் செய்யப்பட்டுள்ளது.

"அறிவாளிகளை விலை கொடுத்து வாங்கி விடலாம் பக்தர்களை விலை போட்டு வாங்க முடியாது" என்பதற்கு இச் சிவனாலயமும் ஒரு எடுத்துக்காட்டு.

தொகுத்துப் பார்க்குமிடத்து கிளிநொச்சி நகரின் வடபால் 15km தூரத்திலுள்ள உருத்திரபுரீசுவரர் சிவனாலயம் இன்று தொல்பொருள் திணைக்களத்தின் ஆதிக்கத்திற்கு







உட்பட்டு சைவர்களின் சிவபக்தியில் கரி பூ சுகின்ற செயற்பாடு நடைபெற்று வருகின்றது.
இது சோழர்காலத்து நாற்சதுர ஆவுடையாரைக் கொண்டு புராதன கட்டடப் பாணியைக் கொண்டு கட்டப்பட்ட சிவாலயம் ஆகும். இடைப்பட்ட காலத்தில் புத்தபெருமானையும் சைவர்கள் வழிபட்டு வந்துள்ளனர் என்பதை ஆதாரமாகக் கொண்டு தற்போது இலங்கை பௌத்தர்கள் இதனை தங்களது இடமாகவும் புத்தபெருமானின் சுவடுகளை தேடிப்பிடிப்பதாகவும் ஆலயத்தின் வளர்ச்சியைத் தடுத்து நிறுத்த முனைகின்றனர். இவையெல்லாவற்றையும் கடந்து கிளிநொச்சி மண்ணில் தனக்கான ஒரு தனிப்பெருமை கொண்ட இந்தச் சிவனாலயமானது, ஆலயத்துக்கான வயல் நிலங்களுடன் சிறப்பாக இயங்கி அருளாட்சி புரிந்து வருகின்றமை பெருமைக்குரிய விடயமே.

திரு.சுப்பிரமணியம் தர்மரத்தினம் JP கோட்டக்கல்விப் பணிப்பாளர், கரைச்சி – கிளிநொச்சி.



#### வா<u>ழ்த்து</u>ச் செய்தி

கிளிநொச்சி மாவட்டத்தின் தொன்மை வாய்ந்த, முதன்மை பெற்ற சிவன் பெருங்கோவிலில் மஹா கும்பாபிஷேகப் பெருவிழா சிறப்பாக நடைபெறுகின்றது. எமது சமய ஆகம முறைப்படி அமைய வேண்டிய சிவாலயத்தின் அனைத்து அமைப்புக்களையும் உள்ளடக்கி அழகு பாலித்து அடியார்களுக்கு பக்தி ஏற்படுத்தும் வகையில் பலகோடி பெறுமதியான திருப்பணி வேலைகள் நிறைவுற்றது இவ் விழா சிறக்க மெருகூட்டியுள்ளது.

குறிப்பாக இப் பெருவிழா அஷ்ட பந்தன ஸப்ததச (17)குண்டபசஷ் பிரதிஷ்டா மஹா கும்பாபிஷேக பெருஞ்சாந்தி விழாவாக அமைந்தது பெரு அதிஷ்டமென்பதே. இப் பெருவிழா மேலும் சிறப்புப் பெற்ற விழாவாக அமைந்தது அந்தண குருமார்களின் கிரியைகளால்தான். இதற்கமைய இதனைப் பொறுப்பேற்று தலைமை தாங்கிய மதிப்புக்குரிய சிவஸ்ரீ அமிர்த ஸ்ரீஸ்கந்தராஐக்குருக்கள் அவர்களின் கிரியை முறைகளும் சுமார் 50க்கு மேற்பட்ட குருமார் குழுவினருடன் மிகவும் சிறந்த முறையில் கிரியைகளின் விளக்கங்கள் அடியார்களுக்குப் புரியும் வண்ணம் விளக்கியும் மேற்கொண்டது மறக்க முடியாத சிறப்பாகும்.

எமது மாவட்டத்தில் மேற்படி தலைமைக் குழுவினரது இது போன்ற பெருங்கிரியை விழாக்கள் பல அடியார்களினதும், பரிபானை சபையினரதும் பாராட்டுப் பெற்றதை நான் அறிவேன். பொதுவாக எமது இந்து ஆலயத்தின் திருப்பணி வேலைகள் படிப்படியாக உண்டியல் நிதி தொடக்கம் பெருங் கொடையாளர்களின் நிதி உதவியுடனே நடைபெறுவது வழமை. ஆனால் இவ் ஆலயத்தின் பாரிய திருப்பணியும் இவ்விழா ஏற்பாடும் ஒரே தடவையாக நடைபெற பல கோடி நிதி செலவு ஏற்பட்டுள்ளது. இவை அனைத்துக்கும் காரணமான ஆலய அறங்காவலர் சபையின் தொடர்ச்சியான பெருமுயற்சி மிகவும் பாராட்டுக்குரியதாகும்.

இவ்வாலயத்தைப் பொறுத்தவரை மேலும் திருப்பணி வேலைகள் நடைபெற வேண்டிய அவசியம் உள்ளது. மேற்படி திருப்பணிகளும், மலர்வெளியீடும் சிறப்பாக அமைய அறங்காவலர் சபைக்கும், அடியார்கள், அந்தணப் பெருந்தகைகளுக்கும் கிளிநொச்சி மாவட்ட திருநெறிக்கழகம் சார்பில் மனப்பூர்வமான நன்றியினையும் வாழ்த்தினையும் தெரிவித்துக் கொள்கின்றேன்.

> திரு.கந்தையா தர்மசூரியர் தலைவர், கிளிநொச்சி மாவட்ட திருநெறிக்கழகம், கிளிநொச்சி.



#### வா<u>ற்</u>த்துச் செய்தி

கருத்துறும் உளத்துண்டான கலக்கமாம் மனத்தின் மீது உடுத்தெழும் உணர்வடக்கி உளமகிழ் உண்மைகாட்டி நிருத்தனாய் நின்று நெஞ்சில் நிர்மலராய் இருக்கும் உருத்திர புரத்து நாதன் உயசீரடி பணிந்தேன்

சைவ மதத்தைச் சார்ந்திருப்பவர்களது வழிபாட்டை இரண்டு வகையாகப் பிரிக்கலாம். ஒன்று உண்மை மார்க்கம், மற்றது உபாய மார்க்கம். உண்மை மார்க்கமானது இந்த உடம்பை வருத்தி தவம் செய்தும், தியானம், செபம் போன்றவற்றின் மூலமாக தன்னுள்ளே இறைவனைக் காணப்பெறுவதாகும். இந்த வகையில் ரமணமகரிசி, இராமகிருஷ்ண பரமகம்சர், சுவாமி விவேகானந்தர் போன்றோர் உண்மை நெறியிலே நின்று பரம்பொருளை அடைந்தார்கள். அடுத்து உபாயமார்க்கமானது இயந்திர, மந்திர, தந்திரங்களின் மூலமாக இறைவனை ஆவாகித்து வேண்டிய வரங்களைப் பெற்றுக் கொள்வதாகும். உதாரணமாக சேறும் சகதியும் நிறைந்த பாதையில் கற்களைப் போட்டு அதன் மீது பாதங்களை வைத்து நடந்து கடப்பதைப் போன்றதாகும். இந்த உபாய மார்க்க வழிபாட்டின் ஆரம்ப கட்டமே ஆலய வழிபாடாகும். இங்கு நாம் மூல மூர்த்தியில் சாந்தித்தியமாக இருக்கும் இறைவனை உருவாக்கும் வகையை கும்பாபிஷேக நிகழ்விலே தரிசிக்கலாம்.

ஆசானாக வரிக்கப்பட்ட சிவாச்சாரியாரின் இருதய கமலங்களிலே எழுந்தருளியிருக்கும் இறைவனை கிரியை மூலமாக அக்கினியில் எழுந்தருளும் வண்ணம் ஆவாகித்து குண்டத்திலே பூர்ணாகுதி செய்து பிரதான கும்பத்திலிருந்து குண்டம் வரை தொடுக்கப்பெற்ற நாடி சந்தானம் மூலமாக இறைவனை கும்பத்தில் எழுந்தருளச் செய்து அக் கும்பத்திலுள்ள இறை சக்தியை நியாசம் மூலமாகவும் கும்பத்தை அபிஷேகிப்பதன் மூலமாகவும் மூலஸ்தானத்தில் உள்ளபடி வீற்றிருக்கச் செய்வர்.

இவ்வாறாக மனித குலத்திற்கெல்லாம் நலம் பயக்கும் இக் கும்பாபிஷேக கிரியைகளை சோழர் காலத்திற்கு முற்பட்டதான சதுர ஆவுடையாரைக் கொண்ட சதாசிவ மூர்த்தமாக விளங்கும் பழம் பெருமைவாய்ந்த உருத்திரபுரீசுவரப் பெருமானது சிவாலயத்திலே தகுதி வாய்ந்த சிவாச்சாரியர்களை தேடிக் கொண்டு வந்து எந்த விதமான குறைகளும் சம்பவிக்காதபடி உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலயத்தினது நிர்வாக சபையினர் நடாத்தி எம் பெருமானது இறை சாந்தித்தியத்தை சிவாலயத்தில் விளங்கச் செய்துள்ளார்கள்.

"தவமும் தவமுடையோர்க்காகும்" என்ற வள்ளுவர் வாக்கிற்கமைய இப் பெரும் கும்பாபிஷேகத்தை நடாத்தி எம் மக்களுக்கெல்லாம் பேருபகாரம் புரிந்த நிர்வாக சபையினர் கசல சௌபாக்கியங்களும் பெற்று மேலும் பல சிவ கைங்கரியங்களைப் புரிந்து நீடூழி வாழ்கவென ஆசீர்வதித்து எனது ஆன்ம நாயகராகிய உருத்திரபுரீசுவரப் பெருமான் பாதங்களை வணங்கி நிறைவு செய்கின்றேன்.

சமஸ்த்த லோகான் சுகினோ பவந்து

சிவத்திரு. வே. தர்மலிங்கம் ஐயா இல:79, சிவன் வீதி, உருத்திபுரீசுவரம்



#### செயலாளழின் எண்ணத்திலிருந்து.....

எல்லாம் வல்ல சிவபெருமான் பாதக் கமலம் சிரமேற்கொண்டு என்னை தன் தாளினை என்றும் மறக்கமுடியாதவனாக ஆளாக்கிய உருத்திரபுர நாயகி உடனுறை உருத்திரபுரீசுவரப் பெருமான் என்றும் எம் மண்ணில் இடையறாது அருளாட்சி புரிகின்றார். அவர் அருட்கடாட்சம் உலகெங்கும் பரவட்டும்.

கடந்து சென்ற மூன்றரை வருடங்களாக எம்பெருமானின் புனருத்தாரண திருப்பணி வேலைகளையும் பிரதிஷ்டா மஹாகும்பாபிஷேக பெருஞ்சாந்திப் பெருவிழாவையும் எம் பிரதேசத்தின் உருத்திரபுரம் (வடக்கு, கிழக்கு, மேற்கு) கிராமம், சிவநகர் கிராமம், சிவன்சோலைக் கிராமம், புதுமுறிப்பு கிராமம், கோணாவில் கிராமம், கிளிநொச்சி பிரதேச மக்கள், யாழ்ப்பாணப் பிரதேச மக்கள், வவுனியா பிரதேச மக்கள், ஏனைய மாவட்ட மக்கள், கனடா, சுவிஸ், அவுஸ்திரேலியா, பிரான்ஸ், பிரித்தானியா, அமெரிக்கா போன்ற நாடுகளில் வாழும் புலம்பெயர் வாழ் தமிழ் இந்துமத மக்கள், திருப்பணி நிதியைக் கேட்கின்ற போதெல்லாம் அள்ளித் தந்து கோயில் திருப்பணி வேலைகள், மஹாகும்பாபிஷேக பெருஞ்சாந்தி நிகழ்வுகள் அனைத்தும் சிறப்புற அமைவதற்கு உதவிய மெய்யடியார்களுக்கு நன்றி கூற கடமைப்பட்டுள்ளேன்.

ஒரு தொண்டனாக நின்று வழிகாட்டிய பரம்பொருளை என்றும் நான் மறக்கேன். என்னுடன் உறுதுணையாக நின்ற அறங்காவலர் சபை உறுப்பினர்கள், தொண்டர்கள், மெய்யடியார்களையும் மனதாரப் போற்றுகிறேன், வணங்குகிறேன். ஆலயத்தின் திருப்பணி வேலைகள் யாவும் எதுவித தடங்கலும் இன்றி நடைபெற பங்காற்றிய சிவனடியார்களை நினைந்து அவர்களுக்கு நல்லருள் வேண்டி பிரார்த்திக்கின்றேன். நடந்து முடிந்த திருப்பணிகளைத் திரும்பிப்பார்க்கும் போது அவர்கள் திருமுகங்களைக் காண்கிறேன்.

ஆடல் அரசன் சிவபெருமான் திருவருளை நினைவுகூர்ந்து மனம் பூரிக்கின்றேன். 2022 மஹா கும்பாபிஷேக நிறைவின் பின் அளப்பரிய பணிகளை மேற்கொள்ளவுள்ளோம். சமயப்பணியுடன் சமூகப்பணியினை இணைக்க வேண்டும். அப்போது தான் நம் சமயத்தின் தொன்மையை, மேன்மையை உலகறியச் செய்யலாம் ஒரு ஆலயத்தின் பூரண அமைவிடமான மூர்த்தி, தலம், தீர்த்தம், சிறப்புற அமைந்த வரலாற்றுச் சிறப்புடைய ஏழு ஈச்சரங்களில் ஒன்றாக விளங்கும் சதுர வடிவ ஆவுடையாரைக் கொண்ட வரலாற்றுக்கு உரிய அருள் வடிவாகிய ஆதி சிவனே போற்றி. எல்லாம் சிவமயம். அன்பே சிவம்.

> "தன் கடன் அடியேனையும் தாங்குதல் என் கடன் பணி செய்து கிடப்பதே"

> > திரு.முத்துராசா கமலக்கண்ணன், செயலாளர் – ஆலய அறங்காவலர் சபை, உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலயம், உருத்திரபுரம், கிளிநொச்சி.



# உருத்திரபுரநாயகி சமேத உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலய மகா கும்பாபிசேகம் – 2022





# உருத்திரபுரம் சிவன் கோவில்

தோற்றம் தொடர்யான சில கருத்துக்கள்

இலங்கைத் தீவின் வரலாற்றில் பல்வேறு மதங்கள் காலத்திற்குக் காலம் செல்வாக்குச் செலுத்தி வந்திருந்தமையை தொல்லியல் சான்றுகள் உறுதிப்படுத்தியுள்ளன. முன்வரலாற்றுக்காலம் முதலாக மதநிறுவனங்கள் தோற்றம் பெற்று இத்தீவின் பண்பாட்டுக் கட்டுமான நிகழ்வுகளில் பங்கெடுத்து வந்திருந்தமையை வரலாற்றாய்வாளர்கள் அறிவர். ஆதிச்சைவம் தொடங்கி கிறிஸ்தவ மதத்தின் பல்வேறு பிரிவுகள் வரைக்கும் இலங்கைத்திருநாட்டின் பண்பாட்டுக் கட்டுமானம் நிகழ்ந்து வந்திருந்தமையை கல்வெட்டுக்கள், நாணயங்கள், கட்டட இடிபாடுகள், கற்சிற்பங்கள்,சுடுமண்சிற்பங்கள், மரத்தேர்ச்சிற்பங்கள், ஓவியங்கள் தொல்லியல் சான்றுகள் வெளிப்படுத்தி நிற்கின்றன. இலங்கையின் அரசியற் பண்பாட்டுப் பகைப்புலத்தில் பௌத்தமும் இந்துமதமும் பின்னர் கிறிஸ்தவமும் செல்வாக்குச் செலுத்தி வந்துள்ளமையைக் காணலாம். இவற்றுள் மத்தியகாலத்து பன்மைப்பண்பாட்டுக் கட்டுமானத்தில் இலங்கையில் இந்துமதம் குறிப்பாக சைவமதம் அரசவையின் அங்கீகாரத்துடன் தொழிற்பட்டு நிறுவனமயப்படுத்தப்பட்ட நிலையில் இடைக்கால இலங்கையின் இந்துப் பண்பாட்டில் செல்வாக்குச் செலுத்தியிருந்மையைக் காண்கின்றோம்.

இவ்வங்கீகாரமானது வடஇலங்கையிலும் சரி கிழக்கிலங்கையிலும் சரி குறிப்பாக வன்னிவளநாட்டுப் பரப்பிலும் சரி சிவன்கோவில்களால் பெற்றுக் கொடுக்கப்பட்டிருந்தமையை இலக்கியச் சான்றுகளுடன் கல்வெட்டுச் சான்றுகளும் உறுதிப்படுத்தியுள்ளமையைக் காண்கின்றோம். வன்னிவளநாட்டில் உருத்திரபுரம் சிவன்கோவில் வரலாறும் இந்நோக்கவிதானத்திற்குள் உள்ளடக்கப்படுவதனை ஒரு விதிவிலக்காகக் கொள்ள முடியாது. இச்சிறு ஆய்வுக்கட்டுரையில் உருத்திரபுரம் சிவன்கோவிலை மையப்படுத்திய நிலையில் கோயிற்பண்பாட்டியலில் அதன் முக்கியத்துவத்தினை ஆராய்வதற்கு தொல்லியல் மற்றும் வரலாற்றியல் ரீதியாக முயற்சி எடுக்கப்பட்டுள்ளது.

## தொன்மைச் சான்றுகள்

உருத்திரபுரம் சிவன்கோவிலின் வரலாற்றுத் தொன்மையை உறுதிப்படுத்தும் தொல்லியல் சான்றுகள் பெருமளவிற்குப் பேணப்படாது அழிவடைந்த நிலையில் இக்கோவில் பற்றிய வரலாற்றினை மீளமைக்க வேண்டிய ஒரு நிலை காணப்படுகின்றது. முதன்முதலாக இக்கோவிலினது அழிபாடுகளையும் சில கட்டட எச்சங்களையும் ஆங்கிலேயரது ஆட்சிக்கால நிர்வாகிகளே 19ஆம் நுாற்றாண்டில் கண்டுபிடித்திருந்தனர். கலிங்கமாகனது பெரும் படையெடுப்பு ஒன்றுடன்



பொலனறுவையைத் தலைநகராகக் கொண்ட ராஐரட்டை இராச்சியம் சிதறுண்டு, பண்பாட்டு நிறுவனங்கள் கைவிடப்பட்டு மக்கள் வாழமுடியாத சூழல் தோற்றம் பெற்றமையை அடுத்து இந்து ஆலயங்கள் பல கைவிடப்பட்டு அடர்ந்த காடுகளால் மூடப்பட்டன. இந்நிலையானது 19ஆம் நூற்றாண்டு வரைக்கும் நீடித்திருந்தது. இப்பின்னணியிலே, 19ஆம் நூற்றாண்டின் பிற்பகுதியில் அடர்ந்த காட்டின் மத்தியில் முற்றுமுழுதாக அழிவடைந்து மறைந்துபோன நிலையில் சதுரவடிவான ஆவுடையுடன் கூடிய சிவலிங்கம், முதன்முதலாக அடையாளம் காணப்பட்டது. ஆங்கிலேயர் காலத்து யாழ்ப்பாணக் கச்சேரியின் அரச அதிபராகக் கடமையாற்றியிருந்த சேர் வில்லியம் துவையினம் என்பவராலேயே 1882 ஆம் ஆண்டில் அடையாளம் காணப்பட்ட நிலையில் உருத்திரபுரம் சிவன் கோவிலினது தொல்லியல் எச்சங்கள் பாதுகாக்கப்பட்டிருந்தன.

இலங்கையில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட சுடுமண்சிற்பங்களுள் எண்ணிக்கையில் அதிகமானவை உருத்திரபுரப் பிரதேசத்திலிருந்தே தெரணியாகல் என்ற தொல்லியல் ஆய்வாளரால் சேகரிக்கப்பட்டிருந்தது என்பது குறிப்பிடத்தக்கது. அச்சேகரிப்புக்களுள் லிங்கவடிவிலான பல சடுமண்சிற்பங்களும் காணப்பட்டிருந்தன. இச்சுடுமண் சிற்பங்கள் கி.மு.2ம் 1ம் நூற்றாண்டுகளிலிருந்து கி.பி. 5ம் 6ம் நூற்றாண்டுகள் வரைக்குரியவையாக எடுத்துக்காட்டப்பட்டுள்ளன. அனுராதபுரத்திலுள்ள அரும்பொருளகத்தில் பல்லவர்காலத்திற்குரிய அலங்கரிக்கப்பட்ட சுடுமண்ணாலான பெண் உருவம் ஒன்று(பார்வதி உருவம்) காட்சிப்படுத்தப்பட்டுள்ளமை அவதானிக்கத்தக்கது. வன்னிப்பரப்பினுள் சுடுமண் சிற்பங்கள் அதிகளவில் தற்காலத்தில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட பிராந்தியமாக பூ நகரிப் பிராந்தியமும், கட்டுக்கரைக்குளப்பரப்பும் அமைந்திருப்பதனைக் காணமுடிகின்றது. இவை புராதனகாலத்து குயவபிட்டிகளுடன் கூடிய குடியேற்றங்களாக வர்த்தக, வாணிபத் தெருக்கள் இணைகின்ற உள்நாட்டுச் சந்துகளாக – சந்தைகளாக காணப்பட்டன என்பதும் இங்கே குறிப்பிடத்தக்கது. பல்லவர் கால வணிக இவ்வாணிபத்தெருக்களை வாணிப நடவடிக்கைகளுக்காக வன்னிப்பரப்பினையும் இணைத்துப் பயன்படுத்தியிருந்தமைக்கான நாணயச்சான்றுகள் பல்லவராயன்கட்டு, அக்கராயன், மற்றும் பூநகரிப்பரப்பிலிருந்து எமக்குக் கிடைத்துள்ள வகையில் பல்லவர்காலத்திய அகச்சமய, புறச்சமயப் பிறழ்வுகள் இப்பிராந்தியங்களிலும் தவிர்க்கமுடியாததாக இருந்திருக்கும் என்பதனை இங்கு அழுத்திக் கூறவேண்டிய அவசியமில்லை.

## பல்லவர் கால அகப்புறச்சமய மோதல்களும் இலங்கையல் அதன் தாக்கமும்

ஒரு சிவன்கோயிலாக பல்லவர் காலத்திலிருந்து மாற்றுவிக்கப் பட்டிருந்தமைக்கு உருத்திர(மேரூ)புரம் பகுதியில் அமைந்த இச்சிவன் கோயில் ஓர் உதாரணமாகும். பல்லவர்காலத்து முன்னீஸ்வரம் என்றழைக்கப்பட்ட சிவன்



கோவிலுக்குரிய கட்டடப் பொருட்களினால் மாற்றியமைக்கப்பட்டிருந்த ஒரு முறைமையினையும் இலங்கையின் கட்டடக்கலை வரலாற்றாசிரியர்கள் அறிவர். இங்கு சிவன்கோவில் ஒன்று பௌத்தகோயிலாக மாற்றியமைக்கப்பட்ட முறையினைக் காண்கின்றோம். இதேபோன்றே அனுராதபுரத்திலுள்ள நாலந்த, மற்றும் கெடிகேயிலிருந்த பல்லவர்கால சிவன்கோவில்களும் பௌத்த ஆலயங்களாக மீளமைக்கப்பட்டு, இடம் மாற்றி, மாற்றிக் கட்டப்பட்டதற்கான தொல்லியல் ஆதாரங்கள் கிடைத்துள்ளன. தென்னிலங்கை ஆய்வாளர்களும் அதனை ஏற்றுக்கொண்டுள்ளனர். அவை பல்லவர்பாணிக் கட்டடக் கலை மரபினை எவ்விதத்திலும் மாற்றத்திற் குட்படுத்தாத நிலையை அவற்றின் மீளமைப்பிலும் கொண்டிருப்பது இங்கு குறிப்பிடத்தக்கது. தென்னிலங்கையிலுள்ள சிவன்கோவில்கள் பௌத்தகோவில்களாக மாற்றுவிக்கப்பட்ட அதேநேரத்தில் வடஇலங்கையிலிருந்த புராதன பௌத்த ஆலயங்கள் சில சிவன்கோவில்களாக மாற்றுவிக்கப்பட்டிருந்தன. இது ஒர் இந்துத்துவ மயமாக்கலின் தொழிற்பாட்டுப் பின்னணியில் இந்து மதங்களுக்கிடையில் நிகழ்ந்த வாழ்வியல் போராட்டமாக" பல்லவர் காலத்தில் தோற்றுவிக்கப்பட்டிருந்த பக்தி இயக்கத்தின் விளைவாக இலங்கைக்குக் கிடைத்த சமூக மற்றும் கலைரீதியான மாற்றங்களாகும். உருத்திரபுரம் சிவன்கோவிலிலும் தமிழ்நாட்டில் நிகழ்ந்த பக்தி இயக்கத்தின் தாக்கத்தினால் ஏற்பட்டிருந்த விளைவுகளை மறைமுகமாகக் காண முடிகின்றமைக்கு கிடைத்த ஒரு சில தொல்பொருட்கள் சான்றாகின்றன. ஆனால் போர்த்துக்கேயரது கலையழிவுக் கொள்கையே அக்கோவிலினது பெரும்பாலான எச்சங்களைக் காணமுடியாமைக்கான ஒரு பிரதானமான காரணியாக அமைந்திருக்கக் கூடும். (மிக நீண்டகாலமாக இக்கோவிலின் முகப்பில் வைக்கப்பட்டுக் காணப்பட்டிருந்த பல்லவர் பாணியில் அமைந்த சிங்கக் கற்சிற்பங்கள் எமது கருத்திற்கு ஆதாரமாகின்றன.) அவை அங்கு உருவாகியிருந்த இந்தியப் பண்பாட்டு மயமாக்கத்தின் தாக்கத்தினை வெளிப்படுத்துவனவாகவும் உள்ளன. இச்சிற்பங்கள் 1990கள் வரைக்கும் இக்கோயிலின் முகப்பில் வைக்கப்பட்டிருந்தமையும் குறிப்பிடத்தக்கதாகும்.

#### முடிவுரை

சிவன் கோவில் ஒன்றின் தோற்றம், வளர்ச்சி மற்றும் அதன் மறைவு என்ற நிகழ்வு இலங்கையைப் பொறுத்தவரைக்கும் ஒரு தனித்துவமான நிலையிலும் அதே தொழிற்பாடுகள் தமிழகத்தினைப் பொறுத்து வேறு ஒரு நிலையிலும் வைத்துப் பார்க்கப்படவேண்டியுள்ளது. தமிழகத்தில் அல்லது தென்னிந்தியாவில் இராச்சிய எல்லைகளை விஸ்தரிப் பு செய்யும்பொழுது சிவன்கோயில்களை தேடியழித்தார்கள். காரணம் சிவன்கோவில்களே மக்கள் மத்தியில் கருத்துக்கணிப்புச் செயற்பாட்டிற்கான தளமாக பல்வேறு காலகட்டங்களினுர்காக விளங்கி வந்துள்ளமையினாலாகும். ஆனால் இலங்கைத்தீவில்

. . .

அந்நிலை சோழரது ஆட்சிக்காலத்தினைத் தவிர அதற்கு முன்னரோ அல்லது பின்போ சிவன்கோயில்கள் அதிகார விஸ்தரிப்பிற்காக அமிக்கப்பட்ட வரலாறாகவே காணப்படுகின்றது. மகாசேனன் காலத்தில் கோகர்ணத்தில் (திருகோணமலையில்) பல சிவன்கோவில்கள் அழிக்கப்பட்ட வரலாறு மகாவம்சத்தில் பதியப்பட்டுள்ளது. அவை பௌத்த கோயில்களாக மீளமைக்கப்பட்ட வரலாறும் பாளிநூல்களில் பதியப்பட்டுள்ளன. ஆனால் உருத்திரபுரம் சிவன்கோவில் தோற்றவரலாறு சமய–வரலாற்று இலக்கியங்களில் பதியப்படாமல் விடப்பட்டமைக்கான காரணம் இதுவரையில் ஆராயப்படாமல் கிடப்பில் விடப்பட்டுள்ளமையானது மிகவும் கவலைக்குரிய ஒரு விடயமாக உள்ளது. இலங்கையின் வரலாற்றுத் தொடக்க காலத்தில் இருந்து உருத்திரபுரப் பிராந்தியம் பிராமணக்குடியேற்றமாக குறிப்பாக பல்லவர்காலத்தில் அவ்வாறான ஒரு நிலை காணப்பட்டிருந்திருக்கக் கூடிய சூழல் அமைந்திருந்தது. ஆனால் தொல்லியல் சான்றாதாரங்கள் வாயிலாக அதனை இன்னும் நிறுவ முடியாதுள்ளது. சோழர்காலத்தில் கந்தளாய் கிழக்கிலங்கையில் எவ்வாறு ஒரு பிராமணீயக் குடியேற்றமாக இருந்ததோ அதேபோன்று உருத்திரபுரமும் வன்னிவளநாட்டில் தொடர்பிராமணக்குடியேற்ற மையமாக பல்லவர் காலத்திலிருந்தோ அல்லது அதற்கும் சற்று முற்பட்ட காலத்திலிருந்து சோழர் – பாண்டியர் காலம் வரைக்குமாவது விளங்கியிருந்திருக்க வேண்டும். வன்னிப்பிராந்தியத்திலிருந்து கிடைத்த ஆதிப்பிராமிக்கல்வெட்டுக்களில் சிவ எனக்குறிப்பிடப்படுகின்ற பிராமணர்களது பெயர்கள் இப்பரப்பில் பிராமணச்சமூகத்தினரது குடியிருப்புக்கள் இருந்தமையை உறுகிப்படுத்தியுள்ளன. இப்பின்னணியில் உருத்திரபுரத்தினை மையமாகக் கொண்ட சூழலில் பிராமணர்கள் வாழ்ந்திருக்கவேண்டும் எனக் கொள்ள வேண்டியுள்ளது. எதிர்காலத்தில் நாம் மேற்கொள்ள இருக்கின்ற தொல்லியல் ஆய்வுகளைப் பொறுத்தே உருத்திரபுரம் சிவன்கோவில் வளாகம் பற்றிய சமூக — சமய பண்பாட்டு வரலாற்றுத் தெளிவு ஏற்படும் என நம்புவோமாக!

#### உசாத்துணை நூல்கள்

புஸ்பரட்ணம், ப. 1993 **பூ நகரி தொல்பொருளாய்வு** , யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழக வெளியீடு, யாழ்ப்பாணம்.

சுந்தரலிங்கம், க. 2014 **வன்னி வரலாறு**ம் பண்பாடும் , குமரன் வெளியீடு, சென்னை. ஞானவேல், நடேசபிள்ளை வன்னிச் சிவாலயங்கள் சிவதத்துவ மலர் (அருள்மிகு அகிலாண்டேஸ்வரி சமேத அகிலாண்டேஸ்வரர் திருக்கோயில் திருக்குடமுழுக்கு விழா சிறப்பு வெளியீடு) Edited by நாகேஸ்வரன், கனகசபாபதி. 1996, பக் 83–88.

> கலாநிதி செல்லையா கிருஸ்ணராசா

# கிளிகொச்சி மாவட்டத்தின் பூற்வீக மக்களும், பண்பாகும் தொல்லியல் வரலாற்றுப் பின்னணியும்

ஐரோப்பிய ஆட்சிக்காலத்திலிருந்து நிர்வாக வசதிக்காகப் பிரிக்கப்பட்டுள்ள வவுனியா, முல்லைத்தீவு, மன்னார், கிளிநொச்சி, யாழ்ப்பாணம் ஆகிய மாவட்டங்களை உள்ளடக்கிய இன்றைய வட இலங்கை முழுவதும் பாளி மொழியில் நாகதீபம் எனவும், தமிழில் நாகநாடு எனவும் தனித்து அடையாளப்படுத்தப்பட்டு வந்துள்ளதைக் காணலாம். கி.மு 6ம் நூற்றாண்டில் நாகதீபம் என மஹாவம்சத்தில் அழைக்கப்பட்ட ,இப்பிராந்தியம் கி. பி 1ம் நூற்றாண்டைச் சேர்ந்த கிரேக்க நாட்டு யாத்திரிகரான தொலமியின் குறிப்பில் "நாகடிப" எனவும் யாழ்ப்பாணத்தில் வல்லிபுரத்தில் கிடைத்த கி.பி 3ஆம் நூற்றாண்டைச் சேர்ந்த பொற்சானத்தில் "நகதிவ" எனவும் அழைக்கப்படுகின்றது. சற்றுப்பிற்பட்ட காலத்தில் தமிழகத்தில் தோன்றிய ,ஐம்பெரும் காப்பியங்களில் ஒன்றான மணிமேகலை தமிழகத்திற்கு அப்பால் கடல்கடந்து செல்ல வேண்டிய இடங்களில் ஒன்றாக ,இந்த நாகநாடு என்ற பிரதேசத்தைக் குறிப்பிடுகின்றது.

ஏறத்தாழ ,இதன் சமகாலத்திற்குரிய தமிழக வேலூர்ப் பாளையச் செப்பேட்டில் பல்லவ மன்னன் ஒருவன் தமிழகத்திற்கு அப்பால் சென்று நாககுல பெண்னொருத்தியை மணந்த செய்தி சொல்லப்படுகின்றது. சோழர் காலத்திற்குரிய கலிங்கத்துப்பரணியில் சோழ வம்சத்து கிள்ளி வளவன் நாக நாட்டு இளவரசி ஒருத்தியை மணந்தான் எனக் குறிப்பிடப்படுகின்றது. மேற்பட்ட ஆதாரங்களையும் அவற்றோடு தொடர்புடைய வரலாற்றுச்சம்பவங்களையும் ஒப்புநோக்கி ஆய்வு செய்த அறிஞர்கள் இவற்றில் சுட்டிக்காட்டப்படும் நாகதீபம், நாகநாடு ஆகிய இடப்பெயர்கள் அக்காலத்தில் அனுராதபுரத்திற்கு வடக்காக அமைந்த தற்கால வட இலங்கையையே குறித்ததாக அடையாளப்படுத்தியுள்ளனர். இவ்வாறு வரலாற்று ஆவணங்களில் வட இலங்கையை தனித்து அடையாளப்படுத்திக் கூறியிருப்பதற்கு அதன் சமகால அநுராதபுர, பொலனறுவை நாகரிக வட்டத்தில் இருந்து வட இலங்கை வேறுபட்டு இருந்தமை காரணம் எனக் கருத இடளிக்கின்றது.

இக்கூற்றை உறுதிப்படுத்தும் வகையில் வட இலங்கையில் மேற்கொள்ளப்பட்டு வரும் சமீபகாலத்தொல்லியல் ஆய்வுகளும் அமைந்துள்ளன. அதில் கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் மேற்கொள்ளப்பட்ட தொல்லியல் ஆய்வுகளையும், தொல்லியல் கண்டுபிடிப்புக்களையும் வெளிச்சத்திற்குக் கொண்டுவருவதே இக்கட்டுரையின் கருப்பொருளாகும்.

## இரணைமடு அகழ்வும் இலங்கையின் பூர்விக மக்களும்

ஆபிரிக்கா, பிரான்ஸ், ஜேர்மன், சீனா, ஜாவா என உலகில் சில நாடுகளில் மனிதபரிணாமம் நிகழ்ந்ததற்கான சான்றுகள் கண்டுபிடிக்கப்பட்டுள்ளன. இருண்ட கண்டம் என அழைக்கப்படும் ஆபிரிக்காவில் இதன் தோற்றகாலம் இற்றைக்கு 15 இலட்சம் ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்டதென நம்பப்படுகின்றது. ஆனால் இலங்கையில் மனிதபரிணாமம்



நிகழ்ந்ததற்கான சான்றுகள் என்பவையும் இதுவரை கண்டுபிடிக்கப்படவில்லை. இதனால் இலங்கைக்குரிய பூர்வீக மக்கள் இன்னொரு நாட்டிலிருந்தே புலம்பெயர்ந்திருக்க வேண்டும் என நம்பப்படுகின்றது. இந்த மக்கள் யார்? எங்கிருந்து வந்தார்கள்? எப்போது வந்தார்கள்? என்பன போன்ற கேள்விகளுக்கான பதில்கள் நீண்டகாலமாக வாதப்பிரதி வாதங்களுக்குரியதாகவே இருந்துள்ளன. பாளி இலக்கியங்கள் இற்றைக்கு 2600 ஆண்டுகளுக்கு முன் வடஇந்தியாவில் இருந்துவந்த மக்களே இலங்கையின் பூர்வீகமக்கள் எனவும், அவர்களே இலங்கையில் நாகரீக சமூகம் தோன்றுவதற்குக் காரணமாக இருந்தனர் எனவும் கூறுகின்றன. ஆயினும் விஞ்ஞான பூர்வமான சமீபகாலத் தொல்லியற் கண்டுபிடிப்புக்கள் பாளி இலக்கியம் கூறும் சில கருத்துக்களை மீளாய்வு செய்யத்தூண்டியுள்ளன. அதில் ஒன்றே இலங்கையின் பூர்வீக மக்கள் பற்றிய பாரம்பரியக்கருத்தாகும். 19ஆம் நூற்றாண்டின் இறுதியில் வடஇலங்கையில் உள்ள மாங்குளம், முருங்கன், கிளிநொச்சி (இரணைமடு) முதலான இடங்களில் தொல்லியல் ஆய்வில் ஈடுபட்ட சரசின், செலிக்மன், வேலண்ட, போல், பர்சனர் காட்லே முதலானோர் இங்கெல்லாம் பல ஆயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன்னரே கற்கால மக்கள் வாழ்ந்துள்ளனர் என்ற கருத்தை முன்வைத்துள்ளனர். ஆயினும் நீண்டகாலமாக இக்கருத்துக்களுக்கு இலங்கை வரலாறு பற்றிய ஆய்வில் அதிக முக்கியத்துவம் கொடுக்கப்படவில்லை.

இந்நிலையில் 1970களின் பின்னர் இலங்கைத் தொல்லியல் திணைக்களம் குறிப்பாக இலங்கையின் முதன்மை தொல்லியலாளரில் ஒருவரான கலாநிதி சிரான்தெரணியகல கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் உள்ள இரணைமடுப்பகுதியில் மேற்கொண்ட ஆய்வுகள் இக்கருத்துகளுக்குப் புதுவெளிச்சத்தை ஏற்படுத்தியதெனக் கூறலாம். அவர் இங்கு மேற்கொண்ட ஆய்வுகளின் போது கிடைத்த ஆதாரங்களில் இருந்து இற்றைக்கு 125,000 ஆண்டுகளுக்கு முன்னரே இப்பிராந்தியத்தில் கற்கால மக்கள் (Upper Palaeo — lithic people) வாழ்ந்துள்ளனர் என்பது தெரியவந்துள்ளது. இம்மக்கள் நாடோடிகளாக மிருகங்களை வேட்டையாடியும், இயற்கையாகக் கிடைத்த பழங்களையும், கிழங்கு வகைகளையும், காய்கறிகளையும் உண்டு வாழ்ந்தனர் என்பதை இங்கு கிடைத்த கல்லாயுதங்கள் உறுதி செய்கின்றன. இவ்வாதாரங்கள் இலங்கையின் முதலாவது மனித குடியிருப்பின் தொடக்கப்புள்ளியாக இரணைமடுவை அடையாளப்படுத்தியதன் மூலம் கிளிநொச்சியின் வரலாற்றுத் தொன்மை வெளிச்சத்திற்கு வந்தது.

இரணைமடுவில் கற்கால மக்கள் வாழ்ந்ததற்கான சான்றுகள் கண்டுபிடிக்கப்பட்டதைத் தொடர்ந்து தென்னிலங்கையில் மேற்கொள்ளப்பட்ட ஆய்வின்போது முந்துல, இரத்தினபுரி ஆகிய இடங்களிலும் இதையொத்த கற்கால மக்கள் வாழ்ந்துள்ளனர் என்பது தெரியவந்துள்ளது. இரத்தினபுரி மாவட்டத்தில் மேற்கொள்ளப்பட்ட அகழ்வாய்வின்போது கற்கருவிகளுடன் மனித எலுபின் சில பாகங்களும் கிடைத்துள்ளன. இவை கோமோ சேம்பியன் (Homo Sapiens) இனவகையைச் சேர்ந்த தற்கால மனித வடிவத்தின் தொடக்க காலமாக இருக்கலாம் எனக் கருதப்படுகின்றது. (Deraniyagala 2004:4) இக்கண்டுபிடிப்புக்கள் இலங்கை பற்றிய எதிர்கால ஆய்வுகளில் கற்கால மக்களுக்கும் பிற்காலத்தில் மொழியடிப்படையில் இருஇனங்களாகத் தோன்றிய தமிழ் சிங்கள மக்களுக்கும் இடையிலான உறவுகளைத் தெரிந்து கொள்ள உதவும் என்பதில் ஐயமில்லை.



கற்கால மக்களைத் தொடர்ந்து கி.மு 37000 ஆண்டளவில் தென்னிந்தியாவில் இருந்து புலம்பெயர்ந்த நுண்கால (Mesolithic or Middle stone age) மக்கள் வாழ்ந்ததற்கான சான்றுகள் கிளிநொச்சி மாவட்டத்திலும் இலங்கையில் ஏனைய இடங்களிலும் ஏறத்தாமு 75 மையங்களில் கண்டுபிடிக்கப்பட்டுள்ளன. இந்த மக்கள் தமிழகத்தின் தென்பகுதியில் இருந்து முதலில் வட இலங்கையில் குடியேறி இங்கிருந்தே இலங்கையின் ஏனைய பகுதிகளுக்குப் புலம்பெயர்ந்தனர் என நம்பப்படுகிறது. கிளிநொச்சியில் (புநகரியில்) மண்டக்கல் மற்றும் மண்ணியாற்றுப் பகுதியில் 1982, 1993 காலப்பகுதியில் மேற்கொள்ளப்பட்ட தொல்லியல் ஆய்வில் இப்பண்பாட்டு மக்கள் பயன்படுத்திய பல தரப்பட்ட கற்கருவிகள் கண்டுபிடிக்கப்பட்டுள்ளன. அண்மையில் இக்கட்டுரை ஆசிரியர் தொல்லியல் மாணவர்களுடன் இணைந்து பூநகரி, கல்முனைப் பகுதியில் மேற்கொண்ட அகழ்வாய்வில் இப்பண்பாட்டு மக்கள் பயன்படுத்திய குவாட்ஸ், சேட் வகையைச் சார்ந்த கற்கருவிகளைக் கண்டுபிடிக்க முடிந்தது. இக்கருவிகள் முன்னர் இரணைமடுப்பகுதியில் வாழ்ந்த கற்கால மக்கள் பயன்படுத்திய கருவிகளைவிடக் கூடிய தொழில்நுட்பமும், கலைநயமும் பொருந்தியதுடன் ஓரளவு நாகரிகமுடைய மக்களாகவும் இருந்துள்ளனர் என்பதையும் எடுத்துக்காட்டுகின்றன. தென்னிலங்கையில் இப்பண்பாடு பற்றி மேற்கொள்ளப்பட்ட ஆய்வுகளில் இருந்து இவர்களிடத்தில் இறந்தவர்களை அடக்கம் செய்யும் மரபு, தானியங்களைச் சேகரிக்கும் முறை, மட்பாண்டத்தின் பயன்பாடு, குகைகள். பாறைகள் சம வெளிகள் என்பவற்றில் ஓவியங்கள், சிற்பங்கள் என்பவற்றைப் படைக்கும் முறை, நெருப்பின் பயன்பாடு என்பனவற்றை அறிந்திருந்தனர் என்பது தெரியவந்துள்ளது. இப்பண்பாட்டு வழிவந்த மக்களே தற்கால வேட இனத்தவர் எனவும் அடையாளம் காணப்பட்டுள்ளது. வட இலங்கையிலும் குறிப்பாக இம்மக்கள் வாழ்ந்த கிளிநொச்சி மாவட்டத்திலும் இது போன்ற விரிவான ஆய்வுகள் மேற்கொள்ளப்படுமானால் இப்பிரதேசத்தின் பூர்வீக மக்கள், அவர்களது பண்பாட்டு வரலாறு என்பன வெளிச்சத்திற்கு வரும் என்பதில் ஐயமில்லை.

மானிடவியல் அறிஞர்கள் இலங்கையிலும், தென்னிந்தியாவிலும் வாழ்ந்த இந்நுண்கற்கால மக்கள் ஒரே இனத்தவர்களைச் சேர்ந்தவர்கள் எனக் குறிப்பிடுகின்றனர். தொல்லியலாளர் இலங்கையில் பயன்படுத்தப்பட்ட நுண்கற்காலக் கருவிகளுக்கும் கர்நாடகம் உட்பட தென்னிந்தியாவில் பயன்படுத்தப்பட்ட கருவிகளுக்கும் இடையே நெருங்கிய ஒற்றுமை இருப்பதாக சுட்டிக்காட்டுகின்றனர். அதிலும் இலங்கையில் பயன்படுத்தப்பட்ட இருபக்க அலகுடைய நுண்கற்காலக் கல்லாயுதங்கள் தமிழகத்தில் பாம்பன் கடற்கரைக்கு அண்மையில் உள்ள தேரிக் கலாசாரத்துடன் ஒரே பிராந்தியம் எனக்கருதும் அளவிற்கு ஒற்றுமை கொண்டுள்ளதாக அல்ஐின் குறிப்பிடுகின்றார். மொழியியலாளர் மொழி அடிப்படையில் இலங்கை தென்னிந்திய நுண்கற்கால மக்களிடையே நெருங்கிய ஒற்றுமை இருப்பதாகச் சுட்டிக்காட்டுகின்றனர். இவ்வொற்றுமைகளின் அடிப்படையில் இலங்கையில் வாழ்ந்த நுண்கற்கால மக்கள் தென்னிந்தியா அதிலும் குறிப்பாக தமிழகத்தில் உள்ள தேரி மணற்குன்றுப் பகுதியிலிருந்து புலம் பெயர்ந்து வந்தனர் எனக் கூறப்படுகின்றது. கலாநிதி இந்திரபாலா வட இலங்கை அதிலும் குறிப்பாக யாழ்ப்பாணக் குடாநாடு தமிழகத்தின் தொடக்க வாயிலாக இருப்பதால் தமிழகத்தில் இருந்து புலம்பெயர்ந்த இம்மக்கள் முதலில் யாழ்ப்பாணத் தீபகற்பத்திலேயே குடியேறியிருக்க வேண்டும் எனக் கருதுகின்றார்.



### க்னிநொச்ச் மாவட்டத்தன் நாகரீக உருவாக்கம்

நுண்கற்காலப் பண்பாட்டு மக்களைத் தொடர்ந்து கி.மு 1000 அளவில் தென்னிந்தியாவின் தென்பகுதியிலிருந்து இலங்கை நாகரிகத்திற்கு வித்திட்ட பெருங்கற்கால திராவிட மக்கள் (Magalithic people) அல்லது ஆதியிரும்புக்கால மக்கள் (Early Iron Age people) இலங்கையில் குடியேறி வாழ்ந்தமைக்கான ஆதாரங்கள் ஏறத்தாழ 50இற்கும் மேற்பட்ட தொல்லியல் மையங்களில் கண்டுபிடிக்கப்பட்டுள்ளன. அவற்றுள் தென்னிலங்கையில் அநுராதபுரமும், வடஇலங்கையில் கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் உள்ள பு நகரி யாழ்ப்பாணத்தில் கந்தரோடை என்பன மிகப்பெரிய குடியிருப்பு மையங்களாக அடையாளம் காணப்பட்டுள்ளன.

மக்கள் இறந்தவர்களுக்கு மறுபிறப்பு உண்டு என்ற நம்பிக்கையில் அவர்களுக்கு மிகப்பெரிய கற்களைப் பயன்படுத்தி ஈமச்சின்னங்களை அமைத்ததனால் இப்பண்பாடு பெரும் கற்காலப் பண்பாடு என அழைக்கப்பட்டது. ஆனால் பெரிய கற்கள் காணப்படாத இடங்களில் மிகப்பெரிய தாழிகளை அமைத்து அதற்குள் இறந்தவர்களின் உடலை அடக்கம் செய்யும் மரபு காணப்பட்டது. இலங்கையில் இந்த இருவகையான சின்னங்களும் இருந்ததற்கு ஆதாரங்கள் கிடைத்துள்ளன. இப் பெரும் கற்கால ஈமச்சின்னங்களிலும் அவர்களுக்கு கிடைத்த ஆதாரங்களின் அடிப்படையில் இப்பண்பாட்டுடன் தான் தென்னிந்தியாவைப் போல் இலங்கையிலும் நிலையான குடியிருப்புக்கள், நீர்ப்பாசன விவசாயம், இரும்பின் உபயோகம், கறுப்பு . சிவப்பு நிற மட்பாண்டங்களின் (black and red wares) பயன்பாடு, மந்தை வளர்ப்பு, சிறுதொழில்நுட்ப வளர்ச்சி அரச தோற்றம் நகரமயமாக்கம், சமூக உருவாக்கம் என்பன தெரியவந்துள்ளன. இதன் மூலம் இதுவரை காலமும் இலங்கையின் மனித வரலாறும், நாகரிக உருவாக்கமும் வடஇந்தியாவில் இருந்து கிமு 6ம் நூற்றாண்டில் விஐயன் தலைமையில் ஏற்பட்ட குடியேற்றத்துடன் தோன்றியதென்ற பாரம்பரிய கருத்து மீள் வாசிப்பிற்கு உட் படுத்தப்பட்டுள்ளது.

கிளிநொச்சி மாவட்டத்தைப் பொறுத்தவரை அங்கு நுண்கற்காலப் பண்பாட்டைத் தொடர்ந்து இப்பெருங்கற்கால மக்கள் வாழ்ந்ததற்கான பலவகைப்பட்ட சான்றுகள் இரணைமடு, வெற்றிலைக்கேணி, குஞ்சுப்பரந்தன், பூ நகரி போன்ற இடங்களில் பரவலாகக் கிடைத்துள்ளன. அதில் இரணைமடு முக்கிய பெருங்கற்காலக் குடியிருப்பு மையமாக இருந்திருக்க வேண்டும். ஏனெனில் அங்கு இதுவரை முழுமையான அகழ்வாய்வு மேற்கொள்ளப்படாத நிலையிலும் இரணைமடுக்குளத்திற்கு கிழக்காக உள்ள மேட்டு நிலப்பகுதியில் இருந்து இப்பண்பாட்டு மக்கள் வாழ்ந்ததை உறுதி செய்யும் தாழிகளின் உடைந்த பாகங்கள், கறுப்புச்சிவப்பு நிற மட்பாண்ட ஓடுகள், கழிவிரும்புகள், கல்மணிகள், சுடுமண் உருவங்கள் என்பன கிடைத்துள்ளன. இங்கு விரிவான அகழ்வாய்வுகள் நடத்தப்படுமானால் இங்கு வாழ்ந்த பெருங்கால மக்களது பண்பாட்டின் பல சிறப்புக்கள் வெளி வரும் எனலாம். இலங்கையில் பெருங்கற்கால ஈமத்தாழி சின்ன முறை காணப்பட்ட இடங்களில் ஒன்றாக கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் உள்ள குஞ்சுப்பரந்தன் காணப்படுகின்றது. இங்குள்ள  $\mathrm{D}8$  என்ற குடியேற்றத்திட்டத்தில் உள்ள காணி 1990 அளவில் பயிர்ச்செய்கைக்காகத் திருத்தப்பட்ட போது எதிர்பாராத வகையில் முமுமையான தாழியும் தாழியின் உடைந்த பாகங்களும் வெளிவந்தன. இதுபற்றிய செய்தியை அப்போதைய உதவி அரசாங்க அதிபராக இருந்த கலாநிதி குணராசா அவர்களுக்குத் தெரியப்படுத்திய போது



அவர்நேரில் சென்று அவற்றைப் பார்வையிட்டதுடன் அத்தாழிகள் பற்றியும் விரிவான கட்டுரையை எழுதியிருந்தார். வடஇலங்கையில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட முதலாவது முழுமையான பெருங்கால ஈமத்தாழி என்ற வகையில் இதற்குத் தனிமுக்கியத்துவம் உண்டு. நான்கடி உயரமும், சுற்றுவட்டமும் கொண்ட இத்தாழியின் விளிம்பு ஓரங்குலத்தடிப்புடையது. தாழியின்பின் வெளிப்புறத்தில் சில அலங்காரக்கோடுகள் காணப்படுகின்றன. தாழிக்குள் மனித எலும்புக் கூட்டின் சில பாகங்களும், சாம்பல் போன்ற கரிய பொருள், இருமட்கலங்கள் என்பன காணப்பட்டன. இப்பொருட்கள் தற்போது யாழ்ப்பாணத்தில் உள்ள அருங்காட்சியகத்தில் காட்சிக்கு வைக்கப்பட்டுள்ளன. இத்தாழி காணப்பட்ட வயற்பரப்பின் ஓரங்களில் காணப்படும் உடைந்த தாழிகளையும், பலவகைப்பட்ட மட்பாண்டங்களையும் நோக்கும்போது இங்கு பொம்பரிப்பு போன்ற பெருங்கற்கால ஈமத்தாழி மையம் இருந்திருக்கலாம் என்பது தெரிகின்றது.

கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் பரந்த அளவில் பெருங்கற்கால குடியிருப்புக்கள் இருந்த பிராந்தியமாகப் புநகரி காணப்படுகின்றது. 1980களில் கலாநிதி இரகுபதியும், 1990–1994, 2004 – 2005 காலப்பகுதியில் இக்கட்டுரை ஆசிரியரும் இங்கு மேற்கொண்ட தொல்லியல் ஆய்வுகளின் போது கல்முனைதொட்டு நாச்சிக்குடா வரையுள்ள கடற்கரை சார்ந்த பிரதேசத்தில் நுண்கற்காலம் தொட்டு தற்காலம் வரை வாழ்ந்து வரும் மக்களது பலதரப்பட்ட பண்பாட்டுச்சான்றுகளைக் கண்டுபிடிக்க முடிந்தது. பெருங்கற்காலக் குடியிருப்புக்கள், ஈமச்சின்னங்கள் தொடர்பாகக் கிடைத்த சான்றுகள் சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்தக்கன. இச்சான்றுகள் இற்றைக்கு 50 ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் விமலா பேக்கிலே என்ற அறிஞர் கந்தரோடை தொட்டு புத்தளத்தில் உள்ள பொம்பரிப்பு வரை தென்னிந்தியா குறிப்பாகத் தமிழகத்தை ஒத்த பெருங்கற்காலத் திராவிட மக்கள் வாழ்ந்திருக்கலாம் எனக் கூறிய கருத்தை உறுதி செய்வதாக உள்ளது.

## க்ளிநொச்ச மாவட்டத்தல் தழிழ்மொழியின் தொன்மை

மேற்கூறப்பட்ட கற்கால, நுண்கற்கால பெருங்கற்காலப் பண்பாடு தொடர்பான சான்றுகள் கி.மு 6 ஆம் நூற்றாண்டில் வடஇந்தியாவில் இருந்து மக்கள் புலப்பெயர்வு ஏற்பட முன்னரே தென்னிந்தியாவின் தென்பகுதியில் இருந்து புலம்பெயர்ந்த மக்கள் கிளிநொச்சியிலும், இலங்கையின் ஏனைய பிராந்தியங்கள் பலவற்றிலும் வாழ்ந்துள்ளனர் என்பதைக் கோடிட்டுக்காட்டுகின்றன. அந்த மக்களே கி.மு. 3ம் நூற்றாண்டில் இருந்து மையியடிப்படையில் தமிழ், சிங்கள மக்களாக இன அடிப்படையில் வேறுபட்டனர். அதை இரணைமடுவிலும், பூநகரியிலும் கிடைத்துள்ள தொடக்க கால எழுத்துக்கள், சாசனங்கள் உறுதிசெய்கின்றன. தமிழகத்தில் பெருங்கற்காலப் பண்பாட்டின் முதிர்ச்சி நிலையில் தமிழ்மொழி தோன்றியதை அப்பண்பாடு மட்பாண்டங்களில் பொறிக்கப்பட்டுள்ள 2300 ஆண்டுகளுக்கு முந்திய பிராமி எழுத்துக்கள் உறுதி செய்கின்றன. இப்பின்னணிகள் தான் திராவிட மொழிகளில் முதலில் தமிழில் வளமான சங்க இலக்கியம் தோன்றக் காரணமாகும்.

இலங்கையிலும் இப்பண்பாட்டின் முதிர்ச்சி நிலையில் தமிழ்மொழி புழக்கத்திற்கு வந்ததை அநுராதபுரம், அம்பாந்தோட்டை, கந்தரோடை முதலான இடங்களில் கிடைத்த பிராமி எழுத்துப் பொறித்த மட்பாண்டங்கள் உறுதிசெய்கின்றன. இருப்பினும் அதிகளவில் இவ்வெழுத்துப் பொறித்த மட்பாண்டங்கள் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட இடங்களாக இரணைமடு,



பூநகரி, ஈழவூர் முதலான இடங்கள் இருப்பது இங்கு சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்தக்கது. இரணைமடுவில் மேற்கொள்ளப்பட்ட தொல்லியல் மேலாய்வின் போது குளத்தின் மேற்குக்கரைப்பகுதியில் சிதறுண்டு காணப்பட்ட மட்பாண்டங்களிடையே கி.மு 3 – 2ஆம் நூற்றாண்டைச் சேர்ந்த எழுத்துக்கள் பல கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. அவ்வெழுத்துக்கள் தமிழுக்கும், பிராகிருத மொழிக்கும் உரியனவாகக் காணப்படுகின்றன. இவற்றின் அடிப்படையில் இனத்தால் ஒரே இனவர்க்கத்தைச் சேர்ந்த தமிழ், சிங்கள மக்கள் மொழி வேறுபாட்டால் இருவேறுபட்ட பண்பாடு கொண்ட குழுக்களாகத் தோன்றி வளர்ந்தனர் என்பது தெரிகின்றது.

### பண்டைய கால அயல்நாட்டுத் தொடர்புகள்

கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் மேற்கொள்ளப்பட்ட தொல்லியல் ஆய்வில் கிடைத்த உரோம, வடஇந்திய, தென்னிந்திய சுதேச நாணயங்கள், இந்திய உரோம, அரேபிய மட்பாண்டங்கள், கல்மணிகள் என்பன கி.மு 3ஆம் நூற்றாண்டிலிருந்து இப்பிராந்தியம் மேற்குறிப்பிட்ட நாடுகளுடன் நெருங்கிய வணிக கலாசார உறவுகளைக் கொண்டிருந்ததை உறுதிசெய்கின்றன. அதிலும் புநகரி வட்டாரத்தில் கிடைத்த சங்ககால சேர, சோழ, பாண்டிய நாணயங்கள் பாளி இலக்கியங்கள் கூறுவது போல் அக்காலத்தில் வடஇலங்கை தமிழகத்துடன் நெருங்கிய வணிக கலாசார உறவுகளைக் கொண்டிருந்தமைக்கு சான்றாக அமைகின்றன.

## க்ளி நொச்சி மாவட்டத்தின் பூர்விக சமய நம்பிக்கைகள்

தமிழகத்தைப் போல் இலங்கையிலும் இந்துக்கோவில்களைக் கற்களால் அமைக்கும் மரபு கி.பி 6ம் நூற்றாண்டின் பின்னரே தோற்றம் பெற்றது. இதற்கு முற்பட்ட காலத்தில் மண், மரம் சுதை கொண்டு அமைக்கப்பட்டதை கல்வெட்டுக்களும், இலக்கியங்களும் உறுதிசெய்கின்றன. இதன் தொடக்க கால ஆதாரமாக பெருங்கற்கால குடியிருப்புக்கள், ஈமச்சின்னங்கள் இருந்த இடங்களில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட சுடுமண் உருவங்கள், மட்பாண்டக் குறியீடுகள் உறுதிசெய்கின்றன. கிளிறொச்சியில் பெருமளவான சுடுமண்ணாலான ஆண்,பெண் உருவங்கள், சிலைகள், சிற்பங்கள், மிருகதாவர உருவங்கள் கிடைத்துள்ளன. இவை அக்கால வழிபாட்டுச்சின்னங்களாக நோக்கப்படுகின்றன. இரணைமடு, உருத்திரபுரம், பூநகரி முதலான இடங்களில் ஆண், பெண் உருவங்களுடன் இலிங்க வடிவில் அமைந்த பல சுடுமண் உருவங்கள் கிடைத்துள்ளன. இவற்றை ஆய்வு செய்த கலாநிதி சிரான்தெரணியகல அவர்கள் இலங்கையில் தாய்த்தெய்வ வழிபாடு தொன்மை என்பதற்கு இவை சான்றாக அமைகின்றன எனக் குறிப்பிடுகின்றார். இங்கு கிடைத்த இலிங்க உருவங்களும், கூலம் பொறித்த மட்பாண்டங்களும் இற்றைக்கு 2300 ஆண்டுகளுக்கு முன்னரே சிவவழிபாடு இருந்ததற்குச் சான்றாகும்.

இலங்கையின் வரலாறு கூறும் மகாவம்சம் இற்றைக்கு 2400 ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் பண்டுகாபயன் காலத்தில் அநுராதபுரத்தில் இருந்த இரு இந்து ஆலயங்கள் பற்றிக் கூறுகின்றது. அச்சான்றை ஆராய்ந்த பேராசிரியர் பரணவிதான அவற்றில் ஒன்று சிவன் ஆலயம் எனவும், மற்றையது பிராமணர் வாழ்ந்த இடம் எனவும் கூறியிருப்பது இங்கு நோக்கத்தக்கது.



கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் பொதுவாக இலங்கையில் 2500ஆண்டுகளுக்கு முன்பிருந்தே இந்துப் பண்பாடு இருந்ததற்கான சான்றுகள் காணப்பட்டாலும் ஐரோப்பியர் ஆட்சிக்கு முந்திய (கி.பி 16 இக்கு முந்திய) ஆலயங்கள் பற்றிய சான்றுகள் அதிகம் காணப்படவில்லை. இதற்கு போர்த்துக்கேயர், ஒல்லாந்தர் இந்துமதத்திற்கு எதிராகக் கடைப்பிடித்த கலையழிவுக் கொள்கையே காரணமாகும். ஆயினும் கால ஆயுதங்கள் பற்றிய தகவல்கள் கல்வெட்டுக்கள், நாயன்மார் பாடல்கள், இலக்கியங்களில் பல ஆதாரங்கள் உள்ளன. போர்த்துக்கேய ஆசிரியரான குவை ரோஸ் சுவாமிகள் கூட தனது நூலில் யாழ்ப்பாணத்தில் இருந்த 500க்கு மேற்பட்ட இந்து ஆலயங்களை இடித்தழித்து அவற்றின் கற்களைக் கொண்டு கோட்டைகள், கிறிஸ்தவ ஆலயங்கள் கட்டியதாகக் கூறுகின்றார். அதை யாழ்ப்பாணக் கோட்டையில் மேற்கொள்ளப்பட்டு வரும் அகழ்வாய்வு உறுதிசெய்கின்றன. ஆயினும் போர்த்துக்கேயர், ஒல்லாந்தர் ஆட்சி கிளிநொச்சி போன்ற வன்னிப் பிராந்தியத்தில் அதிக ஆதிக்கம் ஏற்படாததால் அங்கெல்லாம் புராதன ஆலயங்கள் பல இருக்க இடமுண்டு. அவற்றின் வரலாற்றை ஆராய்ந்தால் பல உண்மைகள் வெளிவரும் என்பதற்கு இக்கட்டுரை ஆசிரியர் கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் குறிப்பாக பூநகரியில் மேற்கொண்ட ஆய்வுகள் சிறந்த உதாரணமாகும்.

#### நாக வுழ்பாடு

வடஇலங்கையில் தொன்மையான மரபுரிமைகளுக்குரிய ஆலயங்களுள் நாகவழிபாட்டு ஆலயங்கள் சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்தக்கன. இலங்கையின் ஆதிகால வரலாறு கூறும் பாளி இலக்கியங்களிலும், கல்வெட்டுக்களிலும் வரும் பெயர்கள் நாக என்ற முன்னொட்டுச் சொல்லுடன் தொடங்குகின்றன. சில கல்வெட்டுக்கள் நாககுலம் பற்றியும் கூறுகின்றன. இதற்கு மதவழிபாட்டில் நாகத்தை குலமரபுச் சின்னமாகக் கொண்டிருந்த மக்களையே இப்பெயர் குறித்ததென விளக்கம் கொடுக்கப்படுகின்றது. முன்னொரு காலத்தில் இலங்கையின் பல பாகங்களில் பரவலாகப் பயன்பாட்டிலிருந்த இப்பெயர் பிற்காலத்தில் படிப்படியாக மறைந்துபோக அப்பெயர் தற்காலம் வரை தொடர்ந்திருக்கும் முக்கிய பிராந்தியங்களில் ஒன்றாக வடஇலங்கை காணப்படுகின்றது. இதற்கு தமிழர் சமூகத்தில் இன்று வழக்கிலுள்ள நாகன், நாகி, நாகேஸ்வரன், நாகராசன், நாகம்பாள், நாகவண்ணன், நாகநாதன், நாகமுத்து முதலான ஆட்சிப்பெயர்களையும், அவர்கள் வாமும் பிராந்தியங்களில் பழக்கத்திலுள்ள நாகர் கோயில், நாகமுனை, நாகபடுவான், நாகதேவன்துறை, நாகமாலை, நாகதாழ்வு முதலான இடப்பெயர்களையும், கிராமங்கள் தோறும் காணப்படும் நாகவழிபாட்டு ஆலயங்களையும் சான்றாகக் காட்டலாம்.

நாகவழிபாட்டு ஆலயங்களின் அமைப்பு, வழிபாட்டு மரபு, கிரிகை செய்யும் முறை என்பவற்றின் அடிப்படையில் அவற்றை மூன்று வகையாகப் பிரிக்கலாம். சில இடங்களில் கல், செம்பு அல்லது இரும்பில் செய்யப்பட்ட நாக உருவங்கள் ஆலயங்களில் அல்லது மரநிழலின் கீழ் வைத்து வழிபடப்பட்டு வருகின்றன. இவ்வகை ஆலயங்கள் வடஇலங்கையில் எல்லா ஊர்களிலும் பரவலாகக் காணப்படுகின்றன. அவற்றுள் கிளிநொச்சி மாவட்டத்திற்குத் தனிச்சிறப்புண்டு.

#### மண்ணித்தலைச்சவன் ஆலயம்

இவ்வாலயம் சங்குப்பிட்டி பூநகரி வீதியில் ஆலடிச்சந்தியில் இருந்து ஏறத்தாழ 7 கிலோமீற்றர் தொலைவில் ஒடுங்கிய மணற் பிரதேசத்தில் அமைந்துள்ளது. ஏறத்தாழ இரண்டு கிலோமீற்றர் அகலமுடைய இந்நிலப்பரப்பில் இவ் ஆலயத்திற்கு தெற்காகப் பெருங்கடலும் வடக்கில் யாழ்ப்பாணத்துடன் இலகுவாகப் போக்குவரத்து செய்யக்கூடிய 5 கிலோமீற்றர் அகலமுடைய பரவைக்கடலும் காணப்படுகின்றது. ஆனையிறவு, தரைவழிப்பாதை திறப்பதற்கு முன்னர் யாழ்ப்பாணத்திற்கும் கொழும்பிற்கும் இடையிலான தரைவழிப்பாதையாக இவ்வாலயம் அமைந்த பிராந்தியம் விளங்கியதை "கோகில சந்தேசய" என்ற சிங்கள இலக்கியத்தில் வரும் செய்திகள் உறுதிசெய்கின்றன. இதன்காரணமாகத்தான் இவ்வாலயத்திற்கு வடக்காக யாழ்ப்பாணத்தில் உள்ள கடற்கரைக்கிராமம் ஒன்றும் கொழும்புத்துறை என்ற பெயரைப்பெற்றது. போத்துக்கேயர் யாழ்ப்பாணத்தின் மீதான படையெடுப்பின் போது அவ்வரசுகால அரண் ஒன்றை கொழும்புத்துறையில் கண்டதாகக் கூறியிருப்பது இப்பிரதேசத்தின் முக்கியத்துவத்தைக் காட்டுகின்றது.

வடஇலங்கையில் இதுவரை கண்டுபிடிக்கப்பட்ட ஆலயங்களுள் ஓரளவு ஆலயத்தின் கலைமரபை அறியக்கூடிய பழைய ஆலயமாக இதைக்கருதலாம். கோறல்கல், செங்கல், சுதை என்பன கொண்டு அமைக்கப்பட்ட இவ்வாலயம் 21 அடி நீளத்தையும் 12 – அடி அகலத்தையும், மூன்று தளங்களைக் கொண்ட 7 அடி உயரமான விமானத்தையும் கொண்ட சிறிய ஆலயமாகும். இதன் தேவஸ்கோடங்கள், கர்ணக்கூடுகள், குதம், சாலை, பஞ்சாரம் என்பன அப்படியே முற்பட்ட சோழக்கலை மரபை ஒத்ததாக உள்ளன. இலங்கைத் தொல்லியற் திணைக்களம் இவ்வாலயத்தை இலங்கையின் தேசிய மரபுரிமைச் சின்னமாகப் பிரகடனப்படுத்தத் தீர்மானித்துள்ளது.

## கௌதார்முனை வநாயகர் ஆலயம்

இவ்வாலயம் மண்ணித்தலைக்கு கிழக்கே 2 கிலோமீற்றர் தொலைவில் ஒடுங்கிய நிலப்பரப்பின் மையப்பகுதியில் அமைந்துள்ளது. அதன் சுற்றாடலில் நீண்டகாலம் மக்கள் குடியிருக்காததால் இவ்வாலயத்தின் பெரும்பகுதி அழிவடைந்த நிலையில் மரங்களாலும், பற்றைக்காடுகளாலும் சூழ்ந்து காணப்பட்டது. அண்மையில் தொல்லியல் திணைக்களம், இந்துசமய திணைக்களம், அப்பிரதேசப் பாதுகாப்புப்படை அதிகாரிகள், பொதுமக்கள் ஆகியோரின் ஆதரவுடன் இவ்வாலயம் மக்கள் பார்வைக்குரியதாக மாற்றப்பட்டுள்ளது. ஏறத்தாழ 75 அடி நீளமான இவ்வாலயம் மண்ணித்தலைச் சிவாலயத்தைப் போல் கோறல்கல், செங்கல், சுதை என்பன கொண்டு அமைக்கப்பட்டது. இவ்வாலயம் கற்பக் கிருகம், அந்தராளம் என்பவற்றுடன் மன்மண்டபம், கொடிக்கம்பம் துணைக் கோவில்களையும் கொண்ட பெரிய ஆலயமாகும். திராவிடக் கலைமரபில் அமைந்த இவ்வாலயம் விநாயகரைப் பிரதான கடவுளராகக் கொண்டிருக்கலாம் என்பதை

விமானத்தின் அமைப்பு, அதில் காணப்படும் சிற்பங்கள் உறுதிசெய்கின்றன. இவ்வாலயத்தின்தோற்றகாலம் மண்ணித்தலைச் சிவாலயத்தை விடச் சுற்றுப்பிந்தியதாகும்.

#### முறிகணீடிப் ப்ளீனையார் ஆலயம்

இவ்வாலயம் கொழும்பு யாழ்ப்பாண "ஏ" ஒன்பது வீதியில் கிளிநொச்சி நகருக்குத் தெற்காக வீதியின் வலப்பக்கத்தில் அமைந்துள்ளது. யாழ்ப்பாணத்திற்கும் இலங்கையின் ஏனைய பிராந்தியங்களுக்கும் இடையிலான போக்குவரத்து பெரும்பாலும் இவ்வாலயம் அமைந்த வீதியூடாக நடைபெறுவதால் அதில் பயணம் செய்வோர் மதவேறுபாடு காட்டாது தமது வாகனங்களை இவ்வாலயத்திற்கு முன்னால் நிறுத்திச் செல்லும் மரபு நீண்டகாலமாக இருந்து வருகின்றது. இதனால் இவ்வாலயம் இலங்கை மக்களிடையே பிரபல்யம் பெற்றுள்ளது. இவ்வாலயத்தின் பிரதான தெய்வமாக விளங்கும் விநாயகர் விக்கிரகம் ஆங்கிலேயர் ஆட்சியில் வீதி அமைக்கும் போது எதிர்பாராத விதமாகக் கண்டுபிடிக்கப்பட்டு பின்னர் அது இங்கு கொண்டுவரப்பட்டு அதற்குரிய ஆலயம் தற்போதைய இடத்தில் அமைக்கப்பட்டது.

## உருத்தரபுரம் சவன் ஆலயம்

கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் உள்ள வரலாற்றுப் பழமை வாய்ந்த சிவன் ஆலயங்களில் உருத்திரபுரத்தில் உள்ள சிவன் ஆலயமும் ஒன்றாகும். தற்போது அங்கு காணப்படும் சிவன் ஆலயம் 1958 ஆம் ஆண்டு ஆகம முறைப்படி கட்டப்பட்டதாகும். இலங்கையில் திராவிடக் கலைமரபில் சிறப்பாகக் கட்டப்பட்ட ஆலயங்களில் இதுவும் ஒன்று என்பது கலைவரலாற்றாசிரியர்களின் பொதுவான கருத்தாகும். ஆயினும் இவ்வாலயத்தைவிட இங்கு வைத்து வழிபடப்படும் சிவலிங்கம் பல நூற்றாண்டுகள் பழமை வாய்ந்ததாகும். இது யாழ்ப்பாண அரசாங்க அதிபராக இருந்த Sir William Twynam அவர்களால் 1882இல் உருத்திரபுரம் காட்டுப்பகுதியில் ஆவுடையுடன் சேர்த்துக் கண்டுபிடிக்கப்பட்டது. இவை காணப்பட்ட இடத்திற்கு அருகே உருத்திரபுரம் குளமும் அவரால் அடையாளம் காணப்பட்டது. இது இங்கிருந்த ஆலயத்தின் புனித தீர்த்தக்கேணியாக இருக்கலாம் எனக் கூறப்படுகின்றது. சிறிது காலத்தின் பின்னர் இச்சிவலிங்கமும் ஆவுடையும் அப்பிரதேச மக்களால் அருகில் உள்ள குஞ்சுப்பரந்தனில் உள்ள அம்மன் ஆலயத்திற்குக் கொண்டு செல்லப்பட்டு அங்கு வைத்து வழிபடப்பட்டன.

Sir William Twynam தன்னால் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட மேற்கூறப்பட்ட சிவலிங்கத்தை வைத்து யாழ்ப்பாணத்திலிருந்து வந்து குடியேறிய மக்கள் 1958 இல் ஒரு ஆலயம் அமைக்கும் வரை அப்பிரதேச மக்கள் இதற்கென ஒரு ஆலயம் அமைப்பதில் ஆர்வம் காட்டவில்லை எனக் குறிப்பிடுகின்றார். இவ்வாலயத்தில் வழிபடப்படும் பிரதான விக்கிரகம் சிவலிங்கம் ஆகும். இச்சிவலிங்கத்தின் சிறப்பான அம்சம் அதன் ஆவுடை சதுரவடிவில் அமைந்திருப்பதாகும். ஆவுடையைச்சதுர வடிவில் அமைக்கும் மரபு இந்து மதத்தில் மிகத் தொன்மையானது. வட்ட வடிவில் ஆவுடை அமைக்கும் மரபு பெரும்பாலும் கி.பி 12 ஆம் நூற்றாண்டிலிருந்து பாண்டியர் ஆட்சியுடன் தோற்றம் பெறுகின்றது. இதனால் உருத்திரபுரம் சிவன் ஆலயத்தில் உள்ள சிவலிங்கம் சோழர்காலம், அல்லது அதற்கு

முற்பட்ட காலமாக இருக்கலாம் என்பது C.V நவரட்ணத்தின் கருத்தாகும். இது உருத்திரபுரத்தில் தொன்மையான சிவன் ஆலயம் இருந்துள்ளதென்பதைக் கோடிட்டுக்காட்டுகின்றது.

#### ஐரோப்பியர் ஆட்சியில் கினிநொச்சி மாவட்டம்

1621 இல் போத்துக்கேயர் யாழ்ப்பான அரசை வெற்றிகொண்டதைத் தொடர்ந்து வடஇலங்கை போத்துக்கேயரின் மேலாதிக்கத்திற்கு உட்பட்டது. இக்காலத்திற்கு முன்னரே வடஇலங்கையின் சில பாகங்கள் போத்துக்கேயரின் செல்வாக்கிற்கு உட்பட்டிருந்தாலும் யாழ்ப்பான அரசை வெற்றி கொண்டதன் பின்னரே வடஇலங்கை அவர்களின் முழுமையான அரசியல் ஆதிக்கத்திற்கு உட்பட்டது. போத்துக்கேயரைத் தொடர்ந்து ஒல்லாந்தரும் (1658–1797), பின் ஆங்கிலேயரும் (1797–1948) இங்கு ஆட்சிபுரிந்தனர். போத்துக்கேயர், ஒல்லாந்தர் ஆட்சியில் வன்னிப் பிராந்தியம் முழுமையாக அவர்களின் கட்டுப்பாட்டுக்கு வராவிட்டாலும் வன்னியின் கரையோரப்பகுதிகள் அவர்களின் கெல்வாக்கிற்கு உட்பட்டிருந்தது. இதனால் வட இலங்கையின் 350 ஆண்டு கால வரலாறு பொதுவாக ஐரோப்பியர் ஆட்சிக்கு உட்பட்ட வரலாறாக மாறியது எனலாம். வடஇலங்கையில் ஐரோப்பியர் ஆட்சியால் புதிதாக கத்தோலிக்க, புரட்டஸ்தாந்து மதங்கள், போத்துக்கேய, டச்மொழிகள், கல்விமுறைகள், கலைகள், உணவு முறைகள், உடைகள், வாழ்க்கை முறைகள், பழக்க வழக்கங்கள் என்பன அறிமுகப்படுத்தப்பட்டன.

இவை வடஇலங்கையில் இதுவரை காலமும் பேணப்பட்ட பாரம்பரிய பண்பாட்டில் குறிப்பிடத்தக்க மாற்றங்களை ஏற்படுத்தினாலும் காலப்போக்கில் அப்புதிய பண்பாட்டு அம்சங்கள் பலவற்றை சுதேச மக்கள் ஏற்றுக்கொண்ட நிலையில் புதிய பண்பாடு வெளிக்கிளம்பியது. அவற்றை நினைவுபடுத்தும் முக்கிய மரபுரிமைச் சின்னங்கள் சில கிளிநொச்சி மாவட்டத்திலும் காணப்படுகின்றன.

#### கோட்டைகள்

வடஇலங்கையில் ஐரோப்பியரின் மேலாதிக்கத்தை, அவர்களின் வரலாற்றை, பண்பாட்டை, கலைமரபை அடையாளப்படுத்தி நிற்கும் மரபுரிமையைச் சின்னங்களுள் கோட்டைகள் முக்கிய இடத்தைப் பெறுகின்றன. இலங்கை சுதந்திரம் அடைந்ததன் பின்னர் அவை இலங்கை மக்களின் சொத்தாக, நிர்வாக பண்பாட்டு மையங்களாக, சுற்றுலாவிற்குரிய தளங்களாக விளங்குகின்றன. கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் இவை பூநகரி, ஆனையிறவு, இயக்கச்சி முதலான இடங்களில் காணப்படுகின்றன. வடஇலங்கையில் போத்துக்யேரால் கோட்டைகள் அமைக்கப்படுவதற்கு முன்னர் அவ்விடங்கள் சுதேச மன்னர்களின் வணிக மையங்களாகவும், துறைமுகங்களாகவும், பாதுகாப்பு அரண்களைக் கொண்ட இடங்களாகவும் இருந்ததற்குப் பாளி, சிங்கள, தமிழ் இலக்கியங்களிலும், கல் வெட்டுக்களிலும் ஆதாரங்கள் காணப்படுகின்றன. இதை இவ்விடங்களில் மேற்கொள்ளப்பட்ட தொல்லியல் ஆய்வுகளும் உறுதிப்படுத்துகின்றன. வடஇலங்கை மீது படையெடுத்த ஐரோப்பியரும் இவ்விடங்களையே பெரும்பாலும் முதலில் வெற்றிகொண்டனர். இவ்வரலாற்றுப் பின்னணியே ஐரோப்பியர் இவ்விடங்களைத் தெரிவு செய்து கோட்டைகளை அமைக்கக் காரணமாக இருந்திருக்கலாம். இவ்விடங்களில்



முதலில் கோட்டை கட்டியவர்கள் போர்த்துக்கேயராவர். ஆனால் பின்வந்த ஒல்லாந்தர் போர்த்துக்கேயர் கட்டிய கோட்டையின் அமைப்பில் பல மாற்றங்களைச் செய்து கோட்டைகளின் அளவைப் பெருப்பித்து தமது கலைமரபில் கட்டினர். பின்னர் ஆட்சி புரிந்த பிரித்தானியர் இக்கோட்டைகளில் புதிய சில மாற்றங்களை ஏற்படுத்தி இருந்தாலும் கோட்டைகளின் அடிப்படை அம்சங்கள் முழுக்க முழுக்க ஒல்லாந்தர் காலத்திற்கு உரியதாக இருப்பதனால் ஒல்லாந்தர் காலக்கோட்டைகள் என்றே அழைக்கப்படுகின்றன.

#### **புநகர்க்கோட்டை**

இக்கோட்டை பூ நகரி வாடியடிக்கு தெற்கே சில தூரத்தில் மட்டுவில் நாட்டின் கிழக்கெல்லையில் பூ நகரி மன்னார் வீதியில் பி ரதான வீதிக்கு இடப்புறமாக அமைந்துள்ளது. பெருநிலப்பரப்பையும், யாழ்ப்பாணக் குடாநாட்டையும் இணைக்கும் தொடக்கமாக அமைந்துள்ள இவ்விடத்தை போர்த்துக்கேயர் முதலில் கோட்டைகளைக் கட்டுவதற்கு முன்னர் முக்கிய வணிகத் தளமாகவும், முகாமாகவும், கோட்டை அமைந்திருந்தமை பாளி, இலக்கியங்களிலும், கல்வெட்டுக்களிலும் ஆதாரமாகக் காணப்படுகின்றன.

இலங்கை 77 ஆண்டு சோழரின் நேரடி ஆட்சியில் இருந்த போது அவர்கள் பின்பற்றிய நிர்வாக முறையில் "நாடு" என்ற நிர்வாகப் பிரிவு இருந்தது பற்றிச் சோழச்சாசனங்கள் கூறுகின்றன. பூநகரியில் ஒரு கிராமம் இன்றும் நாடு என (மட்டுவில் நாடு) அழைக்கபடுவது இற்றைக்கு 1000 ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் இக்கிராமம் சோழரின் ஒரு நிர்வாகப் பிரிவாக இருந்ததற்குச் சான்றாகும். கி.பி 11 ஆம் ஆண்டு முதலாம் விஐயபாகு தமிழ்நாட்டின் மீது படையெடுக்க முற்பட்டபோது வடஇலங்கையில் மட்டிவட்டத்தீர்த்த என்ற இடத்தில் தங்கியிருந்த தமிழ்ப் படைவீரர்கள் பொனைறுவை அரசு மீது படையெடுத்து தலைநகரைக் கைப்பற்றியதாக களவம்சம் என்ற நூல் கூறுகின்றது. பாளிமொழியில் மட்டிவட்ட தீர்த்த என்பதற்கு களிமண்ணால் வட்டமாகக் கட்டப்பட்ட கோட்டையெனப் பொருள்கொள்ளப்படுகின்றது. பாளி இலக்கியம் கூறும் மட்டி வட்டதீர்த்த என்ற இடம் பூ நகரியில் உள்ள மட்டுவில் நாட்டைக் குறிப்பதாக எம்மால் அடையாளம் காணமுடிகின்றது.

இது முற்றிலும் பொருத்தமானதென பேராசிரியர் பத்மநாதன், இரகுபதி போன்ற அறிஞர்களும் கூறியுள்ளனர். தமிழகத்தில் பல்லவராயன்பேட்டை, திருவால்காடு ஆகிய இடங்களில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட கி.பி 12ம் ஆண்டுக்குரிய சோழக்கல்வெட்டுக்கள் மன்னன் பல்லவராயன்தலைமையில் வடஇலங்கை மீதுபடையெடுத்த சோழப் படைவீரர்கள் மட்டிவால், மாதோட்டம், வலிகாமம், புலச்சேரி, ஊர்காவற்றுறை ஆகிய இடங்களில் நிலை கொண்டிருந்த முதலாம் பராக்கிரமபாகுவின் படைவீரர்களையும், யானைகளையும் சிறைபிடித்து தமிழ்நாடு கொண்டு சென்றதாகக் கூறுகின்றன. இக்கல்வெட்டுக்களில் கூறப்பட்டுள்ள மட்டிவாழ் என்ற இடம் பூநகரி மட்டுவில் நாட்டையே குறிக்கின்றது. இத்தகைய வரலாற்றுப் பின்புலம் தான் பூநகரி மட்டுவில் நாட்டில் அழியாத பொருட்களைப் பயன்படுத்தி 16ம் நூற்றாண்டில் போர்த்துக்கேயர் கோட்டை கட்டக் காரணமாக இருந்ததெனக் கூறலாம்.

போர்த்துக்கேயர் தமக்கு கடல் மற்றும் தரைவ**ழியாக ஏற்**படும் படையெடுப்புக்களைத் தடுக்கும் நோக்கில் இக்கோட்டையை 1619இற்கும் 1658 இற்கும்



இடைப்பட்ட காலத்தில் கட்டியதாகக் கூறப்படுகின்றது. ஆயினும் பின்வந்த ஒல்லாந்தர் 1770 வரை தமது தொழில்நுட்பம், கலைமரபில் இக்கோட்டையைப் பெருப்பித்து மீள் உருவாக்கம் செய்துள்ளனர். சற்சதுரவடிவில் அமைந்த இக்கோட்டை இரண்டு கொத்தளங்களைக் (Bastions) கொண்டிருந்தது. கோட்டை அரண்கள் ஒவ்வொன்றும் 30 மீற்றர் நீளமுடையது. இக்கோட்டையைச் சுற்றி பாதுகாப்பிற்காக அகழிகளும் அமைக்கப்பட்டன. ஒல்லாந்தரிடம் இருந்து 1996இல் வடஇலங்கையைக் கைப்பற்றிய பிரித்தானியர் இக்கோட்டையில் சில மாற்றங்களைச் செய்ததுடன் 1805இல் இக்கோட்டைக்குள் விருந்தினர் மாளிகை ஒன்றையும் கட்டினர். தற்போது இக்கோட்டை முற்றாக அழிவடைந்து போயிருப்பதால் அதை மீள் உருவாக்கம் செய்து பு நகரியின் முக்கிய சுற்றுலாவிற்குரிய மரபுரிமைச் சின்னமாக இதை மாற்றுவதற்கு இலங்கைத் தொல்லியற் திணைக்களம் தீர்மானித்துள்ளது.

## ஆனையிறவுக் கோட்டை

ஆனையிறவு ஊடாகப் போக்குவரத்துப் பாதை பிற்காலத்தில் ஏற்படுத்தப்படுவதற்கு முன்னர் பண்டுதொட்டு குடாநாட்டிற்கும் வன்னிப் பெருநிலப்பரப்பிற்கும் இடையிலான கடல், தரைவழித்தொடர்புகள் குடாநாட்டிற்கு வடக்கே அம்பன், தாளையடி, குடத்தனை, கட்டைக்காடு, பரந்தன் ஊடாகவும், கச்சாய் கேரதீவு ஊடாகவும், தெற்கே கொழும்புத்துறை கல்முனையூ டாகவும் நடைபெற்றுவந்ததற்குப் பல ஆதாரங்கள் உண்டு. இந்நிலையில் கடல்வழியாக ஏற்படும் படையெடுப்புக்களையும் பெருநிலப்பரப்பிற்கும் யாழ்ப்பாணக் குடாநாட்டிற்கும் இடையிலான தொடர்புகளைக் கட்டுப்படுத்தும் நோக்கில் ஆனையிறவில் இக்கோட்டை கட்டப்பட்டது. போர்த்துக்யேரைத் தொடர்ந்து பின்வந்த ஒல்லாந்தர் தமது ஆட்சிக்காலத்தில் தமது தொழில்நுட்பத்தைப் பயன்படுத்தி இக்கோட்டையை மாற்றியமைத்தனர். இவர்களைத் தொடர்ந்து வந்த பிரித்தானியர் தமது ஆட்சியில் சில மாற்றங்களை ஏற்படுத்தினர். ஆயினும் தற்காலத்தில் எந்தக் கட்டட எச்சங்களும் அங்கு காணப்படவில்லை.

## இயக்கச்சக் கோட்டை

இக்கோட்டை இயக்கச்சி சந்தியில் இருந்து வடக்கே ஏறத்தாழ ஏழு மைல் தொலைவில் வயல் வெளிகளுக்கு மத்தியில் அழிவடைந்த நிலையில் காணப்படுகின்றது. இவ் அழிபாடுகளைச் சுற்றி ஆங்காங்கே பெரிய மரங்களும், சிறிய பற்றைக்காடுகளும், காணப்படுகின்றன. இக்கட்டட அழிபாடுகளிடையே அரை வட்ட வடிவிலான குகை போன்ற கட்டடப் பாகம் ஒன்று முழுமையாகக் காணப்படுகின்றது. இக்குகையிலேயே இலங்கையில் வாழ்ந்த பூர்வீக யக்ஷ் குலத்து இளவரசியான குவேனி வாழ்ந்ததாக கூறும் மரபு சமகாலத்தில் காணப்படுகின்றது. ஆனால் இது 17ஆம் நூற்றாண்டில் ஒல்லாந்தர் கட்டிய கோட்டைகளின் ஆயுதக் களஞ்சிய அறையின் ஒரு கட்டடப் பாகம் என்பது தெளிவாகத் தெரிகின்றது. அதை மேலும் உறுதிப்படுத்தும் வகையில் இக்கட்டடத்துடன் இணைந்துள்ள கோட்டை அரணின் அத்திபாரங்களும், கொத்தளங்களின் இடிந்த பாகங்களும் காணப்படுகின்றன. இக்கோட்டையை தொல்லியல் மரபுரிமைச்சின்னமாகப்



பிரகடனப்படுத்திப் பாதுகாப்பதன் மூலம் கிளிநொச்சியின் இன்னொரு சுற்றுலாத்தலமாக இதுமாறும் என்பதில் ஐயமில்லை.

#### വെണ്ട് കമ്യ്ക്കണ്

வடஇலங்கையில் காணப்படும் ஐரோப்பியர் கால நினைவுச் சின்னங்களுள் வெளிச்ச வீடுகளும் ஒன்றாகும். அதிலும் கடற்கரை சார்ந்த இடங்களில் அதிலும் குறிப்பாக துறைமுகங்களை அண்டி இவை அமைக்கப்பட்டதன் நோக்கம் கடல் பயணத்தின் போது கடலில் பயணிக்கும் கப்பல்கள் திசைமாறிச்செல்லாது உரிய இடத்தை வந்தடைவதற்கு திசைகாட்டியாக இருப்பதற்காகும். இவ்வகை வெளிச்ச வீடுகள் வடஇலங்கையில் நெடுந்தீவு (குவிந்தா, மாவிலங்கதுறை), காரைநகர் (கோவளம்) புங்குடுதீவு (கோரியா), ஊர்காவற்றுறை, காங்கேசன்துறை, நாகர்கோவில், வெற்றிலைக்கேணி, பூநகரி (கல்முனை) மன்னார் மாவட்டத்தில் அரிப்பு, தலைமன்னார், கரடியனாறு மற்றும் முல்லைத்தீவு ஆகிய இடங்களில் காணப்படுகின்றன. இவ்வெளிச்ச வீடுகளை முதலில் அழியாப் பொருட்களைக் கொண்டு அமைத்தவர்கள் போர்த்துக்கேயர் எனக் கூறப்படுகின்றது. ஆயினும் தற்போது வடஇலங்கையில் காணப்படும் பெரும்பாலான வெளிச்ச வீடுகள் ஒல்லாந்தர் காலத்தில் கட்டப்பட்டவையாகவே உள்ளன. இவை பெரும்பாலும் வெளிச்ச வீடுகள் அமைக்கப்பட்ட சுற்றாடலில் காணப்பட்ட கோறல் கற்களைக் கொண்டு கட்டப்பட்டவையாகக் காணப்படுகின்றன. ஒல்லாந்தரைத் தொடர்ந்து ஆட்சிக்கு வந்த ஆங்கிலேயர் காலத்தில் இவ்வெளிச்ச வீடுகள் சீமேந்தினால் திருத்தம் செய்யப்பட்டதுடன், அவர்கள் ஆட்சிக்காலத்திலும் காங்கேசன்துறை, பருத்தித்துறை, அரிப்பு முதலான இடங்களில் புதிதாகவும் வெளிச்ச வீடுகளை அமைப்பதற்குப் பயன்படுத்தப்பட்ட மூலப்பொருட்கள், உயரம், வடிவமைப்பு, கலைமரபு என்பவற்றை அடிப்படையாகக் கொண்டு ஒல்லாந்தர், ஆங்கிலேயர் கால வெளிச்ச வீடுகளை வேறுபடுத்தி அடையாளப்படுத்திக் கொள்ள முடிகின்றது.

இவ்வெளிச்ச வீடுகள் ஐரோப்பியர் ஆட்சியில் கட்டப்பட்டாலும் அவர்கள் ஆட்சிக்கு முற்பட்ட காலத்தில் சுதேச மக்களின் கடல்சார் பயணங்களிலும் ஒருவகையான வெளிச்ச வீடுகள் பயன்படுத்தப்பட்டமைக்கு சான்றுகள் காணப்படுகின்றன. பண்டுதொட்டு வடஇலங்கையில் உள்ள இயற்கைத் துறைமுகங்கள் வடஇந்தியா, தென்னிந்தியா, கிரேக்கம், உரோம், அரேபியா, சீனா மற்றும் தென்கிழக்காசிய நாடுகளுடன் வணிகத் தொடர்புகளைக் கொண்டிருந்தமைக்கு பாளி, சிங்கள, தமிழ் இலக்கியங்களில் பல சான்றுகள் காணப்படுகின்றன. கி.பி 3ஆம் நூற்றாண்டுக்கு முற்பட்ட இலங்கைப் பிராமிக் கல்வெட்டுக்கள் நெடுந்தூரம், குறுந்தூரங்களுக்குப் பயன்படுத்திய கடற்கலங்களின் பெயர்களைக் குறிப்பிடுவதோடு, அக்கல்வெட்டுக்களில் கடற்கலங்களின் உருவங்களும் பொறிக்கப்பட்டுள்ளன. மேலும் மன்னார், மாதோட்டம், பூநகரி, கட்டைக்காடு, நெடுந்தீவு, நாகர்கோயில், வெற்றிலைக்கேணி ஆகிய இடங்களில் மேற்கொள்ளப்பட்ட தொல்லியல் ஆய்வுகளில் இவ்விடங்கள் அயல்நாடுகளுடன் வணிக உறவுகளை மேற்கொண்டி ருந்தமைக்கான தொல்லியல் ஆதாரங்கள் கிடைத்துள்ளன. பாளி இலக்கியங்கள் அநுராதபுர, பொலந்றுவை அரசு காலத்தில் மாதோட்டம் முக்கிய துறைமுகமாக இருந்தமையைக் குறிப்பிடுகின்றன. நாயன்மார் பாடல்களில் கி.பி 8 – 9ஆம் நூற்றாண்டில் பல நாட்டுக் கப்பல்கள் வந்துபோகும் இடமாக மாதோட்டம் குறிப்பிடப்படுகின்றது. 12ஆம்



நூற்றாண்டைச் சேர்ந்த சோழக்கல்வெட்டுக்கள் வட இலங்கையில் உள்ள முக்கிய துறைமுகங்களாக மாதோட்டம், பூநகரி மட்டுவில் நாடு, புலச்சேரி, மன்னார், ஊர்காவற்றுறை ஆகிய இடங்களைக் குறிப்பிடுகின்றன. நயினாதீவில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட முதலாம் பராக்கிரமபாகுவின் தமிழ்க்கல்வெட்டொன்று இலங்கை வணிகர்கள் தென்னிந்தியா. தென்கிழக்காசிய மற்றும் பிறநாடுகளுடனான வணிகத்தொடர்புகளை ஊர்காவற்றுறை துறைமுகம் ஊடாக நடத்தியதாகக் கூறுகின்றது. மேற்கூறப்பட்ட இடங்கள் 13ம் நூற்றாண்டில் வடஇலங்கையில் ஆட்சிபுரிந்த கலிங்கமாகன், சாவகன் ஆட்சியில் முக்கிய துறைமுகங்களாக இருந்ததற்கு களவம்சத்தில் ஆதாரங்கள் காணப்படுகின்றன. இதை மேலும் உறுதிப்படுத்தும் வகையில் பூநகரிப் பிராந்தியத்தில் இருந்து "சாவக" மன்னன் பெயர் பொறித்த பல நாணயங்கள் கண்டுபிடிக்கப்பட்டுள்ளன. யாழ்ப்பாண அரசு காலக்கில் மேற்கூறப்பட்ட துறைமுகங்களுடன் நெடுந்தீவில் உள்ள மாவிலித்துறை, காங்கேசன்துறை, நாகர்கோவில், கச்சாய், பொன்னாவெளி (புநகரி) ஆகிய இடங்களில் உள்ள துறைமுகங்களும் அயல்நாட்டு வாணிபத்திற்குப் பயன்படுத்தியதாக தமிழ் இலக்கியங்கள் கூறுகின்றன. அத்துடன் இத்துறைமுகங்களை அண்டி வணிகர்களிடம் வரி அறவிடும் கடவைகளும் இருந்ததாக இவை மேலும் கூறுகின்றன. இவ்வரலாற்று ஆதாரங்களை நோக்கும்போது ஐரோப்பிய வருகைக்கு முன்னர் வடஇலங்கையின் கடல்சார் வாணிப நடவடிக்கைகளுடன் தொடர்புபட்டிருந்த துறைமுகங்கள், வணிக மையங்களிலேயே போர்த்துக்கேயர், ஒல்லாந்தர், ஆங்கிலேயர் தமது வெளிச்சவீடுகளை அமைத்தனர் எனக் கூறுமுடியும்.

வரலாற்றுத் தொடக்க காலத்தில் இருந்து கடல்சார் பயணத்தை மேற்கொண்ட பயணிகள் இலகுவாக தாம் செல்ல வேண்டிய கடற்கரைகளைக் கண்டறிவதற்குப் பல வகையான வெளிச்ச முறைகளைப் பயன்படுத்தியதற்கு உலக வரலாற்றில் பல ஆதாரங்கள் காணப்படுகின்றன. பழந்தமிழ் இலக்கியங்களில் இவை கலங்கரை விளக்கம், தீபஸ்தம்பம், கொரி எனப்பலவாறு அழைக்கப்படுகின்றன. இவை இலகுவாக அழியக்கூடிய மரங்கள், மண்மேடுகளில் அமைக்கப்பட்டதால் அவைபற்றிய சான்றாதாரங்கள் தற்போது எமக்கு கிடைக்கவில்லை. ஆனால் இலங்கையில் ஆதிக்கம் செலுத்திய ஐரோப்பியர் முன்பு வட இலங்கையில் கடல்வழித் தொடர்புக்குப் பயன்படுத்திய இடங்களில் கற்களைப் பயன்படுத்தி வெளிச்ச வீடுகளை அமைத்ததால் அவை இன்றும் நிலைத்து நிற்கின்றன. இதற்கு கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் பூநகரியில் உள்ள கல்முனை வெளிச்ச வீட்டை உதாரணமாகக் காணலாம்.

## புராதன குளங்கள்

கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் உள்ள மரபுரிமைச் சின்னங்களுள் புராதன குளங்கள், கால்வாய்கள், ஆறுகள் சிறப்பாக சுட்டிக்காட்டத்தக்கன. பேராசியர் சுதர்சன் செனிவிரட்னா குளங்களை மையப்படுத்திய நீர்ப்பாசன விவசாய உற்பத்தி முறை இலங்கைக்கு அறிமுகமானதைத் தொடந்து இலங்கையின் நாகரீக வரலாறும் தோற்றம் பெற்றதாகக் கூறுகின்றார். இந்நாகரீக வரலாறு ஆதி இரும்புக் காலப் பண்பாட்டுடன் (Early Iron Age culture) தோன்றியதை தொல்லியல் கண்டுபிடிப்புக்கள் உறுதி செய்கின்றன. இந்நீர்ப்பாசன விவசாயமே கி.பி 13ம் நூற்றாண்டு வரை இலங்கையின் அரச பொருளாதாரமாகக் காணப்பட்டது. வன்னியில் இன்று பெரும்பாலான கிராமங்களின் பெயர்கள் குளங்களைப்



பின்னொட்டாகக் கொண்டு காணப்படுகின்றன. இவ்வாறு பெயரிடும் முறை கிறிஸ்தவ சகாப்தத்திற்கு முன்னரே வன்னிப் பிராந்தியத்தில் தோன்றியதை வவுனியா மாவட்டத்தில் காணப்படும் பிராமிக் கல்வெட்டுக்கள் உறுதி செய்கின்றன. இதற்கு மக்கள் தமது நிரந்தர குடியிருப்புக்களை குளங்களுக்கு அண்மையில் அமைத்துக்கொண்டமை அல்லது குளங்களைக் கட்டியதன் பின்னர் அவ்விடங்களைச் சுற்றி தமது நிரந்தரக் குடியிருப்புக்களை ஏற்படுத்தியமை முக்கிய காரணமாகும். ஆரம்பகால இலங்கையில் நிலம், குளம். கால்வாய் என்பன மக்கள் சொந்தமாகவே இருந்தன. பின்னர் இவை மன்னன் சொத்தாக மாறி அரசுக்கு வருவாய் கொடுத்த போது ஆட்சிக்கு வந்த மன்னர்கள் புதிய குளங்களை அமைப்பது, பழையவற்றைப் பாதுகாப்பது என்பன அவர்களின் முக்கிய பணிகளில் ஒன்றாக இருந்தது. இலங்கை வரலாற்றில் வசபன், மகாசேனன், தாதுசேனன், 2ம் பொகல்லான், 1ம், 2ம் அக்கிரபோதி, முதலாம் பராக்கிரமபாகு முதலான மன்னர்கள் போற்றப்படுவதற்கு அவர்கள் நீர்ப்பாசனத்துறைக்கு ஆற்றிய பணிகளே முக்கிய காரணமாகும். லுயிஸ் என்ற அறிஞர் வன்னியின் சில குளங்களின் தோற்றத்தினை அங்கு ஆட்சிபுரிந்த வன்னிச்சிற்றரசர்களுடன் தொடர்புபடுத்திக் கூறுகின்றார். வன்னி மக்களின் பாரம்பரிய பொருளாதார நடவடிக்கையாக விவசாயம், மீன்பிடி, வேட்டையாடல் என்பன காணப்படுகின்றன. அவற்றுள் விவசாயமே முக்கிய தொழிலாக இருப்பதை அங்கு காணப்படும் நூற்றுக்கணக்கான குளங்கள் உறுதி செய்கின்றன. இக்குளங்களில் கணிசமானவை குறிப்பிட ஒரு குடும்பம் அல்லது சமூகத்தின் விவசாய உற்பத்தி தேவையை பூர்த்தி செய்யும் நோக்கில் கட்டப்பட்டவையாக உள்ளன. அதைக் குளங்கள், கால்வாய்கள், நீர்ப்பாச்சப்படும் நிலம் என்பவற்றின் நீளம், அகலம், ஆழம், அளவு என்பவற்றில் இருந்து உணரமுடிகின்றது.

-93/50

ஏனைய சில குளங்கள் பரந்த அளவில் பயிர்ச் செய்யப்படுவதற்காக அமைக்கப்பட்டதாகும். இதற்கு பாவற்குளம், கனகராயன்குளம், பண்டாரக்குளம், கல்லுக்குளம், இறம்பைக் குளம் முதலியவற்றைக் குறிப்பிடலாம். வன்னியில் உள்ள மிகப்பெரும் குளங்களாகக் கருதப்படும் பாவற்குளம், வவுனிக்குளம் என்பன கி.பி 4ம் 5ம் நூற்றாண்டில் கட்டப்பட்டிருக்கலாம் எனக்கூறும் லுயிஸ் இலங்கையில் உள்ள குளங்களுள் பாவற்குளமே நான்கு கலிங்குகளைக் கொண்டிருப்பதாகக் குறிப்பிடுகின்றார். இக் குளங்களுக்குரிய பெயர்களை நோக்கும் போது இக்குளங்களை தனிநபர் அல்லது குடும்ப (மணியம்குளம்) குறிப்பிட்ட இடத்தில் வாழ்ந்த (பண்டாரிக்குளம்) சமூகத்தில் செல்வாக்குப் பெற்ற வணிகர்கள் (அம்பலப்பெருமாள் குளம்) நிர்வாக உத்தியோகத்தர் (விதானையார் குளம்) வன்னிச் சிற்றரசர்கள் (கனகராயன்குளம், அரசகுளம்) அரச வம்சங்கள், ஆட்சியாளர்கள் அல்லது அவ்வம்சங்களை நினைவுபடுத்தியோர் (பாண்டியன்குளம், தென்னியன்குளம், இரணைமடுக்குளம்) ஆகியோரால் கட்டுவிக்கப்பட்டவை எனக் கருதலாம் இதற்குள் கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் உள்ள சில குளங்கள் கால்வாய்கள் வரலாற்றுப் பழைமை வாய்ந்தவையாகக் காணப்படுகின்றன அவை எதிர்காலத்தில் ஆராயப்படுவது கிளிநொச்சியின் பூர்வீக வரலாற்றையும் பண்பாட்டையும் தெரிந்துகொள்ளப் பெரிதும் உதவலாம்.

> பேராசிரியர் புஸ்பரட்ணம் தலைவர் வரலாற்றுத்துறை, யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகம்



# உருத்திரபுரம் பிரதேசத்தில் இந்து அறிவியல் பெறுமானங்கள் — ஒரு வாசிப்பு

#### **இ**ய்வுச்சுருக்கம்

இந்துப்பண்பாடு என்பது பல்வேறு சிந்தனைகளின் தொகுப்பாக இருப்பதால் பல்துறை அறிவியல் சிந்தனைகள் கூட இந்துப் பண்பாட்டின் ஓர் அங்கமாகவே கருதப்பட்டு வந்திருக்கின்றன. இந்து அறிவியல் சார் சிந்தனைகள் நாட்டுப்புறம் தழுவிய இடங்களிலே பயில்நிலை பெற்று வருகின்றமை கண்கூடு. நம் நாட்டிற்கும் நம் இனத்திற்கும் உரியவை எனப்படும் சம்பிரதாயங்களும் மரபுகளும் நகர்ப்புறங்களில் அருகிக் கொண்டு வருகின்ற போதும், கிராமப்புற மக்களிடையே இவை இன்றும் பேணப்பட்டு வருகின்றமை மகிழ்வுக்குரியதாகும். அவற்றுள் அறிவியல் பெறுமானங்கள் சகல கூறுகளிலும் உள்வாங்கப்பட்டிருப்பதையும் அடையாளப்படுத்தக் கூடியதாகவுள்ளது. அந்தவகையில், அழிவடைந்து வரும் இவ்வகையான நாட்டுப்புற அம்சங்களில் இந்து அறிவியற் பெறுமானங்கள் கிளிநொச்சி உருத்திரபுரம் எனும் பிரதேசத்தில் எந்தளவுக்கு விருத்தி பெற்றுள்ளன என்பதை ஆராய்வதாக இக்கட்டுரை அமைகிறது. இவ்வாய்வானது, நேரடி அவதானிப்புக்கள், நேர்காணல்கள் மற்றும் கலந்துரையாடல் போன்ற களஆய்வு உத்திகளைப் பயன்படுத்திப் பெறப்பட்ட தரவுகளை பகுப்பாய்வுக்கு உட்படுத்தி, விபரண ஆய்வு முறையியனூடாகக் கட்டமைக்கப்பட்டுள்ளது.

உருத்திரபுரம் கிராமம் ஏனைய கிராமங்கள் எல்லாவற்றுக்கும் மிகப்பழமையானது எனும் நிலையில் அக்கிராம மக்களிடையே காணப்படும் நம்பிக்கைகள், மருத்துவம், வானியலறிவு, சோதிடம், பிராணிகளின் நடத்தை, கட்டுமானம், விவசாயத் தொழில்நுட்பம், விளையாட்டு போன்ற வாழ்வியல் கூறுகளினூடாக வெளிப்படுத்தப்படும் இந்து அறிவியற் பெறுமானங்களை வெளிப்படுத்துவது முதன்மையும் முக்கியமானதுமாகும். ஏனெனில் ஆரம்பத்திலிருந்த வழக்காறுகள் வழக்கொழிந்து செல்வதனால் உருத்திரபுரக் கிராமம் தனது தனித்துவத்தை இழக்கும் சந்தர்ப்பங்களும் அதிகம். இவற்றை எழுத்தில் வெளிப்படுத்துவதன் மூலம் வழக்காறுகளை எதிர்வரும் சமுதாயமும் தொடர்ந்து பின்பற்றுவதற்கு ஏதுவாக அமையும். திறவுச்சொற்கள்: இந்து அறிவியல், நாட்டார் மரபு, மருத்துவம், மக்கள், உருத்திரபுரம், கிராமம்

## அற்முகம்

ஒரு நாட்டின் கலாசாரம் அங்கு வாழும் மக்களின் நடைமுறைகளிலும் பழக்கவழக்கங்களிலும் பிரதிபலிப்பதைக் காணலாம். ஒவ்வொரு நாட்டிலும் வாழும் மக்கள் பிரிவுகளிடையே பொதுமைப்பாடுகள் பல இருப்பினும் நடைமுறை வேறுபாடுகளும் இல்லாமலில்லை. அந்தவகையில், ஒரு நாட்டு மக்களின் நாகரிகத்தை, பண்பாட்டை, பழக்கவழக்கங்களை, கலைகலாசாரங்களை, வரலாற்றை மற்றும் நாட்டுநடப்பை உண்மையான முறையில் படம்பிடித்துக் காட்டுவதே நாட்டுப்புறவியலாகும்.



இதனை நாட்டுப்புற மக்களின் மரபுவழிப்பட்ட படைப்புக்கள், பொதுமக்களைச் சார்ந்த மரபுமுறைகள், மக்கள் இலக்கியம், பொதுப்புராணவியல் எனப்பல பெயர்களினால் அழைப்பர். இம்மரபு வாழையடி வாழையாக வளர்ந்து வருகின்ற நாட்டுப்புற மக்களின் வாழ்வையும், வாழ்வுக்கூறுகளையும் படம்பிடித்துக் காட்டுகின்றது. இது ஏட்டிலே எழுதப்படாதது. ஆனால் உள்ளத்திலே ஊறிக்கிடக்கும் எத்தனையோ எண்ணங்களையும், நம்பிக்கைகளையும் எடுத்துக்காட்டுவது.

இந்துக்கள் அதிகளவில் பரந்து வாழும் நாட்டுப்புறங்களில் இந்துப்பண்பாடானது காத்திரமான நிலையில் வளர்ச்சி கண்டுள்ளது. இந்துப்பண்பாடு என்பது பல்வேறு சிந்தனைகளின் தொகுப்பாக இருப்பதால் பல்துறை அறிவியல் சிந்தனைகள் கூட இந்துப் பண்பாட்டின் ஓர் அங்கமாகவே கருதப்பட்டு வந்திருக்கிறது. "சமயம் பண்பாட்டின் ஒரு அலகேயன்றி அதுவே பண்பாடென ஆகிவிடாது" என்று இராபேல் பெற்றிலோனி என்ற அறிஞர் கருதுவது போல பண்பாட்டு மாற்றங்களையும் கட்டுருவாக்கத்தினையும் தீர்மானிக்கின்ற முக்கிய காரணியாகச் சமயம் விளங்குகிறது. ஆயினும் பண்பாட்டினுள் சமயமேயன்றி சமயத்தினுள் பண்பாடன்று. (முகுந்தன்,ச., 2011: 1) ஆனால் சமயமும் அறிவியலும் இருவேறு பண்பாட்டுக் கூறுகளாக இருந்தாலும் அவையிரண்டும் நெருங்கிய தொடர்புடையவை என தொடர்புறுத்துகின்ற நிலையும் உள்ளது. "சமயம் இல்லாத அறிவியல் முடமானது, அறிவியல் இல்லாத சமயம் குருடானது"(மேற்கோள்: பால்ராஜ்,கு., (2019:10) என சென்ற நூற்றாண்டின் அறிவியலாளரான ஐன்ஸ்ரெயின் கூறியுள்ளார். அதேபோல "எங்கே அறிவியல் தனது ஆய்வுகளை நிறுத்திக் கொள்கிறதோ அங்கிருந்தே ஆன்மிகம் தனது ஆய்வுகளை முன்னிறுத்துகிறது" (முகுந்தன்,ச. 2011: 8) என்ற மேற்கோளும் மேற்கூறிய விடயத்தை ஆதாரப்படுத்துகின்றது.

நம்மைச் சுற்றியுள்ள அனைத்தையும் புரிந்து கொள்ளவும், உலகமும் இயற்கையும் எப்படி இயங்குகின்றன என்பதைத் தெரிந்து கொள்ளவும் மனிதர்கள் மேற்கொள்ளும் தொடர்ச்சியான ஒருமுகப்படுத்தப்பட்ட முயற்சியே அறிவியல். அதுமட்டுமல்லாமல் இந்தப் புரிதல் வெறும் ஊகங்கள், கற்பனை அடிப்படையில் அல்லாமல் கூர்ந்து நோக்குதல் மற்றும் நிறுவுதல் அடிப்படையில் அமைய வேண்டும். "அறி என்றால் உணர்தல் என்றும் அறிவு என்றால் ஞானம் என்றும் அகராதிகள் விளக்குகின்றன. மேலும் நிரூபணத்தின் அடிப்படையிலும் பரிசோதனை முறைகளைக் கொண்டும் இயற்கை உட்பட உலகத்தில் உள்ள அனைத்தின் அமைப்பு, இயக்கம் ஆகியவற்றை விளக்கும் அறிவுத்துறை விஞ்ஞானம் அல்லது அறிவியல்" (மேற்கோள்: இராதாகிருஸ்ணன்,எஸ்., 2008: 83) என்று கிரியா தற்காலத் தமிழகராதி விளக்குகிறது. பரிசோதனை நுட்பங்கள் வளர்ச்சியடைவதற்கு பல நூற்றாண்டுக்கு முன்பாகவே இந்துக்கள் இவற்றில் நன்கு தேர்ச்சியடைந்த அறிஞர்களாகத் திகழ்ந்திருக்கிறார்கள் என்றால் மிகையாகா.

இந்து அறிவியல் மரபில் அண்டவியல், வானியல், கணிதவியல், இரசாயனவியல், மருத்துவம், தாவர – விலங்கியல் போன்ற முறைசார் அறிவியற் புலங்களும், இரசவாதம், காயசித்தி, குண்டலினியோகம், சோதிடம் போன்ற முறைசாரா அறிவியற் புலங்களும், கப்பல்–விமானத் தொழில்நுட்பம், உலோகவியல் – வார்ப்புக் கலை, போரியல், நகரமைப்புக் கட்டுமானத்திறன், பயிர் – பாசனவியல் போன்ற அறிவியல்சார் தொழில்நுட்பங்களும் (முகுந்தன்,ச., 2011: 4) காலாதிகாலமாகக் காத்திரமான வளர்ச்சியினைப் பெற்று வந்துள்ளன. இவற்றைக் கண்டறியும் தேடலே இக்கட்டுரையின் உருவாக்கத்திற்கு அடிப்படையாயிற்று.



அந்தவகையிலேதான், உருத்திரபுரம் பிரதேசத்தை ஆய்வு எல்லைக்குட்படுத்தி மேற்போந்த இந்து அறிவியற் பெறுமானங்கள் கண்டறியப்பட்டு வெளிப்படுத்தப்பட்டுள்ளன.

கிளிநொச்சி மாவட்டம் ஆரம்ப காலங்களில் யாழ்ப்பாண நிர்வாக மாவட்டத்தின் நிர்வாகப் பிரிவாகவே இயங்கி வந்து, 1983ஆம் ஆண்டு தனி மாவட்டமாக தனித்துவம் பெற்று, கரைச்சி, கண்டாவளை, பூ நகரி, பச்சிலைப்பள்ளி ஆகிய நான்கு பிரதேச செயலர் பிரிவுகளை உடையதாக விளங்குகிறது. (கேதீஸ்வரன், றூ. அருள்சந்திரன், மா.(பதி), 2014: 14) இந்நான்கினுள்ளும், நீர்நிலைகளை அண்டிய பகுதி எனும் பொருள்படும் வகையில் "கரைச்சி" சிறப்புப் பெறுகிறது. இந்துப் பண்பாடுகள் தொடக்க காலத்தில் நதிக்கரையோரங்களிலேயே முகிழ்ப்புப் பெற்றன. அத்தகைய பண்பாட்டுப் பாரம்பரியத்தைக் கொண்ட கரைச்சிப் பிரதேச சபைக்குட்பட்ட சப்த ஈஸ்வரங்களுள் ஒன்றாக இருக்கக்கூடும் என ஆய்வாளர்கள் கருத்துரைக்கும், உருத்திரபுர நாயகி சமேத உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலயத்தைத் (கேதீஸ்வரன், றூ. அருள்சந்திரன், மா.(பதி), 2014: 164) தனக்கென கொண்ட இந்துக்குடியே உருத்திரபுரம் பிரதேசம்.

உருத்திரபுரம் கிராமம் ஏனைய கிராமங்கள் எல்லாவற்றுக்கும் மிகப்பழமையானது என்ற நிலையில், இந்து அறிவியற் பெறுமானங்களை வெளிப்படுத்துவது முதன்மையும் முக்கியமானதுமாகும். ஏனெனில் ஆரம்பத்திலிருந்த வழக்காறுகள் வழக்கொழிந்து செல்வதனால் உருத்திரபுரக் கிராமம் தனது தனித்துவத்தை இழக்கும் சந்தர்ப்பங்களும் அதிகம். இவற்றை எழுத்தில் வெளிப்படுத்துவதன் மூலம் வழக்காறுகளை எதிர்வரும் சமுதாயமும் தொடர்ந்து பின்பற்றுவதற்கும் ஏதுவாக அமையும். இவ்வறிவியற் பெறுமானங்கள் பழமொழிகள் மற்றும் மரபுத்தொடர்கள் மூலமும் பேணப்பட்டு வந்த தன்மையினைக் காணலாம்.

#### இய்வு முறையயல்

கள ஆய்வு உத்தி முறைகளான நேர்காணல், கலந்துரையாடல், நேரடி அவதானிப்புக்கள் என்பவற்றின் ஊடாகத் தகவல்கள் பெறப்பட்டு, அவற்றைத் தொகுத்து விபரண ஆய்வு முறையியலுக்கமைவாக இவ்வாய்வு மேற்கொள்ளப்பட்டுள்ளது. தேவையான சந்தர்ப்பங்களில் தரவுகள் உள்ளடக்கிப் பகுப்பாய்வுக்கு உட்படுத்தப்பட்டுள்ளன.

## இந்து அறிவியற் பெறுமானங்கள்

## மரு*ந்*துவம்

ஆட்சியாளர்களின் கவனிப்பில்லாமல் சித்த மருத்துவக் கருத்துக்கள் நாட்டுப்புறங்களில் நாட்டுப்புறப் பாடல்களாகவும், பழமொழிகளாகவும் உருமாறினதெனலாம். இதனால் நாட்டுப்புற மருத்துவம் எனும் பெயர் வழங்கலாயிற்று. தற்காலத்தில் நாட்டார் மரபுகளில் நிலவும் மருத்துவ முறைகளில் பெரும்பான்மையானவை சித்த மருத்துவப் பனுவல்களில் அடையாளங் காணப்பட்ட விடயங்களாகும். இவற்றின் வடிவங்கள் நாட்டுப்புற இலக்கிய வகையைச் சார்ந்தனவே அன்றி இவற்றின் பேசுபொருட்கள் பதினெண் சித்தர்கள் பகர்ந்தது என்பதில் ஐயமில்லை. நாட்டுப்புற மருத்துவ நடைமுறைகள் நம்பிக்கைகள், சடங்குகள், மூலிகைகள் என்பவற்றை அடிப்படையாகக் கொண்டு காணப்படுகின்றன.



அந்தவகையில் கிளிநொச்சி உருத்திரபுரப் பிரதேசம் சார்ந்த தனித்துவமான மருத்துவ நடைமுறைகள் எவ்விதம் பயன்பாட்டு நிலையில் உள்ளன என்பது பற்றி நோக்குவோம்.

#### ரும்பிக்கைகள்.

பாரம்பரிய மக்களிடத்தில் காணப்படும் நம்பிக்கைகளில் ஒன்றாக சுற்றிப் போடுதல் என்ற மரபு இருந்து வருகின்றது. இதனைக் கண்ணேறு கழித்தல் எனவும் அழைப்பர். பல்வேறு விதங்களில் பல்வேறு பொருட்களைக் கொண்டு செய்யப்பட்டு வந்தது. அப்படிப்பட்ட கண்ணேறு கழித்தலில் அறிவியல் உண்மைகள் பல இருப்பதும் அறியப்பட்டுள்ளது. இந்த வகையில், ஆரத்தி எடுத்தல் முக்கியமானதாக உள்ளது. சுபநிகழ்வுகள், திருவிழாக் காலங்கள் போன்ற சந்தர்ப்பங்களில் ஆரத்தி எடுப்பது வழக்கம். இதன்போது மஞ்சள், குங்குமம் என்பவற்றை நீரில் கரைத்து அதன்மேல் வெற்றிலை வைத்து, கற்பூரம் வைத்து ஏற்றுவார்கள். இவ்வாறு செய்வதால் இதன் வாசனையானது சுற்றியுள்ள காற்றிலுள்ள நச்சுத்தன்மையைக் குறைத்து சுத்தமான காற்றாகப் புதுப்பிக்கப்படுகிறது.

கண்ணேறு கழித்தலில் அடுத்த முறையாக, வேப்பிலை, செத்தல் மிளகாய், கல் உப்பு, மிளகு, மஞ்சள் அனைத்தையும் கொண்டு சுற்றி, அவற்றைக் கண் சிரட்டையில் வைத்து எரித்து விடுவது வழக்கம். அவ்வாறு எரிப்பதன் மூலம் எழும் புகையானது உடலில் உள்ள கெட்ட நீரை வெளியேற்றி விடும். கல் உப்பை ஒரு கைப்பிடி எடுத்து இடப்புறம் மூன்று முறை, வலப்புறம் மூன்றுமுறை சுற்றிப் போடும் வழக்கமும் உள்ளது. ஒருவகையில் கல்லுப்பு சிறந்த கிருமிநாசினி. உப்புக்குளியல் என்று முன்னோர்கள் வாரத்திற்கு ஒருமுறையாவது செய்வார்கள். கல்லுப்பின் வாசனையை உடம்பிலுள்ள ரோமங்கள் அறிந்து கொள்ளும். உடம்பிலுள்ள ரோமமானது எவ்வகையான காற்றாக இருந்தாலும் உடனடியாக அதை ஈர்த்துக் கொள்ளும் தன்மை வாய்ந்தது. நாம் வெளியில் சென்று வரும்போது நல்ல மற்றும் நச்சு வாயுக்களை நம் ரோமங்கள் ஈர்த்துக் கொண்டிருக்கும் இதனால் நோய்கள் வர வாய்ப்புக்கள் அதிகம் என்பதால், அவற்றிலிருந்து விடுவித்துக் கொள்வதற்கு இவ்வழக்கம் பின்பற்றப்படுகிறது. தர்ப்பூசணி கொண்டும் கண்ணேறு கழிக்கும் மரபு உள்ளது. பூசணியை இரண்டாக வெட்டி அதில் குங்குமம் தடவி வீட்டு வாசலின் இருபுறமும் வைப்பார்கள். அப்படி செய்தால் வீட்டிலுள்ள பிரச்சினைகள், துர்சக்திகள் எல்லாம் நீங்கும் என்பது நம்பிக்கை. ஆனால் ஆரம்ப காலத்தில் போரில் வெற்றி பெற்றுத் திரும்பிய வெற்றிவீரனுக்கே இவ்வாறு செய்யப்பட்டது. இதற்கான காரணம் இந்த வீட்டில் வீரன் ஒருவன் இருக்கிறான் என்பதை உலகோர் அறியச் செய்வதற்கேயாகும்.

ஆகவே கண்ணேறு கழித்தால் துன்பம், நோய்நொடிகளிலிருந்து தப்பித்துக் கொள்ளலாம் என்ற நம்பிக்கை நிலவுகின்றது உண்மையே. மேற்சொன்ன முறைகளில் கண்ணேறு கழித்தலின் போது உடலில் கலந்துள்ள நச்சுத் தன்மைகள் நீங்கினால் நோய்நொடியற்ற வாழ்வு சிறக்கும் என்பது அறிவியல் தந்த உண்மையுமாகும்.

நேர்த்திக்கடன்களாக தீமிதித்தல், செடில் குத்துதல் போன்றவற்றைப் பக்தர்கள் செய்வதைக் காணக்கூடியதாக இருக்கிறது. இதுவே நவீன மருத்துவ முறைகளில் அக்குபென்சர் சிகிச்சை எனும் பெயரில் வழங்கப்படுகிறது. பெண்கள் ஆலயப் பிரகாரத்தைச் சுற்றி அடியழித்தல் வழக்கமும் காணப்படுகிறது. அடியழித்தலின் போது, முழந்தாழ் இரண்டும் அடிவயிற்றில் அழுத்தப்படும் போது கர்ப்பப்பை விரிவடையும் சாத்தியப்பாடுகள் அதிகம். இதனால் குழந்தைப் பேறின்மைப் பிரச்சினைகள் நிவர்த்தியாக்கப்படுகின்றன. இந்நடைமுறைகளைச் சிறப்பாக



பொறிக்கடவைக் கண்ணகி அம்மன் ஆலயத்திலும் உருத்திரபுரம் வடக்கிலமைந்துள்ள முத்துமாரியம்மன் ஆலயத்திலும் சிறப்பாகக் காணலாம். எள்ளுக்காடு முருகன் ஆலயம், மாணிக்கவிநாயகர் ஆலயம், உருத்திரபுரீஸ்வரர் சிவாலயம் போன்றவற்றில் செடில் குத்துதல், அடியழித்தல் மரபுகளைக் காணலாம்.

மங்கல, அமங்கல நிகழ்வுகளில் வாழைமரம் கட்டுதல், தோரணம் கட்டுதல் போன்ற வழக்கம் ஆய்வுப்பிரதேசத்தில் காணப்படுகிறது. மக்கள் இச்சந்தர்ப்பங்களிலேயே அதிகமாகக் கூடுவார்கள். இதனால் ஒட்சிசன் அளவு குறைவடையும் நிலையில் மயக்கம், தலையிடி போன்ற அசௌகரிய நிலைகள் உருவாகும். இதனைத் தடுத்து ஒட்சிசனின் அளவைச் சமப்படுத்துவதற்காகவே இவை கட்டப்படுகின்றன. சிறப்பாக ஆலயத் திருவிழாக்களின் போது அலங்காரப்பொருட்களாக இவை பயன்படுத்தப்படுவதைக் காணலாம்.

உருத்திரபுர பிரதேசத்தவர்களின் வீட்டு முன்றலில் துளசி மாடம் அமைக்கப்பட்டிருப்பதை அவதானிக்க முடியும். அதிகாலையில் துளசிக்கு பூ வைத்து, ஆதித்யனை வணங்கினால் கஷ்டங்கள் தீரும், தலையிடி நிவாரணம் பெறும் என்ற நம்பிக்கை அவர்களிடத்தில் உள்ளது. ஆனால் நம்பிக்கைக்கு அப்பால் துளசிச் செடியில் அபூர்வமான மருத்துவக் குணங்கள் உள்ளன. துளசி மாடத்தைச் சுற்றி வழிபடும் போது துளசிக் காற்று சுவாசிக்கப்படுகிறது. இதனால் பல்வேறு சுவாச நோய்கள் மற்றும் உடல் நோய்கள் இல்லாமல் போகும் என்பது விஞ்ஞான பூர்வமாக நிரூபிக்கப்பட்டுள்ளது.

இரவு உணவு எடுத்துச் செல்லும் போது கரித்துண்டு, ஆணி அல்லது ஏதாவது சிறிய இரும்புத் துண்டும் சேர்த்து எடுத்துச் செல்லுதல் உருத்திரபுரப் பிரதேச மக்களது வழக்கம். இதன் அறிவியலினை நோக்கும்போது, வளியில் அதிகளவான காபன் கலந்திருப்பதனால் அவை உணவுடன் சேராமல் இருப்பதற்காக இவை போடப்படுகிறன. இரும்பு, கரித்துண்டுக்கு காபனை உறிஞ்சும் தன்மை உள்ளது. மேலும் தீயசக்திகள் சேரமாட்டாது என்ற நம்பிக்கையும் கூடவே உள்ளது.

வீட்டிற்கு வருபவர்களுக்கு முதலில் தண்ணீர் கொடுப்பதை வழக்கமாகக் கொண்டுள்ளனர். இது சிறந்த உபசார வழக்கமாக இந்துப் பண்பாட்டு மரபிலே போற்றப்பட்டு வருகிறது. இதற்குப் பின்னாலுள்ள அறிவியல் என்னவெனில், அவர்கள் வெளியிலிருந்து வரும்போது சுவாசித்த காற்றில் நச்சு கலந்திருக்கும். அப்படி நச்சுக்காற்று கலந்திருந்தாலும் தன் உடம்பிலுள்ள உறுப்புக்கள் நன்றாக செயற்படுவதற்கு தண்ணீர் அருந்துவது சிறந்த உபாயமாகும்.

## மருத்துவ சக்ச்சை

குழலில் இருந்து கிடைக்கும் பதார்த்தங்களைக் கொண்டு, இயற்கைமுறையில் சில சிகிச்சை முறைகள் மேற்கொள்ளப்படுகின்றன. அவற்றுள் தொண்டை கரகரப்பு, தொடர்ச்சியான இருமல் போன்ற நோய்களுக்காக உள்ளாக்குப் பார்த்தல் மூலம் சிகிச்சை அளிக்கப்படுகிறது. வெங்காயத்தை நசித்து உச்சியிலும் தொண்டையிலும் தேய்த்து, பின் உச்சி முடியினைப் பிடித்து இழுக்கும் போது, "டொக்" எனும் ஓசை எழும்பும். இச்சிகிச்சையானது காலை, மாலை, மறுநாள் காலை என்று மூன்று முறை செய்யப்படுகிறது. தலைமயிர் குறைவாக உள்ளவர்களுக்கு முடிச்சிலை எனப்படும் ஒருவகை மூலிகைச்செடியின் இலையைச் சுண்ணாம்புடன் சேர்த்து கசக்கி உச்சியிலும் தொண்டையிலும் தேய்த்து விடுதலும் காணலாம். (நேரடி அவதானிப்பு)



உடலின் எப்பாகத்திலேனும் முள் குத்தினால் அதனால் உண்டாகும் விஷவலிக்குரிய நிவாரணியாக, முள் குத்திய இடத்தின் மேல் உப்புக்கட்டியை வைத்து, அதன்மேல் நெருப்பினால் சுடப்படும். அப்போது உப்புக்கல்லின் வழியாக சூடானது உடலில் பரவும் போது வலி நிவாரணம் பெறுகிறது.

இருமல், தடிமன், சளி போன்ற பிரச்சினைகளுக்கு வேது பிடிக்கும் மரபும் உள்ளது. தேசியிலை, தேயிலை, மஞ்சள் போன்ற திரவியங்களைச் சேர்த்து வேகவைத்து. அதிலிருந்து எழும் ஆவியை உள்ளிழுத்தலே வேது பிடித்தல் எனப்படும்.

சுழுக்கு ஏற்படும் பட்சத்தில் ஒத்தடம் கொடுத்தல், காலால் பிறந்தவர்களைக் கொண்டு நீவி விடுதல் போன்ற சிகிச்சைகள் பல பிரதேசங்களில் உண்டு . துருவிய தேங்காய், கற்பூரம், வெங்காயம், மஞ்சள் என்பவற்றைச் சேர்த்து இடித்து, ஒரு துணியில் முடிந்து பொட்டலம் கட்டி, ஒரு சட்டியில் எண்ணைய் விட்டு அதனுடன் பொட்டலத்தையும் சேர்த்து சூடாக்கி, அதனை சுழுக்குள்ள இடத்தில் ஒத்தடம் கொடுத்தல். மேலும் நோ, வீக்கம் போன்றவற்றிற்கு பத்துப் போடும் மரபும் உள்ளது. பாலப்பத்து, முட்டைப்பத்து, புக்கைகட்டுதல் (சிவகுருநாதபிள்ளை,வை., வயது:72, பாரம்பரிய சித்த வைத்தியர்) போன்ற பல வகைகளில் இவை நடைமுறையிலுள்ளன.

அடிபட்டு விழுந்து உட்காயம் ஏற்பட்டால் குறிஞ்சாப் பொங்கல் தயாரித்துக் கொடுக்கும் வழக்கம் உண்டு. உழுந்து, வெங்காயம், குறிஞ்சாச்சாறு, பச்சையரிசி, தேய்காய்ப்பால், சீரகம், மிளகு, மஞ்சள், முட்டை அனைத்தையும் சேர்த்து பொங்கல் சமைக்கும் போது எண்ணைய் மேலோங்கும். அதை எடுத்து "நோவு" உள்ள இடத்தில் தேய்த்து நீவி விடுதல். பொங்கலை நல்லெண்ணெய்யுடன் சேர்த்து இளஞ்சூட்டோடு உண்ணக் கொடுக்கும் வழக்கம் சிறப்பாக உள்ளது. (இராசமணி,சி., வயது:72)

பெண்களுக்கான அதிகளவான குருதிப்போக்கு ஏற்படும் பட்சத்தில் பச்சையரிசி, ஆவரசு அல்லது பழுத்த பூவரசு இலை சேர்த்து இடித்து, புட்டவித்து நல்லெண்ணைய் சேர்த்து காலையில் உண்ணக்கொடுப்பதால் குருதிப்போக்குக் கட்டுப்படும். இதை சிறந்த முறையில் தயாரிக்கும் வல்லமையுள்ளவர்களாக இப்பிரதேசத்துப் பெண்கள் விளங்குகின்றனர். இதைவிட தேனுடன் வேர்க்கொம்புத் தூளைச் சேர்த்து உண்ணுவதாலும் குருதிப்போக்குக் கட்டுப்படும். அத்துடன் சிறுகுறிஞ்சா இலையை மாவாக அரைத்து பிட்டு, களி போன்ற உணவுகளும் இதற்குச் சிறந்த நிவாரணி உணவுகளாம். (மகேஸ்வரி,மோ., வயது:51) இத்தகைய உணவுகளைச் செய்யும் பக்குவம் குறித்த பிரதேச பெண்களிடத்தில் நிறையவே இருக்கிறது. தலையிடி ஏற்படும் போது சாணத்தால் மெழுகிய நிலத்தில் உப்புநீருடன் சிறிய வெங்காயத்தைத் தேய்த்து, அந்த கரைசலைத் தலையில் பூசுவதால் தலையிடி நிவாரணம் பெறுகிறது. (இந்திராணி,தி., வயது:53)

நாய் கடித்தால், முதலில் கதலி வாழைப்பழமும் சீனியும் நல்லெண்ணெய்யும் உண்ணக்கொடுத்தல் வேண்டும். பின் காயத்தைச் சவர்க்காரம் இட்டு நன்கு கழுவி, அதன்பின் கறிமுருங்கைப் பட்டை, சுண்ணாம்பு, தேசிச்சாறு சேர்த்து இரும்பில் வைத்து அரைத்துப் பூசுதல் மரபாக இருந்தது. (இராசமணி,சி., வயது:72) ஆனால் இன்று மருத்துவமனைச் சிகிச்சையே பெரிதும் இடம்பெறுகின்றமை குறிப்பிடத்தக்கது.

நெருப்புக்காயங்கள் ஏற்பட்டால் அதனிலிருந்து சிகிச்சை பெறுவதற்கு புளியம்மரப் பட்டையை சூடாக்கி, இடித்துத் தூளாக்கி, எண்ணெய்யுடன் சேர்த்துத் தூவி வர காயம் ஆறும் என்பதை நன்கு அறிந்தவர்களாக இவர்கள் விளங்கினார்கள். தொடர்ச்சியான இருமல்



38.635 — 28.635 — 28.635 ...

இருப்பின் கற்கண்டுடன் மிளகுத்தூளைச் சேர்த்துப் பாணி தயாரித்துக் கொடுக்கும் வழக்கம் இன்றும் உள்ளது.

இவ்வாறான வைத்திய முறைகள் பயில்நிலையில் தொடர்கின்றமையானது ஆரோக்கியமானதும் பக்கவிளைவுகள் அற்றதுமாகும். இன்றைய நவீன வைத்திய முறைகளில் சிக்குண்டு அல்லல் படுவதும், அதிக பணத்தினைச் செலவிடுவதும் இன்று அதிகரித்து வருகின்றது. இதனால் உடல் பாதிப்படைவதுடன் மன அழுத்தமும் ஏற்பட வாய்ப்புக்கள் அதிகம். தமிழர் கண்ட வைத்திய பாரம்பரியம் சித்தர் மருத்துவம் – சித்த மருத்துவம் ஆகும். இயற்கையையே மருந்தாக உபயோகிக்கும் முறையானது இன்றும் பயில்நிலையில் உள்ளது.

#### வைத்தயர் – பாரம்புரயம்

உருத்திரபுரத்தில் சிறப்பாக சித்தமருத்துவ மரபும், ஆயுர்வேத மரபும் தொடர்ச்சியாக வளர்க்கப்பட்டு வருகின்றது. இவ்விரு மரபும் இணைந்ததாகவே வளர்ச்சி கண்டுள்ளது. அந்தவகையில், சித்த வைத்திய மரபில் ஏறக்குறைய 55 வருடங்களுக்கு முன்பு உருத்திரபுரம் குடியேற்றத்திட்டம் ஆரம்பிக்கப்பட்ட காலம் தொடக்கம் இணுவிலை பிறப்பிடமாகக் கொண்டு, இக்குடியேற்றத்திட்டத்தில் குடியேறிய பொன்.அப்புத்துரை அவர்கள் விசேட விசக்கடிவைத்தியராகவும், சித்த வைத்தியராகவும் சேவை புரிந்தார். ரகுபதி, ராதாகிருக்கின் என்போர் சித்த மூலிகை மருத்துவத் துறையில் தேர்ச்சி பெற்று, அரச அனுமதியுடன் கிளிநொச்சி மாவட்டத்தின் பல்வேறு பகுதிகளுக்கும் சென்று வைத்தியம் புரிகின்றமையும் குறிப்பிடத்தக்கது. இவர்களுள் அப்புத்துரை ரகுபதி என்பவர் பாரத சித்த ஆயுர்வேத வைத்தியராக, இல: 37/1, சிவநகர், உருத்திரபுரம் பகுதியில் தற்பொழுதும் சேவையாற்றி வருகின்றார். இவரது தந்தையாரான பொன்.அப்புத்துரை அவர்கள் அதிகூடிய விசக்கடியினால் தீண்டப்பெற்று, பிரேதப் பெட்டியில் வந்த பெண்ணினது உயிரை மூலிகை வைத்தியத்தின் மூலம் மீட்டதாகச் (கேதீஸ்வரன், றூ.அருள்சந்திரன், மா.(பதி), 2014: 397) சொல்வர்.

D/10, உருத்திரபுரத்தில் வசிக்கும் வைரவன் சிவகுருநாதபிள்ளை வயது 72 அவர்கள், அவரது தந்தைக்குப் பின்னர் ஆயுர்வேதப் பாரம்பரிய மருத்துவங்களைச் செய்யும் சிறந்த மருத்துவராகத் திகழ்கின்றார். அனைத்துப் பிரதேசங்களிலிருந்தும் சிகிச்சை பெறுவதற்காக ஏராளமான நோயாளிகள் வருவதுண்டு. இவரது பரம்பரையின் தொடர்ச்சியாக, இவரது மகள் கில்டா ஞானதர்சினி என்பவர் ஆயுர்வேத மருத்துவராக உருவாகி, கிளிநொச்சியில் சேவையாற்றுகிறார். (நேர்காணல்)

D/8 உருத்திரபுரத்தில் வேதவனம் தியாகராஜன் வயது 58 என்பவர் நெரிவு முறிவு, ரோக வியாதிகள், முற்றுமுழுதாக நரம்புப் பாதிப்பு போன்ற பிரச்சினைகளைத் தீர்ப்பவராகத் திகழ்கின்றார். நோயாளி இருக்கும் இடத்திற்குச் சென்று, 2–3 மணிநேரம் சிகிச்சை அளிக்கப்பட்டு, ஒரு மண்டல காலத்திற்குச் சிகிச்சை அளிப்பதாகக் கூறினார். எண்ணெய்கள், குளித்தைலங்கள் மூலம் நரம்புகளை நீவிப் பின்னி, பின்னர் சில நவீன மருத்துவக் கருவிகள் மூலமும் சிகிச்சை அளிக்கப்படுகிறது. இவர் தமது சிகிச்சையின் போது, "நோயாளி விதியாளி என்றால் பரியாரி பேராளி ஆவான்" என்ற மரபுத்தொடரைப் பயன்படுத்துவதாகக் கூறினார். இவருடைய தந்தை விஷக்கடி வேதவனம் எனச் சிறப்பிக்கப்பட்டவர். அவரைத் தொடர்ந்து தியாகராஜன். இவருக்குப்பின் இம்மருத்துவத்தினைத் தொடர்ச்சியாகப் பின்பற்றுவதற்கு யாருமில்லாத நிலையில் இருப்பதும் பெரும் கேள்விக்குறியே. சிகிச்சை அளிக்கப்படுவதற்கு





முன்னர், ஆஞ்சனேயரை முன்னிறுத்தி, இறைவழிபாடு, தியானம், யோகா, உடற்பயிற்சி என்பவை ஒன்றரை மணிநேரம் செய்யப்படுவதாகவும் கூறினார். (நேர்காணல்)

பல கிராமங்களுக்கும் பொதுவான சித்த மருத்துவமனை உருத்திரபுரத்திலேயே அமைந்துள்ளமையும் சுட்டிக்காட்டத்தக்கது. இவ்வாறான நிலைகளில் பாரம்பரிய மருத்துவத்திற்குப் பெயர்போன பிரதேசமாக உருத்திரபுரம் அமைந்து விளங்குகின்றது.

#### கட்டுமானம்

இற்றைக்கு பத்து வருடங்களுக்கு முன் மண்ணால் சுவர் எழுப்பப்பட்டு, பனையோலை, கிடுகு கொண்டு வேயப்பட்ட வீடுகளே பெரிதும் காணப்பட்டன. இவ்வீடமைப்புக்கள் பல நிலைகளிலும் வசதி படைத்தவையாகவே அமைக்கப்பட்டிருந்தன. கூரை அமைப்பில் ஊசிக்கால் முறைமை பின்பற்றப்பட்டது. இதுவே தற்காலத்தில் "கேபிள்" அமைப்பு முறையாகச் சொல்லப்படுகிறது.

உருத்திரபுரத்தின் பெரும்பகுதிகள் வெள்ளத்தினால் பாதிப்படைகின்றமை குறிப்பிடத்தக்கது. இதனால் வீட்டு நிலம் போடும் போது பொலித்தீன் விரித்து, அதன்மேல் மண்போட்டே நிலம் அமைக்கப்பட்டது. இதனால் நிலம் ஊறாது பாதுகாக்கப்பட்டது. வீடுகளுக்குள் வெள்ளம் புகுந்தபின் ஏற்படும் ஈரத்தைப் போக்குவதற்காகச் சாணம் கொண்டு நிலம் மெழுகியமையும் கலந்துரையாடலின் போது பெறப்பட்ட உண்மை. (ஆனந்தம் பண்ணை, D/8 உருத்திரபுரப் பிரதேச மக்கள்) இது சிறந்த தொழில்நுட்பத்திறனை எடுத்தியம்புகிறது.

வரிச்சுத்தடிகள் கொண்டு வரிசையாகவும் கிடையாகவும் கட்டப்பட்டு களிமண்ணை உருண்டைகளாக்கி கட்டப்பட்ட தடிகளுக்கிடையில் இறுக்கி குழைசுவர் அமைத்தனர். இதனால் வெள்ளப்பெருக்கின் போது சுவர் இடிந்துவிழாமல் பாதுகாக்கப்பட்டது. (விஐயகுமாரன்,ஆ., வயது:65) தற்காலத்தில் நவீன முறையில் சீமெந்து கட்டடங்கள் அமைக்கப்படுவதால் இவற்றைக் காண்பதரிது. காற்றோட்டத்திற்காக யன்னலுக்குப் பதிலாக சுவர் அமைக்கும்போது போத்தலினால் விரும்பிய வடிவத்தில் ஓட்டை வைக்கப்பட்டிருந்தது.

## வவசாயத் தொழில்நுட்பம்

விலங்கு, பறவைகளின் எச்சங்கள், குப்பைகள், கிளிசறியா போன்றவற்றை ஒன்றாக்கிக் கூட்டெரு தயாரித்து அதனையே பசளைகளாகப் பயன்படுத்தினர். இதனால் நல்ல விளைச்சல், ஆரோக்கியமான உணவுப்பதார்த்தங்கள் என்பன உற்பத்தி செய்யப்பட்டன. வாழைக்குலை பழுக்க வைப்பதற்கு இலகுவான வழிமுறையினைக் கொண்டவர்களாக குறித்த பிரதேச மக்கள் விளங்கினார்கள். நிலத்துக்குக் கீழே ஆறு அடி ஆழத்தில் குழி வெட்டி, அதற்குள் வைக்கோல், வாழைமடல், வேப்பிலைகளால் வாழைக்குலையை மூடி வைத்து, சாம்பிராணிப்புகையினை வெளியிலிருந்து குழிக்குள் செலுத்தும் முறையினால் வாழைக்குலைகள் சிறப்பான முறையில் பயன்பாட்டுக்கு எடுக்கப்படும்.

பதமான மாங்காய்களைப் பிடுங்கி, அந்திவெயிலில் காய வைத்து, பின் வைக்கோல், வேப்பிலையினால் சுற்றி நெல் அல்லது அரிசியினுள் வைத்துப் பழுக்க வைக்கும் திறன் இங்கு காணப்படுகிறது. (மோகனதாஸ்,க., வயது:68, பாரம்பரிய விவசாயி)



#### ப்ராணக்கள்க் ஒல்

கூழலில் வாழும் பிராணிகளின் நடத்தைக் கோலங்களைக் கொண்டு சிலவிடயங்களை ஊகித்து அறிந்துகொண்டனர்.

அந்தவகையில் ஆட்காட்டி கத்தினால் ஆள் நடமாட்டம் உள்ளது என்பதை ஊகித்தனர். இது திருடர்களின் தொல்லையிலிருந்து தங்களைப் பாதுகாத்துக் கொள்வதற்கு ஏதுவாக இருந்தது. வானம்பாடி பறத்தல், வண்ணத்துப்பூச்சிக் கூட்டமாகச் செல்லல், எறும்புகளின் ஊர்வலம் என்பவற்றைக்கொண்டு மழை வரும் என்றும் எதிர்வுகூறினர். இயற்கை மாறுதல்கள் ஏற்படும் இடத்து, இயற்கை குழலியலிலும் மாற்றங்கள் தென்படும். ஆகவே தான் காலநிலை மாறி மழை வரும் என்பதை மனிதர்களைக் காட்டிலும் பிராணிகள் நன்கு அறியும் திறன் கொண்டவை. பிராணிகளின் நடத்தை மாற்றங்களைக் கொண்டு காலநிலை பற்றிய புரிதல்கள் மனிதர்களிடத்தில் முகிழ்ந்தன.

அரணை எனப்படும் பிராணி அதிக நச்சுத் தன்மை கொண்டது. அது தீண்டினால் மரணம் சம்பவிக்கும் என்பது மருத்துவ ஆய்வில் சொல்லப்பட்டுள்ளது. இதனாலே "அரணை கடித்தால் மரணம்" என்ற மரபுத்தொடர் இன்றும் வழக்கத்தில் உள்ளது.

#### வித்துக்கள்

பழங்களிலிருந்து கிடைக்கும் வித்துக்களைச் சிறந்த முறையில் பயன்படுத்தத் தெரிந்தவர்களாக குறித்த பிரதேச மக்கள் விளங்கினர். வேப்பம் வித்துக்களை எண்ணெய்யாகவும், நாவற்பழ வித்துக்களை கோப்பிக்குப் பதிலாகவும் பயன்படுத்தினர். இதனால் நீரிழிவு நோய்கள் குணமாகும். பனம் வித்துக்களைப் பாத்தி போட்டு, இதன்மூலம் பனங்கிழங்கும் பின் அதிலிருந்து ஒடியல், பனாட்டுப் போன்றனவும் பெற்றுக் கொள்ளும் திறன் படைத்தவர்களாவர். பனை சார்ந்த உணவு உற்பத்திப் பொருட்கள் உடலாரோக்கியத்திற்கு மிகவும் உகந்தவையாகும். அவற்றை தாமாகவே உற்பத்தி செய்யும் திறன் என்பது இயந்திரம் இல்லாத தொழில்நுட்பமாகும்.

### வானியலற்வு

கிராமத்து மக்கள் தமது வாழ்வியல் நடைமுறைகளை வானியலை உற்றுநோக்கியே மேற்கொண்டனர். அந்தவகையில் வானியல் சார்ந்து மரபுத்தொடர்களையும் பழமொழிகளையும் பயன்படுத்தி வந்தனர். அவற்றை உற்றுநோக்கின் அவர்தம் வானியலறிவு புலப்படும். அந்தவகையில் உருத்திரபுரம் மக்கள் தம் வாழ்வியலில் பயன்படுத்திய மரபுத்தொடர்கள் காணப்படுகின்றன. அவையாவன,

- 1. ஆடியில் வயசுக்கு வந்தால் ஆகாது ஆடி மாதத்தில் அதிக வெப்பம். இதனால் பஞ்சம் மிகும்.
  - 2. ஆடிக்காத்தில் அம்மிக்கல்லும் நகரும் –
  - 3. ஆடிச்செவ்வாய் தேடிக்குளி அரைச்ச மஞ்சளைப் பூசிக்குளி
  - 4. தை பிறந்தால் வழி பிறக்கும்

போன்றவற்றைக் காட்டலாம். மேலும் வானம் பார்த்து விதை விதைக்கும் வழக்கமும் வானியல் சார்ந்த அறிவுப்புலத்தையே எடுத்துக் காட்டுகிறது. இரண்டு காலங்களில் விதைக்கும் மரபு உள்ளது. காலபோகம், பெரும்போகம் என அழைக்கப்படும். காலபோகம் என்பது வடகீழ்



பருவக் காற்று மூலம் பெறப்படும் மழை நீரை நம்பி (மாரி காலம்) மேற்கொள்ளப்படும் விவசாயம். புரட்டாதி மாதத்தில் விதைத்து, தை அல்லது மாசி மாதத்தில் அறுவடை செய்யப்படுகிறது. அடுத்து சிறும்போகம். இது சித்திரை மழையை நம்பியும், இரணைமடுக் குளத்து நீரை நம்பியும் மேற்கொள்ளப்படுவது. பங்குனி மாதத்தில் விதைத்து, ஆடி அல்லது ஆவணி மாதத்தில் அறுவடை செய்யப்படுகிறது. (மோகனதாஸ்,க, வயது:68, பாரம்பரிய விவசாயி)

#### சோத்டம்

இயற்கைச் சக்திகளைத் தெய்வங்களாக வழிபடும் மரபு வேதகாலந்தொட்டு இருந்து வருகின்றது. கோள்கள் அசையும் அசைவைப் பொறுத்தே காலநேரங்கள் நிர்ணயிக் கப்படுகின்றன. ஒன்பது கோள்கள் சிறப்பிடம் பெறுகின்றன. இந்துக்களது வாழ்வில் அவை நவக்கிரகங்கள் ஆயின. இறைவன் ஒருவனது விதியை நிர்ணயித்து சனியின் மூலம் நிறைவேற்றுகின்றான் என்ற ஐதீகமும் உள்ளது. ஏழரைச்சனி காலம் மக்களது வாழ்வில் நன்குணரப்பட்டுள்ளது. இதேபோல சூரியன், தட்சிணாமூர்த்தி வழிபாடுகளையும் குறிப்பிடலாம். பஞ்சாங்கத்தில் குறிப்பிடப்படும் வாரம், திதி, யோகம், கரணம், நட்சத்திரம் என்பன சோதிடத்தின் அடிப்படைகள். ஆனால் இவை கோள்களின் அமைப்பு மற்றும் அசைவுகளை அடிப்படையாகக் கொண்டே வகுக்கப்பட்டுள்ளது. அதேபோல சமயச் சடங்கில் சங்கற்பத்தின்போது அனைத்து விபரங்களும் குறிப்பிடத்தக்கது. கல்பம், மன்வந்தரம், யுகம், வருடம், அயனம், ருது, மாதம், படம், திதி, வாரம், நட்சத்திரம், ராசி, யோகம், கரணம், முகூர்த்தம் ஆகியவை சோதிடத்தின் மரபுவழிச் சிறப்புக்கு உதாரணங்களாகும். மனித வாழ்வில் சோதிடத்தின் முக்கியத்துவம் குறையவில்லை. நவீன போக்கில் எண் சோதிடமும் முக்கியம் பெறுகின்றது. (இந்துநெறி: 1999: 83)

இந்துக்களின் வாழ்வில் சோதிடம் மிகமுக்கியமானதாகும். பிள்ளைகளின் எதிர்காலம் பற்றி அறிவதற்கும், புதிதாக தொழில், வீடு, வாகனங்கள் வாங்குவதற்கும், மங்கல, அமங்கலச் சடங்குகள் செய்வதற்கும் சோதிடம் பெரும்பங்கு வகிக்கிறது.

- 1. திருகோனம் ஒரு கோனம் ஆளும்
- 2. சித்திரைப் புதீதிரரால் நற்குடி நாசம்
- சனிப்பிணம் தனிப் போகாது.
- 4. பொன் கிடைத்தாலும் புதன் கிடைக்காது

போன்ற பழமொழிப் பிரயோகங்களை உருத்திரபுரப் பிரதேச மக்களிடத்தில் காணக்கூடியதாகவுள்ளது. மேலும் சாதகம் பார்த்தல், பரிகாரம் செய்தல் போன்றனவும் இன்றும் காணப்படுகின்றன. உருத்திரபுரத்தில் சிறந்த சோதிடராக பிரபலசிங்கம் விளங்கினார். இப்போது வவுனியாவிலே வசித்து வருகின்றார். இருந்தாலும் உருத்திரபுர மக்கள் தமது எதிர்காலம் குறித்தும் நல்ல நாள் குறிப்பதற்கும், திருமணப் பொருத்தங்கள் பார்ப்பதற்கும் அவரை நாடிச் செல்வது இன்றளவும் நடைபெறுகின்றது. அவரைவிட பெயர் சொல்லும் அளவுக்குப் பிரபலமான சோதிடர்கள் உருத்திரபுரத்தில் இல்லை என்பதும் குறிப்பிடத்தக்கது.

## **நிறைவாக**

தொன்மைமிகு வரலாற்றுச் சிறப்பு மிக்க உருத்திரபுர நாயகி சமேத உருத்திரபுரீஸ்வரர் ஆலயத்தைத் தனக்கென உரிமை கொண்ட சைவக்கிராமமே உருத்திரபுரம்



எனும் கிராமம். அதிகளவான இந்துப்பாரம்பரியங்களை அணிகலன்களாகப் பூண்டு, வாழ்வினை அர்த்தமுள்ளதாக வாழ்ந்து, இந்துப் பண்பாட்டை வளம்படுத்தும் அதிகளவான இந்துக்களைக் கொண்டதே பழம்பெரும் மரபுகளையுடைய உருத்திரபுரம் பிரதேசம். இது வளப்பம் நிறைந்த கிராமமாகவும், அனைத்துத் துறைகளிலும் தேர்ச்சி பெற்ற திறன் படைத்தவர்கள் நிரம்பப்பெற்ற ஊராகவும் திகழ்கின்றது. இவ்வூர் மக்கள் மருத்துவம், சோதிடம், வானியல், நம்பிக்கைகள், கட்டுமானம், போன்ற அறிவியற் பெறுமானங்களை தம் வாழ்வியலில் பின்பற்றுவதை நடைமுறைகள், உணவுப்பழக்கவழக்கங்கள், நம்பிக்கைகள், மரபுத்தொடர்கள், பழமொழிகள் என்பவற்றின் துணைக்கொண்டு அறியமுடிகின்றது. இவற்றுள் சில வழக்கொழிந்தும், இன்னும் சில மாற்றப்பட்டும், சில நடைமுறையிலுமுள்ளன என்பதும் ஆய்வின் மூலம் பெறப்பட்ட முடிவாகும்.

#### உசாத்துணை நூல்கள்

- 01. இந்துநெறி, (1999), இந்து மன்றம், யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகம், திருநெல்வேலி.
- 02. கிளிநொச்சி உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலய மகா கும்பாபிஷேக வைபவம் சிறப்பு மலர் (2011), ஆலய அறங்காவலர் சபை, உருத்திரபுரம்.
- 03. கேதீஸ்வரன்.றூ, அருள்சந்திரன்.மா, (2014), கிளிநொச்சி மாவட்ட தொன்மையின் மூலங்கள், மாவட்டச் செயலகமும் பண்பாட்டுப் பேரவையும், கிளிநொச்சி.
- O4. சுந்தரலிங்கம், க., (2014), வன்னி வரலாறும் பண்பாடும், குமரன் புத்தக இல்லம், கொழும்பு-சென்னை.
- 05. முகுந்தன்,ச., (2011), இந்துக் கணித வானியல் மரபு, குருசேத்திரா வெளியீடு, இலங்கை.
- விசாகளுபன்,கி., (2004), நாட்டார் வழக்காற்றியல், ஓர் அறிமுகம், மலர் பதிப்பகம், கந்தர்மடம், யாழ்ப்பாணம்.

### நேர்காணல்கள்

- 1.இந்திராணி,தி., வயது:53,D/8, உருத்திரபுரம், 26-06-2020, மு.ப 10.30.
- 2.இராசமணி,சி., வயது:72, D/8, உருத்திரபுரம், 20-06-2020, பி.ப 5.30.
- 3.சிவகுருநாதபிள்ளை,வை., (சித்த வைத்தியர்), வயது 72, D/10, உருத்திரபுரம், 10.06.2020, மு.ப 09.00
- 4.தியாகராஐன்.வே.,(ஆயுர்வேத எலும்பு முறிவு, ரோக வியாதிகள் வைத்தியர்), வயது 58, D/8 உருத்திரபுரம், 27–06–2020, மு.ப 10.00
- 5.மகேஸ்வரி,மோ., வயது:51, D/8, உருத்திரபுரம், 20-06-2020, பி.ப 3.00.
- 6.மோகனதாஸ்,க.,(பாரம்பரிய விவசாயி) வயது:68, D/8, உருத்திரபுரம், 30-08-2021, பி.ப 4.30.
- 7.விஐயகுமாரன்,ஆ., வயது:65,D/8, உருத்திரபுரம், 27–08–2021, மு.ப 09.00

திருச்செல்வம் கிஷாந்தினி, விரிவுரையாளர், இந்துநாகரிகத்துறை, இந்துக் கற்கைகள் பீடம், யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகம்,



# உருத்திரபுரநாயகி சமேத உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலயத்துடன் தொடர்புடைய ஆன்மீக மகான்கள்



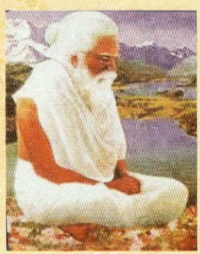
தவத்திரு ஸ்ரீ வேலாயுத சுவாயி



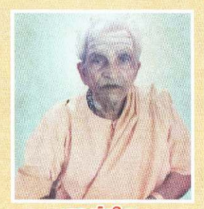
உயர்திரு வேலுப்பிள்ளை கதிரவேலு



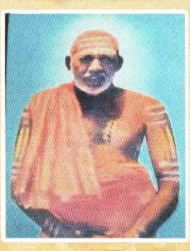
தவத்திரு மகாதேவா சுவாமிகள்



தவத்திரு யோகர் சுவாமிகள்



தவத்திரு கணேசானந்த சுவாயிகள்



தவத்திரு வழவேல் சுவாமிகள்



தவத்திரு பரமானந்த வள்ளி அம்மையுற் noolariam.org aavanaham.org

# **இ**விங்கத்திருவழவம்

இலிங்க வணக்கம் சிவ வழிபாட்டில் சிறப்பிடம் பெறுகின்றது. சிவ வடிவங்களில் மிகவும் தொன்மையானது சிவலிங்கம். குணமும் குறியும் கடந்த பேரொளியாகிய இறைவனை ஒரு குறியின் கண் வைத்து வழிபடும் பொருட்டுத் திகழ்வது சிவலிங்கமாகும்.

" காணாத அருவினுக்கும் உருவினுக்கும் காரணமாய் நீணாகம் அணிந்தார்க்கு நிகழ்குறியாம் சிவலிங்கம் நாணாது தேடியமால் நான்முகனும் காணநடுச் சேணாரும் தழற்பிழம்பாய்த் தோன்றியது"

- பெரியபுராணம்.

இறைவனது அருவுருவத் திருமேனியான சிவலிங்கம் " சதாசிவத் திருமேனி எனவும் கூறப்பெறும். ஒன்றும் புலப்படாத அருவினிற்கும் புலப்படும் ஒர் அண்ட வடிவமான பிழம்புருவானது பற்றி உருவமும் கை, கால், முதலிய உறுப்புகள் எவையும் புலப்படாமை பற்றி அருவமும் ஒன்றாகக் காணப்படுவதால் இச்சிவலிங்கம் அருவுருவத் திருமேனி எனப்படுகின்றது.

" அனுக்ரஹாய லோகாகானாம் லிங்காலிச மகேஸ்வா

உலகங்களுக்குக் கருணை செய்வதற்காகவே லிங்க வடிவில் மகேசுவரர் விளங்கினார். யூமி எல்லாம் லிங்க வடிவம். அகில உலகமும் லிங்க வடிவம். தூய தீர்த்தங்கள் யாவும் லிங்க வடிவம். நான்முகனும் திருமாலும் காணும்படி அருளாலே அவரிடை விணீணிற்கும், பாதாளத்திற்கும் அனற்பிழம்பாய்த் தோன்றியதே சிவலிங்கமாகும்.

## **ூலிங்கத்தின் தத்துவ**ம்

ூக்கமும் அழிவுமாகிய சம்சாரமானது லயத்தை அடையும்போது, பூதசாலங்கள் யாவும் சிருப்பு காலத்தில் எவ்வாறு தோன்றினவோ, அவ்வாறே லயத்தை அடைகின்றன. சிவலிங்கமானது அவற்றைப் படைக்கும் தன்மை வாய்ந்ததாகையால் அதற்கு "லிங்கம்" என்று பெயர். நிட்களமாயும் சாந்தமாயும் மனத்திற்கும் வாக்குக்கும் அப்பாற்பட்டதுமான அதுவே சம்சாரசாகரத்தில் உழலும் சகல பூதாசாலங்களுக்கும் முத்தியைக் கொடுக்கும் தன்மை வாய்ந்தது. அதுவே எல்லாவற்றிலும் வியாபித்து அவைகளுள் மறைந்து சகல உலகங்களுக்கும் நாயகலாக விளங்குகின்றது. அதலிடமிருந்து சிருட்டிக் காலத்தில் சாந்தி தக்துவம் உண்டாயிற்று. சாந்தி தக்துவக்கிலிருந்து சத்தி தக்துவம் தோன்றிற்று. சுத்தி கக்துவக்கிலிருந்து "நாகம்" தோன்றிற்று. அந்த நாதமே "சத்" என்று கூறப்படுவது. இங்கு கூறப்பட்ட இலிங்கம், சாந்தி, சத்தி என்ற மூன்றும் நிட்களமாகும் (உருவமற்றவை)

சிவமானது சகலம் எனப்படும். நாதம், பிந்து இரணிடும் "மிச்ரம்" எனப்படும். நாதமே இலிங்க வடிவெனிறும் பிந்துவே வடிவம். பீடம் சக்தி வடிவம். இலிங்கமும், பீடமும் ஒன்று சேர்ந்து ஒனிறாக இருப்பதால், நெருப்பும் வெப்பமும் சேர்ந்து ஒனிறாக இருப்பது போலச் சிவமும் சக்தியும் சேர்ந்து ஒனிறாக இருக்கிறது.



#### ஆகமங்கள், வேதத்தில் சிவலிங்கம்

இலிங்கம் என்பதற்குரிய பொருளைக் காரணம், கிரணம், சுப்பிரபேதம், வாதுளம் முதலான ஆகமங்கள் அழகாகவும், தெளிவாகவும் கூறுகின்றன. "லிம்" என்பது லயத்தையும் (ஒடுங்குவதையும்) "கம்" என்பது வெளிவருகலையும் குறிக்கும். இலிங்கம் என்பது சித்தரித்தல் எனப் பொருள்படும் என்றும், சிவபெருமான் படைப்பு முதலான ஐந்தொழில்களாலும் பிரபஞ்சத்தைச் சித்தரிக்கின்றதால், சிவலிங்கம் எனப் பெயர் ஏற்பட்டது என்றும் வருணப்பத்ததி என்னும் நூல் விளக்கம் கூறுகின்றது. "தேவர்கள் செல்வத்தை அடையும் பொருட்டு, உமது விசித்திர தபமாகிய மகாலிங்க மூர்த்தியை அபிடுடகம் செய்து வழியட்டார்கள் என்று ரிக் வேதத்திலும் (5.313) சிவலிங்கம் பற்றிய குறிப்பு வந்துள்ளது. சிவலிங்கத்தின் படமாக உள்ள பகுதி விந்து என்னும் தத்துவத்தையும், இலிங்கமாக உள்ள நாதம் என்னும் தத்துவத்தையும் குறிக்கும் என்றும், நாதவிந்து வடிவான இவ்விரண்டையும் ஒன்றாகச் சேற்த்தலே பிரதிட்டை என்றும் செறிக்கும் எனுறம் ஆகமம் கூறுகின்றது.

#### டுலிங்கம் – தொன்மை – சிறப்பு – வழிபாகு

உலகிலுள்ள எல்லா மரங்களும், விதைகளும், கனிகளும், எல்லா வகையான முட்டைகளும், சீவராசிகளும், பிண்டங்களும், பூமி, ஆகாயம், நட்சத்திரம் பலவும் சிவலிங்கத்தின் மேற்பாகம் போல மக்கள் இலிங்க வணக்கத்தினர் என்பதை, அங்கு கிடைத்த பல இலிங்கங்களைக் கொண்டு அழுத்தமாகக் கூறலாம். பெரிய இலிங்கங்களும், சிறிய இலிங்கங்களும் மிகப்பலவாகக் கிடைத்துள்ளன. ஹரப்பாவில் மட்டும் 600க்கும் மேற்பட்டவை கிடைத்துள்ளன. பண்டை மக்கள் சிறிய இலிங்கங்களைத் தாயித்துகள் போலக் கழுத்திலோ, கைகமிலோ கட்டியிருந்தனராதல் வேண்டும். இராவணன் தான் சென்ற இடமெல்லாம் சிவலிங்கத்தைத் தூக்கிச் சென்றான் என்பது ஒண்டுக்கருத்தக்கது. சிந்துவெளியில் கிடைத்த இலிங்கங்கள் இலிங்க வழிபாட்டின் தொன்மையினை விளக்கும் சான்றுகள் என்பதில் ஐயமில்லை. சிந்துவெளி நாகரித்திலிருந்தே தொடங்கும் இலிங்க வடிவம் சிவ வழிபாட்டில் கிடைக்கும் மிகப் பழைமையான வடிவமாகும். இவிவடிவினைக் குறித்து ஆய்ந்த மறைமலை அடிகள் " தீ வழிபாட்டின் சின்னம்" எனக் குறித்துள்ளார். எனினும் கோ.சுப்பிரமணியப்பிள்ளை சிவலிங்க வழிபாடு கந்து வழிபாட்டினின்று தோன்றியது என விளக்குகிறார்.

#### சிவலிங்க பாக அமைப்பு

சிவலிங்கமானது மூன்று கூறுகளை உடையது. அடிப்பாகம் நூற்கோண வடிவமாய் நிலத்திற்குத் தலைவனான படைப்புக் கடவுளாய பிரம பாகத்தை உணர்த்துவதாகும். மத்திய பாகம் எட்டுப் பட்டைகளையுடைய எண்கோண வடிவமாய் 1. வாமை, 2. சேட்டை 3. ரௌத்திரி, 4. காளி, 5. கலவிகரணி, 6. பலவீகரணி, 7. பலப்பிரதமணி, 8. சர்வபூதமணி என்னும் திருமாலின் எட்டுச் சக்திகளும் அதனோடு பொருத்த இருக்கும் ஆவுடை எனப்படும். திருப்புறம்பயத் தல வரலாற்றில் மனோன்மணியாகிய ஒன்பதாவது சக்தியும் சேர்த்து திருமாலின் ஒன்பது சக்திகளாகி நீருக்கு அதியதியான காத்தல் எனப்படும் ஸ்திதித் தலைவனான திருமாலின் பாகத்தை உணர்த்தும் எனக் கூறப்பட்டுள்ளது.

மேலுள்ள பாகம் நெருப்பிற்குத் தலைவனும், அழித்தல், மறைத்தல், அருளல் ஆகிய முத்தொழிலுக்கும் தலைவனான சிவபாகம் ஆகும். இதனாலேயே இலிங்கோற்ப மூர்த்தியின்



திருமேனியினைக் காட்டும் போது பாணத்திலேயே காட்டப்படுகிறது. பூமிக்கு அதிபதியான பிரம பாகம், பூமிக்குள் மறைந்து ஒடுங்கி நிற்கும். நீருக்கு அதிபதியான திருமாலின் பாகம் அபிடேக நீறைத் தாங்கி விரிந்து நிற்கும். நெருப்புக்கு அதிபதியான சிவபாகம் மேலோங்கி சோதிபோல் ஒளியுடனிருக்கும். இம்மூனிறும் சேர்ந்த அருவமும், உருவமும் அற்ற ஆதியும் அந்தமும் இல்லா அருட்பெருஞ்சோதி வழவே சிவலிங்கமாகும்.

#### ஆறுவகை ஒலிங்கங்கள்

அண்டலிங்கம், 2. பிண்டலிங்கம், 3. சதாசிவலிங்கம், 4. ஆன்மலிங்கம், 5. ஞானலிங்கம், 6. சிவலிங்கம் என்னும் ஆறு வகையாகச் சிவலிங்கம் கருதப்பெற்று அவரவர் பக்குவத்திற்&கற்ப வணங்கப்பெறுகிறது.

#### 1. அண்டலிங்கம்

அணிடம் என்றால் உருண்டை என்று பொருள். அணிடம் என்பது உலகத்தைக் கறிக்கும் காரணப் பெயராகும். உலகம் உருண்டையாக இருப்பதால் அணிடம் எனப்பட்டது. எழுத்து, பதம், மந்திரம் ஆகிய மூன்றையும் கொணிடது சொல்உலக, தத்துவம், புவனம், கலை ஆகிய மூன்றையும் கொணிடது பொருள்உலக. எழுத்து, பதம், மந்திரம், தத்துவம், புவனம், கலை ஆகிய ஆறும் உயிர்களின் இன்பதுன்ப நுகர்ச்சிக்கும், முத்திக்கும் வழியாக இருப்பதால் இவை அத்துவாக்கள் (கதியரடலிக்கும் வழிகள்) ஆகும். இந்த ஆறு அத்துவாக்கள் பருத்த திருமேனிப் பகுதிகளாகும். இவ்வத்துவாக்களைச் சிவலிங்கத்தின் பகுதிகளாக் கருதி வழிபடுவது அணிடலிங்க வழிபாடாகும்.

#### 2. பிணர்டலிங்கம்

அண்டத்தின் பெரும் பரப்பில் உள்ளன. எல்லாம் பிண்டமாகிய மானிட உடலிலும் உள்ளன. ஆதலால் மேலே கூறிய அத்துவாக்கள் ஆறும் மனித யாக்கையில் உள்ளன. இவற்றை மனித உடலில் உள்ள ஆதாரங்களில் நினைந்து வழிபடும் அகவழிபாடு பிண்டலிங்க வழிபாடு ஆகும்.

#### 3. சதாசிவலிங்கம்

சதாசிவலிங்கத்தில் சிவபெருமான் 5 திருமுகங்கள், 10 திருக்கரங்கள், 15 திருக்கண்கள் உடையவராக உள்ளார். 10 திருக்கைகளில் 10 வகையான ஆயுதங்களையும், படைக்கலன்களையும் ஏந்தியுள்ளார். இவர் ஒருடல், இரு திருவடி கொண்ட திருமேனி உடையவராய்க் கருதப்பெற்று வழிபடப்பெறுகிறார்.

இவருடைய ஐந்து திருமுகங்கள் ஈசானம், தத்புருடம், அகோரம், வாமதேவம், சத்தியோசாதம் என்னும் பெயர்களைப் பெறுகின்றன. இவை முறையே அருளல், மறைத்தல், அழித்தல், (ஒடுக்கம்), காத்தல், படைத்தல் ஆகிய ஐந்தொழில்களையும் செய்யும் சக்திகள். இத்திருமேனி ஐம்பெரும் மந்திரங்களை பஞ்சப்பிரம மந்திரம்) வடிவமாகக் கொண்டுள்ளது. ஆதலால் இம்மந்திரங்களால் சதாசிவலிங்கம் பூசிக்கப்பெறுகிறது. இம்மந்திரங்கள் அருவமாய் (உருவமற்றவையாய்) சதாசிவ உருவத் திருமேனியில் பதிவுறுகின்றன. அந்நிலையில் வழியாடு செய்யப்பெறுவதால் சதாசிவலிங்கம் அருவுருவமாகிறது.



#### 04. ஆன்மலிங்கம்

அண்டம், பிண்டம், சதாசிவம் ஆகிய முன்றும் சிவபெருமான் திருமேனிகள். இவை போன்ற மும்மலங்களிலிருந்து முற்றிலும் விடுபட்டு, தூயதாய் நிற்கும் உயிரும் சிவபெருமானது திருமேனியாகும். இது ஆன்மலிங்கம் எனப்பெறும். அகப்பூசையில் இந்தலிங்கம் இதயத்தாமரையில் இருப்பதாகக் கருதி பூசிக்கப்பெறுகிறது. இவ்வழிபாட்டினைச் சிவுயோகியர் செய்வர்.

#### "என்று நின் றேத்துவன் எம்பெருமான்தன்னை ஒற்றியென் உள்ளத்தின் உள்ளிருந்தானே"

(திருமந்திரம் - 1732)

எனத் திருமுலர் தமது அகவழியாட்டினைக் கூறுகிறார். இங்கு உள்ளம் என்பது உயிர்களை உணர்க்கி நிற்கிறது.

#### 5. கானலிங்கம்

ஞான®ம வடிவாக உள்ளவர் சிவசக்தி. ஞான®ம உருவான சக்தியும், சிவபெருமானும் ஒன்றித்து, ஒருவரை மற்றவர் என்றும் பிரியாது நின்று உயிர்களுக்குச் சிவஞானத்தை நல்கும் நிலையை ஞானலிங்கம் உணர்த்துகிறது.

> "எந்த பரமனும் என்னம்மை கூட்டமும் முந்த வுரைத்து முறைசொல்லின் ஞானமாம்" (திருமந்திரம் - 1740)

எனிபது திருமூலர் திருவாக்காகும்.

சிவபெருமானி, பார்வதி இவர் கூட்டமே ஞானலிங்கம். சிவவெருமானின் பதமாகிய " சி காரத்தை முன் நிற்குமாறு உரைத்து பின்னர் பார்வதியின் பதமாகிய " வ காரத்தை உரைத்துச் சிவ என்னும் மகாகாரண திருவைந்தெழுத்தின் உண்மையை உணர்ந்து, அஃது உணர்த்தும் ஞானநிலையில் நின்று செபித்தால், ஞானலிங்கம் வெளிப்பட்டுப் பேரொளிமயமாய்ச் சக்தி தோன்றிக் காட்சியளித்து நிற்கும். இந்த இலிங்கம் சிவஞானிகள் வழிபடுவதற்குரியது.

#### 6. சிவலிங்கம்

இந்த இலிங்கம் சிவன், சக்தி, பரநாதம், பரவிந்து, சதாசிவன், ம8க்கூர், உருத்திரன், மால், அயன் ஆகிய ஒன்பது வடிவங்களைத் தன்னுள் கொண்டுள்ளது. இது பரமசிவம் எனப்படுகிறது.

"மலர்ந்த வயன்மால் உருத்திரன் மகேசன் பலந்தரும் ஐம்முகன் பரவிந்து நாதம் நலந்தருஞ் சக்திசிவன்படி வாகிப் பலந்தரு லிங்கம் பராநந்தி யாமே"

(திருமந்திரம்)

என்பது சிவலிங்கத்தை உணர்த்தும் திருமந்திரப் பாடல். மேலும், " கிடந்தின்புற அன்றென்று அருள் செய்யும் ஆதிப்பிராகேன (திருமந்திரம் – 1754) என்னும் திருவாக்கில் இந்தச் சிவலிங்கம் பேரானந்தத்தை அனுபவிக்குமாறு அருள்பாலிப்பது என்றும், இஃது அன்றும் இன்றும் என்றும் இவ்வாறு அருள் பாலிப்பது என்றும், இதுவே அயன் முதல் சிவன் வரையுள்ள ஒன்பது வடிவங்களுக்கும் முதலாவது என்றும் திருமூலர் கூறுகிறார். இந்தச் சிவலிங்கம் அதீவிரப் பக்குவம் பெற்ற சிவஞானிகளுக்கு காட்சியளித்து. சிவானந்த அனுபவத்தைத் தரும். திருஞானசம்பந்தர், திருநாவுக்கரசர்.



சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள், மணிவாசகப் பெருமான், திருஒலர் ஆகியோர் போன்ற ஆச்சார்ய மூர்த்திகள் இச்சிவலிங்கத்தில் பரசிவத்தைச் சிவஞானத்தாற் கண்டு, பேரானந்த அனுபவம் பெற்று அந்த ஆனந்த வெள்ளத்தில் அழுந்தி நின்றவர்கள்.

### சலலிங்கமும், அசலலிங்கமும்

சிவலிங்கம், சலலிங்கம், அசலலிங்கம் என்னும் இரு பெரும் பிரிவுகளில் அமைகின்றது. சலம்-புடை பெயர்வது – மாடு போல்வன. அசலம் புடை பெயராதது – மலை போல்வன. சலலிங்கம், சங்கமலிங்கம் எனப்படும். மண்ணாலும் கல்லாலும் பொன். வெள்ளி, செம்பு முதலிய உலோகங்களாலும், சந்தனம், வன்னி முதலிய மரங்களாலும் செய்யப்படும் சிவலிங்கம் சலலிங்கம். அசலைவிங்கம் அல்லது தாவரலிங்கம் என்பது இடத்தை விட்டு அப்புறப்படுத்த முடியாதது.

திருக்கோயில்களின் மூலத்தானத்தில் நிலையாக நிறுவப்படுவன அசலலிங்கங்கள். இவற்றின் வகைகளும், எடுத்துக்காட்டுகளும் பின்வருமாறு.

- 1. சுயம்புலிங்கம்: எவராலும் தோற்றுவிக்கப் பெறாமல் இயற்கையாகத் தாமே தோன்றின. இலிங்கங்கள் சுயம்புலிங்கம் என்றும் தான்தோன்றிலிங்கம் எனவும் பெயர் பெறும். காட்டாக, அச்சிறுபாக்கம், திருவிற்கோலம், திருவான்மியூர், திருமுல்லைவாயில் முதலிய தலங்களில் உள்ள சுயம்புலிங்கங்களைக் குறிப்பிடலாம்.
- 2. **தைவிகலிங்கம்:** திருமால், நான்முகன் முதலியோர்களால் நிறுவப்பட்டு வழிபடப் பெற்றனவ. காட்டாகக் காஞ்சிபுரம் கச்சபேசர் கோயிலில் திருமால் அமைத்த சிவலிங்கம் உள்ளது. சீர்காழியில் நான்முகன் அமைத்த சிவலிங்கம் உள்ளது. இவை தைவிகலிங்கள்.
- 3. காணலிங்கம்: கணபதி, முருகன் முதலான 8தவகணங்களால் நிறுவப்பெற்றுப் பூசனை செய்யப்பெற்றவை காணலிங்கங்கள் எனப்பெறும். நந்தி, மகாகாளர், பிருங்கி, கணபதி, இடபம், கந்தர், பார்வதி, சண்டர் என்று கணத்தலைவர் எணம்ராவர். காட்டாகக் குமரேசர் சிவபெருமானைச் சிவலிங்க வடிவில் வழிபட்ட லிங்கம் திருத்தணிகைக் குமரேசம் என வழங்கப்படுகின்றது.
- 4. **மானுட லிங்கம்:** மாந்தர்களால் நிறுவப்பெற்று வழிபடப் பெற்றவை. காட்டாகக் காஞ்சிபுரம் கைலாசநாதர் கோயிலில் பல்லவ மன்னன் இராசசிம்மன் அமைத்து வழிபட்ட இலிங்கம்.
- 5. ஆரிடலிங்கம்: முனிவர்களால் நிறுவப்பெற்று வழிபடப் பெற்றவை. காட்டாக, மதங்க முனிவர் பூசித்தது. காஞ்சியுரத்தில் உள்ளது. இது மதங்கீசம் என விளங்கி வருகிறது.
- 6. அசுரலிங்கம்: அசுரர்களால் உருவாக்கப்பெற்றுப் பூசிக்கப் பெற்றவை. காட்டாகக் காஞ்சிபுரத்தில் தக்கன் அமைத்துப் பூசித்தது. இஃது அவன் பெயரில் தக்கீசர் கோயில் என விளங்கி வருகிறது.



- 7. சாரலிங்கம்: தேவர் உருவாக்கி பூசை செய்<u>தத</u>ு. காட்டாக காஞ்சிபுரத்தில் சுரகரேசுவரர் கோயிலில் சாலிங்கம் உள்ளது.
- 8. பாணலிங்கம்: பாணாசுரன் வழிபட்ட இலிங்கம். காட்டாக ஸ்ரீ சைலம், நேபாளம், ம8கந்திரம் போன்ற இடங்களில் இச்சிவலிங்கங்கள் காணப்படுகின்றன. இவை சுயம்புலிங்கத்திற்கு ஒப்பானவை என்று காமிக ஆகமம் கூறுகிறது.
- 9. சணிகலிங்கம்: நிறுவப்பெற்ற பூசனை செய்யப் பெற்றவுடன் கைவிடப்படுபவை சணிகலிங்கங்கள் எனப்பெறும். மணி. அரிசி, அன்னம், ஆற்றுமணல், கோமயம் வெண்ணெய், உருத்திராக்கம், சந்தனம், முடிச்சிட்ட நாணல் (கூற்ச்சம்) மலர்மாலை, சர்க்கரை, அரிசிமாவு, திருநீற, பழம். தண்ணீர், தயிர் என்று பதினாறு பொருள்களால் செய்யப்பெறுவன சணிகலிங்கங்களாகும்.

### மனிதர் உருவாக்கிய இலிங்கங்கள்

**ക്ര**തഖ **நாത്**ക ഖതക്വ്വദ്ര്യ്.

- 1. அட்டோத்திரலிங்கம்: 108 சிவலிங்கங்களை உடையது. இறைவனின் அகண்டகாரத் தன்மையினை ஒரு இலிங்கத்துள் 108 இலிங்கங்கள் இருப்பதாகப் பூசா பாகத்தில் வரைகோடுகள் செதுக்கி வழிபடுவது.
- 2. சகசிரலிங்கம்: சகசிரமாகிய 1008 வரைகோடுகளில் காண்பது சகசரலிங்கம். இவ்வகை இலிங்கங்கள் காஞ்சிபுரம் ஏகாம்பரநாதர் கோயிலில் உள்ளன.
- 3. தாராலிங்கம்: பூசா பாகத்தில் 64 எணிணிக்கை வரையிலான பட்டை செதுக்கி, தீட்டிய நிலையில் வழிபடுவதாகும். இது இறைவனின் பல திசைநோக்காமை திவ்விய நிலையைச் சுட்டுவதெனலாம். இது காஞ்சிபுரம் கைலாசநாதர் கோயிலில் உள்ளது.
- 4. முகலிங்கம்: உருவ வழிபாட்டில் மூர்த்தங்களின் வழியே, எளிதாக இறைவனை அறிந்து பயன்பெற முன்னோடியாக அமைந்தது முகலிங்கம். முகலிங்கம் பற்றித் தனியே கூறப்படுகிறது.

## வியத்தகு சிவலிங்கங்கள்

வடிவத்தாலும் பலவகை அமைப்புக் கூறுகளாலும் பல்வேறுபட்ட சிவலிங்கங்கள் சில ஆலயங்களில் காணப்படுகின்றன. அவற்றுள் சிலவற்றைக் காணலாம்.

### (அ) திருப்புவனவாயில் சிவலிங்கம்

பாணி டி நாட்டுப் பழம்பெருஞ் சிவாலயங்களுள் ஒனிறாகிய திருப்புவனவாயில், திருவாடானைக்கு 19 கிமீ. தொலைவிலுள்ளது. இங்குள்ள நந்தியும், மூலலிங்கமும், ஆவுடையாரும்



மிகப் பெரியவையாகும். சுவாமிக்கு 3 முழ உடை 8வேண்டும். ஆவுடையாருக்கு 30 முழ உடை 8வெண்டும். மூன்று முழமும் ஒரு சுற்று, முப்பது முழமும் ஒரு சுற்று என்று பழமொழியாகச் சொல்வது இத்தலத்துச் சுவாமியைப் பற்றித்தான் என்று கூறப்படுகிறது.

### ஆ) தஞ்சைப் பெரிய கோவில் சிவலிங்கம்

தஞ்சைப் பெரிய கோயிலில் நந்தியும் பெரியது. சிவலிங்கமும் பெரியது. அதன் உயரம் 13 அடி கருவூர்ச் சித்தரால் மூர்த்திகர நோக்கில் பிரதிட்டை செய்யப்பட்ட சிறப்பினையுடையது இந்தச் சிவலிங்கம்.

### 😢) காஞ்சிபுரம் சிவலிங்கங்கள்

காஞ்சி ஏகாம்புநாதர் கோவில் பழம்பெருமை மிக்கது. அவ்வாலயத்தில் மாவடியைச் சுற்றியுள்ள திருச்சுற்றிலே புராண அடிப்படையிலே 136 சிவலிங்கங்கள் அமைந்துள்ளன. இது பொதுவாகச் சில சிவாலயங்களில் காணலாகும். 108 சிவலிங்கங்கள் கொண்ட ஒரே சிவலிங்கமும் உள்ளது.

### ஈ) திருப்பூவணம் சிவலிங்கம்

மதுரைக்கு அருகிலுள்ள திருப்பூவனாம் சிவாலயத்தில் சிவலிங்கத்தில் திரிசூலமும் சடைமுடியும் வடிவங் கொண்டுள்ளதைக் காணலாம். இத்தலத்தாண்டகப் பாடலில் " வடிவேலு திரிசூலம் தோன்றும்" என்று நாவுக்கரசர் குறிப்பிட்டுள்ளார். வேறு சிவாலயங்களில் இத்தகைய அமைப்பில் சிவலிங்கம் இருப்பதாகத் தெரியவில்லை.

### (உ) தஞ்சாவூர் அருகே கோயில் வெண்ணி

தஞ்சாவூர் அரு8க கோயில் வெணிணி என்னும் தலத்தில் கரும்பேசுவரர் சிவலிங்க வடிவில் காட்சியளிக்கிறார். கருப்பங்கழிகளை ஒன்று சேர்த்துத் தொகுத்து வைத்திருப்பது போல அதிசயமாகக் காட்சியளிக்கிறது இச்சிவலிங்கத் திருமேனி.

### (ஊ) திருவண்ணாமலை அருணாசலேசுவரர்

குரியன், சந்திரன், நான்முகன், திருமால் முதலிய தெய்வங்களாலும், சைவ சமயாச்சாரியர் நால்வராலும், அருணகிரிநாதர் முதலிய அருளாளர்களாலும் வழிபடப்பட்ட சிறப்பு வாய்ந்தது. " அருணாசலேசுவரர் என்ற பெயர் கொண்ட சிவலிங்கம் ஆகும்.

## எ) திருப்பனந்தாளில் சாய்ந்கு நிமிர்ந்த இலிங்கம்

தடகேசுவரமாகிய திருப்பனந்தாளில் சடையப்பர் கோயில் உள்ளது. சிவபக்தி மிகுந்தவளாகிய தாடகை பூசை புற்கையில், ஆடை நெகிழவே அவள் கையிலுள்ள மாலையை ஏற்கும் நோக்கத்தில் இறைவன் சிரந்தாழ்த்தினான். ஆதலின் சிரந்தாழ்த்திய சிவலிங்கம் அங்கு உள்ளதாயிற்று. இந்தச் சிவலிங்கத்தின் உச்சியில் சடை முடியமைப்பு உள்ளது. தாடகைக்காகச் சாய்ந்த சிவலிங்கத் திருமேனி குங்கிலியக் கலை நாயனாரால் நிமிர்த்தப்பட்டது. இச்சிவலிங்கம் மிகத் தொன்மையானது.



### ஏ) கொடுமுடியில் அகத்தியர் கைரேகை பதிர்த சிவலிங்கம்

பாண்டிய நாட்டுக் கொடுமுடியில் கொடுமுடிநாதர் திருக்கோயில் உள்ளது. சிவலிங்கத்தின் மீது கைவிரல் பதிந்ததடம் உள்ளது. சிவலிங்கத்தை அகத்தியர் கட்டித் தழுவியதால் உண்டான தழும்பு எனும் புராணக் குறிப்பிறீகேற்பச் சிவலிங்கம் இருப்பது காணத்தக்கது.

### (ஐ) திருக்கருவூர் அதிசயச் சுயம்புலிங்கம்

திருக்கருவூரில் முல்லைவன நாதராகிய சிவலிங்கத் திருமேனியின்மீது முல்லைக்கொடிகள் தமுவிப் பபர்ந்ததன் அடையாளமாகத் தமும்பை இலிங்கத்தின்மீது இன்றும் காணலாம். இந்தச் சுயம்புலிங்க மூர்த்திக்குப் புனுகுச் சட்டம் சார்த்துதலே அபிகேகமாக இருந்து வருகின்றது.

### ஒ) சோடச தாரா லிங்கம்

சிதம்பரம், காஞ்சிக் கைலாயநாதர் கோயில், பழையாறை ஆகிய தலங்களில் சோடச தாராலிங்கத்தைச் காணலாம். 16 பட்டைகளையுடைய இலிங்கத்தைச் சோடச தாராலிங்கம் என்பர். இது சந்திரனின் 16 கலைகளையும், 16 பட்டைகளாகக் கொண்டு விளங்குவதாகும். வளர்பிறையின் நிறைவைக் குறிக்கும் இந்த அடையாளத்தால் மக்கள் பதினாறு பேறுகளும் பெற்றுப் பெருவாழ்வு பெற இதனை வழிபடுவர்.

### ஓ) சத்திமுந்நம் திருக்கோயில்

குடந்தைக்கு மேற்கே 8 கி.மீ. தொலைவில் சத்திமுற்றம் திருக்கோயிலில், இறைவி தன் ஒற்றைக் காலைத் தரையில் ஊன்றியும் மற்றொரு காலை ஆவுடையாரின் மீது மடக்கி வைத்தும் தன் இரு கைகளாலும் சிவலிங்கத்தைத் தழுவி நிற்கும் திருக்கோலம் அமைந்துள்ளது. சக்தி தழுவிய இலிங்கத் திருமேனியும் அதற்குப் பின்யுறம் ஒற்றைக்காலில் நின்று தவம் புரியும் அம்மையின் திருமேனியும் ஐதீகச் சிறப்புடையவை.

#### (ஓள) வில்லியனூர்ச் சிவலிங்கம்

வில்லியனூர்ச் சிவன் கோயிலில் முலவராக நிறுவப்பட்டுள்ள சிவலிங்கம் ஒருவகைக் களிமனி கலவையால் உருவாக்கப்பட்டது. அதன் உயரம் இரண்டரை அடி. இவ்வாறு உருவாக்கப்படும் இலிங்கம் குறிக்து, மலையுச்சியிலிருந்து அல்லது ஆற்றங்கரையிலிருந்து எடுக்கப்பட்ட வெணிமையான தாய்மையான களிமணிணுடன் பால். தயிர், நெய், பால்மரப் பட்டைகள் சந்தனக் குழம்பு, பாதரசம் முதலான இனீனபிற பொருள்களையும் வேணிடிய அளவு சேர்த்து. நன்கு பிசைந்து இரணிடு வாரங்கள் அல்லது ஒரு திங்கள் சென்ற பின்னர், ஆகமத்தில் விதிக்கப்பட்ட வடிவில், இலிங்கமாக உருவாக்கப்படுவது மின்மய லிங்கம்" என்று காமிகாகமம் கூறுகிறது. இவ்வாறு உருவாக்கப்படும் இலிங்கத்தின் மீது புனுகு எணிணைய் பூசுவது வழக்கம். ஆனால் இக்கோயிலில் வழக்கத்திற்கு மாறாக சாம்பிராணித் தைலம் பூசுகின்ற வழக்கம் இன்றும் உண்டு

### 🗀 ரிஷிவந்தியத்தில் இலிங்கத்தில் தோன்றும் அம்பிகை

விழுப்புரம் மாவட்டம், கள்ளக்குறிச்சியில் இருந்து திருக்கோவிலாருக்குச் செல்லும் வழியில் உள்ளது. நிஷிவந்தியம். இந்த ஊரில் உள்ள அந்த்தநார்சுவரர் ஆலயத்தில் அமைந்திருக்கும் மூலவர் லிங்கம் அயூவ்வமானது. இந்த இலிங்கத்துக்குத் தேன் அமிஷேகம் செய்யும் போது, இலிங்க



பாணத்தில் அம்பிகையின் திருவுருவம் தென்படுவதைத் தரிசிக்கலாம். கேன் முழுவதும் வழிந்ததும் அம்பிகையின் திருவுருவத்தைத் தரிசிக்க இயலாது. இந்தச் சிவலிங்கம், இந்திரனால் வழிபடப்பட்டது என்றும், சிவபெருமான் அவனுக்கு அர்த்தநார்சுவரராக (இந்த இலிங்கத் திருமேனியில்) காட்சி அளித்தார் என்றும் தல புராணம் கூறுகிறது. இந்தக் கதையை விளக்கும் சுதைச் சிற்பம், அம்பிகைக்கு எதிரில் உள்ள நந்தி மண்டப விமானத்தில் அமைந்துள்ளதைக் காணலாம். ஒவ்வொரு நாளும் நள்ளிரவுப் பூசையின் போது இங்கு தேனாபிஷேகம் செய்யப்படுகிறது. கருவறையில் சுயம்புவாகச் சிவபெருமானும், பார்வகி அன்னையும் சிவலிங்கத்திலே ஒன்றியவராக – உமையங்கனாக அடியவர்களுக்குக் காட்சியளிப்பது சமய உலகில் காணப்படும் அற்புதமாகும். தென்னிந்தியாவில் இங்கு மட்டுமே இத்தகைய சிற்புத் திருமேனி உள்ளதென்புர்.

#### (க) சகசிரலிங்கம்

ஆயிரம் திருப்பெயர்களால் அர்ச்சனை வழிபாட்டினை ஏற்கும் நிலையிலுள்ள சிவபெருமானை ஆயிரம் லிங்கங்களில் புலப்படுத்த நிலைத்த அருளாளர்கள் சகசிரலிங்கம் கண்டனர். சிற்பியரும் ஒரே சிவலிங்கத்தின் நடுத்தறியாகிய பாணப் பகுதியில் ஆயிரம் லிங்கங்களைப் பொறித்துள்ளனர். சிறப்புமிகு சகசிரலிங்கம் தென்காசி விசுவநாதர் ஆலயத்திலும், மயிலாடுதுறை மயூரநாதர் கோயிலிலும் சிறப்பாகக் கண்டு வழிபடலாம்.

### (கா) அன்னூர் ஆலயத்தில் இறக்கைகளுடன் சிவலிங்கம்

கோவை அவினாசி வட்டத்திலுள்ள அன்னூர் மன்னீசுவரர் ஆலயத்தில் இறக்கைகளுடன் கூடிய சிவலிங்கம் உள்ளது. வேறு எந்தத் தலத்திலும் இத்தகைய வடிவைக் காண முடியாது.

## (கி) சிவலிங்கத்தின் 6மல் திருமால்

சிவனுக்கும், திருமாலுக்கும் இவறுபாடு காட்டாமல் ஒருமை உணர்வுடன் மக்கள் வழிபாடாற்ற வேண்டுமென்று சமயவுலகில் சில உத்திகள் கையாளப்பட்டுள்ளன. அவற்றுள் ஒன்று இது. இவலூர் சாலையிலுள்ள திருத்தலம் திருப்பாற்கடல். அவ்வூர்க் கோயிலில் சிவலிங்கத்துக்கான ஆவுடையாறின்மேல் இலிங்கமிருக்கும் தானத்தில் திருமால் நின்றுகொண்டிருக்கும் நிலையில் கலைப் படைப்பிலைக் காணலாம். பல தொன்ம நிகழ்ச்சிகளைக் காட்டும் சிவலிங்கங்களும் உள்ளன. எம்பிராட்டியின் முலைத் தமும்பும், வளைத் தமும்பும் பெற்றது காஞ்சியிலுள்ள ஏகாம்ப்அநரசுவரர் கோயில் சிவலிங்கமாகும்.

- (கீ) புலியால் அறையப்பெற்று அதன் சுவடுபட்ட சிவலிங்கத்தைத் திருப்புலி வனம் சிவன் கோயிலில் காணலாம்.
- (**த**) காமதேனுவின் பால்கறையில் நந்தினியின் கால் சறுக்கினமையால் அதன் குளம்பு பதிந்த சுவப்டினையும் திருவான்மியூர் மருந்தீசர் கோயிலுள்ள சிவலிங்கத்தில் காணலாம்.





#### (கூ) நீர்படாத லிங்கம்

தன் னீர் படாமல் பாதுகாக்கப்பெறும் சிவலிங்கங்களும் உள்ளன. இவை திருமுல்லைவாயிலிலும், திருவொற்றியூரிலும் உள்ளன. திருவொற்றியூர் இலிங்கத்திற்குச் சந்தனமும், சாம்பிராணித் தைலமுமே சாத்தப்பெறும். அபிடேகம் ஆவுடையாருக்கு மட்டுமேயாகும்.

#### (கெ) வெளிப்புத்தல்

சக்தி சிவலிங்கத்தினின்று வெளிப்படுதல் காஞ்சி ஆதிப்ட காளிகாம்பாள் 8கோயில் சிற்பத்திலும். கண்ணப்பர் தமது கண்ணைப் பெயர்த்தெடுதலைத் தடுத்து நிறுத்தும் சிவபெருமானது கை சிவலிங்கத்திலிருந்து வெளிப்படுதல் கண்ணப்பர் சுதை சிற்பங்களிலும் காணப்படுகின்றன.

தேவாரப் பாடல் பெற்ற தலங்கள் சிலவற்றுள் காணப்பெறும் சிவலிங்க வடிவக் குறிப்புகள் பற்றித் தேவார மூவர் குறிப்பிடுவனவற்றைக் காண்டுபாம்.

#### (அ) பசுவின் காது:

பசுவின் காது போன்ற தோற்றமுடைய இலிங்கம் அமைந்துள்ள தேவாரத் தலம் கோகரணம் ஆகும். (கோ-பசு, கரணம் – காது) "மாகடல் சூழ் கோகரணம் மன்னினானே என்பது நாவுக்கரசர் தரும் குறிப்பு.

#### (ஆ) கைச்சின்னம் :

இலிங்க வடிவின்மீது கைச்சின்னம் அமைந்து காணப்பெறும் தேவாரத்தலம் (சோழ நாட்டுத் தென்கரைத் தலம்) கைச்சின்னம் என்ற பெயர் பெற்றுள்ளது. "கையுடையான் மேவியுறை கோயில் கைச்சின்ன(மே என்பது சம்பந்தரின் குறிப்பு இவ்வூர் மக்கள் வழக்கில் கச்சனம் என்று வழங்கப்படுகிறது.

#### இ) கோணப்பிரான் :

வலது பாகம் கோணிய நிலையில் அமையப்பெற்ற சிவலிங்கம் திருப்புகலூரில் காணப்பெறுகின்றது இவ்வடிவினைக் கோணப்பிரான் என்று அப்பர் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

#### ஈ) தலைமாலை :

திருவஞ்சைக்களம் என்னும் மலைநாட்டுத் தேவாரத் திருத்தலத்தில் அமைந்துள்ள இலிங்க வடிவம் மிகச் சிறியதாய் உள்ளது. அந்த இலிங்கத்தின் முடியில் "தலைமாலை" காணப்பெறுகின்றது. இந்த இலிங்க வடிவினைத் "தலைக்கு தலைமாலை அணிந்த தென்ன" என்று சுந்தரர் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

#### **உ) பிளவுபட்ட இலிங்கம்** :

கும்ப கோணம், மயிலாடுதுறை அருகே உள்ள நன்னிலம், திருக்கொணிடிசுவரர் கோயிலில் உள்ள இலிங்கம் பிளவுபட்டுக் காணப்படுகிறது.



#### (ஊ) 16 பட்டை இலிங்கம் :

காஞ்சிபுரம் திருஇலவுங்கோட்டுரில் உள்ள தெய்வ நாகேசுவரர் ஆலயத்தில் மேற்கு முகமாக "இரம்பாபுரிநாதராக" 16 ஒளிப்பட்டைகளை உடைய சிவலிங்கம் உருவில் அருள் யுரிகின்றார் இறைவன்.

#### (எ) குடிமல்லம் சிவலிங்கம் :

ூந்திர மாநிலம் குடிமல்லம் என்ற ஊரில் அமைந்துள்ள கி.மு. இரண்டாம் நூற்றாண்டுக்கு முற்பட்டதான இலிங்கத்திருமேனி உள்ளது. இதன் உருத்திரபாகத்தில் இரு கைகளையுடைய சிவன் முயலகனின் மீது நிற்கும் நிலையில் உள்ளார். இது ஒர் அரிய வடிவாகும்.

#### 

காஞ்சி நகரில் ஆதிப்ட பரமேசுவரி ஆலயத்திலுள்ள இலிங்கம் 40.6ச.மீ உயரமுடையது. இதன் உருத்திர பாகத்தில் சக்தியின் வடிவம் அமர்ந்த நிலையில் காணப்படுகின்றது. இறைவியின் வடிவம் இலிங்கத்தில் காணப்படுவதால் இது சக்திலிங்கம் என அழைக்கப்படுகிறது. இத்தகைய தனித்தன்மை வாய்ந்த அரிய கலைச் செல்வம் எந்த மன்னராட்சியில் நிறுவப்பட்டதென்பதற்கும் போதிய சான்றுகள் இல்லை. எனினும் அதன் கலைப்பாணியைக் கொண்டு இந்தச் சக்திலிங்கம் விசயநகர மன்னர்கள் காலத்தில் செய்யப்பட்டிருக்கவேண்டும் என்று கருதலாம்.

### ஐ) டாக்கா கலைக்கூடச் சிற்பம் :

காஞ்சியிலுள்ள சக்திலிங்கத்திலின்றும் சிறிது வேறுபட்ட அரிய புடைப்புச் சிற்பம் ஒன்று டாக்கா தொல்பொருள் கலைக்கூடத்தில் உள்ளது. இச்சிற்பத்தின் மேற்பகுதியில் சக்தியின் வடிவம் அரையளவு மட்டும் உடையதாய் இலிங்கத்துடன் புணர்ந்த நிலையில் காணப்படுகிறது. நூற்கரங்களையுடைய இறைவியின் மேற்புறக் கைகளில் உருத்திராக்கமும் ஏட்டுச்சுவடிகளும் உள்ளன. கீழ்புறக்கைகள் தியான முத்திரையைக் குறிப்பதாக உள்ளன.

### தத்துவ விளக்கம் :

இறைவனும் இறைவியும் இணைந்த நிலையே உலகின் தோற்றம் அண்டங்கள் அனைத்தும் சிவசக்தி மயமாயிருக்கின்றன. சிவம் என்பது சேதனம், அறிவுப்பொருள். சக்தி என்பது அசேதனம், சடப்பொருளாகும். இவையிரண்டும் இணைபிரியாது உலகெங்கும் இயங்குகின்றன. உயிரினங்களை எடுத்துக் கொண்டால் ஒரு பகுதி ஆணும், இன்னொரு பகுதி பெண்னுமாய் விளங்குகின்றன. ஆணும், பெண்ணும் சேர்தலாலே புதிய உயிரினங்கள் தோன்றுகின்றன. இதற்கு மூலமாக விளங்குவதே சிவசக்தியாகும். சிவனின்றேல் சக்தியில்லை. சக்தியின்றேல் சிவனில்லை. அவை என்றும் இணைபிரியாதன. எனவே சக்தியும், சிவமும் ஒன்று என்பது தெளிவாகும். இதனை,

சக்தியும் சிவமாம் இலிங்கமே தாபரஞ் சக்தி சிவமாம் இலிங்கத்தே சங்கமஞ் சக்தி சிவமாம் இலிங்கம் சதாசிவம் சக்தி சிவமாகுந் தாபரந்தானே (திருமந்திரம் - 1725)



## ஒன்பது இலிங்கங்கள்

திருமால் நீங்கிய நான்முகன், இந்திரன், அக்கினி, இயமன், நிருதி வருணன், வாயு, குபேரன், ஈசானன் இவர்களுடைய பெயரைத் தாங்கியவை ஒன்பது இலிங்கங்கள். இவ்வொன்பது இலிங்கங்கள்கள் இருக்கும். இவ்வொன்பது இலிங்கங்களின் பாணத்தில் இவர்களது கையில் உள்ள சின்னங்கள். படைக்கலன்கள் இருக்கும். இவ்வொன்பது இலிங்கங்களையும் நடுமுதல் மற்ற எட்டுத்திசைகளிலும் அமைத்துப் பூசிக்க எணிவகைச் சித்திகளும் வந்தடையும் எனக் கூறப்படுகிறது. இவ்வொன்பது இலிங்கங்கள் ஒரே கோயிலுக்குள் இருக்கும் இடம், காண முத்தி தரும் தில்லைத் திருச்சிற்றம்பலத்துள் சிவகங்கைக் திருக்குளத்தின் வடபால் ஆகும். இவை நவலிங்கம் என அழைக்கப்படுகிறது.

| பனீனரு சோத்லங்கங்கள்           |                           |
|--------------------------------|---------------------------|
| சோத்லங்கத் தலங்கள்             | இலங்கத்தன் பெயர்கள்       |
| 1. சௌராவුද්දர சோமநாதம்         | 8சாமநாதர்                 |
| 2.ஶ்ரீ തசலம் (திருப்பருப்பதம்) | மல்லிகார்ச்சுனர்          |
| 3. ഉജ്ജധിതി (ഉஞ്சேതെ மாகாணம்)  | மாகா8ளசுவரர்              |
| 4. ஒங்காரம்                    | ஒங்கானேசுவரர்             |
| 5. பரலிவைதீதியநாதமீ            | வைத்தியநாதர்              |
| 6. பீமசங்கரம்                  | பீமசங்கரர்                |
| 7. தூாமேசுவரம்                 | <b>இ</b> ராமநாதர்         |
| 8. நா&கசம்                     | நாகேசுவரர்                |
| 9. வாரணாசி (காசி)              | விசுவநாதர்                |
| 10. திரியமீபகமீ                | திரியமீப <b>கேசுவ</b> ரர் |
| 11 கேதாரம்                     | கேதாரேசுவரர்              |
| 12.                            | ருஸ்ருணேசுவரர்            |

#### 

தஞ்சை மாவட்டம் பாபநாசம் என்ற பேகுநின் மேற்பகுதியில் உள்ள வங்காரம் பேட்டை என்னும் இடத்தில் 108 இலிங்கங்கள் சிறப்பாக இடம் பெற்றுள்ளன. கல்வெட்டில் "திருமால்புரம் என வழங்கும் இத்திருக்கோயிலில் இராமபிரான் நிறுவிப் பூசித்ததாகக் கூறப்படும் 108 இலிங்கங்கள், இராமலிங்கம் எனப்படும் மூலலிங்கத்தின் வடப்பக்கம் கிழக்கு மேற்காக 3 வரிசைகளில், வடபக்க வரிசையில் 35, நடுவரிசையில் 36, தென்வரிசையில் 35, முல இலிங்கம் தனிக்கோயிலில் உள்ள அனுமன் லிங்கம் ஆக 108 இலிங்கங்கள் தனிச்சிறப்புடன் அமைந்துள்ளன. தென்னாட்டில் 108 இலிங்கக் சிறப்புக் கோயிலாக இது விளங்குகின்றது.



#### 1000 இலிங்கங்கள்

இராமநாதபுரத்திலிருந்து 12 கி.மீ தொலைவிலுள்ள உத்தரகோசமங்கை, மங்களநாதசுவாமி கோயிலின் தலமரம் பழைமையான இலந்தை மரம். இம்மரத்தின் அருகில் உள்ள இலிங்கத்தில் ஒரு வநிசைக்கு 50 இலிங்கங்கள் என்ற கணக்கில் 20 வநிசைகளில் 1000 இலிங்கங்கள் கொண்ட அமைப்பு உள்ளது.

### திருநல்லூர் பஞ்சவர்ணசுவரர் இலிங்கத் திருமேனி

அறுபத்து முன்று நாயன்மார்களில் ஒருவனாகவும், சோழமன்னனாகவும் இருந்த கோச்செங்கட்சோழன், எண்தோள் ஈசற்கு எழில்மாடம் எழுபது அமைத்தவன். இவ்வாறு இவன் அமைத்த பெருங்கோயில்களில் மலைமல்கு கோயில் எனச் சம்பந்தரால் போற்றப்பெறும் திருநல்லூரும் ஒன்றாகும். இங்கு பெருமான் நீண்ட சதுர ஆவுடையாரில் தானே தோன்றிய கற்பகமாய் உள்ளார். இந்த அருட்குறி பாணம் கருங்கல் என்றோ, உலோகம் என்றோ சொல்ல இயலாத கெட்டிப் பொருளால் ஆனது. துளைகள் கைவிரல் நுழையும் அளவிற்குப் பல உள்ளன. தோற்றத்தில் செம்பு பித்தளைபோல் தெரியும். இத்துடன் பகல் ஒன்றில் (தினமும்)

முதல் 1- 6 நாழிகையில் - தாமிர நிறம்

அடுத்த 6-12 நாழிகையில் - இளஞ்சிவப்பு

அடுத்த 12 – 18 நாழிகையில் – உருக்கிய தங்கம்

அடுத்த 18- 24 நாழிகையில் - நவரத்திப் பச்சை

அடுத்த 24 - 30 நாழிகையில் - இன்ன நிறம் எனக் கூற இயலாத தோற்றம்

என ஐந்து வண்ணங்களில் மாறி மாறித் தோன்றும். இதனால் இம்மூர்த்திக்கு வழங்கும் திருப்பெயர்களில் பஞ்சவர்ணேசுவரர் என்ற பெயரும் உண்டு. அத்துடன் மற்றொரு சிறப்பு யாதெனில் பொதுவாக எல்லாச் சிவலிங்கத் திருமேனிகளும் ஆவுடையாரில் ஒரே பாணந்தான் இருக்கும். ஆனால் இவ்வடிவின் வலப்பக்கம் 4 அங்குல உயரத்தில் வட்ட வடிவமாய்ப் பிறிதோர் பாணமும் உள்ளது.

இறைவன் ஒளிமயம் ஆனவர். நமது உடம்பு இரதம் (உமிழ்நீர்) உதிரம், எலும்பு, தோல், இறைச்சி, முளை, சுக்கிலம் ஆகிய ஏழு தாதுக்களால் ஆனது. இறைவன் ஒளியே உருவாகத் திகழ்பவர்.

&சாதி&ய சுட&ர சூழொளி <del>ඛ</del>11ബർ&க

கரிகுழல் பனைமுலை மடந்தை பாதியே

" திருவையாறு அகலாத செம்பொற் சோதி

ஆதியும் அந்தமும் இல்லா அரும்பெருஞ் கோதி..

**அ**லகில் 8ෙஜாதிய<del>வ</del>ர்

பிரமமாய் நின்ற ஜோதிப் பிழம்பதோர் மேனியாக

"தீப மங்கள ജോதി

என்று எங்கும் நிறைந்திருந்தாலும் கல்லிலே அதிகம் உளது. ஒரு கல்லை மற்றொரு கல்லால் தப்දனால் நெருப்பு வருவதைக் காணிகின்றோம். ஆதலால் தெய்வ வடிவங்களைக் கல்லினால் செதுக்கியமைக்கின்றார்கள்.



×4.75 --- + 51.45 --- + 51.45

இவத சிவாகமாங்களில் ஆலய வழிபாட்டைப் பற்றி சொல்லியிருக்கிறது. இறைவுன் எல்லா இடங்களிலும் நீக்கமற நிறைந்து இருக்கின்றான். ஆனால் வேதாகம மந்திரங்களினாலே நிறுவப் பெற்ற கோவில் முலஸ்தானத்தில் விகேஷமாக இருக்கின்றான்,

இறைவன் தனது அகண்டாகாரமான சக்தியை ஒரு விக்கிரகத்திற்குள் நிலைபெறச் செய்துகொண்டு அடியவர்களுக்கு அருள் பாலிக்கின்றான். வெயிலிலே பஞ்சை வைத்தால் வெப்பமான சூடு ஏறும். அதனால் வெதும்பும், வெந்து போகாது. சூரிய காந்தக் கண்ணாடியிலே பஞ்சைவைத்தால் எரிந்து சாம்பலாகிப் போகும். நேர் வெயிலுக்குப் பஞ்சைக் கொளுத்துகிற ஆற்றல் இல்லை. சூரிய காந்தக் கண்ணாடியின் கீழே வருகிற வெயிலுக்குப் பஞ்சை எரிக்கிற ஆற்றல் உண்டு என்ன காரணம்?

பரந்து விரிந்து இருக்கின்ற சூரிய ஒளியை ஈர்த்துச் சேர்த்து அனுப்புகிறது சூரிய காந்தக் கணீணாடி. அதுபோல், எல்லா இடங்களிலும் பரந்து விரிந்து இருக்கின்ற இறைவடைய சக்தியை ஈர்த்தும் சேர்த்து அனுப்புகிறது மூலத்தானத்திலுள்ள மூர்த்தி,

தனைய இடங்களில் இறைவுனை வழிபட்டால் வினைகள் வெதும்பும், ஆலயத்திலுள்ள மூர்த்திக்கு முன் வழிபட்டால் வினைகள் வெந்து போகும். அதனாலே தான் ஒளவையார்,

"ஆலயந் தொழுவது சாலவும் நன்று" என்கிறார்.

ஆகவே, நாயன்மார்களும் அழ்வாராதிகளும் ஞானிகளும் இந்த உலகம் உய்ய அமைத்தவை ஆலயங்கள், அந்த ஆலயத்திலே கருவுறையில் சுவாமி மந்திர வடிவாக இருந்து ஆன்மாக்களுடைய மலமாயா கன்மங்களை நீறாக்க அருள்புரிகின்றான்.

மந்திர ஒலிக்கு ஆற்றல் அதிகம். மந்திரம் சொன்னால் பாம்பு கடிக்காது. கடித்த விஷம் இநாங்கும். சில திருப்ர்கள் மந்திரம் சொன்னால் நாய் குரைக்காதாம். ஆகையினால்தான் பெரியவர்கள் வேத மந்திரத்தினாலே இறைவனை வழியட்டார்கள்.

"வேதத்தின் மந்திரத்தால் வெண்மணலே சிவமாக போதத்தால் வழிபட்டார் புள்ளிருக்கும் வேளுரே"

என்பது அப்பர் பெருமான் வாக்கு

ஆகவே கோயில்லே சென்று செவிக்க வேண்டும். இறைவனுடைய அருளைப் பெற்ற மகான்களாக இருந்தாலும் ஆலய வழிபாடு அவசியம் செய்ய வேண்டும்.

"மூர்த்தி, தலம், தீர்த்தம் முறையாய்த் தொடங்கினார்க்கோர் வார்த்தைசொல சற்குருவும் வாய்க்கும் பராபரமே." எவீயி தாயுமானார்.

"கால்களாற் பயனென் கறைகண்டன் உறை கோயில் கோலக் கோபுரக் கோகரணஞ் சூழாக்" கால்களாற் பயனென்

என்பார் அப்பர் பெருமான்.

மாலற நேயம் மலிந்தவர் வேடமும் ஆலயந் தானும் அரனெனத் தொழுமே.

என்பது சிவஞான கூத்திரம், நால்வராதிகள் எல்லாம் தலயாத்திரை மேற்கொண்டு ஆலய தரிசனம் செய்து வழிபட்டார்கள், ஆண்டவன் ஜோதி வடிவானவன் என்று முன்னர் பார்க்தோம். அந்த ஜோதியின் சக்தி கல்லிலே மிகுதியாக உண்டு என்றும் கண்டோம். ஒரு கல்லை ஒரு கல்லால் அடித்தால் ஒளி வரும்.



ஆகவே. கல்லினால் திருவுருவத்தை அமைத்துத் தானிய வாசம், ஐலவாசம் வைத்து அந்த மகாதேவனுடைய மந்திரங்களை எழுதியந்திரத்தை 48 நாள் வழியாடு செய்து அதை அந்த மூர்த்திக்குக் கீடு வைப்பார்கள். அந்த மந்திர சக்தி மேலே வரும். அந்த வேத சிவாகத்திலே வல்லவர்களாக இருக்கின்ற அந்தனர்கள் யாகசாலை அமைத்து இனிய மந்திரங்களை ஒதி காலங்கள் தோறும் யாகாக்னி வளர்த்து அதில் தோதியை விளையுமாறு செய்கிறார்கள். அப்படி விளைந்த தோதியைக் கும்பத்திலே சேர்ப்பார்கள்.

கல்லினாலும் மண்ணினாலும் சுதையினாலும் மனிதனால் உருவாக்கப்பட்டவை விக்கிரகங்களாகும். அவற்றிற்குத் தெய்வ சாந்தியத்தை உண்டு பண்ணுவதற்காகச் செய்யப்படும் பல கிரியைகளில் ஒன்றுதான் கும்பாப்8வுகம். பொதுவாக திருக்கோயில்களில் விக்கிரகங்களை நிர்மாணம் செய்வதை நான்கு வகையாக்குவார்.

- முதன் முதலாகத் திருக்கோயிலை ஸ்தாயித்து அதில் புதிய விக்கிரகத்தை நிர்மானிய்பது
   ஆவர்த்தம் எனப்படும்.
- O2. இயற்கைச் சீற்றங்களான மழை, வெள்ளம், புயல், பூகம்பம் முதலியவற்றால் அழிந்த கோயில்களைப் புதுப்பிப்பது அநாவர்த்தம் எனப்படும்.
  - O3. காலத்தால் சிதலமடைந்த பழைய கோயில்களைச் சீராக்குவது புனராவர்த்தம் எனப்படும்.
- O4. ஆலயங்களில் நடக்கக் கூடாத அநாசாரங்கள் ஏற்பட்டால் (திருபர்களால், மிருகங்களால், யாராவது எதிர்பாராத விதமாக இறந்து விட்டால், செய்யப்படுவது சாந்தி சம்ப்ரோஷணம் எனப்படும்.

# நீர்மாணக் கிரயைகள் பின்வருமாறு அமையும்.

### 1. அனுக்கை :

கும்பாப்(வே கத்தை முன்னின்று நடத்த தகுதி வாய்ந்த ஒருவரை (கர்த்தாவை) நியமித்து ஆன்டவனிடம் அனுமதி பெறுவது.

## 2. விக்கேரஷ்வர வழிபாகு:

தொடங்கிய செயல்கள் விக்காமின்றி நிறைவேற விநாயகரை வழிபடுவது. இதற்குக் கணபதி இமும் செய்வர்.

## 3. வாஸ்து சாந்தி:

சிவமகாபுராணத்திலும் ஆகமங்களிலும் வாஸ்து புருஷணைப் பற்றிக் கூறப்பட்டிருக்கிறது. சிவபெருமானின் எட்டு வீரச் செயல்களில் அந்தகாசுர வதமும் ஒன்றாகும். அந்தகாசுர யுத்தத்தில் சிவபெருமானின் வியர்வை பூமியில் விழுந்தது. அதிலிருந்து ஒரு பூதம் தோன்றியது. அது சிவாக்கையால் அந்தகாரசுரனுடைய உதிரத்தைக் குடித்தது. பின்னர் சிவபெருமானை நோக்கித் தவமிருந்தது. பல வரங்களைப் பெற்று உலகத்தைத் துன்புறுத்தியது. தேவர்கள் பெருமானிடம் முறையிட்டனர். அவர் அதிபலன் என்பவரை ஏவினார். அதிபலன் அந்தப் பூதத்தை மாயாப் பாசங்களால் கட்டிக் கீழே தள்ளி அவ்வுடம்பின் மீது 53 தேவதைகளை வசிக்க வைத்தார். அப்பூதத்தைக் கெடுதி செய்யாமல் அவர்கள் பராமரித்து வருகின்றனர். தேவர்கள் அவன் மீது வசித்ததால் அவனுக்கு வாஸ்து பருஷன் எனப்பட்டான். இந்த வாஸ்து புருஷனால் கும்பாபிஷேகத்திற்க கெடுதி வராதிருக்க 53 கேவகைகளையும் வழிபட்டான். இந்த வாஸ்து புருஷனால் கும்பாபிஷேகத்திற்க கெடுதி வராதிருக்க



### 4. மிருத்ஸங்கிரஹணம் :

இதற்கு மண் எடுத்தல் என்று பொருள். அட்டதிக்குப் பாலகர்களின் அனுமதி பெற்று அஙிகுராப்பணத்திற்குத் தேவையான மண்ணைக் குறிப்பட்ட இடத்திலிருந்து எடுத்து பள்ளத்தினை அமிலேலுகம் செய்தல்.

### 5. அங்குரார்ப்பணம் :

இதற்கு முளையிடுதல் என்று பொருள். எடுத்த மணிணை உரிய மந்திரத்தோடு பாலிகைகளிலிட்டு நவதானியங்களைத் தெளித்து முளைப்பாலிகை அமைப்பது. முளை பசுமையாக ஒங்கி வளர்ந்தால் கிரியைகள் சீராக நடக்கும் என்று பொருள். அப்படியில்லையாயின் மந்திர தோஷம் செயல்களில் குறைபாடு ஆசௌசம் இருப்பதாக உணர்ந்து தகுந்த பிராயச்சித்தங்களைச் செய்ய வேணிடும்.

#### 6. ரஷாபந்தனம்:

இதற்குக் காப்புக் கட்டுதல் என்று பொருள். கும்பாபி®வęகத்தை முன்நின்று நடத்தும் கர்த்தா.சிவாச்சாரியர்களுக்கு இடையூறு நேராமலிருக்க மஞ்சள் கயிற்றை வலக்கை மணிக்கட்டில் கட்டுவது

### 7. கும்பஸ்தாபனம் :

கும்பத்தின் மீது வைத்த தேங்காய் சிரசாகவும், மாவிலைகள் தலைமுடியாகவும், கும்பத்தில் போர்த்திய வஸ்திரம் தோலாகவும், கும்பம் சிவக்க மேலே பூசிய மண்ணானது சிவந்த உதிரமாகவும், குடத்தின் மண் மாமிசமாக கும்பத்தில் நிறைந்த தண்ணீர் மேதையாகவும், தர்ப்பை எலும்பாகவும், கும்பத்தின் நாற்புறமும் சுற்றப்பட்ட நூல் நரம்பாகவும் கும்பத்தினுள் இடப்பட்ட பொன் முதலிய இரத்தினதிங்கள் சுக்கிலமாகவும், நியாயஞ் செய்யப்பட்ட மந்திரங்கள் உயிராகவும், கும்பத்தடியில் படிப்படியாக இடப்பெற்ற நவதானியங்கள் கும்பகுர்த்தியாகி ஈஸ்வரனுக்கு ஆசனமாகவும் ஆகமங்களில் கூறப்பட்டிருக்கிறது.

#### 8. கலாகல்ஷணம் :

எந்த மூர்த்தியை எந்தக் கலசத்தில் ஆவாகனம் செய்கிறோமோ, அந்த மூர்த்தி அந்தக் கலத்தில் எழுந்தருளும்படி வேண்டி. அக்கலசத்தை ஆசாரியன் தலையில் எழுந்தருளச் செய்து சகல உபசாரங்களுடன் ஆலயத்தை வலம் வந்து யாக சாலைக்குக் கொண்டுவர வேண்டும்.

#### 9. யாகசாலை:

ஆலயத்தின் வடமேற்கு மூலை தவிர வேறு திக்குகளில் ஏதாவது ஒன்றில் யாகசாலை அமைக்க வேண்டும் வடகிழக்கு மூலை (ஈசான திசை) உத்தமமாகக் கருதப்படுகின்றது. யாகசாலையில் இரணிடு முதல் ஆறு காலம் வரையில் ஆராதனை செய்யலாம். இதுமாதிரி 3, 5, 7, 9 நாட்களில் வசதிக்குத் தக்கபடி யாகசாலை பூஜைகள் நடத்தலாம்





### 10. பிம்பசுத்தி:

குறிப்பிட்ட சில (8வர்களும் மூலிகைகளும் (8சர்ந்த ஒரு குழம்பால் விக்கிரகத்தைச் சுத்தி செய்தல்.

#### 11. ஸ்பர்சாஹுதி :

கலச தீர்த்தத்தில் இருக்கும் இறைசக்தியை மீளவும் விக்கிரகத்தில் சேர்க்கும் கிரியைக்கு ஸ்பர்சாஹூ கி என்று பெயர். யாகசாலையிலிருக்கும் தங்கக்கம்பி கலசத்திற்கும் விக்கிரகத்துக்கும் தங்கக்கம்பி வெள்ளிக்கிழமை அல்லது தர்ப்பைக் கமிறு மூலம் இணைப்பு ஏற்படுத்துவதை நாடி சந்தானம் என்றும் கூறுவர்.

#### 12. அஷ்ட பந்தனம் :

சுக்கான் கல், கொம்பரக்கு, சாதிலிங்கம், செம்பஞ்சு, கேன் மெழுகு, எருமை வெணிணைய், குங்கிலியம், நற்காவி ஆகிய எட்டுப் பொருள்களை மந்திர பூர்வமாகச் சேர்த்துப் பீடத்துக்கும் விக்கிரகத்துக்கும் இணைய்பை ஏற்படுத்துதல். இதனை மருந்து சாத்துதல் என்பர். இந்தக் கிரியை செய்த பின்னர் மீண்டும் பிம்பசுத்தி செய்தல் வேண்டும்.

#### 13. மகாபிஷேகம் :

கலசாபிவேடிகம் செய்த பின் விக்கிரகத்திற்குப் பூர்னாபிவேடிகம் செய்து பூரண நைவேத்தியம் படைக்கு சோடசோபசாரம் செய்ய வேண்டும்.

### 14 கும்பாபிஷேகம் :

பிரதான கலசத்தை ஆசாரியன் சிரசில் எடுத்துக் கொண்டு ஆலய வலம் வந்து கருவுறைக்குச் சென்று கலசத்தை முல விக்கிரகத்தின் முன் வைத்து கலசத்தில் எழுந்தருளிபிருக்கும் இறைவனை விக்கிரகத்தில் கூடும்படி மந்திரபூர்வமாகப் பிரார்த்தித்துக் கலச நீரை விக்கிரகத்தில் அபிடுவுக்கும் இறைவனின் பூரண கலைகளையும் கிரகிப்பதால் அவை விக்கிரகங்கள் எனப்படுகின்றன. விக்கிரகம் இதில் விடுசவுமானது. இறைவனின் விடுசவு பிரதிநிதி எனலாம்.

#### 15. மண்டலாபிஷேகம் :

இதற்கு தீரைபவிதம் என்று பெயர். முன்று பவுங்கள் (3x15=45 நாட்கள்) முறைப்படி ஆராதனை செய்தல். முடிவில் பூர்ணாபிலேடிகம் செய்து காப்புக் களைதல் மண்டலாபிலேடிகமாகும். ஒருவன் தன் ஆயுட்காலத்தில் முன்று கும்பாபிலேடிகத்தைச் சேவித்தால் அவனுடைய பாவங்கள் நசிந்து விடுகின்றன என்று சுருதிகள் சொல்லுகின்றன.

அந்தக் கும்பாப்(வே கத்திற்கு முந்தி அது கல, கும்பாப்(வே கம் ஆன உடனே அது கடவுள், காகிதத்தைக் கரன்சி நோட்டாக மாற்றுகின்றார்கள். ஆற்றவுடைய அரசாங்கத்தார். மணினைக் கடமாக மாற்றுகின்றார்கள்

இரும்பை ஒலிபெருக்கியாக மாற்றுகின்றார்கள், அதுபோல அருளாளர்கள் கல்லைக் கடவுளாக மாற்றுகின்றார்கள்.



கும்பாபி&வுகம் வாழ்நாளில் கிடைத்தற்கரிய ஒரு வாய்ப்பாகும். கும்பாபி&வுகத்தைச் சேவித்தவர்களுக்குத் திருவருள் நிரம்பத் துணை செய்யும்.

ஒருவர் நியாயமாகக் கணக்கு எழுதி நியாயமாக செலவழித்து நியாயமாக வரிகட்டி வியாபாரம் பணிணினார். அவருக்கு மாதம் ஆயிரத்து நானூறு ஒபாய் வருமானம். பன்னிரண்டு ஆனீடுகள் வியாபாரம் பணிணினார். இரண்டு லட்சத்து ஒராயிரத்து அறுநூறு ஒபாய் கிடைத்தது. இந்தக் காலத்திலே தனியாரிடத்தில் கொடுத்தால் வராது. வங்கியிலே போட வேணீடும். இரணீடாயிரம் ஒபாய் வட்டி வரும் சைவர்களுக்குப் போதும் பன்னிரண்டு ஆணீடு பாடுபட்டு இரணீடு லட்சம் சேர்த்தார்.

இன்னொருத்தர் கிணறு வெட்டினார். ஓர் அண்டா கிடைத்தது. எடுத்துப் பார்த்தால் தங்க டாலர்கள். கொண்டுபோய் விற்றார். டாலர் ஒன்றுக்கு ஆயிரம் தபாய் இருநூறு டாலருக்கு இரண்டு லட்ச தபாய் வந்தது. பன்னிரண்டு ஆண்டுகாலம் இரவு பகலாகப் பாடுபட்டவருக்கு இரண்டு லட்ச தபாய் சேர்ந்தது. பாடுபடாமலே, நெற்றிக் தண்ணீர் நிலத்தில் விழாமலே கிணறு வெட்டியவருக்கு இரண்டு லட்ச தபாய் வந்தது.

அதுபோல் பன்னிரண்டு ஆண்டுகள் ஆலயத்திற்குச் சென்று இறைவனை மன, மொழி, மெய்களினாலே வழிபட்டவருக்கு என்ன என்ன அருள் வருமோ, அத்தனை அருளும் கும்பாபி8வுகத்தைச் சேவித்த ஒரு விநாடியில் வரும். புதையல் எடுத்துத் தனவந்தன் ஆவது போல், கும்பாபி8வுகம் சேவித்தவருக்குத் திருவருள் கைகூடி வரும் ஆகவே, கும்பாபி8வுகத்தைச் சேவிப்பது மிக இன்றியமையாதது. எல்லாருக்கும் அந்த வாய்ப்பு கிடைக்காது.

திருமயிலாப்பூரிலே சிவநேசச்சைப்டியார் என்றொரு தனவந்தர் வாழ்ந்து வந்தார். அவருடைய பெண் பூம்பாவை ஏழு வயதிலே அரவந் தீண்டி மாண்டு விட்டாள். அவளுடம்பைத் தகனஞ் செய்து, சாம்பலைப் புதிய மண் ஏனத்திலே வைத்துப் பார்த்து புமுத வண்ணம் இருந்தார்.

## "கடந்த ஞானிகளும் கடப்பரோ மக்களிமேல் காதல்".

எனீபது மேலோர் வாக்கு

அங்கே திருஞானசம்பந்த சுவாமிகள் எழுந்தருளினார். பதினாறு வயது அவருக்கு. அவர் ஞானத்தின் திருவுரு. நான்மறையின் தனித்துணை, வானத்தின் மிசையன்றி மண்ணில் வரும் மதிக்கொழுந்து, பெருமானே வருக, வருக வருக" என்று சிவநேசஞ் செட்டியார் ஞானசம்பந்தருக்கு வரவேற்புக் கொடுத்து அழைத்துப் போனார்.

கற்பகவல்லித் தாயாரையும் கபாலீஸ்வரரையும் சேவித்தார். கோவிலுக்கு வெளியே வந்தவுடன் அந்த எலும்பும் சாம்பலும் அடங்கிய மண் ஏனத்தை வைத்து அழுது தொழுது உருகி நின்றார். செட்டியார் இது என்ன என்று ஞானசம்பந்தர் வினவுகின்றார்.

அதற்குச் சிவநேசர், "சுவாமி, அடியேனுக்குக் குழந்கை இல்லை. நீன்ட காலம் தானம், தருமம், தவம் செய்தேன். ஆண்டவன் அருளினாலே, என் மனைவியின் மணிவயிறு வாய்த்தும் பெண் குழந்கை பிறந்தது. பூம்பாவை என்ற பெயர் வைத்தேன், லட்சுமியைப் போலிருக்கும் என மகளை உங்களுக்குத் தருவதாகப் பிரகடனம் செய்தேன். தாங்கள் தீண்டவில்லை. அரவந்தீண்டி மாண்டுவிட்டது. சுவாமி, நான் கொடுத்து வைக்காத பாவி. தேவரீருக்குத் தருவதாக நான் நிச்சயித்திருந்தேன். அதனாலே இந்த எலும்பும், சாம்பலும் தங்களது உடைமை. உடைமையை உடையவரிடத்திலே ஒப்புவித்தேன்" என்று கூறி அழுதார்.

அப்போது வேற்றுச் சமயத்து முனிவர்கள் நின்று வேடிக்கை பார்க்கிறார்கள், என்ன



நடக்கிறதென்று திருஞானசம்பந்தர் சொன்னார். "செட்டியார் உங்கள் குழந்தை பிழைக்கும். இந்த உடம்புதா8ேன அழிந்தது. ஆத்மா அழியாது அல்லவா?" என்று கூறினார்.

பின்னர், சாம்பல் நிறைந்த மண் ஏனத்தைப் பார்த்து, அம்மா பூம்பாவை, மண்ணுலகத்தி®ல பிறந்தவர்கள் பெறுகின்ற பயன் இரண்டு உண்டு என்னென்ன பயன்?

ஒன்று மதிசுடும் அன்னலார் அடியார் தலை அமுது செய்வித்தல் ம**திசுடு**ம் – தட்சனுடைய சாபத்தாலே மெலிந்து நலிந்து தேய்ந்துபோன சந்திரன் அடியிலே விழுந்தான். அடியிலே விழுந்தவனை முடியிலே வைத்தாராம். அடியிலே விழுந்தால் மடியிலே தான் வைக்கணும். மடியிலே வைத்தாராம். சிவபெருமானைச் சரணாகதி அடைந்தால் ஒரே லிப்ட் மாதிரி மேலே தூக்கி விடுவார்.

சந்திரனைச் சூடிய சிவபெருமானின் அடியார்களை அழைத்து வந்து, அவர்தம் பாதபங்கயங்களைக்கழுவி, உபசரித்து விருந்தூட்டிப் பரமான்னம் தரவேண்டும். இரண்டு, கண்ணினாலவர் தல்விழாப் பொலிவு கண்டார்தல்.

கணி கிடைத்த பயனாக அவனது திருவீதியுலாவவக் கணிடு சேவிக்க வேணிடும். இந்த இரனிடும் உணிமையானால் அம்மா நீ பிழைக்க வேணிடும்.

மண்ணில் பிறந்தார் பெறும்பயன் மதிசூடும் அண்ணலார் அடியார்தமை அமுது செய்வித்தல் கண்ணி னாலவர் நல்லிழாப் பொலிவுகண் டார்தல் உண்மை யாமெனில் உலகர்முன் வருகவென உரைப்பார். என்றெல்லாம் கூறிய சம்பந்தர்.

ஐப்பசி ஓண விழாவும்..-காணாதே போதிளோ பூம்பாவாய். (ஐப்பசி) கார்த்திகை நாள் -விளக்கீடு காணாதே போதியோ பூம்பாவாய் (கார்தி)கை ஆதிரைநாள் காணாதே போதியோ பூம்பாவாய் (மார்கழி) தைப்பூசங் காணாதே போதியோ பூம்பாவாய் (தை) நடம் ஆடல் காணாதே போதியோ பூம்பாவாய் (மாசி) பங்குனி உத்திரநாள் ஒலிவிழாக் காணாதே போதியோ பூம்பாவாய் (பங்குனி)

பின்னர், அம்மா யூம்பாவை, உன் அப்பா ஆயிரமாயிரம் பேருக்கு அன்னதானம் பணி<u>ண</u>ுவாரே, அதைப் பார்க்காமல் போய் விட்டனையே.

மட்டிட்ட புன்னையங் கானல் மடமயிலைக் கட்டிட்டங் கொண்டான் கபாலீச் சரமமர்ந்தான் ஒட்டிட்ட பண்பின் உருத்திர பல்கணத்தார்க்கு அட்டிட்டல் காணாதே போதியோ பூம்பாவாய். (புரட்டாதி) என்று பாடிக் கொண்டே வருகின்றார். அந்தக் காலத்தில் உள்ள எதிர்க்கட்சிக்காரர்கள் எல்லாம் எள்ளி நகையாடுகின்றார்கள். அப்போது பரமஞான குருவாகிய திருஞானசம்பந்தர், அம்மா பூம்பாவை. உன் அப்பா மகா கும்பாப்டுவடிகம் செய்யப்போகின்றார். ஆயிரமாயிரம் ஆதி சைவப் பெருமக்கள் வந்து ஞானாக்கினி வளர்த்துச் செய்யப் போகின்ற அந்த மகா கும்பாப்டுவடிகம் பார்க்காமல் போயினையே அம்மா.

உரிஞ்சாய வாழ்க்கை அமணுடையைப் பேரர்க்கும் இருஞ்சாக் கியர்கள் எடுத்துரைப்ப நாட்டில் கருஞ் சோலை சூழ்ந்த கபாலீச் சரத்தான்தன் பெருஞ்சாந்தி காணாதே போதியோ பூம்பாவாய்.

பெருஞ்சாந்தி என்றால் கும்பாபி®வூகம் என்று பொருள்.

கும்பாப்(8ல2கம் என்று சொன்னவுடகோ. குடம் வெடித்துப் பன்னிரண்டு வயது பெண் வெளி(8ய வந்தாள். அந்த குழந்தை மறைகின்ற போது ஏழு ஆண்டு. இப்போது குடத்திலிருந்து வெளி(8ய வரும்போது பன்னிரண்டாண்டு எதிர்க்கட்சிக்காரர்கள் எல்லாரும் "ஆ" என்றனர். மூக்கின் மேல் விரலை வைத்தனர். அப்பா அம்மாவுக்கு எப்படியிருக்கும்?

எலும்பைப் பெண்ணாக்குகிற ஆற்றல் அந்தக் கும்பாப்8வுக சப்தத்திற்8க உண்டு நம்முடைய பழைய அரசர்கள் தங்களது அரண்மனையைப் பெரிதாகக் கட்டாமல் அரன்மனையைப் பெரிதாகக் கட்டினார்கள். அரண்மனை காவலோடு கூடியது. அரன்மனை அருளோடு கூடியது. இன்றைக்கு இரா ஐரா ஐ சோழனுடைய அரண்மனை இல்லை. அவன் கட்டி வைத்த பெரியகோவில் இருக்கிறது. என8வே, நம்மால் முடிந்த அளவிற்கு ஆலயத்திருப்பணிகள் செய்ய 8வண்டும்.

புல்லினால் கோடி யாண்டு புதுமண்ணால் பத்துக் கோடி செல்லுமா ஞாலந் தன்னில் செங்கல்லால் நூறு கோடி அல்லியங் கோதை பங்கன் ஆலயம் மடங்கள் எல்லாம் கல்லினால் பதுக்கி னோர்கள் கைலைவிட் டகலா ரன்றே.

மஞ்சம் புல்லினால் கோயில் கட்டினால் கோடி வருடமும், மண்ணால் கோயில் கட்டினால் பத்து கோடி வருடமும், செங்கல்லால் கோயில் கட்டினால் நூறு கோடி வருடமும் கைலாசத்திலிருக்கலாம்.

ஆனால் கருங்கல்லினால் கோயில் கட்டினவர்கள் கைலாசத்தைவிட்டு அகலவே மாட்டார்கள். எத்தனை எத்தனையோவகையில் நாம் பணத்தைச் செலவழிக்கின்றோம். திருமணம், சவஜ்டியப்த சாந்தி என்று லட்ச லட்சமாய் செலவழிக்கின்றோம். அது அன்றோடு சரி.

பெருமானுக்குத் திருப்பணி செய்தால், அது ஆயிரம் ஆண்டுகள் இருக்கும், லட்சம் லட்சம் பேர்கள் வழிபடுவார்கள். இன்றைக்குத் திருத்தணி, திருச்செந்தூர், பழனி முதலிய தலங்களுக்கு எத்தனை லட்சம் பேர் வந்து வழிபட்டு நலன் பெறுகின்றார்கள். அங்கே சென்று நலம் பெற்றவர்கள் எல்லாம் மறுபடியும் செல்கிறார்கள். ருசி கண்ட பூனை உற்தாவும். தேன்பாட்டில் என்றால் ஈ, எறும்பு வந்து மொய்க்கும். வரவர மக்கள் ஆலயத்திற்குச் சென்று வழிபடக் காரணம், நினைத்தது நடக்கிறது. கேட்டது கிடைக்கிறது. ஆண்ட்வன் கேட்டது கிடைக்கிறது. ஆண்ட்வன் கேட்டதெல்லாம் வரையாது வழங்குவான்.

" வேண்டும் அடியர் புலவர்

வேண்ட அரிய பொருளை வேண்டு மளவில் உதவும் பெருமாளே வேண்டிய போதடியர் வேண்டிய போகமது வேண்டவெ றாதுதவும் பெருமாளே அடியவர் இச்சையில் எவையெவை உற்றன அவைதரு வித்தருள் பெருமாளே

முருகா முருகா முருகா முருகா முருகா என்று எம்பெருமான் நாமத்தை உள்ளம் உருகிக் கூற வேணீடும்.

மொழியும் அடியார்கள் கோடி குறைகருதி னாலும் வேறு முனிய அறி யாத தேவர் பெருமாளே.

என்ற திருப்புகழ் முனிவர் கூறுகின்றார்.

அந்த முருக நாமத்தைத் சொல்லி அந்தப் பெருமானை வழிபடுகின்றார்கள் பக்த கோடிகள். அப்படி அடியார்கள் வழிபடுவதற்கு நிலைக்களமாக இருப்பது ஆலயம். பத்ராசலம் என்னும் தலத்தைக் கோபண்ணா திருப்பணி செய்து அழியாத புகழையும், புண்ணியத்தையும் பெற்றார். பாண்டிநாட்டு முதலமைச்சராயிருந்த மாணிக்கவாசகர் திருப்பெருந்துறையிலே ஆலயத்திருப்பணி செய்தார்.

அப்படியே பாண்டியரும், சோழரும், பல்லவரும் எத்தனை எத்தனையோ ஆலயத்தைக் கல்லினாலே செய்தார்கள். அப்படி இறைவனை ஆலயத்திலே வைத்து வழிபடுவதினாலே இகம், பரம், வீடு என்று மும்மை நலன்களும் நமக்கு உண்டாகும். ஆலய வழிபாடு இன்றியமையாதது. அது கலைகளுக்கெல்லாம் உறைவிடமானது. நம்முடைய தெய்வமான சக்தியை வெளிப்படுத்துவது. கலைச்சின்னங்கள் கோவில்களாகும்.

பன்னிரன்டு ஆண்டுகளுக்கு ஒருமுறை கும்பாபிலேகம் செய்ய வேண்டுமென்பார்கள். அப்படி கும்பாபிலேகம் செய்வதினாலே அந்த மந்திர சக்தி கூடுதலாக அமையும். பல காலம் கும்பாபிலேகம் செய்வதினாலே அந்த சக்தி தல விருட்சத்துக்குப் போகும். இன்னும் கொஞ்சக் காலம் கழிந்தால் தலவிருட்சத்திலிருந்து பராகாசம் அடையும். அப்போது அந்த மூர்த்தி இடத்தே இருக்கிற ஆற்றல் பரவெளியில் கலந்துவிடும். அதற்காகத்தான் மகான்கள் பன்னிரன்டு ஆண்டுகளுக்கு ஒருமுறை அல்லது குறைந்தது இருபத்தைந்து ஆண்டுகளுக்கு ஒருமுறையாவது மகா கும்பாபிலேகுகம் அவசியமாகச் செய்வார்கள்.

ஆன்டவன் மந்திர யந்திர வடிவாக இருக்கின்றான். அதனாலே. அந்த மந்திர யந்திர வடிவத்தைச் சுவாமிக்கு அடியிலே மாத்ருகா மந்திரங்களை எல்லாம் எழுதி வைப்பர்.

அசஷர லஷ ஜபத்தர்க் ரமத்திடு சக்ர தலத்தி திரியஷி சடஷரி

என்று அருணகிரியார் பாடுகின்றார்.

அந்த மகான்கள் அட்சர லக்ஷங்களை எழுதி ஜெபங்களை ஜெபிப்பார்கள். அதனாலே அதனுடைய ஆற்றல் அதிகப்படுகிறது. அந்தக் காலத்தில் இருந்த அரசர்கள் தானும் தன் மனைவியாரும் அணிகலன்களை எல்லாம் ஆண்டவனுக்குச் சாத்தி அழகு பார்த்தார்கள். கொல்லார்



முகாம்பிகைக்கு நளச்சக்ரவர்த்தி கொடுத்த பச்சை இன்றும் இருக்கின்றது. நளச்சக்கரவர்த்தி எந்தக் காலத்தில் வாழ்ந்தவரோ அவர் இல்லை. அவர் கொடுத்த பச்சை இன்றைக்கும் முகாம்பிகை கோவிலிலே இருக்கிறது. ராஜ ராஜாக்கள் எல்லாம் தனி உடைமையைப் பொது உடைமையாகச் செய்தார்கள். எங்கே ஆலயங்கள் சிறப்பாக இருக்குமோ அங்கே குடிகள் குன்றினால் குடிகள் குன்றிப் போவார்கள். ஆலயங்களைத் தூய்மையாக வைத்துக்கொள்ள வேணீடும். ஆலயத்திலே சென்று தூய்மைக்கு மாறான காரியங்களைச் செய்யக் கூடாது. யார் ஒருவர் கோயிலுக்கு அருகிலே சிறுநீர் கழிப்பார்களே. அவர்களுக்கு மறுபிறப்பிலே சிறுநீரகக் கோளாறுகள் வரும். ஆலயத்திலே சென்று தூங்கியவர்கள் மறுபிறப்பில் மலைப்பாம்பாகப் பிறப்பார்கள்.

ஆலயத்திலே சென்றால் கொடி மரத்தின் அடியில் விழுந்து கும்பிட வேண்டும். உள்ளுக்குள் போய் வந்து கும்பிடக்கூடாது. ஆண்டவனைத் தவிர வேறு பொருள்களை நோக்கக்கூடாது. அங்கே இறைவனுடைய அருள்சக்தி சூட்சுமமாக உலாவிக் கொணிடிருக்கும். இறைவன் ஒருவன் தான் பல்வேறு வடிவங்களாக நமக்கு அருள் புரிகின்றான். இதைத் தான் அருணகிரியார் சொன்னார்.

ඉහ மறைகள் அறைகின்ற ஒன்றது மேலை வெளியில் ஒளிரும் பரஞ்சுடர்

ஒத சரியை கிரியையும் புணர்ந்தவர் எவராலும் ஒரே பொருள் அகில உலக நாயகனாக "ஏகம் ஏவா அதீவ தீயம் பிரம்மம் என்று வேதம் சொல்லுகிறது. "ஒன்றே குலமும் ஒருவனே தேவனும் என்று திருமுலர் கூறுவார்.

**ම**னி கோவில் அமைப்பைப் பார்ப்போம்.

இருதயஸ்தானம்தான் மூலத்தானம். உள்ளம் பெருங்கோயில் ஊனுடம்பு ஆலயம் வள்ளல் பிரானாற்கு வாய்கோபுர வாசல்

தெள்ளத் தெளிர்ந்தார்க்குச் சீவன் சிவலிங்கம் கள்ளப் புலனைந்தும் காளா மணிவிளக்கே.

என்பகு கிருமந்கிரம்.

அன்னமய கோசம், பிராணமய கோசம், மனோன்மய கோசம், விஞ்ஞானமய கோசம், ஆனந்தமய கோசம் என்கின்ற பஞ்சமய கோசங்கள் பஞ்சப் பிரகாரம். ஒலாதாரம், சுவாதிட்டானம், மணி பூரகம், அநாகதம், விசுத்தி, ஆக்னை ஆக ஆறு

ஆதாரங்களே மகா மணிடபம், அலங்கார மணிடபம் கல்யாண மணிடபம், நிருத்த மணிடபம், அர்த்த மணிடபம், கர்ப்பக்கிரகம் என்ற ஆறு மணிடபங்களாகம்.

கொடி மரந்தான் முதுகுத் தண்டு முதுகுத் தண்டுக்கு நடுவே வெள்ளை நரம்பு. சுகம்னா நாடி ஒடுகிறது. வளைந்து வளைந்து போகும் வெண்சாரைப் பாம்பைப்போல, இந்த முதுகுத் தண்டிலே அந்தச் சுழுமுனை என்ற வெள்ளை நரம்பு வளைந்து வளைந்து போகின்றது. அதைத்தான் ஆலயத்தில் கொடி மரத்திலே தர்ப்பைக் கமிற்றையும் வெள்ளைத் துணியையும் முறுக்கி வளைத்து வளைத்து மேலே ஏற்றுவார்கள்.

அந்தக் கொடிச்சீலை மேலே ஏறுவது சகஸ்ராரத்துக்கு ஆன்மா பிரயாணம் அடைவது. இந்தச் சகஸ்ராரம் தான் நம்முடைய தலையின் உச்சி. அங்கே ஆயிரத்தெட்டு இகழ்த் தாமரைக் கமலம். இங்கே ஆயிரத்தெட்டு நாடி நரம்புகள் பரந்து இருக்கும்.

இதைத்தான் அருணகிரிநாதர்,



(8ഗതരെ ഖെണിധിര് ഇണിന്ദ്രഥ് பൃஞ്சുപ്റ് என്கிறார்.

வள்ளற் பெருமானுக்கு அந்த ஒளி தெரியுமாம். அதனாலே, முக்காடு போர்த்தி மறைத்திருப்பாராம். ஆயிரங்கால் மண்டபம் சகஸ்ராரத்தைத் தெரிவிக்கும். சுவாமி, கொடியேறிவிட்டால், வெளியே வருவார். ஆன்மாக்களுக்கெல்லாம் பக்குவத்தை உண்டாக்குகின்றார். சுவாமி திருவீதியுலா வருவது ஊரைப் பார்க்கவா? கோவில் உள்ளே சென்று சேவிக்க மாட்டாத மக்களுக்காக (ஐனனா சௌசம், மரணா சௌசம் உள்ளவர்கள் ஸ்நானம் பண்ணாமல் உள்ளே சென்று சேவிக்க முடியாது) சுவாமி வெளியே வந்து காட்சி கொடுக்கின்றார்.

சுவாமி நந்தவனத்தி8ல விழா கொண்டாடுவார். அங்கே பத்ர புஷ்பங்கள் தருகின்ற அந்தச் செடிகொடிகளுக்கும் மேல் பிறப்பு வரும் பொருட்டு குளத்தில் உள்ள மீன் முதலான ஐல வாழ் பிராணிகளுக்கு மேல் பிறப்பைத் தரும் பொருட்டுப் பெருமான் அந்தக் குளத்திற்குப் போய்த் தெப்ப விழா கொண்டாடுவார். இவைபெல்லாம் ஆன்மாக்கள் நன்மைக்காகவே ஆண்டவன் செய்கின்றான். வயதான ஒரு கிழவி, பல்லில்லாத கிழவி சீடை சுடுவாள், பேரக்குழந்தைகளுக்காக, அதேபோல் இறைவன் நமக்கு அம்மையும் அப்பனுமாக இருந்து உதவுகின்றான். பிறவிகள் தோறும் அவன்தான் அம்மையும் அப்பனும்.

## அம்மையே அப்பா ஒப்பிலாமணியே

எவ்பார் மணிவாசகப் பெருந்தகை.

நமக்கு மட்டுமா செடி,கொடி, ஆடு, மாடு, பல்லி, ஓணான் எல்லாவற்றுக்கும் அவன்தான் தாயார்.

சடையானை எவ்வுயிர்க்குந் தாயா னானை சங்கரனை சசிகண்ட மவுலி யானை விடையானை வேதியனை வெண்ணீற் றானை விரவாதார் புரமூன்றும் எரியச் செற்ற படையானை.

என்பது சேக்கிழார் பெருமான் திருவாக்கு.

எவ்வுயிர்க்கும் அம்மாவாக இருக்கின்றான் ஆண்டவன். பக்குவப்பட்ட உயிர்களுக்கு அப்பாவாக இருப்பான். பக்குவப்படாத எல்லா உயிர்க்கும் அம்மாவாய் இருப்பான். அதனால் தான் "அம்மே, அப்பா" என்று அழைத்தார் ஞானசம்பந்தர்.

மெய்ம் மேற்கண் துளிபனிப்ப வேறேங்கும் பார்த்தழுவார் தம்மேலைச் சார்புணர்ந்தோ சாரும்பிள்ளை மைதானோ செம்மேனி வெண்ணீற்றார் திருத்தோணி சிகரம் பார்த்து அம்மே அப்பாவென்று என்று அழைத்தருளி அழுதருள.

ஞான சம்பந்தப் பெருமானின் அப்பா மறைந்தது குளத்துத்தனிணீரிலே. அந்தக் குளத்தை பார்க்து அழாமல், சிகரத்தைப் பார்க்து அழுகிறாராம். அவர்தானே அம்மையும் அப்பனும். இறைவன் அகில உலகத்துக்கும் அம்மையும் அப்பனுமாக இருக்கின்றான். அவன் நமக்காக அந்தக் கோவிலில் உள்ள. உருவத்திலே தோன்றி அருள்புரிகின்றான். அந்தக் கொடியேறுவது சுழுமுனையிலே பிராண வாயு சகஸ்ராரத்துக்குப் போவதைத் தெரிவிக்கும் ஆண்டவன் ஒவ்வொரு வாகனங்களிலே வருவதெல்லாம் ஒவ்வோர் உண்மையைத் தெரிவிக்கும். ஆலயத்தில் அர்ச்சை (முர்த்தி) வடிவாக இருந்து அருள்புரிகின்றார். சிவஞானிகளும் வணங்க வேண்டியது ஆலயம். அந்த ஆலயத்தில் காலங்கள் தோறும் வழிபாடு நடக்க வேண்டும்.

முன்னவனார் கோயில் பூசைகள் முட்டிடின் மன்னர்க்குத் தீங்குள வாரி வளங்குன்றும் கன்னங் களவு மிகுத்திடும் காசினி என்னரும் நந்தி எடுத்துரைத் தானே.

ஆல்ய வழியாட்டை சுருக்கமாக மீண்டும் சொல்கிறேன். தேவால்யத்திற்குச் செல்லுதற்குமுன் நீராடி, தோய்த்து உலர்ந்த ஆடையை உடுத்தி, அனுஷ்டானங்களை முடித்துத் தேங்காய், பழம், தாம்பூலம், கற்பூரம் முதலியவற்றை எடுத்துக் கொண்டு பாதசாரியாகத் தேவாலயத்தை நெருங்கி, அங்குள்ள தீர்த்தத்தில் கை, கால்களைச் சுத்தப்படுத்திக் கொண்டு திருக்கோயுரத்தைத் தரிசித்துக் தெய்வ சிந்தனையுடன் கோயிலுக்குள் செல்ல வேண்டும், உள்ளே சென்றதும் பலி பீடத்தையும் கொடி மரத்தையும் சிவாலயமாயின் நந்தி தேவரையும் விஸ்ணு ஆலயமாயின் பெரிய திருவடியாகிய கருடாழ்வாரையும் வணங்கி உள்ளே செல்ல அனுமதி பெற்றுச் செல்ல வேண்டும்.

அப்வே நிவேதனம் இல்லாத நேரத்தில் சந்நிதிக்க முன் ஆடவர் அஷ்டாங்க நமஸ்காரமும் (தலை, கையிரண்டு இரண்டு காதுகள், இரண்டு முழந்தாள், மார்பு – இந்த எட்டுறுப்பும் பூமியில் பொருந்தும்படி வணங்கல்) பெண்கள் பஞ்சாங்க நமஸ்காரமும் (கையிரண்டு, முழந்தாள் இரண்டு தலை இவ்வைந்தும் பூமியில் பொருந்தும்படி வணங்கல்). 3, 5,7,9,12 முறை செய்தல் வேண்டும்.

பின், சந்நிதானத்துக்கு உள்புகுந்து துவாரபாலகரை வணங்கி அனுமதி பெற்றுச் சந்நிதானம் அடைந்து அங்கிருக்கும் அருச்சகரிடம் தாம் கொண்டு சென்ற பொருட்களைத் தந்து தேவாராதனை செய்யத் தரிசித்துக் கடவுளுக்குத் தன் முதுகைக் காட்டாது கிரும்ப வேண்டும். அவ்வாறே தேவியர் சந்நிதியுள் புகுந்து நான்கு முறை வணங்கித் தரிசனம் செய்து கொண்டு வீட்டிற்குத் திரும்ப வேண்டும்.

திருக்கோயிலுக்குள் ஆசாரமில்லாது போவது, மூக்குச் சிந்துதல், எச்சில் துப்புதல், தாம்பூலந்தரித்தல், ஆசலாத்தில் அமர்தல், காலை நீட்டிக் கொண்டு இருத்தல், மயிர் முடித்தல், தலையிலும் தோளிலும் வஸ்திரங்களை அணிந்து கொண்டு செல்லல், கோபுரம், கொடிமரம், விக்கிரகங்களின் நிழலை மிதித்தல், தாணிடுதல், வீண்வார்த்தை பேசுதல், சிரித்தல், விளையாடல், சுவாமிக்கும் பலிப்டத்திற்கும் நடுவில் செல்லுதல், ஒருமுறை இருமுறை வலம் வருதல், அகாலத்தில் தரிசித்தல், வீதி உற்சலாய் கொணிடருளும் போது கோயிலுள் புகந்து வணங்குதல் முதலியன கூடாது.

ஆலயத்தில் வாசலில்லா வழியில் நுழைந்து போகக்கூடாது. வெளிச்சம் இல்லா இடத்தில் மலர் மாலை தொடுக்கக் கூடாது. வினிகாரியம் செய்யக்கூடாது. இறைவனது உடைமைகளைத் தனி பொருட்டு உயயோகித்துக் கொள்ளக் கூடாது. வழிபாடு முற்றிய காலத்திலே கும்பாபிலேடிகம் அவசியம் செய்து வழிபட வேணிடும். கும்பாபிலேடிகம் செய்வது அந்த மூர்த்தியின் மூர்த்திகரத்தைப் புதுப்பிப்பதாகும். கும்பாபிலேடிகத் தத்துவத்தை இந்த அளவிலே சொல்லி எல்லா ஆலயங்களும் ஒங்கி வளர்க என்று சுவாமியைப் பிரார்த்திக்கின்றேன்.

வாழ்க அந்தணர் வானவர் ஆனினம் வீழ்க தண்புனல் வேந்தனும் ஓங்குக ஆழ்க தீயதெல்லாம் அரன் நாமமே தூழ்க வையகமும் துயர் தீர்க்கவே.

# திருநீற்றின் தெய்வநலம்

சைவுப் வெருமக்களுக்குத் திருநீறு, உருத்திராட்சம் ஐந்தெழுத்து என்ற முன்றும் இன்றியமையாதவை. இந்த முன்றில் முந்தி நிற்பது திருநீறு என உணர்க.

தருநீற்றன் பெயர்கள்

.....

- - \* - ×

திருநீறு, வியூதி, பசுமம், பசிதம், சாரம், இரட்சை என்ற பல பெயர்களை உடையது திருநீறு. ஆன்மாக்களின் பாவங்களை எல்லாம் நீறு செய்வதனால் திருநீறு பசுமம்

வி- மேலான பூதி- ஐசுவறியம். மேலான ஐசுவறியத்தைத் தருவதால் விபூதி இங்கே மேலான ஐசுவறியம் என்பது முந்திப்பேறு என உணர்க அறியாமை அழியும்படி சிவஞானமாகிய சிவ தத்துவத்தை விளக்குவதால் - பசிதம் ஆன்மாக்களின் மல மாசினைக் கழுவுவதால் - சாரம் ஆன்மாக்களைத் துன்பத்தினின்றும் நீக்கி இரட்சிப்பதனால் இரட்சை

நீட லுறுந்தீ வினையனைத்தும் நீற்றி விடலால் நீறென்றும்

விடல் வெறுக்கை தருதலினால் விபூதி என்றும் உயிர்தோறும்

குணத்தால் சாரம் என்றும் மடம்

ஓட வளர்சோ தியைத்தரலால் பசிதம் என்றும் உரைப்பாரால் - பேருர்புராணம்

"நீறில்லா நெற்றி பாழ்" என்று ஒளவையார் கூறுகின்றார் "கிருவெண்ணீறணியாக கிருவி லூரும்

அவையெல்லாம் ஊரல்ல அடவி காடே" – அப்பர் திருநீற்றை அன்புடன் பூசுவோர். எல்லாநோய்களும் நீங்கப்பெறுவர். அவ்வாறு, பூசாதார் நோய்வாய்பட்டு செத்துப் பிறந்து உழலுவார்கள்.

> "அருநோய்கள் கெடவெண்ணீறு அணியா ராகில் அளியற்றார் பிறந்தவாறு ஏதோ வென்னில் வருநோய்கள் மிகநலியப் பெயர்த்துஞ் செத்துப் பிறப்பதற்கே தொழிலாகி இருக்கின் றாரே" - அப்பர்

நோய்களும் அஞ்சேன், பிறப்புக்கும், இறப்புக்கும் அஞ்சேலைன திருநீறு பூசாதவர்களைக் கண்டால் அஞ்சுகின்றேன் என்கின்றார் பாண்டிநாட்டு முதலமைச்சராகிய மாணிக்கவாசகர்.

பிணியெலாம் வரினும் அஞ்சேன் பிறப்பினோ டிறப்பும் அஞ்சேன் துணிநிலா அணியி னான்றன் தொழும்பரோ டமுந்தி அம்மால் திணிநிலம் பிளந்துங் காணாச் சேவடி பரவி வெண்ணீறு

அணிகிலா தவரைக் கண்டால் அம்மநாம் அஞ்சு மாறே



## ஐந்தெழுத்து ஐந்தும் தரும்

மனிதனுக்கு மிகவும் தேவையானவை ஐந்து பொருள்கள்,

ekilk, ....

- 1. நல்வாக்கு (வாக்கு செல்வாக்குடையதாகும், இனிமையுடையதாகும் அமைதல் வேண்டும்)
- 2. இனிய பால்சோறு
- 3. நல்லார் இணக்கம்
- 4. உயர்ந்த நற்குணங்கள்
- 5. ക്രത്വാമിல്லாத செல்வம்

இந்த ஐந்தும் – சிவாய நம என்று ஜெபித்துத் திருநீறு தரிப்பதனால் எளிதில் உண்டாகும். இந்த இனிய கருத்தைக் கனியமுதம் போன்ற கவியால் இராமலிங்க அடிகளார் கூறுகின்றார்.

பாடற் கினிய வாக்களிக்கும்

பாலுஞ் சோறும் பரிந்தளிக்கும்

கூடற் கினிய அடியவர்தம்

கூட்டமளிக்கும் குணமளிக்கும்

ஆடற் கினிய நெஞ்சே ; நீ

அஞ்சேல் என்மேல் ஆணை கண்டாய்

தேடற் கரிய திருவளிக்கும்

சிவாய நம என் றிடுநீறே

# தருநீறு தரக்கும் முறை

கிருநீற்றை ஒருவருக்குத் தரும்போதும் நாம் பூசிக்கொள்ளும் போதும் சிவபெருமானுடைய ஐந்தெழுத்தை அன்புடன் ஒதுதல் வேண்டும். இந்தக் காரணத்தினால் திருநீற்றுக்குப் பஞ்சாட்சரம் என்ற ஒரு பெயரும் அமைந்தது. அருச்சுனப் பெருமான் வேத விதிப்படியும், சிவாகமங்கள் செப்பிய நெறிப்படியும் . ஐந்தெழுத்தை ஒதித் திருவெண்ணீறு பூசிக்கொண்டான் என்று, மகாபாரதம் கூறுகின்றது.

ஆசினான் மறைப்படியும் எண்ணில் கோடி

ஆகமத்தின் படியும் எழுத்து ஐந்துங் கூறிப்

பூசினான் வடிவமெலாம் விபூதி யால் அப்

பூதியினைப் புரிந்தசடைப் புறத்தே சேர்ந்தான்

தேசினால் அப்பொருப்பின் சிகர மேவும்

சிவன் இவனே போலும் எனத் தேவரெல்லாம்

பேசினார் பெருஞ்சிலைக்கை விசையன் பூண்ட

பெருந்தவத்தின் நிலைசிலர்க்குப் பேசலாமோ?

## பஞ்சகலா மந்திரம்

அநுட்டானம், சிவபூசை செய்வோர் முதலில் திருநீற்றைத் தணிணீர்விட்டுக் குழைக்காமல், உச்சி, நெற்றி, மார்பு இரு தோள்களிலும் உத்தாளனமாகப் பூசிக்கொள்ள வேணீடும்.



பெருவிரல், நடுவிரல், மோதிரவிரல் என்ற இந்த முன்று விரல்களால் திருநீற்றை எடுத்து. இடக்கை உள்ளங்கையில் வைத்து ஐந்து எழுத்தை எழுதி வலதுகரத்தால் மூடி, அடியிற்கண்ட 16 மந்திரங்களைக் கூறவேண்டும்.

## பளு்சப் பிரம்ம மந்திரம்

- ஒம் ஈசானாய நம்
- ஓம் ததீபுருஷாய நம
- ஓம் அகோரய நம்
- ஒம் வாம8தவாய நம
- ஓம் சத்யோஜாதாய நம

## ஷடங்க மந்திரம்

- ஒம் ஹிருதாய நம
- ஓம் சீரசே நம்
- ஓம் சிகாயை நம
- ஓம் கவசாய நம
- ஒம் நேதீராய நம
- ஓம் அஸ்தீராய நம

என்ற இம்மகா மந்திரங்களைக் கூறி, ஒம் ஹ்ருதயாய நம என்று தண்ணீர் அளவாக விட்டு, ஒம் கவசாயவெளவுட் என்று குழைத்து மேற்கண்ட பஞ்சப் பிரம மந்திரங்களைக் கூறி, முதல் 4 இடங்களில் முதல் 4 மந்திரங்களைக் கூறி,முதல் 4 இடங்களில் 5 வது மந்திரத்தைக் கூறி அணிய வேண்டும். இந்த வண்ணம் மந்திரத்தை உச்சரித்து அணிவது

புனிதமுடையது இதனால், மந்திரமாவது நீறு" என்றார் திருஞானசம்பந்தர்.

இவ்வாறு, தினந்தோறும், இப் பதினாறு மந்திரங்களை உள்ளன்புடன் ஒதித் திருநீறு பூசிக்கொண்டதால், நாம் செய்த பாவங்கள் வெந்து சாம்பலாகிவிடும்.

ஒருவன் உண்மையாக உழைத்துப் பணி புரிவானாயின், எஐமானனிடம் கூலிக்கு கையை நீட்டிக் கெஞ்சிக் கேட்க வேண்டிய அவசியம் இல்லை.

" ஐயா வேலையை ஒழுங்காகச் செய்தேன், கொடும் கூலியை என்று கேட்பான்.

இதுபோல், நாள்தோறும் அன்புடன் ஐந்தெழுத்தை ஒதித் திருநீறு தரித்துக்கொண்டால். சிவபெருமானிடம் சிவகதியைத் தந்தருளவேண்டும் என்று கெஞ்சிக் கேட்க வேண்டிய அவசியமில்லை. கருவாய் சிவகதி என்று கேட்கலாம். இவ்வாறு கேட்கின்றார் அப்பர் பெருமான்

> "திருவாய்ப் பொலியச் சிவாய நம என்று நீறணிந்தேன் தருவாய் சிவகதி நீபா திரிப்புலி யூர் அரனே.

உண்மையிலேயே ஐந்தெழுத்தை ஒதி அணிய நேரம் இல்லையேல் இரண்டெழுத்தாகிய சிவ என்று சொல்லி அணிய வேண்டும்.

மங்கலத்தைச் செய்வது சிவம் என்ற இரண்டெழுத்து சிவம் சாந்தம் என்ற வேதம் வியந்து ஒதுகின்றது. – சில சிவ என்ற இரண்டெழுத்தை ஒதித் திருநீற்றைப் பூசிக்கொள்ள வேண்டும்.



சிலர் விபூதி ஏனத்தில் கை வைக்குச் சிறிது திருநீறு எடுத்துச் சாப்பாடு ஆயிற்றா என்று கேட்டு போடு என்ற நெற்றியில் இட்டுக்கொள்வார்கள் போடு என்று சொல்கிறானே. இவனுக்கென்ன கேடு? மாடு என்று தானே ஆன்றோர்கள் வைவார்கள். பாவம், பாவம், திருநீற்றை அணியும் போது சிவசிவ என்று இரணிடெழுக்கைச் சொல்லக் கூடாதா வல்வினையில் ஆற்றல் தடுக்கின்றதோ? திமுமூலர் கூறுகின்றார்.

අඛ අඛ තේක්හා ජීඛ්යාත யாளர் අඛඅඛ තේෆ්ලාද ජීඛ්යාත ගැලුර අඛඅඛ තේෆ්ලාද පීතුඛග ගැමුර අඛඅඛ තේෆ්ලාද පීතුඛග ගැමුර අඛඅඛ තේහැ අඛ්යාත් හැමෙන්.

பத்தியொடு சிவசிவா நீற்றைப் பரிந்துகை யாலெடு<u>த்து</u>ப் பாரினில் விழாதபடி அண்ணாந்து செவியொடு பருத்தபய மீது ஒழுக நித்தமும்மூ விரல்களால் நெற்றியில் அழுத்தலுற நினைவாய்த் தரிப்பதற்கு நீடுவினை அணுகாது தேகபரி சுத்தமாம் நீங்காமல் நிமலன் அங்கே சத்தியொடு நித்தம்விளை யாடுவன் முகத்திலே தாண்டவம் செய்யும் திரு சஞ்சலம் வராதுபர கதியதவும் இவரையே சக்தியும் சிவம் என்னலாம் மத்தினிய மேரு என வைத்து அமு தினைக்கடையும் மால்மருவன் ஆனமுருகா மயிலேறி விளையாடு குகனேபுல வயல்நீடு மலைமேவு குமரேசனே.

–குமரேச சதகம்

திருநீற்றை ஆள்காட்டி விரலால் தொட்டுப் பொட்டுப் போல் பூசுதல் கூடாது. நெற்றி நிறையப் பூசவேணிடும். மார்க்கணிடேய மாமுனிவர் நீற்றினை நிறையப் பூசி நித்தமும் நியமத்துடன் சிவபூசை செய்தார். அதனால், மறலியை வென்றார் என்று அப்பரடிகள் கூறுகின்றார்.

நீற்றினை நிறையப் பூசி நித்தமும் நியமஞ் செய்து ஆற்றுநீர் பூரித் தாட்டும் அந்தணன் உயிரைக் கொல்வான் சாற்றுநாள் அற்ற தென்று தருமரா சற்காய் வந்த கூற்றினைக் குமைப்பர் போலும் குறுக்கைவீரட்ட னாரே.



## தீ തവ

"சைவனாகப் பிறந்து எவன் திருநீறு அணியாமல் மயானம் போற் நெற்றியை வைத்துக் கொண்டிருக்கின்றானோ? அவனுடைய நெற்றியில் தீயை வை என்று பிருகத் ஜாபாலம் என்ற உபநிஷ முழங்குகின்றது.

· \* V \* -

திக் பஸ்ம ரஹிதம் பாலம் திக் கராமம் சிவாலயம் திக் நீசார்சனம் ஐன்ம கிக் விக்யாம் அசிவாச்ரயாம்

the state of the s

"திருநூறு இல்லாத நெற்றியில் தீவை சிவாலயம் இல்லாத ஊரிலே தீவை சிவனை அர்ச்சிக்காத உடம்பிலே தீவை சிவலருமானனக் கூறாத சாத்திரத்திலே தீவை

என்பது பொருள்.

தீ வை என்று கடுமையாகக் கூறுதல் கருணை யாகுமோ? என்றால். பிரபுத்வ சம்மிதம் எஐமான் வேலைக்காரனுக்குக் கட்டளை இடுவதுபோலும், கந்தை மைந்தனுக்குக் கட்டளை இடுவதுபோலும், எனவுணர்க. சேனைத்தலைவன் சேனைகளைப் பார்த்து எவ்வாறு கட்டளை இடுவொனோ. அவ்வாறு அதிகாரத் தொனியில் கட்டளை இடுகின்றது ஒரு கணவன் மனைவியைப் பார்த்து " ஏ! பரதேவதையே! சாப்பிடும் பொருட்டு இலை போடுமாறு உன்னைப் பணிவன்புடன் வேண்டிக்கேட்டுக் கொள்கின்றேன் என்பது எத்தனைப் பொருத்தாமை எனவுணர்க வேதம், நாம் உய்யும் பொருட்டுக் கடுமையாகக் கட்டனை இடுகின்றது என உணர்க.

## கறுப்பு வெறுப்பு

கறுப்பு என்றால் யாருக்கும் வெறுப்பாக இருக்கும். ஆடை வெணிமையாக இருக்க வேணிடும் என்று விரும்புகின்றோம். பல் வெணிமையாக இருக்கவேணிடும் என்று விரும்புகின்றோம். வீடு வெணிமையாக இருக்க வேணிடும் என்று சுணிணாம்பு அடிக்கின்றோம்.

வெணிமையை யாரும் விரும்புவார்கள். முகம் வெணிமையாக விளங்கும் பொருட்டுச் சிலர் பொடி பூசிக் கொள்கின்றார்கள். வெணிமையான விபூதியைப் பூசிக்கொணிடால் முகம் அழகாக இருக்கும். திருநீற்றுச் சின்னம் 'வேற்றுச் சின்னமன்று. பிறவியை மாற்றும் சின்னம் என்று 'உணர்க.

## அ*த் ச*யமானது

உலகிலுள்ள பொருட்களை எரியில் சுட்டால் சங்கைத்தைத் தவிர, மற்ற எல்லாப் பொருள்களும் கருமையாகி விடுகின்றன. வெள்ளைத் துணியை — வெள்ளைக் கடிதத்தை எரியில் இட்டால் கரியாகி விடுகின்றன. கரிய சாணத்தின் உருண்டையை எரியில் இட்டால் அது வெணிமையாகின்றது. கருமை வெணிமையாக மாறியது திருநீறு, உள்ளக் கருமையை மாற்றி ஞானவொளியை நல்கும் தெய்வத் தன்மை வாய்ந்தது. மனத்திலே உள்ள கறுப்பு தீமை செய்யும் என்பகை



"மைபொதி விளக்கே என்ன மனத்தினுட் கறுப்பு வைத்துப் பொய்தவ வேடங் கொன்டு புகந்தனன் முத்தி நாதன்

என்ற பெரியபுராணத் திருவாக்கால் தெளிக. பசு என்ற சொல்லுக்கு, கட்டுப்பட்டது என்பது பொருள். பசி என்பது அதன் தாது. நாற்காற் பசு கட்டுப்பட்டிருக்கின்றது. இருகாற் பசுக்களான ஆன்மாக்களும் கட்டுப்பட்டிருக்கின்றன.

## "அறம்பாவம் என்னும் அருங்கயிற்றால்கட்டி"

என்பது மணிவாசகர் திருவாக்கு. நாற்காற் பசுக்களை ஒரு கயிற்றால் கட்டியிருக்கின்றோம். இருகாற் பசுக்களான நமக்கு இரணிடு கயிறுகள் என்றால் நாம் எத்துணைச் சாதுக்கள் என்பது புலனாகின்றதல்லவா? அக்கினியால், பசுவின் மலம் வெந்து நீறாகின்றது. அதுபோல், சிவாக்கினியால், ஆன்மாக்களின் ஆணவு மலம் வெந்து நீறாக வேணிடும். இந்நுட்பத்தைத் திட்பமாகத் தெரிவிப்பது திருநீறு.

### பசுவின் பெருமை

பசு பூலோக காமதேனு. பசுவின் உடம்பில் சகல தேவர்களும் வாழ்கின்றார்கள். "பசு வாழ்ந்தால் உலகம் வாழும் அதனால், வாழ்க ஆனினம்" எனிகிறார்கள் திருஞானசம்பந்தர், பசுவுக்க உணவு தருவது பெரும் புணிணியம்.

"யாவர்க்குமாம் பசுவுக்கு ஒரு வாயுறை"

- திருமந்திரம்

பசுவைக் காத்தல் பெரும் புண்ணியம். இத்தகைய புண்ணியப் பசுவின் மலம் வெந்து நீறாகி, நமது வினைகளைநீறாக்குகின்றது. பசு சிவபெருமானுடைய திருமஞ்சலத்துக்கு உரிய ஐந்து பொருள்களையும் தருகின்றது.

"ஆவினுக் கருங்கலம் அரனஞ் சாடுதல் — அப்பர்

ஆனினில் ஐந்துகந்து ஆடுவார்" – திருஞானசம்பந்தர்

சண்டேசுர நாயுனாரும், ஆனாய நாயனாரும், பசுக்குலங்களைக் காத்தருளினார்கள். கண்ணபிரான் பசு காத்துக் கோபாலன் என்று பேர் பெற்றான். சகாதேவன் பசுக்குலங்களைக் காத்தனன். பசு இல்லையானால் நிலத்தை உழுகின்ற எருது இல்லை. எருது இல்லையானால் பயிர் இல்லை. பயிர் இல்லையானால் உயிர் இல்லை. ஆதலால், உயிர்களின் வாழ்க்கைக்கே இன்றியமையாது உதவுவது பசு.

அநாகி மல முத்தராகிய சிவபரம்பொருள், பிரம தேவர், விஸ்ணு, உருத்திரர், அநந்தேசுரர், சதாசிவ பரமாப்தர் என்னும் பஞ்சமூர்த்திகளாலும், முறையே சங்கரிக்கப்படுகின்ற, நிவிர்த்திகலை. பிரதிஷ்டாகலை. வித்யாகலை. சாந்திகலை. சாந்தி யக்ககலை என்னும் பஞ்ச கலைகளுக்கும், உட்பட்ட தத்துவ புவனங்களின் சங்காரங்களாகிய பிரமாண்டப் பிரளயம், பிரகிருதப் பிரளயம், மத்தியப் பிரளயம், மகாப் பிரளயம், பிரதம மகாப் பிரளயம், என்கிற ஐவகைச் சங்காரத்துள் சுத்தமாயாப் புவன முடிவு வரைக்கும் சங்கரிக்கப்படுகின்ற அக்காலத்தில் அணுசாதாக்கியர் இறுதியாக உள்ள தேவர்களது உடலங்களை எல்லாம் தாம் தமது நெற்றிக் கண்ணினின்ற கோன்றும் ஒரு தீப்பொறியினால்





சுட்டுச் சாம்பராக்கி, அதனைப் பரமசிவம் தமது திருமேனியில் பூசிக் கொண்டருளுவார். இத்தகு தேவர்கள் யாவரும் பசுக்களின் உடம்பில் உறைகின்றார்கள். அதனால், பசுவின் சாணத்தைப் பொடித்த திருநீற்றை, அதற்கு அறிகுறியாக ஆவ்யாக்களும், பூசிக்கொள்ளுமாறு விதித்தருள்ளார்.

### பசு உடம்பில் தேவர்கள் உறைவது

பசுவின் கொம்புகளின் அடியில் பிரமனும், திருமாலும் உறைகின்றார்கள். கொம்புகளின் நுனியிலே கோதாவரி முதலிய புணீணிய தீர்த்தங்களும், சராசர உயிர்வர்க்கங்களும் உறைகின்றன. சிரத்திலே சிவபெருமானும், நெற்றி நடுவிலே சிவசக்தியும், மூக்கு நுனிமிலே குமாரக் கடவு<del>ளு</del>ம். ආக்கினுள்ளே வித்தியாதரரும், இரு காதுகளின் நடுவிலே அசுவினி தேவர்களும், இரு கண்களிலே சந்திர சுரியர்களும், பறீகளிலே வாயுதேவனும், ஒளியுள்ள நாவிலே வருணதேவனும், ஒங்காரமுடைய நெஞ்சில் கலைமகளும், மணித்தலத்திலே இயமனும், இயக்கர்களும், உதப்டிலே உதயாத்தமனசந்தி தேவதைகளும், கமுத்திலே இந்திரனும், முசிப்பிலே பன்னிரு சூரியர்களும், மார்பிலே சாத்திய (தேவுர்களும், நூன்கு கால்களில் அனிலன் என்ற வாயுவும், முழந்தாள்களி(8ல மருத்துவரும், குளம்பு நுனியிலே சர்ப்பங்களும், அதன் நடுவிலே கந்தர்வர்களும். அதன் மேலிடத்கே அரம்பை மாதரும், முதுகிலே உருத்திரரும், சந்துகள்தோறும் எட்டு வசுக்களும், அரைப்பரப்பிலே பிதிர் 8தவதைகளும், யோனியிலே ஏழு மாதர்களும், குதத்திலே இலக்குமி 8தவியும், வாலிலே சர்ப்பராசர்களும், வாலின் மயிறிலே ஆத்திகனும், முத்திரத்திலே ஆகாய கங்கையும், சாணத்திலே யமுனை நதியும் உரோமங்களிலே மகாமுனிவர்களும், வயிற்றிலே பூமிகேவியும், முலையிலே சகல சமுத்திரங்களும், சாடராக்கியினிலே காருக பத்தியமும், இதயத்திலே ஆகலனியமும், முகத்திலே தட்சிணாக்கினியம் எலும்பிலும் சுக்கிலத்திலும் யாகத்தொழில் முழுவதும். எல்லா அங்கங்கள் தோறும் கலஙீகா நிலையுள்ள கற்புடை மாதர்களும் வாழுகின்றார்கள்.

இத்தகைய பெருமை வாய்ந்த பசுவைச் சிவபெருமான் ஆன்மாக்களின் பொருட்டுப் பூமியில் பிறக்கச் செய்தார். இப்பசு சிவசந்நிதியில் விளங்கும் இடபதேவரின் அருகில் இருந்தது. இதற்க ஆதாரம் சிவதருமோத்திரம். பசு எண்ணற்ற மகிமையுடையது. அதனால், கோதானம் சிறந்து விளங்குகின்றது. தொல்காப்பியர் அறுவகை வாழ்த்துப் பொருளில் பசுவைப் பொன்னாக வைத்தனர். சாதுவான ஒருவணைப் பார்த்து "இவர் பசுப் போன்றவர்" என்று கூறுவகையும் உன்னுக. பசு புல்லையே உண்டு பரம சாதுவாக வாழ்கின்றது. நாம் தரும் உதவாத புல்லையுண்டு பால் அமுதை நமக்கு வழங்குகின்றது. பசுவின் பெருமைதான் என்னே.?

## சாணத்தின் பெருமை

சானாத்துக்குக் கோமயம் என்றும் ஒரு பேருண்டு பசுவின் சாணம் புனிதமானது. பெனாயிலும் நல்லதுதான். விஷக் கிருமிகளைக் கொல்லும். நாற்றத்தை மாற்றும். ஆனால், அது நாறும். சாணம் நச்சுக் கிருமிகளைக் கொல்லும் நாற்றத்தை மாற்றும். அது நாறாது. குழந்தைகள் மலம், சலம் கழித்த இடத்திலும், உண்ட இடத்திலும் சாணம் இட்டுச் சுத்தம் செய்வது, நச்சுக் கிருமிகளை மாற்றும் பொருட்டோகும் தெருவிலே சாணம் தெளிப்பார்கள். இது நக்கக் கிருமிகள் உள்ளே வரவொட்டாமல் தடுப்பதற்காகவே. வீட்டையும், வழிபாட்டு அறையையும், பசுவின் சாணத்தால் மெமுகுவார்கள். சுகாதாரத்திற்கு இன்றியமையாதது சாணம்.



சாணத்துக்கு நச்சுக் கிருமிகளை அழிக்கும் ஆற்றல் உண்டு என்பதை நன்கு உணர்க. இந்வாளம் என்ற நச்சுக்கொட்டையை மருத்துவர்கள் சாணத்தில் மூன்று நாள் ஊறவைத்து எடுத்து மருந்துக்குச் சேர்க்கின்றார்கள். நமது தாய்மார்கள், ஈயம் பூசிய ஏனத்தில் நவாச்சாரம் பூசப்பட்டதால் அதன் நச்சுக்கன்மையை மாற்ற. அந்க எனக்கில் சாணத்தைக் கரைத்து வைத்துப் சுத்தப்படுத்துகின்றார்கள். வீட்டில் உள்ள நச்சுக் கிருமிகளை அழிக்கும் பொருட்டுச் சாணம் இடுகின்றார்களே? அதுபோல், நம் உடம்பிலுள்ள நச்சுக்கிருமிகளை அகற்ற வாரத்துக்கு ஒருமுறை சாணம் தேய்த்துக் குளிக்கலாமா? என்ற வினா எழும். இதற்கு விடை கூறுவதும் வீட்டிலே உள்ள நச்சுக் கிருமிகளைக் காட்டிலும், நம் உடம்பில் நச்சுக்கிருமிகள் அதிகம். ஆதலால், சாணத்தின் ஆற்றலை அதிகப்படுத்த வேண்டும்.

வங்கத்தைப் பார்க்கினும், வங்க பஸ்மத்துக்குப் பெருமை அதிகம் தாம்புத்தைவிட தாம்பு பஸ்மத்துக்கு ஆற்றல் அதிகம். அதுபோல், சாணத்தினும் சாணத்தின் பஸ்மத்துக்கு ஆற்றல் அதிகம். அதுபோல், சாணத்தினும் சாணத்தின் பஸ்மத்துக்கு ஆற்றல் அதிகம். எனவே, திருநீற்றைப் பூசிக்கொள்ளுவதனால் உடம்பில் உள்ள நச்சுக்கிருமிகள் விலகும். அவரைச் செடியில் வரும் கரிய கிருமிகளைச் சாம்பல் தெளித்து மாற்றுவது கண்கூடாக யாரும் அறிந்த உண்மை. சாமானியமான அடுப்புச் சாம்பலுக்கே அக்கிருமிகளை அழிக்கும் ஆற்றல் இருக்குமானால், விதிப்படி தயாரித்த விபூதிக்கு எத்துணைப் பெருமை இருக்கும் என்பதை உய்த்துணர்க. போர்வீரனை, மாற்றார் விடும் ஆயுதங்கள் உடம்பைத் துளைக்காமல் காக்கும் வண்ர கவசம் போல், ஆனீமாக்களைத் தீவினைகள் தாக்காவணிணம் காக்கும் வயிரக் கவசம், திருநீறு என உணர்க.

"ஆன நீற்றுக் கவசம் அடையப் புகுமின்கள் — திருவாசகம் கங்காளன் பூசுங் கவசத் திருநீற்றை மங்காமல் பூசி மகிழ்வரே யாமாகில் தங்கா வினைகளும் சாரும் சிவகதி சிங்கார மான கிருவடி 8சர்வரே. — கிருமந்கிரம்.

இந்கக் கிருமந்திரத்தைப் பலமுறை படிக்கவும். சிவபெருமானே திருநீறு தரித்துக் கொண்டிருக்கின்றார் எலிறு திருமூலர் தெரிவிக்கின்றார். ஆன்மாக்களாகிய நாம் செய்த தீவினை நீறாகும் பொருட்டுத் திருநீறு தரிக்கின்றோம் சிவபெருமானுக்கு வினை ஏது? அவர் ஏன் திருநீறு தரித்துக் கொள்கின்றார்? எனிறு ஒரு வினா எமும். நோய்வாய்ப்பட்ட குழந்தைக்காக, தாய் மருந்துணிபது போல், நமது வினை தீர, நம் தாயும் தந்தையுமான இறைவன் திருநீறு பூசிக்கொள்கின்றான் என உணர்க

"நினைவொடு பணிபவர் வினைதுகள் பட எதிர் நினைந்து திருநீறணிந்த தொருபால்" -கொலு வகுப்பு இவி திருமாலும் திருநீறு தரித்துக் கொணிழருக்கினீறார் என்பதை ஆழ்வார்களின் திருப்பாசுரத்தால் கெளிக

கரியமேனி மிசை வெளியநீறு சிறிதேயிடும் பெரியகோலத் தடங்கனினான் விணினோர் பெருமானிறனினை உரிய சொல்லால் இசைமாலைகள் ஏத்தி உள்ளப் பெற்றோர்க்கே

**அ**ரிய**துணி&யா எனக்கின்று தொட்டும் இனி என்று&ம** – திருவாய்மொழி முற்காலத்தில் திருமாலின் அடியார்கள் திருநீறு தரித்துக் கொண்டிருந்தார்கள் என்பதை அடியில்



வரும் ஆழ்வார் பாசுரத்தால் அறிக

ஏறிய பித்தனோடு எல்லாவுலகம் கணிணன் படைப்பெணினும் நீறு செல்வே மிடக்காணில் நெடுமால் அடியார் என்றோடும் நாறுதுழாய் மலர்காணில் நாரணன் கணிணி ஈது என்னும் கேறியம் கேறாது மாயோன் கிறக்கனனே இக்கிருவே.

பல பிறவிகளில் செய்த பெரும் புண்ணியம் இருந்தால் மட்டுமே ஒருவனுக்குத் திருநீற்றில் மெய்யன்பு உண்டாகும். பக்தியுடன் சித்தியளிக்கும் விபூதியைத் தரித்துக்கொண்டோர் செல்வ நலன்களும் பிற நலங்களையும் பெறுவார்கள். நெடுநாள் வாழ்ந்தபின் ஒளி நிறைந்த விமானத்தில் ஏற்றித் தேவர்கள் எதிர்கொண்டு அழைத்துச் சென்று இந்திரலோகத்தில் இருத்துவார்கள். அங்கு நலமெலாம் துய்த்தபின் சிவசாயுச்சியம் பெறுவார்கள்.

பக்தி யால்வென் ணீறணிந்தோர் பாரைப் பொதுநீங் கிடப்புரந்து துய்த்த போகத் திறுதியினில் சோதி விமானத் தினிலேறி மைத்த குழலா நொடுமருவி மகவான் பதத்தில் வாழ்ந்து பின்னர் சத்தா சயத்தை ஒருவுசிவ சாயுச் சியமே சார்வரால்.

### – பிரமோத்தர காணிடம்

திருநீற தரிக்காதவர் செய்யும் தவம் முதலியன. உவர் நிலத்தில் இட்ட விதை முளையாது வீனாவதுபோல் பயன்தரமாட்டா. தவம் செய்யும் ஆற்றல் இல்லாதவர் திருநீற்றை உள்ளன்புடன் பூசிக் கொண்டால், தவம், தானம், தருமம், விரதம் முதலிய யாவும் செய்த பயனைப் பெறுவார்கள். பிதிர் தினத்தில் திருநீறணிந்தார்க்குச் செய்யும் தான தருமம் மிகுந்த பயன்களைத் தரும் என உணர்க.

நீறு தரியார் தவமாதி

நிரம்பச் செயினும் உவர்நிலத்தில்

ക്കുതവധതിത് ന്വാർപ്പുകി

கொண்டோர் வாளாங் கிருந்திடினும்

வீறு தவமா திகள் நிரம்ப

வினைத்தோ ராவர் தென்புலத்தோர்க்(கு)

ஏறு தினத்தில் நீறிடுவார்க்(கு)

இயற்றில் பூசைப் பயன் அனந்தம் — 8பஞர்ப் பராணம்

ஏழுகோடி மந்திரங்கள், என்னில்லாத தவமும், கங்கை, யமுனை, கோதாவரி, சரசுவதி, நருமதை, சிந்து, காவேரி முதலிய சிறந்த தீர்த்தங்களும், அசுவமேதம் முதலிய வேள்விகளும், திருநீறு தரும் நலத்தை நல்க மாட்டா. திருநீறு தன்னை அணிந்தார்க்கு எல்லையற்ற நலன்களை நல்கும்.



ஏமு கோடி மந்திரமும் எண்ணில் தவமும் இருநிலத்தில் ஆழ முடைய கங்கை முதல் அநந்த நதியும் அமரேசன் விழுந் துரகம் ஈறாம் அவ் வேள்வி யனைத்தும் விளம்புங்கால் தாழுஞ் சடையோன் திருநீறு

தரும்பே றொன்றுந் தாராவே.

– பிரமோகீகிர காணீடம்

திருநீறணிந்த வேடமே மெய்பொருள் எனக் கொண்டு வழிபட்டு மெய்பொருள் நாயனார் சிவபதம் பெற்றார். சேரமான் பெருமான் முடிசூடிக்கொண்டு பட்டத்து யானைமீது அவனியெல்லாம் போற்ற பவனி வந்து கொண்டிருந்தார். எதிரிலே ஒர் ஏகாலி முதுகில் துணி முட்டையும், தலையில் உவர்மணிணும் சுமந்துகொணிடு வந்தான். சிறிது மழை பொழிய அதனால் உவர்மணி கரைந்து உடம்பில் தோய்ந்தது. பின்னர், வெயில் காய அது உலர்ந்து, வெண்ணீறுபோல் காட்சியளித்தது.

இதனைக் கண்ட சேரர் கோமான் யானையை விட்டு இறங்கி அந்த வண்ணான் கால்மீது வீழ்ந்து வணங்கினார். அவன் நடுங்கி ஒதுங்கி சிந்தை கலங்கி அரசர் பெருமானே! என்னை யாரென்று எண்ணினீர், அடியேன் தங்கள் அடியாரை அஞ்சலிக்கும் வண்ணான் என்றான். சேரர் பெருமான் அப்பா! அடிச்சேரன் அடியேன் தங்கள் அடியாரை அஞ்சலிக்கும் வண்ணான் என்றான். சேரர் பெருமான் அப்பா! அடிச்சேரன் அடியேன், நீ தகாலி என்றும், உன்மீதுள்ள வெண்மை உவர் மண்ணால் ஆகியது என்றும் அடியேன் உணர்வேன், அடியேன் எப்போதும் தப்பாது எண்ணி வழிபடும் திருநீற்றின் அன்பு வேடத்தை இது நினைவுபடுத்தியது. அதனால் வணங்கினேன். நீர் வருந்தாது செல்லும் என்று மொழிந்தார். என்னே! இவருக்கு இருந்த திருநீற்றின் பக்தி ஆ! ஆ! மெய்சிலிர்க்கின்றது. உள்ளம் உருகுகின்றது.

அவரோ சக்கரவர்த்தி, அவதோ சலவைத் தொழிலாளி. தனது பெருமையையும் அவனுடைய சிறுமையையும், சிந்தித்தாரில்லை. திருநீற்றின் பெருமையைச் சிந்தித்தார், வந்தித்தார்.

சேரர் பெருமான் தொழக்கண்டு

சிந்தை கலங்கி முன்வணங்கி

யாரன் றடியே னைக் கொண்டது)

அடியேன் அடிவுண்ணான் என்னச்

சேரர் பிரானும் அடிச்சேரன்

அடியேன் என்று திருநீற்றின்

வார வேடம் நினைப்பித்தீர்

வருந்தா தேகும் என மொழிந்தார்

– பெரிய புராணம்

## வெப்பு நோய் தீர்த்தது வெண்ணிறு

மதுரையில் கூன்பாண்டியன், திருஞானசம்பந்தரும், சிவனடியார்களும் தங்கியிருந்த மடாலயத்தில் எதிர்கொள்ளுமாறு செய்த வல்வினையால், வெப்புநோய் பற்றி, வேதனை அடைந்தான். சமணர்களால் தங்கள் மந்திரங்களைக் கூறிக் குண்டிகை நீரைத் தெளித்தும், மயில் பீலியைக் கொண்டு தடவியும், நோய் தீர்ந்ததில்லை. மங்கையர்க்கரசியாரின் வேண்டுகோளுக்கு இரங்கி,



திருஞானசம்பந்த சுவாமிகள் எழுந்தருளி ஆலவாயணிணலின் திருக்கோயிலிருந்து திருநீற்றைக் கொணர்வித்து, அடியிற் கண்ட திருநீற்றுப் பதிகத்தைத் திருவாய் மலர்ந்து பாண்டியன் உடம்பில் திருநீற்றைப் பூசியருளினார். உடனே பகலவலைக் கண்ட பனிபோல் வெப்புநோய் விலகியது. இத்திருநீற்றுப் பதிகத்தை ஒதி வெண்ணிறு புனைந்தால் எல்லா நோய்களும் நீங்கப் பெறுவர். இது கண்கூடு

### திருச்சிற்றம்பலம்

### திருநீற்றுப் பதிகம்

ம்ராகள் **க**ாக்தாரம்

மந்திர மாவதுநீறு வானவர் மேலது நீறு சுந்தர மாவதுநீறு துதிக்கப் படுவதுநீறு தந்திர மாவது நீறு சமயத்தில் உள்ளது நீறு செந்துவர் வாயுமை பங்கன்திரு ஆலவாயான் திருநீறே

வேதத்தி வுள்ளது நீறு வெந்துயர் தீர்ப்பதுநீறு போதந் தருவது நீறு புன்மை தவிர்ப்பதுநீறு ஒதத் தகுவதுநீற உணிமையி வுள்ளது நீறு சீதப் புனல்வயல் சூழ்ந்ததிரு ஆலவாயான் திருநீறே

முத்தி தருவதுநுநீறு முனிவர் அணிவதுநீற சத்திய மாவதுநீறு தக்கோர் புகழ்வது நீறு பத்தி தருவதுநீறு பரவ இனியது நீறு சித்தி தருவதுநீறு திரு ஆலவாயான் திருநீறே

காண இனியது நீறு கவினைத் தருவது நீறு பேணி அணிபவர்க்கெல்லாம் பெருமை கொடுப்பது நீறு மாணம் தகைவதுநீறு மதியைத் தருவதுநீறு சேணம் தருவதுநீறு திருஆலவாயான் திருநீறே.

பூச இனியது நீறு புணீணிய மாவதுநீறு பேச இனியது நீறு பெருந்தவத் தோர்களுக்கெல்லாம் ஆசை கெடுப்பதுநீறு அந்தம தாவதுநீறு தேசம் புகழ்வது நீறு திருஆலவாயான் திருநீறே

அருத்தம தாவது நீறு அவலம் அறுப்பது நீறு வருத்தந் தணிப்பதுநீறு வானம் அளிப்பது நீறு பொருத்தம தாவது நீறு புணீணியர் பூசும்வெண்ணீறு திருத்தகு மாளிகை சூழ்ந்ததிரு ஆலவாயான் திருநீறே



எயிலது அட்டது நீறு இருமைக்கும் உள்ளது நீறு பயிலப் படுவதுநீறு பாக்கிய மாவதுநீறு துயிலைத் தடுப்பது நீறு சுத்தம தாவதுநீறு அயிலைப் பொலிதரு சூலத் தாலவாயான் திருநீறே

இராவணன் மேலதுநீறு எணீணத் தகுவது நீறு பராவண மாவது நீறு பாவம் அறுப்பதுநீறு தராவண மாவது நீறு தத்துவ மாவதுநீறு அராவணங் குந்திருமேனி ஆலவாயான் திருநீறே

மாலோடு அயனறியாத வண்ணமும் உள்ளது நீறு மேலுறை தேவர்கள் தங்கள் மெய்யது வெண்பொடிநீறு ஏல உடம்பிடர் தீர்க்கும் இன்பந் தருவதுநீறு ஆலமதுண்ட மிடற்றெம் ஆலவாயான் திருநீறே

குண்டிகைக் கையர்களோடு சாக்கியர் கூட்டமுங்கூடக் கண்டிகைப் பிப்பதுநீற கருத இனியது நீறு எண்டிசைப் பட்ட பொருளார் ஏத்துந் தகையதுநீறு அண்டத் தவர்பணிந் தேத்தும் ஆலவாயான் திருநீறே.

ஆற்றல் அடல்விடை யேறும் ஆலவாயான் திருநீற்றைப் போற்றிப் புகலி நிலாவும் பூசுரன் ஞான சம்பந்தன் தேற்றித் தென்னன் உடலுற்ற தீப்பிணி யாயின தீரச் சாற்றிய பாடல்கள் பத்தும் வல்லவர் நல்லவர்தாமே.

கிருச்சிற்றம்பலம்

இந்தத் திருப்பதிகத்தைத் தினந்தோறும் திருநீற்றைத் தரிக்கும்போது அன்புடன் ஒதுதல் வேண்டும். அன்றி இதனை ஒதி ஒதி உருவேற்றிக் கொண்டு, நோய்வாய்ப்பட்டவர்க்கு இப்பதிகத்தை ஒதித் திருநீற்றைப் பூசினால், நோய் நீங்கி நலம் உண்டாகும். திருநீறு சக்தி, அருள் மயமானது என உணர்க. அதனால், இப்பதிகத்தில் பராவணமாவது நீறு என்று கூறுகின்றார்.

## சவசன்னத்தன் அவசயம்

திலம் - எள், சில சம்பந்தமுடையது தைலம். சிலா சம்பந்தமுடையது சைலம். இதுபோல் சிவசம்பந்தமுடையது சைவம். சைவ சமயத்தில் பிறக்கவேண்டுமாயின் பல்லாயிரம் பிறப்புக்களில் தவம் செய்திருக்க வேண்டும். சைவ சமய சாதனங்கள் மூன்று திருநீறு, உருத்திராக்கம், ஐந்தெழுத்து என்பகைவ. இவற்றுள் ஐந்து எழுத்து உள்ளத்தில் உறைவது. திருநீறும், உருத்திராக்கமும் உடம்பில்



ഉள்ளவை. பிற மதத்தவர்கள் தங்கள் சமயச் சின்னம் அணியக்கூசுதல் கூடாது. மஞ்சள், குங்குமம், தாலி முதலியவைகளை அணிந்து கொள்ள நாணமடையும் பெணிகள் இருக்கின்றார்களா? இல்லை. "பூணிபதற்குக் கணிடியினைக் கூசியிடும் புல்லியரைக் காணிபதற்குக் கூசுமான் கைத்து."

- തക്ക ക്ഥലിന്റി.

அதுபோல, நாம் நமது சிவ சமயச் சின்னங்களைத் தரிக்க ஒருபோதும் நாணுதல் கூடாது. சிவபெருமான் தமது திருநுதலில் திருநீறு தரித்துள்ளார் என்று சுந்தரமூர்த்தி நாயனார் அருளிச் செய்கின்றார்.

### "நீறு தாங்கிய திருநுதலானை"

ூதலால் நாம் காதலோடு வெண்ணிறு பூசி நலம் பெற வேண்டும். திருநீறு தரிப்போர் மந்திரத்துடனும், விதிப்படியும் பூசிக்கொள்ளுதல் மிகவும் அவசியமாகும். மருந்து உண்போர் காலத்துடனும், பத்தியத்துடனும் உண்டால் விரைவில் நோய் நீங்கப்பெறுவதுபோல் எனவுணர்க. சிவசின்னமாகிய விபூதி உருத்திராக்கத்தை வேதோபநிடதங்கள் விளம்புவதுபோல், பிறமதச் சின்னங்களைக் கூறவில்லை என உய்த்துணர்க.

### திருநீற்றைப் பற்றிக் கூறும் நூல்கள்

இருக்கு யசுர், சாமம், அதர்வணம் என்ற வேதங்கள், இவற்றின் பாகங்களாகிய இராம ரக்சியோபடுடதம், சாண்டில்போபடுடதம் சாபால உபடுடதம், பிருகச்சாபால உபடுடதம், தைத்திரியோபடுடதம், சுவேதாச்சுவதர உபடுடதம், சாபாலி உபடுடதம், வாசுதேவ உபடுடதம், காமிகம் முதல் வாதுளம் ஈறாக உள்ள சிவாகமங்கள் இருபத்தெட்டு, இவற்றின் பிரிவுகளாகி சாரோத்தரம், சாலபேதம், சசபண்டலம், மகாவித்தியம், துலா விருத்திமம், காலதகனம், குமார தந்திரம், மகுடோத்தரம், இருத்த காசம், நீலபத்திரம், கலாபேதம், சமூகம், சிவசாசனம், விலேகனதந்திரம், நந்திகேசுரம், மகாந்த சங்கிதை, மகாகாளம், பிரபுத்தாகமம், வீணாசிகோத்திரம், தாரதந்திரம், பரோற்பூதம், பதுமசங்கிதை, பாவநாசகம், லீமதந்திரம், சிபோதகம், பாவனம், பாற்வதி, தந்திரம், பிரக்ரணாகமம், காசியபம், மதங்கம், விசுவான்மகம் என்ற உபாகமங்கள், சாங்கியாயன கிருஹ்யம், மாத்யந்தின கிருஹியம், போதாயன கிருர்யம் என்ற வேக சாரங்கள்.

பரத்துவாச – சாதாதப – பராசர – கௌதம, மநுவாதி ஸ்மிருதிகள், இலிங்க– சைவ, காந்த, காருட–மற்ச– ஆதிக்த பிரமான்ட – பத்ம வர்மம் முதலிய மகாபுரானாங்கள், இராமாயனம் பாரதம் என்னும் இதிகாசங்கள், சிவரகசியம் என்னும் பரம இதிகாசம் ஆகிய இத்தனை நூல்களிலும் திருநீற்றின் தெய்வநலம் பேசப்படுகின்றது. திருநீற அல்லாத ஏனைய சின்னங்கள் பிற்காலத்தில் எமுந்தவை. வியுதியை ஒன்று கோடாகத் தரித்த மகா புண்ணியரைக் கண்ட யூத பிசாசம் முதலியன அஞ்சி நடுங்கி அலறி ஒடும் என்பதில் ஐயமில்லை.

## திரிபுண்டரத்தின் உட்பொருள்

திருநீறு மூன்று கோடுகளாக மந்திரத்துடன் அணிதல் வேண்டும். அதன் உட்பொருள் வருமாறு.

- 1. திரிபுணீடரம் பதி, பசு, பாசம் என்ற முப்பொருளைக் குறிக்கும்.
- 2. திரிபுணீட்ரம் அகரம், உகரம், மகரம் என்ற வியட்டிப் பிரணவங்கள்
- 3. திரிபுணீடரம் பதி, பரை, ஆன்மா



- 4. திரிபுணீட்ரம் அருவம், உருவம், அருவுருவம்
- 5. திரிபுணீடரம் சிவம், சதாசிவம், மகேசன்
- 6. திரிபுணீட்ரம் சிவம், சக்தி, ஸ்கந்தர்
- 7. திரிபுணீடரம் சத்து. சிக்கு, ஆனந்தம்
- 8. திரிபுணீட்ரம் சாங்கம், உரங்கம், பிரதியங்கம்
- 9. திரிபுண்டரம்- அத்வா மூர்த்தம், மந்திர மூர்த்தம், பஞ்சப் பிரம்ம மூர்த்தம்
- 10. නිඛ්රාක්ද්රාර්- බාලීනු, ගැනි, රිගැනිනි
- 11. திரிபுணீடரம்- லயம், போகம், அதிகாரம்
- 12. திரிபுணீடரம்- சத்தன், உத்திபுத்தன், பிரவிருத்தன்
- 13. திரிபுணீடரம்– சிருட்டி, திதி, சங்காரம்
- 14. திரிபுணிடரம் இச்சாசக்தி, கிரியாசக்தி, ஞானாசக்தி
- 15. திரிபுணீட்ரம்- தந்திரகலை, மந்திரகலை, உபகேசகலை
- 16. திரிபுணீடரம்– பிரத்யட்சம், அநுமானம், ஆகமம் (அளவைகள்
- 17. திரிபுணீடரம்– குரு, லிங்கம், சங்கமம்
- 18. திரிபுணீடரம் சூரியன். சந்திரன். அக்கினி (முச்சுடர்
- 19. திரிபுண்டரம் விஞ்ஞானகலர், பிரளயாகலர், சகலர்
- 20. திரிபுணீடரம்- அவன், அவள், அது
- 21. திரிபுணீட்ரம் மணி, மந்திரம், ஒள்ஷதம்
- 22. திரிபுணீடாம் யோகம், போக்யம், பிரோகம்
- 23. திரிபுணீடரம்- மந்திரம், பாவனை, கிரியை
- 24. திர்புணிடரம்- ருக், யசுர், சாமம்
- 25. திரிபுணீட்ரம் காருகபதியம், ஆகவனீயம், தக்ஷிணாக்கினி
- 26. கிரிபணீடாம்- அயன், அரி, அரவ்
- 27. திரிபுணீட்ரம் சுவர்க்க. மத்திய, பாதலம்
- 28. திரிபுணீட்ரம்- மலைமகள், திருமகள், கலைமகள்
- 29. திரிபுணீடரம்- அறம், பொருள், இன்பம்.

என்ற இத்தனைத் தத்துவங்களையும் திரிபுண்டரங்குறிக்கும்.

### இனி திரிபுணீடரத்தால் நீங்கப் பெறுபவை

- 1. ஆனாவம், கன்மம், மாயை
- 2. காமம், வெகுளி, மயக்கம்
- 3. சாக்குவிகம் இராசகம், காமகம்
- 5. பிரார்த்தம் சஞ்சிதம், ஆகாமியம்
- 6. காலகமம் காலகலம், காலம்
- 7. ஆன்மதத்துவம், வித்யாதத்துவம், சிவதத்துவம்
- 8. съпъкъ, съпотъ. Ссъшъ
- 9. அதிகைவிகம், அதிவௌதிகம், ஆதியானீமிகம்
- 10. பேதம். பேதாபேதம். அபேதம்
- 11. சந்தேகம், விபரீதம், மயக்கம்
- 12. காலம், கூட்சமம், மயக்கம்
- 13. இறப்பு நிகழ்வு எதிர்வு



14 தത്തഥ, முன்னினல், படர்க்கை

- 15. சாக்கிரம், சொய்பனம், சுழுத்தி
- 18. ക്രസ്ക്, 8தசம், ഖஸ്து
- 17. வாதம், பித்தம், சி&லத்துமம்
- 18. மனம், வாக்கு, காயம்
- 19. அம்மை, இம்மை, உம்மை.

முதலியன் திரிபுணீடரத்தால் நீங்கப் பெறும்.

" திரிபுண்டீர் தீரிசுராதீமகம் தரி&வத வவற்றி திரிகுணதீரிவர்ண, திரி&கற்மயம்

– ക്വബിക്പ<del>ത്ത്</del>വര്

நமது நீற்றுச் சமயம் புறச் சமயங்களைப் போல் நேற்றுச் சமயமன்று. அநாதியே உள்ளது. பலப்பல தத்துவங்களை உடையது.

திரிபுணீட்ரதாரிணம் திருஷீட்வா

புதப்ரேத் பாசா

பீதா, பீரகமீபதாச் சீகரமீ

கச்சந்த**யே**வ நஸம்சய

#### 

அந்தணன், அரசன், வணிகன், வேளாளன் என்ற நான்கு குலத்தோர்களும், பிரம்மசாரி, இல்லறத்தான், வானப்பிரஸ்தன், சந்நியாசி என்ற நான்கு ஆசிரமத்தவரும், திருநீற்றைப் பயபக்தியுடன் தரித்துக்கொள்ள வேண்டும். வியுதியைத் தரிப்பின் திருமாலும், இலக்குமியும் ஏனைய தேவர்களும் மகிழ்கின்றார்கள்,

## வியூத் ஸீநானம்

வியூதியை அணிவது ஸ்நானம் ஆகும். வியூதி ஸ்நானம், ஆக்கினேய ஸ்நானம் என்று சொல்லப்படுகின்றது.

## "ஆக்கோயம் பஸ்மஸ்நானம்"

என்று வேதம் முழங்குகின்றது. கங்கை முதலிய புண்ணிய நதிகளில் நீராடுவதைப் பார்க்கினும், கோடி மடங்கு பயன் அதிகம் தருவது பஸ்மஸ்நானம்.

"பஸ்மஸ்நானம் ஐலஸ்நாநாத்

கோடி புணிய குணம் ப8வத்"

– ക്നഥിക്നകഥമ്

## வியுதி மருந்தாகும்

திருநீற உடம்பில் தரித்துக்கொள்ளும் வகையேயன்றி, மருந்தாக உட்கொள்ளும் சிறப்பும் உடையது. விதிப்படி அமைந்த திருநீற்றை உட்கொண்டால், உடம்பின் அசுத்தங்களைப் போக்கி எழுபத்தீராயிரம் நாடிகளுக்கும் வலிமையை உண்டாகும் வாதத்தால் உண்டாகும் 81, நோய்களையும், பித்தத்தால் உண்டாகும் 64 நோய்களையும், கபத்தாலுண்டாகும் 215 நோய்களையும் நீக்கும் அநுபவமாகும். உபவேதத்துள் ஒன்றாகிய ஆயுள்வேதம், திருநீற்றைப் பூசும் மருந்தாகவும், புசிக்கும் மருந்தாகவும் வியந்து புகன்று உள்ளது.



## ததாபஸ்மரா குஷீடா நச்யந்தி

வீயாதய: கீஷணாதீ

– கந்தபுராணம்

திருநீற்றினால் அபஸ்மாரம். குஷ்டம் முதலிய நோய்கள் ஒரு கண காலத்துக்குள் நீங்கும். திருநீறு எல்லா ஆவ்மாக்களுக்கும் அருள்புரிவது. அத்திருநீற்றை இடாதவர்கள் அமுதமே இட்டாலும் அது மலத்துக்குச் சமானம். அதனை அருந்துதலை ஒழிக என்று வடலூர் வள்ளல் பெருமானார் அருளிச் செய்கின்றார்.

"அருள்செய் நீறிடார் அமுதுனக் கிடினும் அம்ம லத்தினை அருந்துதல் ஒழிக தெருள்கொள் நீறிடும் செல்வர்கூழிடினும் சேர்ந்து வாழ்த்தியத் திருவடு துணிக."

"முத்தி நீறிடார் முன்கையால் தொடினும் முள்ளு றுத்தல்போல் முனிவுடன் நடுங்க பத்தி நீறிடும் பக்தர்கள் காலால் பாய்ந்து தைக்கினும் பரிந்ததை மகிழ்க"

யானை, குதிரை, எருமை. ஆடு, மான் முதலிய விலங்குகளின் சாணங்களைக் கொண்டு செய்யாமல், மிகப் புனிதமான பசுவின் சாணத்தைக் கொண்டே திருநீற்றைச் சமைத்தார்கள். முனிவருக்கு உண்டி உதவுவது காமதேனு எனினும் பசுவேயாகும். வைதரணி நதியைத் தாணிடி வைப்பதும் பசுவேயாகும்.

## தருநீற்றன் வகை

திருநீறு இரண்டு வகைப்படும். கைதிக விபூதி, சைவ விபூதி எனப்பேர் பெறும். வைதிக விபூதி – வேத விதிப்படி செய்யும் யாகங்களில் பொடிபட்ட நீறு ஆகும். இது புத்தியை மட்டும் தரும். சைவ விபூதி – இருவினை ஒப்பு மல பரிபாகம் உற்ற சிவசக்திநிபாதர்க்கு உரியதாய், சிவாகம விதிப்படி சிவதீட்சை செய்யப்பட்ட அக்கினியில் பொடிபட்ட நீறாகும். இத்திருநீறு புத்தியையும், முத்தியையும் தரவல்லது. இச்சைவ விபூதி கற்பம். அநுகற்பம், உபகற்பம், அகற்பம் என நான்கு வகைப்படும்.

## கற்பம்

பங்குனி மாதத்திலே நெல்தானை மேய்ந்த கன்று ஈன்ற பசுக்களினிடத்தே அவிட்டமி, பௌர்ணமி, சதுர்த்தசி என்ற திதிகளில் சாணத்தை தாமரை இலையில், ஒம் சத்யோஐாதாய நம, என்ற மந்திரத்தைக் கூறி ஏற்க வேண்டும் அதில் பால், தயிர், நெய், கோநீர், இவைகளை ஒம் நம, என்று கூறி வார்த்து. ஒம் அகோராய நம, என்று கூறிய் பிசைந்து, உருண்டை செய்தல் வேண்டும்.

சம்பா நெற்பதரை விரித்து அதன்மேல் ஒம் தத்புருடாய நம என்று உச்சரித்து உருண்டைகளை வைத்து ஒமாக்கினியால் வெந்தபின், ஒம் ஈசானாய நம என்று கூறி கருமை செம்மை நிறங்களை நீக்கி வெண்ணிறமுடையதாக எடுத்துப் புதுப்பானையில் வைக்க வேண்டும். இது கற்பக விடிதியாகும்.

## அநுகற்பம்

சித்திரை மாதத்திலே பசுக்களின் மந்தையிற் சென்று உலர்ந்து கிடக்கும் கோமயங்(சானம்)களை எடுத்து உரலிட்டு இடித்துப் பொடித்து அதிலே கோசலத்தை ஒம் வாமதேவாய நம. என்று உச்சரித்து வார்த்துக் கலந்து, எம் அகோராய நம என்று கூறிப் பிசைந்து, உருண்டை செய்து பதரை விரித்து ஒம் தத்புருடாய நம, என்று அதன் மேல் வைத்து, ஓமாக்கினியால் எரித்து, ஒம் ஈசானாய நம, என்று எடுத்து வைக்கவும். இது அநுகற்ப விபூதியாகும்.



#### உபகர்பம்

கோமயம் கிடைக்காவிடத்து காட்டின் கண் மரம் வெந்து விளைந்த சாம்பரையேனும். செங்கல் சூளை முதலியவற்றில் விளைந்த சாம்பரையேனும் எடுத்து முன் கூறிய முறைப்படி பஞ்சகவ்யத்தை வாமதேவ மந்திரத்தினாலே விட்டு அகோர மந்திரத்தால் பிசைந்து, தத்புருவு மந்திரத்தால் வைத்துச் சிவாக்கினியால் எரித்து, ஆசான மந்திரத்தால் எடுக்க இது உபகற்பம்.

### அகற்பம்

இமலே கூறிய திருநீறுகள் கிடைக்காவிடத்து, இடி விழுந்த இடத்தில் உண்டாக்கிய திருநீறும், மலையின் உச்சியிலும், பூமியிலும் உண்டாக்கிய திருநீற்றையும் எடுத்து. பஞ்சகலா மந்திரமும் சிவ முலமந்திரமும் ஒலுத்துச் சுத்தி செய்து தநித்துக் கொள்ளவும். இது அகற்பமாகும்.

### த்ருநீற்றுப் பையன் இலக்கணம்

திருநீற்றைப் புதிய ஆடையால் வடித்து, புதிய பாண்டத்துள் வைத்துத் திருநீற்றுப் பதிகத்தை ஒதுக. அதில் மல்லிகை, முல்லை, பாதிரி, சிறு சண்பகம் முதலிய நறுமண மலர்களைச் சத்தியோஜாத மந்திரத்தைக் கூறி இட்டு, புதிய ஆடையைப் பாத்திரத்தின் வாயில் கட்டி, இது நமது அளவற்ற ஐசுவரியம் என்று கருதி வைக்க வேண்டும். இவ்வாறு வைத்த திருநீற்றிலிருந்து சிறிது எடுத்து பட்டுப்பை, சம்புடம், வில்வக் குடுக்கையில் வைத்து, வேண்டும் போது தரித்துக்கொள்ள வேண்டும். பட்டுப்பை 4 அங்குல அகலமும் 4 அங்குல உயரத்துக்கும் குறையாமல் இருக்க வேண்டும். பையிலுள்ள திருநீற்றைத் தலைகிழாக் கவிழ்க்கக் கூடாது. கவிழ்த்தால் கொடிய நரகம் உண்டாகும். மான் தோல், புலித்தோல் பைகள் நைட்டிக பிரமசாரிக்கும், சந்யாசிக்கும் உரியவை.

### தருநீறு வாங்கும் முறை

குருநூதர் சிவுனடியார் தரும் திருநீற்றை அவர்களை வணங்கி அன்புடன் இரு கரங்களாலும், வாங்கி முகத்தை வேறு பக்கம் திருப்பித் தரித்துக் கொண்டு மீண்டும் வணங்குதல் வேண்டும். திருநீறு தருபவர் நிற்க, இருந்து கொண்டு வாங்குதல் குற்றம்.

### தர்க்கும் இடம் — அளவு

வியூதியை எடுத்து 16 மந்திரங்களைக் கூறிக் குழைத்த திருநீற்றை உச்சி. நெற்றி, மார்பு, நாபி, இரு முழந்தாள். இரு தோள்கள், இரு மழங்கைகள், இரு மணிக்கட்டுகள், இரு விலாப்புறம், முதுகு, கழுத்து என்ற 16 இடங்களில் விதிப்படி பஞ்சப் பிரம்ம மந்திரத்தைக் கூறித் திரிபுண்டரமாக இடுக.

#### **ചെ**ഞ്ബ് பா

"திரிபுணீடரமாய்ச் சிரநுதல்மார் புந்தி முரணமுழந் தாளிதோள் முழங்கை – மருவுமணிக் கட்டு விலாமுதுகு கணிடம் எனுமிவையீர் எட்டும் வியுதியிடுக"

நெற்றி மார்பு, இரு தோள்கள் இந்த இடங்களில் 6 அங்குல நீளமும், மற்ற இடங்கள் ஒரங்குல நீளமுமாக இடுக. அளவு கூடினும், குறையினும் குற்றம். திருநீறு தரிக்கும் போது திரிபுணிடரம், இடையில் துணிடித்தல், அதிகம் நீங்குதல் பிரிவு இல்லாதிருத்தல் கூடாது.



அரவொன முடனொன் நணுகல்நனி
அகறல் வளைதல் இடையறுதல் பிறவு மொழிய அணிநீற்றில் பேணு மளவு நுதல் உரம்தோட்கு உறுமங் குலமு விரணீடாகும் ஒழிந்த உறுப்புக் கொன்றேயாம் இறுமெல் விடையால் திரிசுலத்(து) எழிலார் பூதி இடவுமாம். — பேஞர்ப்புராணம்

#### அவசயம் தர்க்கும் காலங்கள்

காலை, உச்சி, மாலை என்ற சந்தியாகாலம் மூன்றிலும், சூரிய உதய அஸ்தமனத்திலும், நீராடிய உடனும், பூசைக்கு முன்னும், பின்னும், தீட்சையில்லாதார் தீண்டிய போதும், நித்திரைக்கு முன்னும், பின்னும், பிகிர்க் கிரியையிலும், யாகத்திலும், செபத்திலும், இமத்திலும், வைசுதேவம் என்னும் நித்திய கர்மத்திலும், சிவபூசையிலும், அவசியம் தரிக்க வேண்டும். விபூதி தரியாமல் செய்யும் நற்கருமங்கள் பயன்தரமாட்டா. விபூதி தரியாதவருடைய அறிவு, ஆசாரம். சத்தியம், தவம் முதலியனவும் குன்றும். சிவ தீட்சையில்லாத ஆடவர்களும், பெண்களும் வைதிக வழியொமுகும் சந்நியாசிகளும், பிரம்மசாரியும் வானப்பிரஸ்தனும், கன்னிகையும், உச்சிக் காலத்துக்குப் பின் தண்ணீர் கூவட்டாமல் உத்தூளமாகப் பூசிக்கொள்ள வேண்டும்.

தீட்சை பெற்றவர்கள், காலை, உச்சி, மாலை என்னும் மூன்று காலங்களில் மட்டும் நீருடன் கூட்டித் தரிக்கக் கடவர், மற்றைக் காலங்களில் உத்தூளனமாகவே தரிக்க வேணீடும் விலக்கிய காலங்களில் நீர் சேர்த்துத் தரிப்பாராயின் அந்த நீர் மதுவையொக்கும் என்று சிவாகமங்கள் செப்புகின்றன. வடக்கு நோக்கித் திருநீறு தரிப்பது உத்தமம். பெருவிரல், நடுவிரல், மோதிர விரல் என்ற மூன்று விரல்களைக் கூட்டித் திருநீற்றை எடுக்கவும், விரக்கவும், கொடுக்கவும் வேண்டும். சமயதீட்சை மட்டும் பெற்றுக் கொண்டவர்கள் காலையில் மட்டும் திரிபுண்டரம் தரிக்க வேண்டும். விகேட தீட்சை பெற்றவர்கள் காலை மாலையில் மட்டும் திரிபுண்டரம் தரிக்க வேண்டும். நிர்வாண தீட்சை பெற்றவர்கள் காலை, உச்சி, மாலையில் திரிபுண்டரம் தரிக்க வேண்டும். குரிக்க வேண்டும். பெற்றவர்கள் காலை, உச்சி, மாலையில் திரிபுண்டரம் தரிக்க வேண்டும். குரிக்க வேண்டும்.

ஈர உடையுடனும், ஒரு துணி உடுத்தும், கௌபீனம் உடுக்காமலும், ஆடை இல்லாமலும், திருநீறு தரிக்கக்கூடாது. பெருவிரல் அகாரம், நடுவிரல் உளரம், மோதிரவிரல் மகாரம் என்று பாவனை செய்து மூன்று விரல்களால், மும்மூர்த்தி, முக்குணம் மூவகை ஆன்மா, மூன்று வேதம் மூவகைத் தீ என்று அநுசந்தானம் செய்து தரிப்பது விசேடமாகும். விபூதி தரிக்கும் போது நிலத்தில் சிந்தாவன்ணம் பாதுகாக்க வேண்டும். விபூதி எத்தனை அணுக்கள் சிந்துமோ, அத்தனை ஆண்டுகள் நரகில் வருந்துவர், வாயைத் திறந்து கொண்டும் தலையை அசைத்துக் கொண்டும் பிறருடன் பேசிக்கொண்டும், பாராமுகம் செய்து கொண்டும், சிரித்துக் கொண்டும் தலையைக் கவிழ்த்துக் கொண்டும் நடந்து கொண்டும், கண்ணாடி பார்த்துக் கொண்டும் தலைனைக் கவிழ்த்துக் கொண்டும், அதனை எடுத்துவிட்டு, அந்த இடத்தை நீரால் மெழுக வேண்டும்.

### எல்லாரும் விபூத் தாரணர்களே

திருமால், பிரமதேவர், இராமர், கிருவஜ்னர், இந்திரன் ஏனைய தேவர்கள், முனிவர், கின்னரர். கிம்புருடர், வித்தியாதரர், கருடர், பூதர், இயக்கர், அசுரர், உரகர், சாரணர், சித்தர், கந்தருவர், பைசாசர்,



இராக்கதர், யோகபூமியர், ஆகாயவாசிகள், அரிச்சந்திரன், நளன், புருகுச்சன், புருவரன், முசுகுந்தன், கார்த்தவீரியன் என்ற ஆறு சக்கர வர்த்திகள், கயன், அம்பரீடன், சசிபிந்து, சிபி, பிருகு, மருத்துவான், பரதன், சுகோத்திரக, திலீபன், ரகு அந்திதேவன், யயாதி, மாந்தாதா, பகீரதன், அனங்கன் என்ற பதினைந்து மகா மன்னர்கள் ஏனைய சூரியகுல, சந்திரகுல அரசர்கள் அனைவரும் வியூதி உருத்திராக்க தாரணர்களே என்று வேதாகம் உயநிடத ஸ்மிருதி (மிருதி) புராணேதிகாசம் முதலியவற்றால் குன்றின் மேலிட்ட விளக்குப்போல் விளங்குகின்றது.

### தருநீறு வளையும் தருத்தலங்கள்

திருநீறு தானாக விளையும் திருத்தலங்களும் இருக்கின்றன. கதிர்காமம், கோவைக்கு அருகிலுள்ள மருதமலை, திருக்குறுக்கை, திருநீற்றுமலை. கங்கைக்கரை, திருவருணை, வில்வகானனம் சுண்டூர் முதலிய திருத்தலங்களில் சுயமாய் வியுதி விளைகின்றது. இத்திருநீறு, ஞானம், நோய் நீக்கம், பூதப் பிசாச நீக்கம் முதலிய நலன்களை நல்குகின்றன.

கங்கைக்கரை விலகானை மருதைப்பதி கதிர்கா மங்கைத்திரு நீற்றாமலை யண்ணாமலை மதில் சூழ் சங்கைக்குறுங் குடியாமிவை தனிலேவிளை நீற்றைச் சங்கைக்கர மாலுந்தரித் தார்மண்ணெனலாமோ.

#### அப்ஷேகம்

விநாயகர், சிவபெருமான், உமாதேவியார், வீரபத்திரக் கடவுள், வைரவக்கடவுள், முருகக் கடவுள் முதலிய சிவ ஒர்த்திகட்கு விபூதி அபிலேஜகம் செய்தல் விதியாகும். தொடக்கத்தில் பஞ்சகவியமும் முடிவில் திருநீறும் அபிலேஐகம் செய்ய வேண்டும்.

ஒம் ஹீராம் ஹிருதயாய நம: எனீறு பாதிய ஆசமன ஆருக்கியம் கொடுத்துப் பெருவிரல், மோதிர விரல்களால் திருநீற்றை எடுத்து மந்திர நீருடன் சேர்த்து ஒம் ஹீராம் தத்புருஷாய நம: எனீறு அபிவேடிகம் செய்தவர், செய்வித்தவர், அதனைத் தரிசித்தவர் யாவரும், திருவருள் உருவினராய், சிவானந்தப் பெருவாழ்வு பெறுவார்கள்.

இருதயம் புருடங் கூறி இறுதியில் இயற்றும் நீற்றுப் பெருமுழுக் கியற்று வித்தோர் இயற்றினோர் காட்சி பேற்றோர் கருவறை நீற்று நீற்றுக் கருவணயார் பவள மேனி மருவரை யவரை யார்ந்து மருவும்இத் தரையில் வாரார்.

මාලල්කෙ ලාකන

### தருநீற்றின் தரசனப் பயன்

திருத்தலங்களில் ஆலயங்களுக்குள் ஒர்த்தியைத் தரிசித்தால் புண்ணியம் எய்தும். ஆனால், பழனி, சிதம்பரம் முதலிய திருத்தலங்கள் தொலைவிலிருந்து ஊரைத் தரிசித்தாலே புண்ணியம்



**எ**யீகும்.

"ഉனது பழனி மலையென்னும் ஊரைச் சேவித் தறியேனே"

– திருப்புகழ்

கோபுரங்கள் நான்கினையும் கண்டமட்டில் குற்றமெலாம் தீபரந்த பஞ்சுபோல் சென்றதே – நூபுரங்கள் ஆர்க்கின்ற செஞ்சரண அம்பலவா நின்பாதம் பார்க்கின்றார்க்கு என்னோ பலன்.

– குருநமசிவாயர்

இதுபோல, மற்றை மதச்சின்னங்களை அணிந்து கொண்டால் மட்டுமே புண்ணியம். திருநீற்றையும், உருத்திராக்கத்தையும் தரித்துக் கொண்டவர்களைத் தரிசித்தாலுங்கூடப் பாவங்கள் விலகும். புண்ணியம் எய்தும் இதனை விளக்க ஒரு வரலாற்றை இங்கே நினைவு கூர்வோம். தில்லையம்பதியில் ஒரு நெசவு செய்பவன் இருந்தான். அவன் சைவ சமயத்தில் பிறந்துங்கூட வியூதி, உருத்திராக்கம் என்னும் சிவசின்னங்களை அணியாததும், சிவாலய வழிபாடும் இன்றி, நெசவு செய்யும் தறியுண்டு, தானுண்டு என்று இருந்தான்.

அந்த ஊருக்கு ஒரு குருமகான் எழுந்தருளி எல்லாருக்கும், சிவதீட்சை தந்து சிவுமக்தியைப் பரப்பிக் கொண்டிருந்தார். நெசவாளியின் மனைவி கணவனைப் பார்த்து " என் உயிர்துணைவுரே! நம் ஊருக்குக் குருபரன் வந்து எல்லாருக்கும் உபதேசிக்கின்றார். எல்லாரும் நெற்றியில் திருநீறும் மார்பில் உருத்திராட்ச கண்டிகையும் தரித்துக் சைவப் பழமாகக் காட்சி தருகின்றார்கள். தாங்கள் மட்டும் ஏன் சிவபூசையின்றித் திருநீறும் பூசாமல் இருக்கின்றீர்கள்? விபூதி அணியாதார் முகம் சுடுகாடு என்று பெறியோர்கள் கூறுகின்றார்கள்."

தில்லைநட ராசன் திருவடிசிந் திப்பதுவாம் நல்லுயிரில் லாதார் நடையினமே — தொல்லுலகில் மேவு நுதலில் விபூதியணி யார்முகமோ தாவு புறங்காடு தான்.

ஆதலால், நீர் உபதேசம் பெற்றுக் கொண்டு அநுவுட்டானம் செய்து சிவபக்தியை மேற்கொள்ளும் என்று வற்புறுத்திக் கூறினாள். " அடியே நானோ நெசவாளி, நெய்யவனுக்கு எட்டிப் பார்த்தால் எட்டு இழை குறையும். ஏழை எளியவர்க்குப் பூசை செய்ய நேரம் ஏது? இருந்தால் எல்லாம் செய்யலாம், நான் நெய்தால்தாலே நம் வீட்டிலுள்ள எட்டுப்பேர் வயிறு நிரம்பும் எனக்கு வியுதி தரிக்கவோ, அநுஷ்டானம் புரியவோ நேரம் கிடையாது.

" பிரானோசா பல் விளக்க நேரம் இருக்கின்றது. குளிக்க நேரம் இருக்கின்றது. மலசலம் கழிக்க நேரம் இருக்கின்றது. விபூதி பூசவும், மூன்று நிமிஷம் அநுஷ்டானம் பண்ணவும் நேரம் இல்லையா? இந்த உடம்புக்குப் பாடுபடுகின்ற நீர். உயிருக்கும் பாடுபட வேண்டாமா?"

"அடியே நீ என் உயிரை எடுக்காதே, வீண் வேலை கொடுக்காதே. நீ வியூதி தரித்துப் பூசை செய்கின்றாயே, அதில் எனக்கும் பங்கு உண்டு அல்லவா?

" அன்பரே. இது பிழை கணாவன் செய்யும் நல்வினையில் மனைவிக்குப் பங்குண்டு. மனைவி செய்யும் நல்வினையில் கணாவனுக்குப் பங்கு கிடையாது. நான் சாப்பிட்டால் உங்கள் வயிறு நிரம்புமா? நீர் செய்தால்தான் உமது ஆத்மா கடைத்தேறும். நான் செய்யும் புண்ணியத்தில் உங்களுக்குப் பங்கு கிடையாது. பாவத்தில் மட்டுமே உங்களுக்குப் பங்கு உண்டு. இது உறுதியானது."

இவ்வாறு, நாடோறும் கணவனிடம் வாதிட்டு வந்தாள். அவன், அவள் நல்லுரைக்கும் செவிசாய்க்கவில்லை. ஒருநாள் குருநாதர் அவன் வீட்டிற்கே எழுந்தருளி வந்தார். அப்போதும் தறியை விட்டு இறங்காமல் கும்பீட்டான். மனைவி ஒடி வந்து அவரை மும்முறை வணங்கிப் பீடத்தில் எழுந்தருச்



செய்தாள். " அன்பகோ: அநிது அநிது மானுபராதல் அநிது எண்ணநிய பிறவிதனில் மானுபப் பிறவிதான் யாதினும் அநிது அநிது காண். ஆதலால், மனிதப் பிறவியாகிய நீ சைவ மரபில் பிறந்த நீ திருநீறு பு.சாமலும், சிவபு சை செய்யாமலும் இருப்பது பெரும்பிழை ஆதலால் காதலால் கூறுபிகின்றேன்.தேற்றிருந்தார் இன்றில்லை. நீ உபதேசம் பெற்றுச் சிறிய அளவிலாவது ஐைபதபம் செய் சைவச் சின்னமாகிய திருநீற்றைத் தநித்துக்கொள்

சுவாமி வணக்கம். என்னை மன்னிக்கவேண்டும். எனக்கு விபூதியிடத்தில் வெறுப்பு இல்லை. ஏழையாகிய நான் நெய்தால்தான் என்குடும்பப் வாமும். எனக்கு நேரமே கிடையாது, "வண்ணம் தப்பாது ஒன்று செய்" நீ வியூதி தறிக்கவில்லை என்றாலும். வியூதி தறிக்க உத்தமர்களைப் பார்த்த பிறகாவது உணவு உட்கொள் என்றார்.

இதற்கு நெசவாளி உடன்பட்டான், அவனுடைய வீட்டிற்கு அடுத்த வீட்டில் ஒரு குயவனார் வாழ்ந்தார். அவர் பெரிய சிவபக்தர், திருநீலகணிட நாபனாரைப் போல் நெற்றியில் கிருநீறும். கணிடிகையும் தரித்துச் சதா "சிவ சிவ என்று கூறுபவர். அவர் அடிக்கடி இந்த நெசவாளியிடம் பொடி வாங்க வருவார். அதனால், இந்த நிபந்தவைக்கு இசைந்தாவ்.

பொடி வாங்க வரும்போது, அவருடைய திருநீறு தரித்த முகத்தைப் பார்த்துவிட்டு உணவு செய்வோம் என்ற முடிவுக்கு வந்தான்.

தினந்தோறும் எழுந்தவுடன் தறியில் அமர்ந்து மிக விரைவாக நெகவு செய்வான். குயவனார் வந்து பொடி கேட்பார். பொடி கொடுத்து விட்டு, அவர் முகத்தைப் பார்ப்பான். மனைவியை அழைத்து கொண்டா உணவு என்பான். அவள் கேழ்வரகுக் கூழ் கொணர்ந்து தருவாள். தறியில் இருந்தபடியே குடித்துவிட்டு, மீளவும் நெய்யத் தொடங்குவான். இவ்வாறு சில மாதங்கள் சென்றன. ஒருநாள் குயவனாருக்கு எப்படியோ காசு கிடைத்துப் பணம் கொடுத்துப் பொடி வாங்கிவிட்டார். அதனால், பொடி கேட்க இவனிடம் வரவில்லை.

நெசவாளி, குயவனார் இன்னும் வரவில்லையே! வயிறு பசிக்குதே, ஏண்டி இந்த வில்லங்கத்தில் என்னை மாட்டி விட்டாயே, குருவினிடம் சொன்ன உறுதியை இறுதிவரை பாதுகாக்க வேண்டுமே. அந்தப் பாவி வரவில்லையா?என்ன செய்வேன். என்று கூறிச் சலித்துக் கொண்டான். மாலை மணி முன்று ஆயிற்று. அதுவரை சாப்பிடவில்லை பசியால் வாடினான்.

தறியைவிட்டு வெளியேறினான். குயவனார் வீட்டுக்கு ஒடிச்சென்றான். அந்த நேரம் குயவனார் பாண்டங்கள் செய்ய மண் எடுக்க ஊருக்கு வெளியே சென்றிருந்தார். நெசவாளி ஒரே ஒட்டமாக அங்கு ஒடினான். குயவனார் அங்குள்ள ஒரு பள்ளத்தில் நின்று மண் வெட்டியால் மண்ணை வெட்டினார். "கணீர் என்ற ஒசை கேட்டது. மெல்ல மண்ணை அகற்றினார் ஒரு செய்புத் தோண்டி அகன் மேல் இருந்த மூடியை எடுத்தார் தங்கக்காசுகள் பளபளத்தன பெரிய பெரிய அளவுள்ள தங்கக் காசகள், குயவனார் உள்ளம் குளிர்ந்தது. யாராவது இதனைப் பார்த்து விட்டால் என்ன செய்வது என்று மேலே பார்த்தார். அதேசமயம் அங்கே நெசவாளி சென்றான். அவனுக்கு இருந்த பரபரப்பில் அவன் குடத்தைப் பார்த்தானில்லை. திருநீற்று முகத்தை மட்டும் பார்த்தான். பார்த்து விட்டேன் என்று கூறிவிட்டுப் பிடித்தானி ஒட்டம்.

குயவுகார் நடுங்கிவிட்டார். நெசவாளி செப்புக் குடத்தைப் பார்த்துவிட்டேன் என்று கூறி ஒடுகின்றானே என்ன செய்வது கிராமாதிகாரயிடம் கூறிவிட்டால் இது நமக்குக் கிடைக்காதே கைக்கு எட்டியது. வாய்க்கு எட்டாமல் போகுமே! என்று எண்ணி அஞ்சினார். மெல்ல குடத்தை எடுத்து மணி வணிடியில் வைத்துக் கொணிடு மணிணால் அதை முடிக்கொணிடு, வீட்டை அடைந்து அதை



ஒருவரும் அறியாவணினாம் வைத்தார்.

நெசவாளியின் மனைவியை அழைத்து. அம்மா. நீ என் சகோதரியைப் போன்றவள், இதோ பார், இந்தக்குடம், இதனை நான் எடுக்கும் போது உன் கணவுன் பார்த்துவிட்டேன் என்று சொல்லி ஒழுவந்தான். இதனைக் கிராம மணியக்காரனிடம் கூறிவிடுவான் என்று அஞ்சுகின்றேன். இதில் உள்ளவைகளைப் பங்கிட்டு உனக்குப் பாதி, எனக்குப் பாதியாக எடுத்துக் கொள்ளுவோம். ஏதோ கடவுள் கொடுத்த பரிசு. நீ உன் கணவுனிடம் சொல் இதனைப் பிறர் அறியாவண்ணம் செய்க என்றார்.

அவள் "சரி, என்றாள். தங்கக் காசுகளை எணிணினார்கள். இரண்டாயிரம் பொற்காசுகள். ஆனுக்கு ஆயிரமாகப் பகிரந்து கொண்டார்கள். ஆயிரம் பொற்காசுகளையும் ஒரு மணி தோணிடியில் இட்டு அப்பெணிமணி தனி வீட்டில் கொணர்ந்து வைத்தாள் கணவனைப் பார்த்து நீர் குயவனாரைப் பார்க்க ஒடின்ரே என்ன பார்த்தீர் என்று கேட்டாள்

அவன் சினத்துடன்) " என்ன பார்த்தேன் விபூதி பூசிய அவன் முகத்தைப் பார்த்தேன். வேலை வீணாகி விட்டது. அரை முழம் நெய்வது போச்சு" என்றான்.

அவள் உண்மையைக் கூறித் தங்கக் காசுகள் நிறைந்த குடத்தைக் காட்டினாள். இப்போதாவது உண்மையை உணரும். வியூதி யூசிய முகத்தைப் பார்க்க வேண்டும் என்ற நியதியைக் கடைப்பிடித்ததற்கே இத்தனை செல்வம் கிடைத்ததே. நீரே வியூதி யூசி சிவயூசை செய்தால் எத்தனை நலங்கள் விளையும்? என்றாள்.

நெசவாளி வியநீதான். அன்றே குருமகான் இருக்கும் ஊருக்குச் சென்று உழதேசம் பெற்று வநீது வியூதியும், உருத்திராக்கமும் அணிநீது சிவயூசை செய்வானாயினான். வியூதி எல்லா நலன்களையும் எளிதில் வழங்க வல்லது.

## தருநீற்றைப் பற்றி வேதத்திலும் பிற நூல்களிலும் வருபவை.

பூத்பை ந ப்ரமதிதவ்யம் — தைதீரிய உரிடதம்

பொருள் – விபூதியை அலட்சியம் செய்யக்கூடாது."

காதியாயத முனிவர் கூறுகின்றார்.சிரார்த்தம் செய்யும் போதும். யாகம் செய்யும்போதும். ஐபம் செய்யும் போதும். ஹோமம் செய்யும் போதும் வைச்லதேலம் செய்யும் போதும் தேவ பூகை செய்யும்போதும் விபூதியைத் தரித்துக்கொணிடு பரிசுத்தனாகி யமனை ஐயித்து விடுகின்றானி.

ச்ராத்8த யக்8த **ஐ**8ப 8ஹா8ம තவச்வ8ல8வ സ<sup>6</sup>ரார்ச8ந

தருததீரிபுணீடர பூதாதீமா மிருதீயும் ஐயதி மாநவ:

லோகாக்ஷி என்னும் முனிவர் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்.

திறிபுணீட்ரமாக விபூதியைத் தரித்துக்கொள்ளும் போது ஸ்ரீபரமேஸ்வரனை மனதினால் தியானம் செய்து கொணீடு தறிப்பவுனான மஹாத்மாவால் மூன்று உலகங்களும் தறிக்கப்பட்டதாக சூகின்றன.

திநிபுண்டரம் தாரயேத்யஸ்து சிவ ப்ரணவமானஸ! பூர்புவஸ்வஸ்த்ரயோ லோகா:த்ருதா ஸ தேந மஹாத்மநா!!

சகதாதப முனிவர் கூறுவதாவது:

சத்யம் பேசுவது. ஆசாரமாய் இருப்பது. தவம் செய்வது ஒள்பாஸ்ன அக்னிஹோமங்கள் புணியதீர்க்க ஸ்நானாங்கள், தேவபூஜை முதலியவைகளை விபூதி தரிக்காமல் செய்தால் அவை யாவும் வீணாகிவிடும்.

ஸத்யம் சௌசம் தபோ ஹோம தீர்த்தம் தேவாதி பூகனம்!



தஸ்ய வியர்த்தமிதம் ஸர்வம் திரிபுண்ட்ரம் ந தாரயேத்! ஸ்மிருதி பாஸ்கரம் கூறுவது:

மனிதனை, பிரகாசிக்கச் செய்வதால் பஸிதம் என்றும், பாவங்களைச் சாம்பலாக ஆக்கிவிடுவதால் பஸ்மம் என்றும், மனிதர்களுக்கு ஐச்வர்யத்தைக் கொடுப்பதால் பூதி என்றும், சரீரத்தை ரக்ஷிப்பதால் ரக்ஷை என்றும் சொல்லப்படுகிறது.

பாஸநாதீ பனிதம் பீரோக்தம் பஸ்ம கல்மஷபஷனாரத்!

யுதிர்புதிகர் புமீஸாம் ரக்ஷா ரக்ஷாகர் பராம<mark>்</mark>

வேதோக்தமான மந்திரத்தால் செய்யப்பட்ட வியூதியை எப்பொழுதும் மந்திரத்தைச் சொல்லித் துித்துக் கொள்வதால் சிவஸாயுஐயத்தை அடைவான்.

திரிபுணீட்கரம் ஸதா குர்யாத் மந்திரபூ8தந் பஸ்மநா

8வ8தாக்8தந விதா8தந விதா8நந சிவஸாயுஐ் யமாப்நுயாதீ

கரியாஸீராம் என்ற நூல் தெரிவிப்பது:

கண்கள் வரையிலும் நெற்றியிலும் ஒன்று பட்டையாக விபூதியை எப்பொழுதாவது தரித்துக் கொண்டால் கூட அவன் ருத்ரனுக்கு ஒப்பாவான். இதில் சந்தேகமில்லை.

இந்தீரயுக்மபீரமாணம் வா பாலே தீப்தம் தீரிபுணீடீரகம்!

கதாசிதீபஸீமாநாகுர்யாத் ஸ ருத்ரோ நாதீரஸமீசய!!

கூர்ம புராணத்திலும் பிரமதேவன் மூன்று புண்டரமாய் விபூதி தரித்துக்கொள்வதைத் தனது ஸ்ருஷ்டியின் வியாஜ்யமாய் அதன் பெருமையைக் கூறியுள்ளார். அதாவது, நெற்றியை உருண்டையாகப் படைக்காமல் குறுக்குநீளத்தில் படைத்தது விபூதியை முன்று புண்டரமாய்த் தரிப்பதற்கேயாம்.

ஸ்ரஷ்டா ஸ்ருஷ்டிச்சலேநாஹ தரிபுண்ட்ரஸ்ய ப்ரசஸ்ததாம்

സെസ്റ്റ് സെ സൈപ് ക്വി കിറ്റ് പുക്കുന്ന് പുക്കുന്നു വാര്ക്കുന്നു പുക്കുന്നു വാര്ക്കുന്നു വാര്ക്കു

சங்கர ஸம்ஹிதையிலும் படித்தவனோ படிக்காதவனோ விபூதியைத் தரித்துக்கொண்டு உணவை உட்கொண்டால் அந்த ஆகாரத்தை ஸ்ரீ பார்வதி தேவியுடன் ஸ்ரீபரமேசுவரன் உட்கொள்கிறார் என்று கூறியுள்ளது.

யத்ர புஞ்கீத பஸ்மாங்கீ மூர்க்கோவா பண்டிதோபிவா! ததா புங்கீதே மஹாதேவ: பைத்நீகோ வீருஷத்வஐ!!

### உரு*ந்த*ராட்சம்

பெணிமணிகளுக்குத் திருமாங்கல்யம் எத்துணை முக்கியமோ, அத்துணை முக்கியமானது கைவர்கட்கு உருத்திராட்சம். உருத்திர மூர்த்தியின் கணிமணியினின்றும் தோன்றியது உருத்திராட்சம். பாவங்களைக் கணிழ்ப்பதனால் உருத்திராக்க மாலை கணிழகையெனப் பேர்பெற்றது. " உருத்திராக்க ஐாபாலம் எனிற உபநிடதமும், ஏனைய உயர்ந்த சாத்திரங்களும் உருத்திராக்கத்தின் உயர்வை உரைக்கின்றன. உருத்திராக்கம் அணியவரைப் பேய், பூதம், நோய் முதலியனவுகள் வருத்தமாட்டா.

அலங்கு மாமணி உருத்திர அக்கமொன் றணியின் விலங்கை யிற்றுவெம் பூதமே முதலிய மேவா புலங்கொள் மாமணி புனைதரில் போக்குறா ததனால் இலங்கு மாமணி நீற்றொடும் புனைவதற் கிசையும்.

- உபதேச காணிடம்

நீராடும் போது உருத்திராக்கத்தின்மீது பட்ட நீர் நம் உடம்பில் படுவதால் மிகுந்த நன்மை உண்டாகும்.



உருத்திராக்கம் தலை, கழுத்து. மார்பு. கை முதலிய அங்கங்களில் தரித்துக்கொள்ள வேண்டும். உருத்திராக்க மணி தரியாமல் பூசை செய்வோர் பூசையின் பயனைப் பெறாது ஒழிவர்.

யூண்பதற்குக் கண்டியினைக் கூசியிடும் புல்லியரைக் காண்பதற்குக் கூசுமரன் கைத்து

තාපතා පාර්‍රයාම්

ஆயிரம் மணியணிந்தவரை மாலயனாதியர் வழிபடுவர்.

ஆய மாமணி புனைந்திடல் அவரை மாயன் நான்முகன் புரந்தரன் வானவர் முதலோர் பாயு மால்விடைப் பரன்எனப் பணிகுவர் என்றால் தாய மாமணி மிலைந்தவர் மனிதரோ சொல்வீர்

– பிரமோத்தர காணிடம்

தீராத சுரத்திற்கு வைத்தியர்கள் உருத்திராட்சத்தைத் தேனில் இழைத்துக் கொடுத்து குணப்படுத்துவர்.

#### ஐந்தெ(ழத்து

வேதத்தின் இதயமாக நடுவில் விளங்குவது திருஐந்தெழுத்து. ஐந்தெழுத்துக்கு மேலாய மந்திரமே இல்லையென உணர்க.

பேயன்ன புறச்சமயப் பினாக்குநூல் வழியனைத்தும் பிழையே யன்றி வாயன்மை தெளிந்துசைவ சித்தாந்த வழிதேறி அகீத வாழ்வில்

போயனிமி ஐந்தெழுத்தும் திருநீறும் கனிடிகையும் பொருளாக் கொணிட

நாயன்மார் திருக்கூட்டம் பணிந்திறைஞ்சும் பெரும்பேறு நான்பெற்றேனால்.

ஐந்து எழுத்து என்பது சிவ பஞ்சாட்சுரம். திருஞான சம்பந்த ஒர்த்தி சுவாமிகளும் அப்பர் சுவாமிகளும் நமச்சிவாயத் திருப்பதிகங்கள் முறையே. " காதலாகிக் கசிந்து". " சொற்றுணை வேதியன் என்று பாடியருளியுள்ளார். இதை ஸ்தூள பஞ்சாட்சுரம் என்பர். மற்ற விபரங்களை கரு முகாந்தரமாய் தெரிந்து கொள்க. ஆதலால், சைவ சமயிகள் யாவரும் விபூதியையும், உருத்திராக்கத்தினையும். ஐந்தெழுத்தையும் உயிழினும் உயர்ந்ததாகம் போற்றுதல் வேண்டும்.

நிருநீற்றின் தெய்வநலம் முற்றிற்று.

வாரியார் திருவடிகளுக்கு சமர்ப்பணம் அடியேன் சமய போதகர் ஆசிரியர், கும்பாபிலேக நெறியாள்கை ஆகம புராணகன் . " வாகீச வித்தகர். விஷ்ணு உபாசகர்" . " சிவஞான வாரிதி" , " முத்தமிழ் குருமணி" . சிவாகம கிரிஐா யோதி" . " சதீவாத்ம சிவாச்சார்யா" , " தேசிய கலாவியூஷணம்" , " சொல்லேந்தர்" . " ஆகம புராண உபதேச வசஸ்பதி" . சிவமுற் அமிர்த ஸ்ரீகாந்தக்குருக்கள் கிளிநொச்சி.



# உருத்திரபுரநாயகி சமேத உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலயப் பதிவுகள்

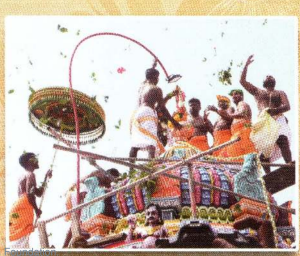












na rahamayan sayanahamaya

# ஒரு கும்பாபிஷேகம் காண்பது மூன்று 8ஐன்மங்களில் நாம் செய்த பாவத்தைப் போக்கி பிறவிப் பெரும்பயன் தூக் கூடியது

தோற்றமும் முடிவும் அற்ற சுயம்பு எம் இறை. இறைவனுக்கு மனிதன்போல் பிறப்பு இறப்பு இருக்க முடியாது பல கோடி அண்டங்களை ஆக்கி, காத்து, மறைத்து அருளி அழிக்கும் எம் இறைவனுக்கு ஆக்கமில்லை.

இங்கு சக்தி வாய்ந்த மந்திரங்கள் மூலம் யாகங்கள் செய்யப்பட்ட தீர்த்தங்களால் இறைவன் மீதும் கோபுரக் கலசங்கள் மீதும் புனித தீர்த்தங்களால் அபிஷே கங்கள் செய்யப்படுகின்றது. இதன் மூலமே விக்கிரகங்கள் தெய்வ



ஆக்கத்தை ஆக்கியவரே அவர் தான்.

இறைவனுக்கு கோயில் கட்டி வழிபடுவது சைவ மக்களின் வழக்கம். ஆலயத்தினுள் விக்கிரகங்களை பிரதிஷ்டை செய்து கும்பாபிஷேகம் செய்த பின்னரே அது வழிபாட்டுக்குரிய ஸ்தலமாக முழுமையடையும். கும்பம் என்றால் நிறைத்தல் என்பதாகும். ஆலயங்களிலுள்ள விக்கிரகங்களுக்கு அபிஷேகங்கள் மூலம் இறை சக்தியை நிறைத்தலே கும்பாபிஷேகம் ஆகும். சக்தியைப் பெறுகின்றன. கும்பாபிஷேகம் செய்யும்போது சாத்தப்பட்ட அஷ்ட பந்தனமானது (மருந்து) பன்னிரண்டு (12) வருடங்கள் மட்டும் சக்தியுடன் இருக்கும் என்பதால் பன்னிரண்டு வருடங்களுக்கு ஒரு முறை கோயில்களில் கும்பாபிஷேகம் நடைபெற வேண்டும்.

கும்பாபிஷேகம் என்பது குறிப்பிட்ட இடத்தில் அமைக்கப்பட்ட கோயில்களில் சம்பந்தப்பட்ட தெய்வத்



திருமேனிகளின் மீது தெய்வ சக்திகளை எழுந்தருளும்படி செய்வதற்கான வழிமுறைகளைச் செய்வதாகும். இக் கும்பாபிஷேகம் நான்கு (O4) வகைகளில் அமையும். அவை

- 1. ஆவர்த்தம்
- 2. அநாவர்த்தம்
- 3. புனராவர்த்தம்
- 4. அநீதரிதம்

என்பனவாகும்.

இங்கு ஆவர்த்தம் என்பது ஒரிடத்தில் புதிதாக கோயில் அமைத்து பிரதிஷ்டை செய்யப்படும் மூர்த்திகளுக்கு கும்பாபி ஷேகம் செய்வதாகும். அநாவர்த்தம் என்பது பூஜை இல்லாமலும் ஆறு கடல், யுத்தம் போன்றவற்றால் சிதைவடை வதால் அக் கோயிலை புதிதாக நிர்மாணம் செய்து கும்பாபிஷேகம் செய்வது. மற்றையது புனராவர்த்தம் என்பது கருவறை, பிரகாரம், கோபுரம் முதலியன ப(டிது பட்டிருந்தால் பாலாலயம் செய்து அவற்றை புதுப்பித்து அஷ்டபந்தனம் சார்த்தி பிரதிஷ்டை செய்து கும்பாபிஷேகம் செய்வது அந்தரிதம் என்பது. கோயில் உள்ளே ஏதேனும் தகாத செயல்கள் நேர்ந்து விடின் அதன் பொருட்டு செய்யப்படும் பரிகாரமாகும்.

இக் கும்பாபிஷேக கிரியைகளை நடத்துவதற்கு ஆற்றல் மிக்க அந்தணப் பெருந்தகையைத் தேர்ந்தெடுத்து இறைவனின் அனுமதி பெற்று கிரிகைகள் முறைப்படி செய்யப்பட்டு இறைவனின் அருளாட்சியை நாட்டு மக்கள் பெற முடியும் இவ்வாறான கும்பாபிஷேகத்தில் கும்பம் — கடவுளின் உடல் கும்பத்தின் நூல் — 72000 நாடி நரம்புகள் கும்ப நீர் — இரத்தம் கும்பத்தில் போடப்படும் தங்கம் — ஜீவன் மேல் வைக்கும் தேங்காய் —தலை பரப்பப்பட்ட தானியங்கள் — ஆசுனங்கள் எனக் கொள்ளப்படுகின்றது.

இவ்வாறான கும்பாபிஷேகத் தினத்தன்று ஆலயத்திற்கும் சென்று வழிபட்டால் முப்பத்து முக்கோடி தேவர்களின் ஆசிகள் நமக்குக் கிட்டும் கும்பாபிஷேகத்தில் கலந்து கொள்ள இயலாதவர்கள் நாற்பத்தெட்டு(48) நாட்கள் நடக்கும் மண்டல பூசையில் கலந்து கொண்டு நன்மைகளைப் பெறலாம்

இவ்வாறான கும்பாபி ஷேகங்கள் பல கண்ட இலங்கைத் திருநாட்டின் பஞ்ச ஈஸ்வரங்களுடன் கூடிய ஸப்தாஸ்வரங்களில் ஒன்றாக கிளிநொச்சி உருத்திரபுர உருத்தி ரீஸ்வரர் தனது வரலாற்றை சான்றுப் படுத்தி நிற்கும் பெருமைக்குரிய ஆலயமாக அமைந்துள்ளது. இவ்வால யமானது சோழர்காலத்திற்கு முற்பட்ட சிவலிங்கமான திராவிட கட்டடக் கலை மரபில் அமைக்கப்பட்ட சதுர ஆவடையுடன் கூடிய லிங்கமாக உள்ளமையினால் இது பல்லாயிரம் பழமையானது ஆண் டு 61601 தொல்பொருள் ஆராட்சியாளர்களாலும் பல சான்றுப்படுத்தல்களுடன் நிருபண மாக்கப்பட்ட ஒர்ஆலயமாக வெளியீடுகளிலும் உருத்திரபுரம் வாழ்



பழம் குடி மக்களாலும் பல சைவசெல் நெறியாளர்களாலும் போற்றிப் பேசப்பட்டதும் பேசப்படுவதுமான இவ் ஆலயம் யோகர் சுவாமியின் திருப்பணி நிதி வழங்கல் மூலம் கட்டடப் பணிக்கு வித்திட்டார் என தெரியக்கூடியதாக உள்ளது. இதன் முதலாவது கும்பாபி ஷேகத்தினை 1958ஆம் ஆண்டு ஆகம முறைப்படி ஆலயம் நிறுவப்பட்டு அறிவு ஆற்றல் மிக்க அந்தணரான கீரிமலை ஐயம்பிள்ளை குருக்களால் நடத்த ப்பட்டது.



அதன் பின் பல புனராவர்த்தன கும்பாபிஷேகங்கள் நடைபெற்றுள்ளது. இவ்வாண்டு தைத் திங்கள் 10ஆம் நாள் (23ஆம் திகதி தை மாதம் 2022) நடைபெற்றது. அதனை தொடர்ந்து (48) நாற்பத்தெட்டு நாட்கள் மண்டலாபி ஷேகம் நடைபெறுகின்றது. ஒரு மண்டல காலத்திற்கு செய்யப்படும். எந்த செயலும் வெற்றிகரமாக நிறைவேறும் என்பது நம்பிக்கை கும்பாபிஷேகம் முதல் முன்று பட்சம் சிறப்பு பூஜை செய்ய வேண்டும். ஒரு பட்சத்திற்கு (15) பதினைந்து நாள் என்பதால் 45 நாள் ஆனால் 48 என்பது இடைக்காலத்தில் ஏற்பட்ட ஒன்று கருவறைக்கு எழுந்தருளி இருக்கும் இறைவனின் தெய்வீக சக்தியை நிலைநிறுத்தவும், அஷ்டபந்தன மருந்து இறுகவும் மண்டல பூஜை நடாத்தப் படுகின்றது. இக் காலத்தில் எண்ணெய் பால் பன்னீரால் மட்டும் அபிஷேகம் செய்யலாம். அஷ்டபந்தன மருந்து இறுகச் செய்வது அவசியமாகும். இங்கு பிறந்த குழந்தையாக விக்ரஹத்தில் வீற்றிருக்கும் இறைவனை 48 நாட்கள் விஷேட அபிஷேக பூணைகள் செய்து முழு சக்தியுடன் இருக்கச் செய்வதாகும்.

இவ்வாறான கும்பாபிஷேகம் மண்டலாபிஷேகம் போன்ற கிறியை களை நடாத்துவதும் அதனை பக்தர்கள் கண்டுகளிப்பதும் நம்மால் ஆன விடயங்கள் அல்ல. அதெல்லாம் இறைவன் செயலாகும். இந்த வகையில் 2022ஆம் ஆண்டு கும்பாபிஷேகம் நடைபெற்று உருத்திரீஸ்வரர் உடன் உருத்திரபுர நாயகியாக வீற்றிருக்கும் எம் இறைவனின் அருட்கடாட்சம் எம் மக்கள் அனைவருக்கும் கிடைக்க இறைவனை வேண்டுகின்றேன்.

திருமதி .இளவேந்தி நிர்மலராஐ் அதிபர் கிளி/ சிவநகர் அ.த.க.பா உருத்திரபுரம்





### இறை வழிபாகும் இன்றைய நிலையும்

9330

"ஆலயம் தொழுவது சாலவும் நன்று என்பது ஒளவையின் அருள்வாக்கு. சிவபெருமானை முழுமுதற்கடவுளாக வணங்கும் சைவசமயத்தில் இறைவழிபாடு இன்றியமையாததாக விளங்குகின்றது. இற்றைக்கு 5000 ஆண்டுகளிற்கு முற்பட்ட சிந்துவெளி காலத்தில் இருந்து சிவ வழிபாட்டின் தொனமையை அறிய முடிகின்றது. வேத காலம், இதிகாச காலம், புராண காலம், தமிழ் இலக்கிய வரலாற்று காலம் என கால ஓட்டத்தில் இறைவழிபாடு தமிழர் தம் வாழ்வில் பின்னிப்பிணைந்து நம்பிக்கையைப் பெருக்கி இன்னல்களை அகற்றும் உயர்ந்த ஆயுதமாகப் பயன்படுத்தப்பட்டது. இயற்கையை இறைவனாக வழிபட்ட மக்கள் ஓர் உருவம் இல்லாத இறைவனை உணர்வதற்கு ஞானிகளால் மட்டுமே உணரக்கூடியதாக இருந்ததனால் எளியவர்களாகிய எமக்கு இறைவனுக்கு உருவம் கொடுத்து வழிபடும் முறை உருவாக்கப்பட்டது. இதனால் உருவ வழிபாடு இறைவழிபாட்டின் முக்கியமான ஒரு அங்கமாக மலர்ந்தது.

"கடவுளை நம்பினோர் கை விடப்படார்" என்ற முன்னோரின் வாக்குப் படி கடவுள் நம்பிக்கையோடு மெய் உருகி கை தொழுது வேண்டியவற்றை வேண்டிய வாங்கு அடைந்து அனுபவித்த இறையடியார்களின் வாழ்க்கை வரலாறுகள் மூலம் அறியமுடிகின்றது. முதன் முதலில் தமிழில் பாடப்பட்ட புராணம் என சிறப்பிக்கப்படும் பெரிய புராணத்தில் சாதி – இன பேதமின்றி அரசன் ஆண்டி என்ற பேதமின்றி இறைவழிபாட்டை மெய்யன்போடு செய்தால் முத்தி அடைய முடியும் என்பதையும், இறைவழிபாட்டின் மகிமையையும், அதன் பயனையும் பக்தி வழிநின்று சிவனுக்கும், சிவனடியார்களுக்கும் பணி செய்து பரமனின் பாதம் அடைந்த பக்தர்களின் வரலாற்றில் இருந்து இறைபக்தியின் உயர்வை அறிய முடியும்.

மானிடராகப் பிறந்த ஒவ்வொருவருக்கும் இறைவழிபாடு இன்றியமையாதது. எமது புலன்களை ஒரு முகப்படுத்தி இறைவனிடம் எம்மை ஈடுபடுத்தும் அம்சமாக இறைவழிபாடு அமைந்துள்ளது. வீடுகளில் செய்யும் இறைவழிபாடு ஆத்மார்த்த வழிபாடு எனவும் திருக்கோயிலில் செய்யும் வழிபாடு பரார்த்த வழிபாடு எனவும், குறிப்பிடப்படுகிறது. இறைவன் பார்க்கும் இடமெல்லாம் நீக்கமற நிறைந்திருந்த போதும் ஆலயமே இறைவழிபாட்டிற்குரிய சிறந்த இடமாகும். இதனால் தான் கோயில் இல்லா ஊரில் குடியிருக்க வேண்டாம் என்று முன்னோர் கூறியுள்ளனர். தமிழர் தம் வாழ்வில் ஆலயத்தில் இறைவனை வழிபடும் முறை முதன்மை பெற்று இருந்ததை அக்கால அரசர்களால் கட்டப்பட்ட ஆலயங்களை வைத்து அறிய முடிகின்றது. தமிழகத்திலும் ஈழத்திலும் இன்று வரை நிலைபெற்று விளங்கும் ஆலயங்கள் இதற்கு சான்றாகும்.

-9-1-2-

அக்காலத்தில் ஆலயங்களே மக்களை நல்வழிப்படுத்தும் அறநிலையங்களாகவும், அறிவூட்டும் கல்விக்கூடங்களாகவும், கலை வளர்க்கும் கலைக்கூடங்களாகவும், உண்டியும் உறையுளும் கொடுத்து ஆதரிக்கும் ஆதுலர்சாலைகளாகவும் விளங்கின.

இறைவழிபாட்டின் ஒவ்வொரு அங்கங்களும் அறிவியல் விஞ்ஞானத்துடன் இணைந்ததாக மக்களின் ஆரோக்கிய வாழ்விற்கு இயைபுடையதாக காணப்படுகின்றன. "அவனின்றி ஓர் அணுவும் அசையாது" எனக் கூறப்படுவதில் இருந்து அணு அசைவதற்கும் செயற்படுவதற்கும் காரணமான சக்தி இறைசக்தியே என நம்ப முடிகிறது. இறைவழிபாட்டில் இரு கைகளையும் கூப்பி வணங்கும் போது புத்துணர்ச்சியும், மன அமைதியும் கிடைக்கின்றன. நெற்றியில் திருநீறு அணிந்து சந்தனம் குங்குமப் பொட்டு இடும் போது உடல் இரத்த அமுத்தம் சீராக்கப்படுகிறது. நெற்றியில் குட்டி தோப்புக்கரணம் போடுவதால் நரம்பு மையங்கள் தூண்டப்பட்டு நினைவாற்றல் அதிகரிப்பதுடன் சுறுசுறுப்பும் ஏற்படுகிறது. அட்டாங்க நமஸ்காரம் பஞ்சாங்க நமஸ்காரம் செய்து வழிபடும்போது உடலின் தசை நார்கள் நரம்புகள் எலும்புகளில் உள்ள மூட்டுகள் பலம் அடைகிறது. தலயாத்திரை செய்து இறைவழிபாட்டை மேற்கொள்ள மலைகளில் ஏறி இறங்குவதால் இரத்த நாளங்களில் உள்ள அடைப்புகள் நீக்கப்பட்டு குருதிச் சுற்றோட்டம் சீர் அடைகிறது. இறைவழிபாட்டில் விரதம் அனுட்டிப்பதனால் ஜீரண உறுப்புக்கள் சீரடைகின்றன. இறைவழிபாட்டில் அறிவியல் சார் அம்சங்கள் நிறைந்து இருப்பதை இதன் மூலம் அறியமுடிகின்றது.

எம்மால் தொடங்கப்படும் எந்த செயலும் இறைவழிபாட்டுடன் ஆரம்பித்தால் அது இனிதே நிறைவேறும் என்பது நம்பிக்கை ஆகும். அகத் தூய்மையுடனும், புறத்தூய்மையுடனும் ஈடுபட வேண்டும். அதிகாலையில் துயில் எழும் போதே "சிவசிவ" என்ற சிந்தனையுடன் இறைவழிபாட்டை ஆரம்பிக்கின்றோம். இவ்வாறு ஆரம்பித்து மலர் தூவி, தீப தூபம் காட்டி திருமுறை ஓதி வழிபடுவதுடன் மாலையில் விளக்கேற்றி வழிபாடு செய்கின்றோம். நித்திரைக்கு செல்லு முன்னர் அன்றைய பொழுதினை நற்பொழுதாக்கிய இறைவனுக்கு நன்றி கூறுவதுடன் ஏதாவது தவறு நடந்திருந்தால் அத்தவறை மன்னிக்கும்படி இறைவனிடம் வேண்டுவது முன்னோரின் பண்பாகும். இவ்வாறு நாளாந்த செயற்பாடுகள் இறைவழிபாட்டுடன் தொடங்குவதனால் இறை நம்பிக்கை மேலோங்குவதுடன் எல்லாச் செயல்களும் இடையுறுகள் இன்றி வெற்றி அளிக்கும்.

காலம் காலமாக எம் முன்னோர்களின் வழிப்படுத்தலுடன் கடைப்பிடிக்கப்பட்டு வந்த இறைவழிபாடு இன்றைய இளம் சமூகத்திடம் அருகி வரும் நிலையை அவதானிக்க முடிகிறது. அறிவியல் விஞ்ஞான தொழில்நுட்ப வளர்ச்சியும் வேற்றுநாட்டு கலாசார பண்பாட்டுப் பரவலும் இறைநம்பிக்கையை மூட நம்பிக்கை என எண்ணுகின்றார்கள் போலும். அதிகாலை ஆலய மணியின் ஓசையுடன் "சிவ சிவ" என்ற இறை சிந்தனையுடன் எழுந்து இறைநம்பிக்கையுடனும் இறைபக்தியுடனும் செயல்களை ஆரம்பிக்கும் ஒவ்வொருவரும் தீய செயல்களைச் செய்ய மனதில் இடம் அளிக்க



மாட்டார்கள். பொய், களவு, காமம், கள்ளுண்ணல், கொலை என பாவம் செய்வதற்கு அஞ்சுவர். அன்பு, கருணை, இரக்கம், பிறருக்கு உதவுதல் போன்ற நற்பண்புகள் மேலோங்கும். எந்த சந்தர்ப்ப சூழ்நிலையிலும் வேண்டாத தீய செயல்களைச் செய்ய துணிய மாட்டார்.

இன்றைய நிலையில் இந்நிலைமை மாறி விட்டது. தொலைபேசியின் அலாரம் ஓசையுடன் கண் விழித்து தொலைபேசியுடன் அதிக நேரத்தை படுக்கையில் கழித்து அவசர அவசரமாக எழந்து அவதிப்பட்டு வேலைகளை முடிக்கும் போது இறைவனின் நினைவிற்கு இடம் இருக்காது. யாருக்கும் எதற்கும் பயமற்றவர்களாக காணப்படுகின்றனர். இதனால் பொய், களவு, போதை, காமம், கொலை என எந்த பாவச்செயலையும் துணிந்து செய்யும் நிலை காணப்படுகிறது. தர்மம் அழிந்து அதர்மம் தலை தூக்கியுள்ளது.

நெற்றியில் நீறு பூசவும் பண்பாட்டு உடையணிந்து ஆலயம் செல்லவும் இரு கரம் கூப்பி இறைவனை வழிபடுவதும் நாகரிகம் அற்ற செயற்பாடுகளாகக் கருதுகின்றனர். ஒப்பிட்டளவில் ஆலயங்களில் நித்திய நைமித்திய காமிய கிரியைகளில் பங்குபற்றி வழிபாடு செய்யும் மக்கள் கூட்டத்தை விட களியாடடங்களிலும் கேளிக்கைகளிலும் பொழுது போக்கு விளையாட்டுக்களிலும் கலந்து கொள்ளும் மக்கள் தொகை அதிகமாக காணப்படுவதை அவதானிக்கலாம்.

இன்றைய இளம் சமூகத்தினரிடையே நெறி பிறழ்வான நடத்தைகள் அதிகரிப்பதற்கும், போதைப்பொருள் பாவனையில் ஈடுபடுவதற்கும் மனித நேய பண்புகள் மறைந்து பாதை மாறி செல்வதற்கும், தொலைபேசி பாவனையில் வாழ்க்கையைத் தொலைப்பதற்கும், முகமறியா நபர்களுடன் முகநூல் தொடைப்படனம் இறைவழிபாடும் பின்பற்றப்படாமையும் ஒரு காரணமாக விளங்குவதை காணலாம். இந்நிலைமையினை மாற்றி வளர்ந்து வரும் இளம் சந்ததியினரிடம் இறைநம்பிக்கையை வளர்ப்பதுடன் இறைவழிபாட்டிற்கு முக்கியத்துவம் கொடுத்து ஈடுபடச் செய்வது பெரியோர்களின் கடமையும் பொறுப்பும் ஆகும். ஆலயம் செல்லவும், அமைதியாக வழிபடவும், திருமுறை ஓதவும், திருப்பணி செய்யவும் குழந்தைகளுக்கு வழிகாட்ட வேண்டும். இறைவழிபாட்டின் ஊடாக இறை நம்பிக்கையை வளர்த்து நேர் மனப்பாங்கான சிந்தனைகளை விருத்தி செய்து கண்ணியத்துடனும், கடமையுணர்வுடனும் வாழும் நல்லதொரு சமுதாயத்தை உருவாக்குவோம்.

திருமதி. மஞ்சுளா யோகநாதன் ஆசிரியர், கிளி/பரந்தன் இந்து மகா வித்தியாலயம்.

# கிளிநொச்சி உ<u>ருத்</u>திரபுரம் உ<u>ருத்</u>திரபுரீ சுவரர் திருவூஞ்சல்

#### துதி வெண்பா

எம்மிறைவன் என்றேத்தும் உருத்திரபுரீஈசன் தம்மருளால் தந்த நந்தி முகத்தோனே – நம்பியுனை

தம்மருளால் தந்த நந்தி முகத்தோனே – நம்பியுனை இறைவனுக்குத் தீந்தமிழில் இனிதூஞ்சற் பாமாலை

நிறைவுறவே அடியேற் கருள்.

புவார்ந்த நான் மறைகள் தூணதாக புனை வேத சிரசதுவே விட்டமாக மூவாத சிவாகமங்கள் விதானமென்ன சாயாரா கொடுகேது வாசுகியும் நாணாக தேவாதி தேவனெழில் பிரணவாம் பீடமதில் துலங்கி திருவூஞ்சலிலே ஓவாதே எழுந்தருள் எம்பராபரமே உருத்திரபுரி ஈஸ்வரரே ஆடீருஞ்சல்.

தோடாருமலர்க் கொன்றை மாலைசூட்டும் சோதியார் திருமுடியில் மகுடமின்ன பீடாரும் நுதலதனில் திருவெண்ணீறு திகலகமுடனென்ன திசை விளங்க ஈடாகாக்கண்டமது நீலமணி நிழலாக புயமதிலே வாகுவலையமது மின்ன வாடா நல்மணி ஒளிரும் பராபரமே உருத்திரபுரி ஈஸ்வரரே ஆடீருஞ்சல்.

ஆய்ந்திடுபன் முனிவர் மறையோதியாட அந்தரமார் அமரர் துதி கூறியாட பாய்ந்திடு நீரருவிழிப் பத்தருமே தாமாட பன்னு குறட்டை வீரர் பாங்கிலாட வாய்ந்திடுபண் கந்தருவர் பாடியாட வான் அரம்பை முதல் மகளிர் கூடியாட சாய்ந்து புனல் பெருகவரு பராபரமே உருத்திரபுரி ஈஸ்வரரே ஆடீசுஞ்சல்.



போதாந்தப் புண்ணியர்கள் போற்ற அன்னோர் பூசனத்திலுரை சோதி போதமார்ந்த வேதாந்த மெனவுரைசெய் வீட்டிலாரும் விளங்கு சுடரே மேல் தத்துவமான

நாதாந்தங் கடந்தொளிரும் ஞானரூப நாயகனே மான்மழு சேர்கரத்தினாரே

வாதாடு மதுநீக்கி சுகம்சேர் பராபரமே உருத்திரபுர ஈஸ்வரரே ஆடீருஞ்சல்.

சீராரு மலர்க்கொன்றை அணிவாய் சிவபரனே பாராளு முசுகுந்தன் பதம் சேர்த்து நீ ஆண்டிய ஆராரும் மெச்சும் சலந்தானை நீறு செய்தாய் பேராரும் முப்புரத்தை சிரித்தே. எரித்தனையே போராடும் அயன்மாலை அன்று பொறுத்தாண்டாய் நீ நாராயணற்கு நல்ல பாஞ்சசன்யம் அளித்தாய் நாராய்க்கும் நாகர்க்கும் நன்மைதரும் பராபரமே உருத்திரபுர ஈஸ்வரரே ஆடீருஞ்சல்.

நான்மறை அந்தணனுக்காய் அந்தகனும் அந்தமானான் வான்செய்த நெடுமேனி மாலுக்காக பாம்புருவம் நீக்கியவா மான்கன்று மழுவோடு மிகுதீயும் மாண்போடணிந்த மகிபா தேன் பிலிற்று கொன்றைப் பராபரமே உருத்திரபுரி ஈஸ்வரரே ஆடீருஞ்சல்.

உமையாள் தன் வதுவைக்கே முழுதான உலகேழுந் தான்வரவே அமையாது உயர்வான மலையாகும் மேருவும் கைலாசமுமே சுமையாலே தாழ்ந்து மிக பதிந்ததுயிர் பதைப்புறவே எமையாளும் சர்வபரி பூரணமாம் பராபரமே உருத்திரபுரி ஈஸ்வரரே ஆடீளுஞ்சல்.



எமை ஆளும் சர்வபரி
பூரணராம் எந்தையுமே
இமையாமுன் முன்னொருநாள்
ஆழியையே அடக்கியுளான்
நமைமறவான் குறுமுனியை
கொடுவருவீரென விளிக்க
அமையமிது வந்தார் வான்வழியே பராபரமே
உருக்கிரபுரி ஈஸ்வரரே ஆடீசுஞ்சல்.

நித்தியரே நின்மலரே ஆடிருஞ்சல் நெற்றிவிழி உடையாரே ஆடீரூஞ்சல் சத்தியரே தற்பரரே ஆடீரூஞ்சல் தாரகருமானவரே ஆடீரூஞ்சல் முத்தியரே முன்னவரே ஆடீரூஞ்சல் மூலமான முழுமுதலே ஆடீரூஞ்சல் சித்திதரும் முத்தியுறும் பராபரமே உருத்திரபுரி ஈஸ்வரரே ஆடீரூஞ்சல்.

பூமாது வாழி முகில் பொழிந்து வாழி புகழ்வேத ஆகமங்கள் சிறந்து வாழி நாமாதும் பூமாதும் பொலிந்து வாழி வருணகுல தருமங்கள் பூசகரும் நயந்துவாழி கோமாதும் செங்கோலும் குலவிவாழி தொழுமடியார் உறுப்பினர் கூட்டமுமே வாழி தாமாக வந்தெமையாள் சிவமே பராபரமே உருத்திரபுரி ஈஸ்வரமே வாழி வாழி

#### எச்சழிக்கை

சீர்பூத்த உருத்திரபுர தனிய தனில்மேவும் ஏர்பூத்த அம்மை உமா பங்கினரே எச்சரிக்கை நீர்பூத்திடுநதி கங்கை சடைமுடியால் சேர் அடியார் தமக்கு அருளால் எச்சரிக்கை



திருமேவுமைங்கரற்கு சீர்பதம் கொடுத்தவா அருள்மேவு பார்த்தனுக்கு பாசுபதா எச்சரிக்கை மருள்கொண்ட மயல்தீர மால் அயனை ஆள்வதற்கு உருக்கொண்ட வடுகனை வைத்தசிவா – எச்சரிக்கை

வீராதி வீரரான வீரபத்திரன் தன்னை சூராதியான பத்ரகாளியுமாம் – எச்சரிக்கை போராக வந்ததக்கன் புன்தலை அறுத்ததுமே நேராக தண்டமிட்ட தேவே எச்சரிக்கை

#### பாரக்க

கயிலைமலையானே இறைவா பராக்கு கயலை அனையாளுக்கரசே பராக்கு மயிலை இணையாள்தம் எம்மான் பராக்கு சயிலமான் தாதா எந்தாய் பராக்கு

அயில் கொண்ட வேலனின் தாதா பராக்கு துயிலான பதுமற்கு நேசா பராக்கு குயிலான இந்திரற் கிரைந்தாய் பராக்கு உருத்திரபுர அடியார் பரமே பராக்கு

#### மங்களம்

ஐந்தொழில் புரிபவர்க்கு மங்களம் ஐங்கரனார் தந்தையர்க்கு மங்களம் சுந்தரனார் தோழருக்கு மங்களம் மந்திரம் தந்த எந்தாய் மங்களம் இந்திரப்பதம் தருவாய் மங்களம் உனதன் பதந்துணையாம் மங்களம் உருத்திர ஈஸ்வரரே மங்களம் மங்களம் மங்களம்





# உருத்திரபுரநாயகி சமேத உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலயப் பதிவுகள்

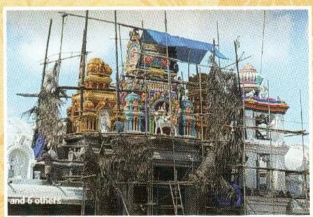












Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# தவத்திரு வடி8வற்சுவாமிகள் அருளிய உருத்திரபுறீ சுவரர் திருப்பள்ளியெழுச்சி

#### திருச்சிற்றம்பலம்

போற்றியெம் புனிதா புண்ணிய முதலே புலர்ந்தது காலைநின் புதுமல ரடியை ஏற்றியே இறைஞ்சி இருள்கடிந் திடவே எழில்நன் மலர்கை யேந்திநிற் கின்றார் சற்குரு வாகிய தாரகப் பொருளே சஞ்சலம் தீர்த்திடென் றேசரண் புகுந்தார் நற்றவர் வாழுருத் திரிபுரி நயந்த நாயக னேபள்ளி யெழுந்தரு ளாயே

01

பூங்குயில் கூவின புலம்பின புட்குலம் புலர்ந்தது காலை புதுமலர் அலர்ந்திட ஓங்குநீர் வையத் துயிர்க்குலம் உய்ந்திட ஒருதனிச் சற்குரு வடிவுகொண் டெழுந்தே பூங்கழல் காட்டிய புண்ணிய புனிதனைப் புன்னகை பூத்த மலர்முகம் கண்டிட தேங்குநீர் உறைபதி யுருத்திர தேவனாம் தேசிக னேபள்ளி எழுந்துரு ளாயே

02

சங்குகள் தாரை சலம்சலம் முரல சாற்றிய முரசொடு தண்ணுமை கறங்க எங்களை யாள்கவென் றேந்திழை யார்கள் குங்குமம் சாந்தம் குணமலர் கொடுவந் தங்கையால் யாழொலி எழுப்பிடு கின்றனர் அருணனும் இந்திர திசையினில் எழுந்தான் பொங்குமா வளமலரு ருத்திர பதியெம் புண்ணிய னேபள்ளி யெழுந்தரு ளாயே





கோழி குலமயில் குலவிடும் சோலையில் கோளறு புட்குலம் கூக்குரல் செய்திடும் கூளி நடநவில் காட்டினிற் கூத்துடைத் தாளி யறுகு தரித்திடும் தாதையை வாழிநின் பொன்னடி வாழியென் நேத்தி வானவர் வந்து வாழ்த்திடு கின்றார்

ஊழி முதல்வ உருத்திர நற்பதி உத்தம னேபள்ளி யெழுந்தரு ளாயே

04

காழிசம் பந்தர் கௌணியர் திலகம் கழறிய பாடல் கழறிநிற் கின்றார் வழியடி யான்திரு நாவுக் கரசர் வழுத்திய வாய்மொழி வந்திசைக் கின்றார் தெளிந்திடு வெண்ணெய்நல் லூர்வரு புனிதன் தேடியாட் கொண்ட நாவலா ரூரன் தெளிதமிழ் கேட்டிட ருத்திர பதியெம் கேவகே வாபள்ளி யெமுந்கரு ளாயே

05

மன்னிய வாதவூர் வள்ளல்வாய் மலர்ந்த மாமணி வாசகம் வந்துரைக் கின்றார் இன்னிசை யாழ்பல கொண்டிசைக் கின்றார் இனியடி யேம்குறை தீர்த்திட வென்றே கன்னியு மையொடு கலந்தநற் கோலம் கண்டிட வேண்டிக் கருத்தழிந் துருகி உன்னடி யார்கள் உருத்திர தேவா உத்தம வேபள்ளி பெழுந்தரு ளாயே

06

இருக்கு முதலா மெழில்பெறு மாமறை இரந்துநின் றுருகி இசைத்திடு கின்றார் கருக்கெட உன்கழல் காட்டுவாய் என்றே திருகுறு சிந்தை மெளிந்துநிற் கின்றார் மருமறை வண்டினம் மாமது மாந்தி மந்தியின் தலைமிசைக் குந்திடுஞ் சோலை உருத்திர புரப்பதி உயர்குரு நாதா உத்தம னேபள்ளி யெழுந்தரு ளாயே

07



பூமியிற் கொண்டநற் கோலங்கண் டுய்ய புண்ணிய முனிவரும் புகழுடைத் தேவரும் சாமிநின் சரணடி சாரவந் துற்றார் சாந்தமளித்தருள் சற்குரு நாதா நேமியம் படையுடை நெடுமால் பிரமன் தேடியுங் காணா நிமலா வெனவிப் பூமியி லுருத்திர புரப்பதி யாயெனப் புலம்பு கின்றார் பள்ளி யெழுந்தரு ளாயே

80

வண்டு பண்பாட இளமயில் ஆடும்
வனத்திடை மாமலர்ச் சோலைகள் தோறும்
தொண்டர்கள் தோத்திர இசைபல ஒலிக்கும்
தூநெடு மாளிகை முன்றில்கள் தோறும்
கொண்டலே குமுறிடக் கோக்களும் குமுறிடும்
குறிபல கண்டுனைக் கும்பிட நினைந்தார்
மண்டிருள் விடிந்தது உருத்திர புரத்தெம்
மன்னவ னேபள்ளி பெழுந்தரு ளாயே

09

கற்றவர்க் கருள்புரி கற்பகக் கனியே
மற்றவ ரறியா மாணிக்க மலையே
சுற்றமும் துணையும் பற்றற விட்டுன்
பதப்பிணை பற்றிய பழவடி யார்கள்
புற்பதம் கொழிக்கும் புனலுடை வாவியில்
பொற்புறழ் சோலைப் பாங்கமர்ந் துறையும்
அற்புதர் ருத்திரக் கோயில்கொண் டருளும்
ஆரமு தேபள்ளி யெழுந்தரு ளாயே

10

திருச்சிற்றம்பலம்



# அருகிவரும் ஆன்மீகம்

விஞ்ஞான நீதியான அறிவியல் வளர்ச்சியின் பயனாக இன்று உலகம் சுருங்கி உள்ளங்கைக்குள் உருண்டு கொண்டிருக்கின்றது. இன்றைய காலம் விஞ்ஞான வளர்ச்சியின் அடித்தளம் எங்கு உருவாக்கப்பட்டது என்பதையோ விஞ்ஞானத்தின் வளர்ச்சி உலகை உருக்கிக் கொண்டிருந்ததால் ஏற்பட்டுள்ள அசௌகரியங்கள் பற்றியோ எண்ணிப் பார்க்க நேரமின்றி மக்கள் உலகப் பற்றில் உருண்டு கொண்டிருப்பது வேதனைக்குரியதாகின்றது.

ஏனைய சமயங்கள் தங்களது சமயத்தினை கட்டிக்காத்திட பிரசாரங்களை நடாத்துகின்ற அதே வேளையில் இல்லற வாழ்வோடு இணைந்து பயணிக்கின்ற பரப்புரை ஏதுமின்றி வழி வழியாக கட்டிக் காக்கின்ற சமயம் சைவசமயமே என்பது மறுக்க முடியாதது. இதனை மக்கள் உணர்ந்து கொள்ளாதிருப்பது ஏன் என்பதனை எண்ணுதல் வேதனைக்குரியது. இன்று விஞ்ஞானம் வளர்ச்சி கண்டு வருகின்ற அதே வேளையில் "அவனின்றி அணுவும் அசையாது" என்பதனை ஆணித்தரமாக விஞ்ஞானிகள் சான்றுகளுடன் எடுத்துக்காட்டி வருவது எமது சமயத்திற்குக் கிடைத்தபெருமை. எமது மூதாதையர் காலத்தில் அறிவியலின் வளர்ச்சி ஆரம்பமாகி விட்டமைக்கு ஆயைங்கள் சான்றாக உள்ளமை பெருமைக்குரியது.

எம் முன்னோர் "கோயிலில்லா ஊரிற் குடியிருக்க வேண்டாம்" எனக் கூறியமைக்கு பல காரணங்கள் உள்ள போதிலும் அதில் ஒன்றாக ஆலயங்களின் கோபுரங்களில் அமைந்துள்ள கலசங்கள் ஐம்பொன்னால் ஆக்கப்பட்டவையாகவும் இவை இடிமின்னலில் இருந்து சூழலிலுள்ள உயிர்களைக் காக்கும் வலிமை கொண்டதாகவும் இருப்பதை அன்று நம் முன்னோர்கள் சொல்லாமலேயே செய்து காட்டினர். இதை இன்று அறிவியல் ஆதாரபூர்வமக நிரூபித்துள்ளது. அதே போன்று கலசங்களில் இடப்படும் தானியங்கள் பன்னிரண்டு ஆண்டுகளுக்கு பழுதடையாது முளைத்திறனுடன் இருக்கும் என்பதும் அதனால் நாட்டில் ஏற்படும் வெள்ளப்பெருக்கு வரட்சி என்பவற்றால் தானியங்கள் அழிந்தாலும் அந்தக் கலசங்களிலுள்ள தானியங்கள் பாதுகாக்கப்பட்டு வருகின்றமையும் அதற்காகவே பன்னிரு ஆண்டுகளுக்கு ஒருமுறை கும்பாபிசேகம் நடைபெற்று வருகின்றது என்பதும் பலரும் கண்டுணர்ந்த உண்மையாகும்.

இத்தகைய சந்ததியை வாழவைக்கவும் உயிர்களைக் காக்கவும் வழிசமைத்து தந்துள்ளதும் வாழ்வியல் தத்துவங்களையும் எடுத்துக் காட்டுகின்றதுமாகிய எமது சமயத்தினை காக்க எமது சந்ததி ஆன்மீக வாழ்க்கையில் செல்ல பெற்றோர்களே முன்னிலை வகிக்க வேண்டும் "தொட்டிற் பழக்கம் சுடுகாடு வரை" என்பது இதனையே உணர்த்துகின்றது.

எம்மவர்களில் பலர் பிள்ளைகளை தவறான நடத்தைக்கு இட்டுச் செல்ல வழிகாட்டுபவர்களாக உள்ளார்கள். சமயத்தைப் போதிக்க வேண்டிய இடம் ஆலயமும் பாடசாலையுமென தவறான கருத்தை முன்வைக்கின்றனர் இது பொருத்தமற்ற



ஒன்றாகும். ஆன்மீகத்தைப் போதிக்கும் முதலிடம் வீடுகளே என்பதை பெற்றோர்கள் உணர வேண்டும். ஆதன் பின்னரே பாடசாலையும் ஆலயங்களும் அமைகின்றன.

ஏனைய மதங்கள் குழந்தைப் பருவத்திலேயே தமது மதம் சார்ந்த கருத்துக்களை பிள்ளைகளுக்குப் போதிக்கின்றன. இருந்தபோதிலும் சைவம் வாழ்வியலுடன் கூடியதாக பல்வேறு சமயக்கருத்துக்கள் வெளிக்கொணரும் தன்மை கொண்டது. இருந்தும் இன்று நாகரிக மோகம் காரணமாக வாழ்வியல் முறைகளைத் தொலைத்து அநாகரிய செயல்களை உட்புகுத்தி இன்பம் காண்பவர்களாக நம்மவர் மாறிக் கொண்டமை வேதனைக்குரியதே.

வீடுகளில் சமயம் வளர்க்கப்படாமையே இன்று பாடசாலையில் சமய பாடத்திற்கு மாணவர்கள் முன்னுரிமை கொடுக்காமைக்கான காரணமாகும். இதனால் இன்று கணித விஞ்ஞானத்திற்குக் கொடுக்கும் முன்னுரிமை சமயத்திற்கு வழங்கப்படுவதில்லை. இதற்கு பெற்றோர்களே முக்கிய காரணகர்த்தாக்கள் என்றே கூற வேண்டும். அதாவது சமயபாடம் இலகுவானது என்ற கணிப்பு மட்டுமல்லாது தமது பிள்ளைகளை வைத்தியர்களாகவோ பொறியியலாளர்களாகவோ ஆக்க வேண்டுமெனில் சமயம் தமிழ் முக்கியமல்ல கணித விஞ்ஞான பாடங்களில் திறமைச்சித்தி பெற்றால் போதும் என்ற எண்ணப்பாங்குடன் பாடசாலை தவிர்ந்த ஏனைய நேரங்களை மேலதிக கற்றவுக்காக பல்வேறு இடங்களுக்கு ஓய்வின்றி அனுப்புவதற்கு முக்கியம் கொடுக்கின்றார்களே தவிர ஆன்மீக சிந்தனையைக் கற்றுக்கொள்ள வழிகாட்டுவதில்லை என்பதே உண்மை.

இன்று ஏனைய மதத்தவர் வழிபாட்டிற்கும் அறநெறி கற்பதற்கும் நேரம் ஒதுக்க கட்டாயப்படுத்தும் அதேவேளை எமது சமயத்தவர் ஆலய வழிபாட்டையோ அறநெறி வகுப்புக்களையோ முதன்மைப் படுத்தாமையே இளம் சமூகம் பிறழ்வான நடத்தைகளில் ஈடுபடக் காரணம் என்றால் மிகையாகாது. எமது சமயம் எல்லா நாட்களையும் ஆலய வழிபாட்டிற்கு உகந்த நாட்களாகக் கொண்ட போதிலும் வெள்ளிக்கிழமையை ஆலய வழிபாட்டிற்கு மிகப் பொருத்தமான நாளாகக் கொண்டு அந்த நாளில் அறநெறி மற்றும் பண்ணிசை வகுப்புக்களை நடாத்த ஒத்த நாளாக அரச அங்கீகாரம் பெற்றிருந்த போதிலும் இந் நாட்களில் மாணவர்கள் குறித்த வகுப்புக்களுக்கு சமூகமளிக்க வைப்பதில் பெற்றோரின் கரிசனை என்பது மிகக் குறைவாகவே உள்ளது.

எனவே எமது சமயம் சுதந்திரமானதும் கட்டுப்பாடற்றிருப்பது தான் இதற்கு காரணமோ என எண்ணத் தோன்றுகின்றது. இந்நிலையில் சைவம் விரைந்து மக்கள் மனங்கள் மாறி ஒருநிலைப்படவும் ஒவ்வொருவரும் ஆலயவழிபாட்டில் ஈடுபடுத்துதல் மிக முக்கியமானதாகும் "அன்பே சிவம் அதுவே வேதம்" என மனங்களில் நிலை நிறுத்தி சமயம் விரைந்து வளப்படுத்தவும் ஒன்றிணைந்து சிவன்பால் மனங்களைத் திரும்புவோமாக.

செல்வி இராசேந்திரம் குந்தவி கிளி/உருத்திரபுரம் மகா வித்தியாலயம் உருத்திரபுரம்



# <del>മ</del>ിഖനാധ കட്டட ഖழഖതെഥப്புப் பணി

எமது தொன்மை வாய்ந்த உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாயைத்தின் பெருமைகளையும் சிறப்புக்களையும் வெளிக்கொணரும் வகையில் பிரதேச மக்களின் நீண்ட கால கனவாக இருந்த திருப்பணி வேலைகள் சிறப்பாகவும், அழகாகவும், துரிதமாகவும் வடிவமைத்த கட்டட நிர்மாணி திரு. K. சாரங்கன், யாழ்ப்பாணம் அவர்களின் அயராத திட்டமிட்ட பணிகளை நேர்த்தியாக செய்து முடித்தமை மிகச்சிறப்பான விடயமாகும். அவருடன் இணைந்து திராவிட சிற்ப கட்டட விற்பன்னர் திரு. புருசோத்தமன் திருவுருவ சிற்பங்களை தத்துரூபமாக அமைத்து ஆலயத்தை அழகுபடுத்தியமையும் முக்கியமானதாகும். உழவர் ஒன்றிய விளையாட்டுக் கழகம் மற்றும் J.C.B வாகன உரிமையாளர்கள், மின்சார சபை ஊழியர்கள், பிரதேச சபை தவிசாளர், ஊழியர்கள், பிரதேச சபை உறுப்பினர்கள் யாவருக்கும் நன்றி கூறக் கடமைப்பட்டுள்ளோம்.

சிற்பாசாரியர் திரு.மயூரன் குழுவினர் (காரைநகர்) அவர்களின் கோபுர அமைப்பும் சுற்றுத்தள வடிவமைப்புக்களையும் மிகச் சிறப்பாக அமைத்துள்ளமை குறிப்பிடத்தக்கது.

ஆலயத்தினுடைய வர்ண வேலைகள் அழகாக செயற்படுத்திய திரு.ம. சபேசன் குழுவினர், நயினை வர்ணக்கலை, கல்லியங்காடு மற்றும் மின்னிணைப்பு வேலைகளை நேர்த்தியாகச் செய்து உதவிய திரு.சி ரவிச்சந்திரன் (கிளிநொச்சி) ஆகியோரை இந்நேரத்தில் பராட்டி நிற்கின்றோம்.

நன்றி

பரிபானைசபையினர் உருத்திரபுரீசுவரம்



# உருத்திரபுரநாயகி சமேத உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலயப் பதிவுகள்













noolaham.org | aavanaham.org

# சிவாலயம் பற்றிய வரலாற்றுக் குறிப்புகள்

-924P.

திருமூலரால் சிவபூமி எனச்சிறப்பிக்கப்பட்ட இலங்கைத் திரு நாட்டில் தொன்மைக்காலமாக சிவவழிபாடே நிலவி வந்துள்ளது. விஜயனும் அவனது தோழர்களும் இலங்கைக் கரையை வந்தடைந்த போது பஞ்ச ஈச்சரங்கள் இருந்துள்ளதாகவும் அவன் பஞ்ச ஈச்சரங்களைத் தரிசித்ததாகவும் மகாவம்சம் கூறுகிறது

அவ்வாறு வரலாற்றுத் தொன்மை மிகு சிறப்புடன் முழு இலங்கையில் சிவாலயங்கள் இருந்துள்ளதை வரலாறு நிரூபித்துள்ளது. இலங்கையின் வடபால் வன்னிப் பிரதேசங்களிலும் சிவாலயங்கள் சிறப்போடு இருந்ததாக அறிய முடிகிறது.

அவ்வாறான சிவாலயங்களில் சப்த ஈஸ்வரங்களில் ஒன்றாக கிளிநொச்சி உருத்திரபுரம் உருத்திரபுரீஸ்வரம் சிவாலயமும் திகழ்வது குறிப்பிடத்தக்கது. சோழர் காலத்திற்கு முன்னதாகவே ஆந்திரா மானிலத்தில் இருந்து கொண்டுவரப்பட்ட பளிங்குக் கற்களாலும் கருங்கற் சிற்பங்களாலும் கட்டப்பட்ட வரலாற்றினைக் கொண்டுள்ளது.

இங்கு பிரதான வழிபாட்டு விக்கிரகம் சிவலிங்கமாகும். இங்கு உள்ள லிங்கத்திற்குரிய ஆவுடையார் சதுரவடிவமானதாகும். சதுரவடிவ ஆவுடையார் ஆனது வட்டவடிவ ஆவுடையார் அமைக்கப்பட்ட காலத்திற்கு முற்பட்டதாகும் வவுனிக்குளம் பனங்காமம் சிவாயைமும் சதுர ஆவுடையாருடன் காணப்பட்டது. உருத்திரபுரம் சிவலிங்கத்துக்கும், வவுனிக்குளம் பனங்காமம் சிவலிங்கத்துக்கும் நெருங்கிய ஒற்றுமை உண்டு இவை வன்னியில் திகழ்ந்த தொன்மை மிகு சிவாலயமாக நோக்கத்தக்கது. அன்றைய காலகட்டத்தில் சிவாலயங்கள் சமூகத்தின் நிலைகளனாகவும் சமய சமூக பண்பாட்டு பொருளாதார பேணுகை இடமாகவும் திகழ்ந்துள்ளது.

சீரோடும் சிறப்போடும் திகழ்ந்த உருத்திரபுரீச்சரமும் அதன் அண்டிய உருத்திரபுரம் பிரதேசமும் இந்து பண்பாடு செழிப்புற்றுள்ள சிறந்த நாகரீகம் நிலவிய இடமாகும். காலவோட்டத்தில் அந்நியர்களின் பண்பாடு கலை அழிவுக் கொள்கைகள், இயற்கை அனர்த்தங்கள், பிற மதத் தாக்கங்கள், மன்னர்களின் படையெடுப்புக்கள், உள்நாட்டு போர் என்பன முழு இலங்கையையும் பாதித்தது போலவே உருத்திரபுரீஸ்வரமும் சிதைவுற்றுள்ளது. இங்கு காணப்படும் கட்டடச்சிதைவும், சுடுமண் சிதைவும், கற்தூண்களும் நாகரீகத்தின் எச்சங்களாகத் திகழ்கின்றன.

3000 ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்ட வரலாற்றுப் பெருமைகொண்ட சிவாலயத்தில் இருந்து எடுக்கப்பட்டு கொழும்பு நூதனசாலையில் வைக்கப்பட்டிருந்த அழகிய நடராஜர் சிலையும் மட்பாண்ட சிதைவுகள் கி.மு 2ஆம் நூற்றாண்டுகளுக்கு முற்பட்டது எனும் அடிக்குறிப்புடன் வைக்கப்பட்டிருந்தது. அது பின்னர் தொல்லியல் திணைக்களத்தால் அகற்றப்பட்டள்ளது. அது சிவாலயத்தின் தொன்மையை நன்கு வெளிப்படுத்துகின்றது.

அந்நியர் ஆட்சிக்காலத்தின் போது சைவ ஆலயங்களை அழித்து அங்குள்ள சொத்துக்களையும் தமது தேவைகளுக்குப் பயன்படுத்தினர். போர்த்துக்கேய ஆட்சியாளர்களுக்கு அச்சமடைந்து சைவ ஆலயங்கள் இடிக்கப்பட்டு அடியவர்கள் ஆலய விக்கிரகங்களை மண்ணில் புதைத்தும் கிணறுகளில் போட்டும் பாதுகாத்தனர். அவ்வகையில் சிறுவன் ஒருவனால் காட்டப்பட்ட புதைக்கப்பட்டிருந்த விக்கிரகங்களை எடுத்து உருக்கி கத்தோலிக்க தேவாலய மணி செய்ததாக போர்த்துக்கேய வரலாற்று ஆசிரியர் குவைஸ் ரோஸ் பாதிரியார் கூறியுள்ளார்.

இவ்வாறு சிவாலயங்கள் அழிக்கப்பட்ட நிலையில் உருத்திரபுர சிவாலயமும் அழிவடைந்த நிலையில் 19ம் நூற்றாண்டில் அடையாளம் காணப்பட்டது. பிரித்தானியர் ஆட்சிக் காலத்தில் யாழ்பாண அரசாங்க அதிபராக இருந்த வில்லியம் துவைனம் அவர்களால் இரணமடுக்குளம் கட்டுவது தொடர்பான கள ஆய்வின்போது உருத்திரபுரப் பகுதியில் 02.09.1882 இல் கட்டட இடிபாடுகள் கற்தூண்கள் சிதைவுகளையும் கண்டு இங்கு சிவாலயம் இருந்துள்ளமைக்கான சான்றுகள் மூலம் உறுதிப்படுத்தப்பட்டு ஆவணப்படுத்தப்பட்டுள்ளது.

சிவாலய இடிபாடுகள் அடையாளப்படுத்தப்பட்டு நீண்ட பூரணமான வெளிப்படுத்தல்கள் இடம்பெறவில்லை. குடித்தொகைப்பரம்பல் இன்மையும் காரணமாக அமைகிறது. உருத்திரபுரம் குடியேற்றத்திட்டம் ஆரம்பிக்கப்பட்டதை அடுத்து ஆலய சூழலில் படிப்படியாக மாற்றங்கள் ஏற்பட்டன. 1952 இன் பின்னர் தவத்திரு வேலாயுத சுவாமியின் உள்ளத்தில் உதித்த ஆன்மீக வெளிப்பாடு காரணமாக உருத்திரபுரம் மேற்குப் பகுதியில் சிவாலய இடிபாடுகள் இருப்பதாக உணர்ந்து அவர் இளைஞர்களில் சிலரை காட்டினுள் ஒற்றையடிப் பாதையினூடாகச் சென்று அவதானித்த போது குளக்கரையின் வடக்குப் பக்கமாக கட்டட இடிபாடுகள் கற்தூண்கள் என்பவற்றைக் கண்டு சிவாலயம் இருந்த இடம் என உறுதிப்படுத்தி மிக்க மகிழ்வடைந்து அவ்விடத்தில் பூசை வழிபாடுகள் செய்யப்பட்டது. பின்னர் ஒவ்வொரு வெள்ளிக் கிழமையும் சுவாமிகள் சமூக ஆர்வலர்கள். இளஞர்களுடனும் சென்று சிவன் கோயிலுக்கு பூசை செய்வதுடன் அதற்குப் பக்கத்தில் பிள்ளையார் ஆலயம் அமைத்து பூசை செய்து வந்தனர். சிவாலயம் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட விடயம் காந்தி சேவா சங்க சி.க.வேலாயுதபிள்ளை தவத்திரு வடிவேல் சுவாமிகளுக்கு தெரியப்படுத்தியதை தொடர்ந்து இச் செய்தி பத்திரிகை மூலம் பிரசுரிக்கப்பட்டதை தவத்திரு சிவயோகசுவாமிகள் அறிந்து சிவாலயப் பணிகள் ஆரம்பிக்க வேண்டும் என ஆசிவழங்கி தனது சிறு தொகைப் பணத்தையும் வழங்கியமை குறிப்பிடத்தக்கது.

ஒரு வெள்ளிக்கிழமை வடிவேல்சுவாமி திரு த.நல்லதம்பி, திரு.கா.நாகலிங்கம், மாதாஜி, வே.கதிரவேலு (அப்புஜி) மற்றும் பல அன்பர்களும் சேர்ந்து சிவாலயம் சென்று பூசையின் பின் சிவாலய நிர்வாக சபை தெரிவு செய்யப்பட்டது.



தலைவர் : போட்கம்பனி முதல்வர் ச.செல்லையா

தனாதிகாரி : திரு.கலைப்புலவர நவரத்தினம்

நிர்வாக உறுப்பினர்கள் :-

பொறியியலாளர் – திரு சதாசிவம்

திரு த.நல்லதம்பி (திருநெறிக்கழக செயலாளர்)

திரு சி.க வேலாயுதப்பிள்ளை

என்போர் தெரிவு செய்யப்பட்டனர். இக்காலப்பகுதியில் யாழ்ப்பாண பிரமுகர்களும், கிளிநொச்சி மக்களும் ஆர்வமாகச் செயற்பட்டனர் இவ்வாறு பல பெரியார்களதும் மக்களதும் முயற்சியால் ஆலயம் புனரமைக்கப்பட்டது.

ஆரம்பத்தில் கலைப் புலவர் நவரத்தினம் அவர்களால் பிள்ளையார் விக்கிரகம், அம்பாள் விக்கிரகம் என்பன இந்தியாவிலிருந்து கொண்டு வரப்பட்டன. யாழ்ப்பாண அரசாங்க அதிபர் ஸ்ரீகாந்தா அவர்களின் சிபாரிசின் பெயரில் கோயிலுக்கு 250 ஏக்கர் காணி வழங்கப்பட்டதும் காணியை காடு வெட்டி துப்பரவு செய்யும் பணியை திரு கணேசபிள்ளை (கணேசானந்த சுவாமிகள்) மேற்கொண்டனர். இச் செலவினை சிவாலய நிர்வாகம் கொடுக்க முடியாமையினால் தனது சொந்த நிதியைப் பயன்படுத்தி செலைவ ஈடுசெய்தார் என்பது குறிப்பிடத்தக்கது. முதலாவது குடமுழுக்கு 27.02.1958 இல் செய்யப்பட்டு நித்திய நைமித்திய பூசைகள் நடைபெற்று வந்தன.

#### குப்பாப்ஷேகம் நிறைவேறிய பின

தலைவராக திரு.சு.செல்லையாவும்,

திரு த.நல்லதம்பி காரியதரிசியாகவும்,

உபதலைவர் திரு. க.சிவகந்தையா,

உபசெயலாளர் திரு.க.முத்தையா அவர்களும் செயற்பட்டனர்.

பூசகர், வழிபடுவோர் சிவாலயம் உருத்திரபுரத்தில் உள்ளபோது நிர்வாகம் யாழ்ப்பாணத்தில் இருப்பது அபிவிருத்தி நடவடிக்கைகளுக்கு சிரமமானது எனக் கருதி இரு சபைகள் உருவாக்கப்பட்டன. யாழ்ப்பாண அங்கத்தவர்களைக் கொண்ட நிர்வாக சபை தனதிகாரி கலைப் புலவர் நவரத்தினம். கிளிநொச்சி உறுப்பினர் கொண்ட நிர்வாகசபை தனதிகாரி திரு மா.கணேசபிள்ளை யாழ்ப்பாண நிர்வாக சபையின் செயற்பாடுகள் படிப்படியாக செயலிழந்தது.

கிளிநொச்சியில் நிர்வாக சபையை உருவாக்கியதையடுத்து உபதலைவர் திரு.சிவகந்தையா அவர்களை உருத்திரபுரமக்கள் நிர்வாக தலைவராகவும் அடுத்து திரு க.முத்தையா (பியோன் மார்க்கண்டு) தலைமையில் அடுத்து அபிவிருத்தி வேலைகள் பொருளாளர் க.பசுபதி (போயாஅப்பா) இவரது காலத்தில் பரிவாரமூர்த்திகள் செய்யப்பட்டன.

இவ்வாறு படிப்படியாக வளர்ச்சி கண்ட சிவாலயம் இன்று புதுப்பொலிவுடன் மக்களுக்கு அருளாட்சி செய்து பெருந்தலமாக நிமிர்ந்து நிற்கிறது. தெரிவு செய்யப்பட்ட



சபையின் 16.06.1955 இல் கலாநிதி சி.குருசாமி தலைவராகப் பொறுப்பேற்றார் இந்நிர்வாகத்தின் அயராத முயற்சியால் நிதி சேகரிக்கப்பட்டு மூலக்கருவறை, அம்மன் மண்டபம். விநாயகர் ஆலயம் கட்டி முடிக்கப்பட்டு 27.08. 1958 இல் குடமுழுக்கு முதலியார் செ.முத்துத்தம்பி, ஈழகேசரி பொன்னையா குடும்பத்தினரின் பேருதவியால் செய்து முடிக்கப்பட்டது. இக்காலத்தில் அன்பர்கள் அர்பபணிப்புடன் சேவை புரிந்தனர் அன்றைய கால கட்டத்தில் பண்பாட்டு வளர்ச்சிக்கு அர்ப்பணித்தவர்களை நினைவு கூருவது மிகச் சிறப்பானது.

1996 இல் தலைவராக இருந்த திரு. தி இராசநாயகம் அவர்களின் தலைமையில் கும் பாபிஷேகம் நடைபெற்று சிவனுக்கு ஆனி உத்தரத்திலும் அம் பாளுக்கு ஆடிப்பூரத்திலும் தீர்த்தம் நடைபெறும் வகையில் அலங்கார உற்சவம் நடைபெறும்.

2000 இல் மீள்குடியேறிய நிலையில் இடைக்காலத் தலைவராக இருந்த திரு.ச.மு.மார்க்கண்டு அவர்களின் தலைமையில் கும்பாபிஷேகம் நடைபெற்றது. அடுத்து மீள் குடியேற்றத்தின் பின் தலைவர் திரு.தி இராசநாயகம் அவர்களின் தலைமையில் 2011 இல் கும்பாபிஷேகம் நடைபெற்றது.

இவ்வாறு படிப்படியாகக வளர்ச்சி கண்ட சிவாலயம் இன்று திரு.சு.பசுபதிப்பிள்ளை அவர்களின் தலைமையில் நிர்வாக சபையினர் திருப்பணி வேலைகளை நிறைவேற்றி 17 குண்டம் அமைத்து மிக சிறப்பான முறையில் கும்பாபிஷேகம் நிறைவேற்றி ஆலயம் புதுப்பொலிவுடன் மக்களுக்கு அருளாட்சி புரிந்துவருகின்றார்.



திரு.இ.பரஞ்சோதி உப தலைவர் உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலயம்

## திருமந்திரம் காட்டும் வாழ்வியல் நெறிகள்

#### அன்பே சவம்

திருமந்திரம் ஆகமத்தின் சாரமாக அமைந்திருந்தாலும் அனைவரும் உணரும் எளிமை உடைய பாடல்கள் பலவற்றைத் தன்னகத்தே கொண்டுள்ளது. "அன்பே சிவம்" என்ற தொடரைப் பலரும் அறிவர். மனிதர்கள் ஏனைய மனிதர்கள்பால் செலுத்தும் அன்பில்தான் உலகம் வாழ்ந்து கொண்டிருக்கிறது. உலகத்தில் தோன்றிய கடவுள் சார்புடைய மதங்களும், கடவுள் மறுப்புச் சமயங்களும் கூட அன்பினைப் பெரிதும் போற்றியே உரைக்கின்றன. திருவள்ளுவர் முதலிய அறநூலாசிரியர்களும் அன்பின் சிறப்பையும், இன்றியமை யாமையையும் எடுத்துரைத்துள்ளனர். சைவர்களின் இறைவன் சிவன். அவன் யார்? அவன் இயல்பு எத்தகையது போன்ற வினாக்களுக்குத் திருமூலர் தரும் விடை ஆழ்ந்த பொருட்சிறப்புடையது. அன்புதான் சிவன். "சிவம் வேறு: அன்பு வேறு" என்பார் அறியாமை மிக்கவர்கள். "இரண்டும் ஒன்றே" என்று உணரும் உணர்வில் இறைமைப் பேறு வாய்க்கும்.

"அත්பும் சிவமும் இரன்டு என்பர் அறிவிலார் அත්பே சிவமாவது ஆரும் அறிகிலார் அත්பே சிவமாவது ஆரும் அறிந்தபின் அත්பே சிவமாப் அமர்ந்திருந் தாரே"

என்பது அன்பின் சிறப்புரைக்கும் பாடலாகும்.

#### மனிதநேயப் புரிவு

சைவம் மனித நேயத்தை வற்புறுத்தும் ஓர் அன்பு நெறி. சிற்றுயிர்கள் இடத்தும் கருணை காட்டவேண்டும் என்று அது வற்புறுத்துகின்றது. இறைவன் உலகத்தையும், நுகர்பொருள்களையும் உயிர்கள் பெற்று இன்புறுவதற்கே படைத்தளித்தான். உயிர்களிடமிருந்து இறைவன் அன்பு ஒன்றைத் தவிர வேறு யாது ஒன்றும் பெற விரும்புவதில்லை. ஆனால், சமயவாதிகள், சடங்கு நெறியில் பற்றுக் கொண்டு நின்று, மனிதனின் பசிக்கு உணவிட விரும்பாது இறைவனுக்குப் படையலிட்டு மகிழ்கின்றனர். இறைவன் மனிதன் அளிக்கும் உணவையும், படையலையும் உண்டு மகிழ்கின்றானா என்றால் இல்லை. இறைவன் கவனத்திலும் கணக்கிலும் அவனுக்குப் படைக்கப்படும் படையல் இடம்பெறுவதில்லை. அவன் கணக்கில் இடம்பெற விரும்பினால் பசித்திருப்போருக்கு உணவு அளியுங்கள். அதுவே அவனைச் சென்றடையும் அரிய பெருநெறி என்று காட்டுகிறார் திருமூலர்.

"படமாடக் கோயில் பகவற்கு ஒன்று ஈயில் நடமாடக் கோயில் நம்பர்க்கு அங்கு ஆகா நடமாடக் கோயில் நம்பர்க்கு ஒன்று ஈயில் படமாடக் கோயில் பகவற்கு அது ஆடும்"

"நம்பர்" என்ற சொல் "நம்மவர், எம்மைப்போன்ற மனிதர்கள்" என்ற பொருள் தரும். மனிதரின் உள்ளத்தில் இறைவன் குடி கொண்டுள்ளான். எனவே மனிதர்கள் இறைவனின் நட மாடும் கோயில்கள், நடமாடும் கோயில்களாகிய நம் போன்ற மனிதர்க்கு ஒன்று கொடுப்பது இறைவனுக்குக் கொடுப்பதற்கு ஒப்பாகும்.



வாழ்க்கை மிகக் குறுகியது. இங்கே வாழுங்காலத்தைப் பொருள் பொதிந்ததாக மாற்றிக் கொள்ளவேண்டும். எது மனத்திற்கு அமைதியையும் ஆனந்தத்தையும் தருமோ அந்த வழியைத்தேர்ந்திடவேண்டும். ஒழுக்கமுடன் வாழும் வாழ்க்கையே உயர்வுகளைப் பெற்றுத்தரும். அறநெறியில் நிற்க வேண்டும். அதுவே ஆன்மாவை ஒளிரச் செய்யும்.

உன்னதம் பெற விரும்புகிறவர் அறத்தைப் போற்ற வேண்டும். அறவொழுக்கம் என்பது அடுத்தவர் சொத்துக்கு ஆசைப்படாமல் இருப்பது. பொய் கூறாமல் இருப்பதும் ஆகும். பொய் பேசுகிறவர் தவறு செய்யத் தயங்குவதில்லை. பொய்யர்கள் எதிராளியை நம்பிக்கை மோசம் செய்கிறவர்கள். இக்கருத்தினை,

> "அவ்வியம் பேசி அறங்கெட நில்லன்மின் வெவ்விய னாகிப் பிறர்பொருள் வவ்வன்மின் செவ்விய னாகிச் சிறந்துண்ணும் போதொரு தவ்விக்கொ டுண்மின் தலைப்பட்ட போதே"

அறங்களில் அனைத்தையும் கைக்கொள்ள இயலாவிட்டாலும் ஒழுக்கம் தவறாமல் உண்மை வழி நிற்பது பெரிய அறம்.

திருமூலரின் கண்ணோட்டத்தில் அறம் என்பது தன்னையறிவதில் இருந்து தொடங்குகின்றது. பண்புடையவர் அறம் செய்வதில் பாரபட்சம் பார்க்கமாட்டார். இவர் நல்லவர் – கெட்டவர், உயர்ந்தவர் – தாழ்ந்தவர் என்றெல்லாம் அவர் இனம் பிரிப்பதில்லை, வகைப்படுத்துவதில்லை. எல்லோர்க்கும் கொடுங்கள். காக்கைகளைப் பார்த்தாவது அதனைக் கற்றுக்கொள்ளுங்கள். ஒரு காகம் உணவினைக் கண்டதுமே உண்ணத் தொடங்கிவிடாது. பிற காகங்களையும் அழைத்தே உண்பதை அறிந்திடுங்கள் என்கிறார் திருமூலர்.

"ஆர்க்கும் இடுமின் அவரிவர் என்னன்மினி"

நீங்கள் உண்பதற்கு முன் இறைவனை வணங்கியுண்ணுங்கள். அவன் உங்களைப் போல் வகைவகையாய் உண்பதில்லை. வாயும் வயிறும் அவனுக்கில்லை. உங்களுக்குக் கிடைத்த உணவிற்காகச் சில பச்சிலைகளை அவன் திரு முன்னர் இட்டு நன்றியோடு அவனை நினைப்பதும், பசுவிற்கு ஒரு கைபிடி புல்லை வழங்குவதும் உங்களுக்கு முடிகிற காரியம்தான். அதுபோல் உங்கள் உணவில் சிறுபகுதியைப் பிறருக்குக் கொடுப்பதும் உங்களால் முடியக் கூடியதுதான். முடியாதெனில் பிறர்மனம் நோகாதவாறு இன்சொல்லேனும் வழங்குங்கள் என்கி நார் திருகுமுலர்.

"உங்கள் மனம் செய்கிற முக்குற்றங்களை (காமம், வெகுளி, மயக்கம்) அகற்றி, அறிவைப் பெருக்கும் காரியத்தை நீங்கள் செய்யவில்லை. செல்வம் குவிந்த நிலையிலும் உங்களிடம் அறச்சிந்தனை இல்லாமல் போனது. தர்மம் செய்யாதவர் சேர்த்து வைத்தவை என்னாகும்? எண்ணிப்பாருங்கள்" என்கிறார் திருமூலர்.

"அழுக்கினை ஒட்டி அறிவை நிறையீர் தழுக்கிய நாளில் தருமமும் செய்யீர் விழித்திருந் தென்செய்வீர் வெம்மை பரந்து இழிக்கவன் றென்செய்வீர் ஏழைநெஞ் சீரே"

ஆணவ அழுக்கையகற்றி இறையுணர்வு பெறவேண்டும். பொருளின் மீதான பற்று குறைந்தால் பாவக் கொடுவினைகள் குறையும். இதனைத் திருமூலர், "ஐயா, நீ புண்ணியம் செய்யாவிட்டாலும் பரவாயில்லை. பாவம் செய்யாமலாவது இரு" என்று திருமந்திரப் பாடலில் தெரிவித்துள்ளார். "உன்னிடம் அறச்சிந்தனை இல்லாவிட்டால் இறைசிந்தனை மட்டும் எப்படி

இருக்கும்? நீ போகிற வழியில் இறைவனின் துணையும் உளக்குக் கிடைக்காது" என்கிறார் திருமூலர்.

அறமே சிறந்த தவம். அதுவே உங்களை வினை என்கிற கடலில் இருந்து கரை சேர்ப்பது. இறைவழி நிற்பது போன்றதே இல்லறத்தான் தனக்குரிய கடமைகளைச் செய்வதும்.

"மனிதனின் பிறப்புக்கும் இறப்புக்கும் இடையேயுள்ள காலப்பகுதி ஒன்றும் வெகு நீண்டதல்ல. அது கண்மூடித்திறக்கும் நேரத்தில் முடிந்துவிடுகிறது. அவன் தனக்குள் வளர்த்த ஆயிரமாயிரம் கற்பனைகளும் சிதைந்து போகின்றன. அவனுடைய சரீரம் தன் வனப்பை இழந்து சாறற்ற சக்கையாகின்றது. பயனற்றுப் போகிறது. உடலைப் போலவே வாழ்க்கையும். இதனைப் பார்த்தறிந்து அறத்தின் அவசியத்தை அவன் உணராதிருக்கிறான்" என்று திருமூலர் வருந்திக் கூறியுள்ளார்.

> "ஒழிந்தன காலங்கள் ஊழியும் போயின கழிந்தன கற்பனை நாளும் குறுகிப் பிழிந்தன போலத்தம் பேரிடர் ஆக்கை அழிந்தன கண்டும் அறம்அறி யாரே"

தம்மை யாசிப்பவர்க்குத் தாய் மனத்தோடு உதவுகிறவனே இறைவனுக்கு உகந்தவன். பொருள் மீது பற்றுவைத்து நல்லறம் செய்யத் தவறியவர்கள் காலனின் சினத்துக்கு ஆளாக நேரிடும்.

> "கனிந்தவர் ஈசன் கழலடி காண்பர் துணிந்தவர் ஈசன் துறக்கம் தாள்வர் மலிந்தவர் மாளுந் துணையுமொன் றின்றி மெலிந்த சினத்தினுள் வீழ்ந்தொழிந் தாரே"

நீங்கள் நல்லது செய்தால் நன்மை உண்டு. தீயது செய்தால் தீங்கே விளையும். இது இயற்கை விதி. இன்பமும் துன்பமும் உங்கள் செயலின் விளைவேயாகும். "நல்லது செய்தால் மகிழ்ச்சியாக வாழலாம்" என்பது மனிதன் அறிந்ததே. ஆனால், அவனுடைய அன்பற்ற மனம் அவனை அறம் செய்யாமல் தடுத்துவிடுகின்றது.

"இன்பம் இடரென் றிரண்டுற வைத்து முன்பவர் செய்கையி னாலே முடிந்தது இன்ப மதுகண்டும் ஈகிலாப் பேதைகள் அன்பிலார் சிந்தை அறம் அறியாரே"

திருமூலர் நம்முன் ஒரு வினாவைத் தொடுக்கின்றார். "நேர்மையற்ற செயல்களைச் செய்கிற ஒருவன் நிம்மதியாக வாழமுடியுமா? இறைவன் அவனைச் சுகப்பட அனுமதிப்பானா? தேவைப்படுகிறவர்களுக்குக் கொடுங்கள். தகுதியறிந்து கொடுங்கள். அடுத்தவரைத் துன்புறுத்தும் மிருகச்செயலை ஒருபோதும் செய்யாதீர்கள்" என்பதனை,

> "கெடுவதும் ஆவதும் கேடில் புகழோன் நடுவல்ல செய்தின்பம் நாடவும் ஒட்டான் இடுவதும் ஈவதும் எண்ணுமின் இன்பம் படுவது செய்யிற் பசுவது வாமே" என்ற பாடலடிகளில் உணர்த்தியுள்ளார்.

## தீச்செயல் தவிர்த்தல்

"பஞ்சமா பாதகங்கள் " தவிர்க்கப்பட வேண்டியவை என்பர். தர்ம நூல்களும் அவ்வாறே கூறுகின்றன. பாவம் என்பது அடுத்தவருக்குச் செய்யும் அநீதி. ஒழுங்கற்ற செயல். களவு,கள்ளுண்ணல், குருநிந்தை, கொலை, பொய் இவை பஞ்சமா பாதகம் என்கின்றன அறநூல்கள். திருமூலர் புலால் உண்பதும் கொலையே என்று சுட்டிக்காட்டியுள்ளார். "கொலையே களவு கள்காமம் பொய்கூறல் மலைவான பாதகமாம் அவை நீக்கித் தலையாம் சிவனடி சார்ந்து இன்பம் சார்ந்தோருக்கு இலையாம் இவை ஞனானந்தத்து இருத்தலே"

இப்பாடல், "ஐம்பெரும் பாவங்களை விலக்கி, இறைவனின் திருவடியைச் சிரமீது சூடியவர்கள் துன்பங்கள் நீங்கப்பெற்று இன்பத்தில் திளைத்திருப்பர்" என்று குறிப்பிட்டுள்ளது. புலால் உண்பது மட்டும் பாவம் இல்லை, புலால் விரும்பாதவரை வற்புறுத்தி உண்ணச் செய்வதும் கொடுமையே என்று திருமூலர் உணர்த்தியுள்ளார்.

#### ஒழுக்க நெறிகள்

உயிரானது உயர்ந்த நோக்கிலும் ஆக்க நெறியிலும் பதப்பட்டுப் பதப்பட்டு அவற்றைக் கடைப் பிடித்து ஒழுகி நலங்காண்பதே பண்பாடாகும். இதைப் பண்டைத் தமிழ் "பண்பெனப்படுவது பாடறிந்து ஒழுகுதலென்று" சுட்டியுள்ளது.

இந்த மனிதப் பண்பே, பிறவுயிர்கட்குத் துன்பம் தராமலிருத்தலும் அவற்றுக்கு வரும் துன்பத்தைக் கண்டு அதனைத் துடைத்தலும் ஆகிய செயற்பணியைப் புலப்படுத்துவதாகும். இத்தகு பண்பைத் தற்காத்துக் கொள்ளும் கவசமாயிருப்பது அவனது அறிவேயாகும்.

இவ்வறிவைத் தாக்கியழிக்கும் தீய பழக்கமோ ஒழுக்கமோ தன்னை அடிமைப்படுத்த வருமேயானால் அதை உடனே எதிர்த்து அழித்துவிட வேண்டும். இதுவே விழிப்புணர்வாகும்.

வாழ்விடமான புறச்சூழ்நிலையில் கழிவுகளிலிருந்து தோன்றும் நுண்ணுயிரிகள் காற்றிலே கலப்பதால் அந்த நச்சுக்காற்று, மனிதன் உள்ளிழுக்கும் மூச்சுக்காற்றான உயிர்வளியில் கலந்துவிடுகின்றது. இதனால் மனித உயிரே இறக்க நேர்கின்றது.

இதுபோலவே மனிதன் சேர்ந்து பழகும் சூழ்நிலையால், தீய ஒழுக்கமுள்ளவரின் நட்பால் பண்பாடு சிதைந்து வாழ்வே அழிந்து போகின்றது.

தீய ஒழுக்கங்களில் வலிமைமிக்கவை கள்ளுண்ணலும் புலாலுண்ணலும் ஆகும். இவையே மனிதப் பண்பாட்டைக் கொல்லும் கொல்லிகளாகின்றன.

இக்கொல்லிகளைக் கண்டுதான் திருமூலரும் பிற அற நூலாசிரியர்களும் கள்ளையும் புலாலையும் பழித்துரைத்தனர்.

தனிமனித ஒழுக்கக்கேடுதான் ஒரு குடும்ப ஒழுக்கக்கேடாகவும் ஒரு நாட்டின் ஒழுக்கக்கேடாகவும் பரவி விஞ்சிப் பழிக்கப்படுகின்றது என்ற உண்மையை உணர்ந்தே நாட்டையாளும் மன்னவனின் கடமையைத் திருமூலர் இங்கே வலியுறுத்தியுள்ளார். நாடாளும் அரசன் நல்லொழுக்கத்தைக் கண்ணும் கருத்துமாய்க் காக்க வேண்டியதைக் கடமையாகக் கொள்ளவேண்டுமென்றார்.

நாட்டு மக்களிடம் நற்செயலால் இன்பமும் தீச்செயலால் துன்பமும் ஏற்படுகின்ற நிலையை மன்னவன் நாள்தோறும் கண்டு ஆராய்ந்து, மக்களை நல்வழிப்படுத்திச் செப்பமுடன் வாழச்செய்யவேண்டும். அவ்வாறு செய்தாலே ஒரு நாடேயன்றி இந்த உலகம் முழுதும் அமைதியுற்று வாழும் என்ற அரசியல் கோட்பாட்டை வகுத்துரைக்கும் திருமந்திரப் பாடல் பின்வருமாறு:

> "இன்பமும் துன்பமும் நாட்டார் இடத்துள்ள நன்செயல் புன்செய லாலந்த நாட்டிற்காம் என்ப இறைநாடி நாள்தோறும் நாட்டினின் மன்பதை செப்பம் செயின்வையம் வாழுமே"

மக்களின் ஒழுக்கங்கெட ஆள்கின்ற ஆட்சி அறவோரால் பழிக்கப்படுமென்பதால் பண்டைக் கால மன்னர்கள் மக்களடையும் பழியைத் தமது பழியாகவே கருதி அஞ்சினர். மனிதனாய்ப் பிறந்த ஒருவனுக்கே கடவுளை நினைந்து நினைந்து உருகி இன்புறும் அமுதத்தேறல் வாய்த்துள்ளது. இதனை அறிந்து பெறாத மனிதனே கள்ளைக் குடித்து வாழ்வையே அழித்தும் கொள்கிறானென்று திருமூலர் வருந்துகின்றார்.

கள் அறிவை மயக்கி அழித்துவிடும். வாய்மையைக் கொல்லும். உள்ளே இருக்கு இயற்கையுண்மையான கடவுளை நினைக்க ஒட்டாது. வள்ளலாம் இறைவனின் அருளைப் பெற்று வாழவிடாது. இப்படியெல்லாம் வாழ்வின் முன்னேற்றத்தைக் கெடுக்கும் கள்ளைக் குடிக்கும் மக்கள் எந்த ஒரு நற்கருத்தையும் கருதமாட்டார்கள் என்னும் உண்மையை,

> "உள்ளுண்மை ஓரார் உணரார் பசுபாசம் வள்ளன்மை நாதன் அருளினின் வாழ்வுறார் தெள்ளுண்மை ஞானச்சிவயோசும் சேர்வுறார் கள்ளுண்ணும் மாந்தர் கருத்தறி யாரே"

> > என்ற பாடலடிகளில் திருமூலர் உணர்தியுள்ளார்.

கொடுமை செய்யும் கள்ளையடுத்துப் புலாலுண்ணுதலால் ஏற்படும் தீவினைகள் பற்றித் திருமூலர் கருத்துரைத்துள்ளார். "கள்" வெறியும் காமவெறியும் புலால் உண்ணும் வெறிக்கு ஆர்வத்தைத் தூண்டுகின்றனவாம். இந்த மூன்றாலும் பிறவியினை வீணடிக்கும் மனிதனைப் பற்றித் திருமூலர்,

> "காமமும் கள்ளும் கலதிகட் கேயாகும் மாமல மும்சம யத்துள் மயலுறும் போமதி யாகும் புனிதன் இணையடி ஓமய ஆனந்தத் தேறல் உணர்வுண்டே"

> > என்ற பாடலடிகளில் திருமூலர் சுட்டிக்காட்டியுள்ளார்.

அருளை வேண்டும் மனிதன், பிற உயிர்களைக் கொன்று அவற்றின் ஊனை உண்ண விரும்பக்கூடாது. அதனை விரும்பும் போதெல்லாம் நிணம் ஒழுகும் புண்ணாகக் கருதி அரு வருக்க வேண்டும். அருவருத்தால் அதனை விட்டொழிக்கும் மனவுறுதியேற்படாமற் போகாது.

பிறவுயிர்களை வதைத்துத் துன்புறுத்திக் கொன்றெடுக்கும் புலாலாதலால் அதனை வெறுக்கவேண்டியே இங்கே "பொல்லாப் புலால்" என்றார் திருமூலர். அந்தக் கொடுமையான புலால் ஆகிய ஊனைத் துணிந்துண்பதால் உண்பவரைத் தீவினை நோக்கி "நுகரும் புலையர்" என்றார். இந்தப் பழிநிலையை மக்கள் உணரவில்லை. இவர்கள் கொடிய தீயெரியும் நரகத்துள்பக் குழியிலே மல்லாக்காக உடல் விமும்படித் தள்ளிக் கிடக்க வைத்துவிடுவார்களாம். இவ்வாறு எச்சரிக்கும் வகையில்,

"பொல்லாப் புலாலை நுகரும் புலையரை எல்லாரும் காண இயமன்தன் தூதுவர் செல்லாகப் பற்றித் தீவாய் நரகத்தில் மல்லாக்கத் தள்ளி மறித்துவைப் பாரே"

என்ற பாடலடிகள் அமைந்துள்ளன.

மன்பதை என்பது ஒழுக்கநெறியில் கூடிவாழும் பண்பட்ட மக்கட் கூட்டத்தைக் குறிக்கும் ஒரு குடும்பத்தில் வாழ்கின்ற ஆண், பெண் இருபாலாரும் சமூகத்தோடு கூடிப் பழகவேண்டிய நிலையில்தான் வாழ்கின்றனர். இந்த நட்பு நிலைமாறி எல்லை கடந்துவிடக் கூடாது. முறை தவறிக் கற்பொழுக்கம் சிதைந்து, அடுத்தவர் மனைவியை விரும்பி நடந்தால் பண்பாடு குலைந்து உயிரிழப்பு ஏற்படும்.

தனக்குரிய அள்பே வடிவான மனைவி தன் வீட்டில் விளக்கைப் போலிருக்கவும் அவளை ஏனோ மறந்துவிட்டுக் காளை போன்ற கணவன், அடுத்த வீட்டிலுள்ள பண்புடைய மற்றொருவனின் மனைவியை விரும்புவது கொடுமை. இது எதனைப்போன்றது எனில், வீட்டுக் கொல்லையிலுள்ள பலா மரத்தில் கனிந்து வாய்ப்பாகத் தொங்கும் உரிமையுடைய கனியைப் பண்போடு உண்ண விரும்பாமல் எங்கோ காட்டிலே முள் மரமான ஈச்சமரத்தில் பழுத்திருக்கும் பழத்தைப்பறிக்கச் சென்று முட்களால் குத்துண்டு துன்புறுதல் போன்றதாகும் என்று திருமூலர் உவமைப்படுத்தியுள்ளார்.

பொது மகளிரிடம் இன்பம்பெற விளைவோர் குறித்தும் திருமூலர் கருத்துரைத்துள்ளார். அறிவும் மனவலிமையுமில்லாத கோழையே ஒழுக்கங்கெட்டுப் போகின்றான். அவனுள்ளத்தில் நோயும் தெரியவில்லை மருந்தும் அறியவில்லை. அதனால் அவன் காமக் கண்ணாடியென்னும் மாயைக் கண்ணாடியால் கற்பில்லாத பொதுமகளிரைக் கண்டு, அவளைக் கலந்துப் பொய்யின்பம் நுகர்கின்றான். அதன் விளைவோ சொல்லும் நிலை கடந்ததாகும். அவன் அவளிடம் பொருளை இழந்து நோயைப் பெறுகின்றான். இதைக் குளத்து நீரில் மூடிக்கிடக்கும் பாசியில் (விலக்கமுடியாத) ஆழ்ந்து போகும் நிலையென்று, குறிப்புணர்த்தியுள்ளார்.

> "கோழை ஒழுக்கம் குளமூடு பாசியில் ஆழ நடுவர் அளப்புறு வார்களைத் தாழத் துடக்கித் தடுக்ககில் லாவிடில் பூழை நுழைந்தவர் போகின்ற வாறே."

என்ற பாடலடிகளின் வழியாகத் திருமூலர் குறிப்புணர்த்தியுள்ளார்.

மனித வாழ்க்கையின் இன்பச் செறிவையும் துன்பச் செறிவையும் ஒரு நாலடிப் பாடலில் திருமூலர் அடக்கிக் காட்டியுள்ளார். கடவுள் உயிர்களையெல்லாம் படைக்கும்போதே அவற்றிற்குப் பொருத்தமான உணவுகளை (தீனிகளை)யும் படைத்து அவற்றைப் பயன்படுத்தும் அறிவையும் தந்தான். அதனாலே தான் இன்றுவரை உலகம் உய்க்குள்ளது.

குடும்ப உறவில் ஆணையும் பெண்ணையும் இணைப்பதிலே தூவா மாயைபென்னும் பேராற்றல் பாலுணர்ச்சியைத் தூண்டுவதால் இருவரும் உடலின்பம் கொள்கின்றனர். இளநங்கையும் நம்பியும் மறைவாகக் கலந்து காதலின்பம் அடைகின்றனர். மனை வாழ்வின் பயனாய் மழலைகளைப் பெற்றுக் களிக்கின்றனர்.

#### மக்களை வுழ்நடத்துவோருக்கான நெறி

கல்வி கற்றதன் பயன் தூய அறிவினன் ஆகிய இறைவனின் நன்மை பொருந்திய திருவடிகளைத் தொழுவதற்கே என்பதனைக்,

> "கற்றதனால் ஆய பயனென்கொல் வாலறிவன், நற்றாள் தொழார் எனின்"

என்று திருவள்ளுவர் குறிப்பிடுவார். மனத்தாலும் வாக்காலும் காயத்தாலும் குற்றம் நீங்கி, அற நெறியோடு வாழ்தலே கற்றோருக்கு அழகு என்று ஒளவைப் பிராட்டி குறிப்பிடுவார். சமய அறிவினைக் கொண்டு இறைவனை எப்பொழுதும் நினைவில் நிறுத்தி அருள் வழியில் தனக்குக் கீழ் உள்ள மக்களை வழிநடத்துபவனும், அறநெறிகளைக் கற்று அதன் வழி மன வாக்கு காயத்தினால் அறவழி நிற்பவனுமே கற்ற நல்தலைவன் என்றும் திருமூலர் குறிப்பிடுவார்.

வெறும் ஏட்டுக்கல்வியை மட்டும் பெற்று பற்பல பட்டங்களை வாங்கித் தலைவ னாகத் தன்னைக் கூறிக்கொள்பவன் உண்மையில் கல்லாதவனே என்றும் திருமூலர் குறிப் பிடுகின்றார். உடலிலிருந்து உயிர்களைக் காலம் கூடிய உடன் பிரிப்பவன் காலன் எனப்படுவான். சமயம் சார்ந்து அருள் வழி நில்லாமலும் அற நெறிகளை உணராது அறநெறியில் நில்லாமலும் மக்களை வழிநடத்தும் குமுகாயத் தலைவனும் உயிரை உடலிலிருந்து பிரிக்கும் காலனும் உயிர்களுக்குத் துன்பம் செய்யும் வகையால் நேர் ஒப்பர் என்பதனைக், "கல்லா அரசனும் கானைம் நேர் ஒப்பர்" என்று திருமூலர் குறிப்பிடுகின்றார்.

மக்களைத் துன்புறுத்தும் வகையால் கல்லாத் தலைவனும் காலனும் நேர் ஒப்பானவர்கள் ஆயினும் உடலிலிருந்து உயிரைப் பிரிக்கும் காலன், கல்லா தலைவனைக்



காட்டினும் நல்லவன் என்பதனைக், "கல்லா அரசனில் காலன் மிக நல்லன்" என்று திருமூலர் தெளிவுபடுத்துகின்றார். முறைமை தவறாது தன் கடமையைக் காலம் தவறாது செய்கின்ற காலன் நல்லவன். நன்நெறிகளையும் நல் ஒழுக்கங்களையும் இறை நெறியையும் கற்றறிந்த ஆன்றோருடன் ஆராய்ந்து அறியாத தலைவன் அதனைத் தன் தலைமைத்துவத்தின் கீழ் செயற்படுத்தமாட்டான். அதன்படி அவன் அதனை வாழ்ந்தும் காட்டமாட்டான். அதனால் நல்லவர்களையும் ஆன்றோர்களையும் அவன் செய்கையினால் துன்புறுத்துவான். அவர்களின் நல்லெண்ணங்களைக் கொல்வான். நாட்டில் நடக்க வேண்டிய நல் அறப்பணிகளைக் கொல்வான். சமய நெறிகளைக் கொல்வான். பண்பாட்டைக் கொல்வான். உயர் பழக்க வழக்கங்களைக் கொல்வான். மக்களின் முறையான வளர்ச்சியைக்கொல்வான் என்பதனைக், "கல்லா அரசன் அறம் ஓரான் கொல் என்பான்" என்கின்றார் திருமூலர்.

அற நெறியில் வழுவாது நின்று குற்றத்தைக் குற்றம் என்று அறிந்து அதனைப் போக்கும் அறிவும் ஆளுமையும் உடையவனே கற்ற நல் தலைவன். தனக்குக் கீழ் உள்ள மக்களின் பொருளாதாரத்தையும் தனக்குக் கீழ் உள்ள கருவூலத்தையும் மேம்படுத்த அறநெறியில் நின்று இறை அருளை முன்வைத்துப் பொருளாதாரத்தைப் பெருக்குவதிலும் பொருளைச் சேர்ப்பதிலும் சேர்த்தப் பொருளைக் காப்பதிலும் காத்தப் பொருளை நல்வழியில் செலவு செய்தலிலும் பொருளீட்டும் புதிய வழிமுறைகளைத் தாமாகவோ தக்காரின் துணை கொண்டோ கண்டு செயல்படுத்துபவனே கற்ற நல் தலைவன்.

அருள் வழி நின்று திருவடி உணர்வு கைவரப்பெற்ற நல்லவர்களாகிய மெய்யடியார்களின் உயிர்களைக் காலன் வந்து கவர்ந்து செல்வதில்லை. மாறாகப் பெருமானே வருகின்றான் என்பதனை, "நல்லாரைக் காலன் நுணுக நில்லானே" என்று திருமூலர் குறிப்பிடுகின்றார். இவ்வுண்மையை மார்கண்டேயர் எனும் அடியாரின் வாழ்க்கை வரலாற்றின் வழி அறியலாம். காலன் தன் உயிரைப் பறிக்க வந்த போது இறைவன் மீது ஆழ்ந்த பற்றும் ஒழுக்க நெறிச் சீலமும் கொண்ட மார்கண்டேயர் திருக்கடவு ரில் சிவலிங்க வடிவில் இருக்கும் சிவபெருமானை ஆரத்தழுவிக் கொள்ள, சிவக்கொழுந்திலிருந்து சிவபெருமான் காலனைக் காலால் உதைத்த மையை, "சாட எடுத்தது தக்கன் தன் வேள்வியில் சந்திரனை, வீட எடுத்தது காலனை" என்று திருநாவுக்கரசு அடிகள் குறிப்பிடுவார். திருவடி உணர்வும் அறநெறிச் சீலமும் நிறைந்த திருஞானசம்பந்தர், சுந்தரர், திருநாவுக்கரசர், மணிவாசகர், அமர்நீதி நாயனார், கண்ணப்பர் போன்றோருக்குக் காலன் வந்து அவர்கள் உயிரைப் பறித்து உடல் கிடக்க அல்லாமல் உடலோடே இறைவன் திருவடியை அணைந்தார்கள் என்பது நல்லாரைக் காலன் நெருங்க மாட்டான் என்பதற்குச் சான்றாகப் பகர்வர்.

அஞ்சாமை, கொடை, அறிவுடைமை, ஊக்கமுடைமை ஆகிய இயல்புகளில் குறைவுபடாமல் இருக்கும் தலைவனே நல்ல தலைமைத்துவம் உடையவன் என்பார் ஐயன் திருவள்ளுவர்

ஆடம்பரம் இல்லாது எளிமையாய்க் கடுஞ்சொல் சொல்லாத தலைவனே அறநெறிகளில் சிறந்த தலைவனுக்கு இலக்கணமாவான். அத்தகைய தலைவனின் தலைமையையே எல்லோரும் உயர்த்திக்கூறுவர். உதவிகள் தேவைப்படுகின்றவர்களுக்கு அவர்களின்மீது கடும் சொற்களை அள்ளி வீசாமல் இனிய சொற்களைப் பேசிக் கொடுத்துக் காக்கவல்ல தலைவனே அறநெறியும் இறை உணர்வும் கொண்ட கற்ற நல்ல தலைவன் என்பர். தன் தலைமைத்துவத்தைக் குறைகூறும் சொற்களைப் பொறுக்கும் பண்புடைய நல்ல தலைவனின் தலைமைத்துவத்தின் கீழே மக்கள் அடிபணிய விரும்புவர்.

மக்கள் நடுவில் தவநெறியைக் காக்கத்தவறிய தலைவனும் காலனுக்கு ஒப்பானவனே என்று திருமூலர் குறிப்பிடுகின்றார். இறைவனின் திருவருளைத் துணைகொண்டு தன் ஆளு மைக்கு உட்பட்ட வட்டத்துக்குள் ஒவ்வொருநாளும் பிறர்க்கென வாழும் பெரியோரின் தவ நெறி செம்மையாக நிகழ்கின்றதா என்று கண்காணித்தல் வேண்டும் என்கின்றார். தவநெறி



பெருக்கும் ஆலயங்கள், மடங்கள், இயக்கங்கள், தவநெறிச் சான்றோர் போன்றோருக்குத் தன்னாலோ பிறர் மூலமாகவோ இயன்ற உதவிகளைப் பெற்றுத் தர வேண்டும் என்கின்றார். தவநெறிக்கு மாறாகச் செயறபடும் தனி நபர்களையும் மடங்களையும் இயக்கங்களையும் ஆலயங்களையும் தம் ஆளுமையைக்கொண்டு கண்டித்தலும் திருத்துதலும் செய்யாவிடின் அவனும் கல்லாத் தலைவனே என்கின்றார் திருமூலர்.

ஆலயங்களிலும் மடங்களிலும் இயக்கங்களிலும் தனி நபர் நடத்தும் தவச் சாலைகளிலும் தவ நெறிக்கும் அறநெறிக்கும் புறம்பானவற்றைச் செய்யவும் அதனை நல்ல தலைவனானவன் கண்டிக்காமல் இருப்பானோனால் தன்னைச் சார்ந்துள்ள தொண்டர்களுக்குச் சொல்லொணாத்தீங்கும் துன்பமும் உண்டாகும் என்கின்றார் திருமூலர். தான் சார்ந்துள்ள தவ நெறிக்கும் அறநெறிக்கும் பிறர் ஊறு விழைவித்தால் அதனை உணே முயன்று போக்காதவன் கற்ற நல்ல தலைவன் அல்லன். அவன் அக் குமுகாயத்தின் சிறப்பினைக் குலைக்க வந்த காலன் என்கின்றார். எனவே எப்பொழுதும் முழு விழிப்புடனும் மிகச் சிறந்த கண்காணிப்புடனும் அஞ்சா நெஞ்சத்துடனும் தான் சார்ந்த தவநெறியையும் அற நெறியையும் காக்கவல்லவனே உண்மையான கற்ற தலைவன்.

"நாள்தோறும் மன்னவன் நாட்டில் தவநெறி, நாள்தோறும் நாடி அவன் நெறி நாடானேல், நாள்தோறும் நாடு கெடும் மூட நண்ணுமால், நாள்தோறும் செல்வம் நரபது குன்றுமே"

என்று திருமூலர் குறிப்பிடுகின்றார். நல்ல கற்ற தலைவனானவன் தவ நெறியும் அற நெறியும் பிறரால் பிழைக்கப்படாமல் இருப்பதனைக் கண்காணிப்பதோடு மட்டுமல்லாமல், தன்னிடம் ஏதாவது குற்றம் இருக்கின்றதா என்று ஆராய்தல் வேண்டும் என்கின்றார். தன்னுடைய நடவடிக்கைகள் தவநெறிக்கும் அற நெறிக்கும் மாறுபட்டுள்ளனவா, தன்னுடைய போக்கினால் தவநெறிக்கும் அறநெறிக்கும் ஊறு விழைகின்றதா என்பதனை ஆராய்கின்றவனே கற்ற நல் தலைவன் என்கின்றார்.

மக்களைக் காக்கும் தலைவனானவன் மக்களைக் காக்கும்போது தன்னாலும் தன்னைச்சார்ந்தவர்களாலும் தன்னுடைய ஏவலர்களாலும் தம் பகைவர்களாலும் தீயவர்களாலும் மற்ற உயிர்களினாலும் உண்டாகும் ஐவகை அச்சங்களைப் போக்குபவனாக இருத்தல் வேண்டும் என்று தெய்வச் சேக்கிழார் மனுநீதிச் சோழனின் வரலாற்றின் வழி பெரிய புராணத்தில் சுட்டிக்காட்டுவார்.

இவ்வாறு இறைநெறியும் அறநெறியும் கற்காத, கற்று அதன் வழி நிற்காத தலைவனின் செய்கையால் பல்வேறு தீமைகள் வருவதோடு மக்களின் பல்வேறு செல்வங்கள் அவர்களை விட்டுப்போகும். இதனால் இத்தகைய தலைவன் காலனை நேர் ஒப்பவன். தலைவர்கள் என்று கூறிக்கொள்பவர்கள் திருமூலர் குறிப்பிடும் செய்திகளைச் சிந்தித்தல் நலம். தவ நெறியிலும் அறநெறியிலும் நில்லாது, ஆராய்ச்சி அறிவின்றி நாளும் தங்களைச் சார்ந்துள்ள மக்களின் நலன்களைக் கொல்லாது அவற்றை வாழ்விப்பதனைச் சிந்தித்தல் வேண்டும்.

## அரிவந்ந பெருவார்வஐக்குரிய நெறி

நாம் உண்ணும் உணவெல்லாமே அமுதமென்றே போற்றப்படும். உயிர் வாழ்வுக்கு இருக்யாமைந்த உடலைக் காப்பதாலே அது அவ்வாறு புகழ் பெற்றது இத்தகைய உணவமுதை நாக்கு சுவைத்து இன்பம் காண்கிறது.

இதற்கும் மேலான இன்பம் தருகின்ற அருளமுதம், அன்பமுதம், அறிவமுதம் என்றெல்லாம் இலக்கிய நூல் இயம்புவதையும் சுவைக்கின்றோம். இந்த அமுதம் மட்டும் இறையுணர்வால் உயிரே சுவைப்பதால் இது தனிச்சிறப்பைப் பெறுகின்றது.



இதுவே நினைக்கும்தோறும் நெகிழச்செய்கின்றது. இப்படி உயிரால் சுவைக்கும் அமுதை என்றென்றும் பெறுவதால் மனிதவுடம்பு அழியாமல் நூறு கோடி ஆண்டுகள் வாமுமெனத் திருமூலர் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

தத்துவநெறிப்படி ஒருவன் இருக்கையில் அமர்ந்துகொண்டு, கடவுள் நினைவில் மன ஒருமையோடு தவஞ்செய்யும் பொழுது, நாக்கின் நுனியால் உள்நாக்கென்னும் அண்ணாக்கை உரசி (சிவிறி)க் கொண்டே இருக்கவேண்டும். அப்பொழுது அந்த இடத்தில் அமுதம் சுரந்து உயிரில் இனிக்கும். அங்கே உயிரொளியில் சிவச்செம்பொருளான கடவுள் உறைந்திருந்து அருள்செய்வார். மற்றும் நான்முகன், திருமால், உருத்திரனாகிய மூவரும், முப்பத்து மூவரும் (உருத்திரர் 11, கதிரவர் 12, அசுவனிதேவர் 2, வசுக்கன் 8) தோன்றி வந்து போற்றுவர் இவ்வாறு மனிதன் அமுதம் நுகர்வதால் உடம்பு ஒளிவடிவாகி அழியாமல் நூறுகோடி (நீண்ட நெடிய காலம் என்பது பொருள்) ஆண்டுகள் வாழ்வான். இதனை,

"நாவில் நுனியை நடுவே சிவிறிடில் சீவனும் அங்கே சிவனும் உறைவிடம் மூவரும் முப்பத்து மூவரும் தோன்றுவர் சாவதும் இல்லை சதகோடி ஊனே" என்ற பாடல்களில் தெரிவித்துள்ளார்.

சைவம் இறைவனை உணர்வாகக் குறிப்பிடுகின்றது. இதனாலேயே இறை உணர்வு, திருவடி உணர்வு என்ற வழக்குகளை முத்தி என்ற இறைவனை உணரும் நிலைக்குக் குறிப்பிடு உயிர்கள் இறைவனை அடைதல் என்பது இறைவனை உணர்தலையே குறிக்கும் எனக் குறிப்பிடுவர். இதனாலேயே இறைவனை அடைவதற்கு உரிய பல வழிமுறைகளைக் குறிப்பிடும் சித்தாந்த சைவம், முடிவில் இறைவனை உணர்தலே அவற்றின் இலக்காக இருக்க வேண்டும் என்று குறிப்பிடுகின்றது. சீலம், நோன்பு, செறிவு, அறிவு (சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம் எனும் நன்னெறி நான்கின் வழி இறைவனை உணர்தலே கடன் என்பதும் சித்தாந்த சைவம் உணர்த்துவது ஆகும். திருக்கோயில் திருத்தொண்டுகள் செய்பவர்களும் இறைவனுக்குப் பூசனை இயற்றுகின்றவர்களும் சிவச்செறிவு முறைகளினால் (யோகம்) இறைவனை எண்ணுகின்றவர்களும் அறிவு வழிபாட்டினால் இறைவனை ஆராய்ந்து அறிகின்றவர்களும் அடையவேண்டியது இறை உணர்வே என்பது சைவர்கள் நினைவில் கொள்ள வேண்டியது ஆகும். சித்தாந்த சைவம் குறிப்பிடும் இறை உணர்வு என்பது உயிர் தனது அறிவினாலே அல்லது தனக்குப் பொருத்தப்பட்டிருக்கும் கருவிக் கரணங்களினாலோ அடையக்கூடிய உணர்வு அல்ல என்பதனைச் சைவம் துல்லியமாகவும் நுட்பமாகவும் குறிப்பிடுகின்றது. இறை உணர்வினை, "உலகெலாம் உணர்ந்து ஓதற்கு அரியவன்" என்று சேக்கிழார் பொதுவாகக் குறிப்பிடினும் அது இறைவனே அளிக்கக்கூடிய, உயிர்கள் செவ்வி அடைந்தபோது தானே தேடி வருகின்ற நுண் உணர்வு என்பதனை, "நோக்கரிய நோக்கே நுணுக்கரிய நுண்ணுணர்வே" என்று தேனினும் இனிய திருவாசகத்தில் மணிவாசகர் நுட்பமாய்க் குறிப்பிடுவார். இறை உணர்வுமாந்தர்கள் உடவுக்கு வெளியேயும் உடவுக்கு உள்ளேயும் கொண்டிருக்கின்ற சாதாரண உயிரின் கருவிக் கரணங்களால் உணர இயலாது என்பதனை, "உணர்வு சூழ் கடந்த ஓர் உணர்வே" என்று திருவிசைப்பாவில் திருமாளிகைத் தேவர் குறிப்பிடுவார். பசு எனப்படும் உயிரின் கருவிக் கரணங்களைப் பதி எனப்படும் இறைவனின் சிவக் கரணங்களாக மாற்றினாலேயே அந்நுண்ணிய உணர்வினை பெற இயலும் என்று மெய்கண்ட நூல்கள் குறிப்பிடுகின்றன.

நுண்ணிய இறை உணர்வைப் பசுக்கரணங்களின் துணைக்கொண்டு உயிர் தம் முயற்சியினால் மட்டும் பெற இயலாது என்றும், அதற்கு இறைவனின் திருவருள் துணை நிற்க வேண்டும் என்றும் சித்தாந்த சைவ மெய்கண்ட நூல்கள் குறிப்பிடினும் உயிரை இறைவனின்



திருவருளைப் பெறும் நிலைக்குக் கொண்டு செல்வதற்கு முதற்துணையாக இருப்பவை உடலுக்கும் உயிருக்கும் இருக்கும் கருவிக் கரணங்களே ஆகும். உடலில் இருக்கும் கண், காது, மூக்கு, வாய், மெய் என்ற புறக் கருவிகளின் வழியே உயிர் பல்வேறு வகையான – உலக அறிவையும் இறை அறிவையும் பெறுகின்றது. உயிருக்குப் பொருத்தப்பட்டிருக்கும் மனம், சித்தம், புத்தி, மனவெழுச்சி எனப்படும் உட்கருவிகளின் வழியே உயிர் உலகையும் இறைவனையும் அறிகின்றது. பின்பு இறைவனின் திருவருளைக் கொண்டே அவற்றின் உண்மை நிலைமையை உணருகின்றது. எனவே இறை உணர்வைத் தானே தன் முயற்சியால் உயிர் உடம்பைக் கொண்டும் கருவிக் கரணங்களைக் கொண்டும் பெற இயலாவிடினும் அதைப் பெறுவதற்கு உரிய வாயிலாக கருவிக் கரணங்கள் அமைகின்றன. இதனாலேயே உயிர் உடலோடு உலகில் வாழும் காலத்து உணர்வு பெறுதல் பற்றியும் உணர்வு பேணப்படுதல் பற்றியும் அருளாளர்களால் வலியுறுத்தப்படுகின்றது.

தமிழ்ச் சிவ ஆகமமாகத் திகழும் திருமந்திரத்தில் உயிர்கள் உணர வேண்டிய பல நிலையாமைகளைத் திருமூலர் குறிப்பிடுகின்றார். உடல் நிலையாமை, செல்வம் நிலையாமை, இளமை நிலையாமை போன்றவற்றைக் குறிப்பிடும் திருமூலர், உயிர் நிலையாமை என்று குறிப்பிடும் போது உணர்வு நிலையாமை என்புகளைப் பற்றியும் குறிப்பிடுகின்றார். இறை உணர்வைப் பெறும் முயற்சியில் உயிரின் உணர்வு அழிவதற்கு முன்பு அவ்வுணர்வைப் பெற ஆவன செய்தல் வேண்டும் என்கின்றார். இறை உணர்வைப் பெறுவதற்கு வாயிலாக இருக்கின்ற புறக் கருவிகளான கண், காது, மூக்கு, வாய், மெய் என்பனவும் அகக் கருவிகளாக இருக்கின்ற மனம், சித்தம், புத்தி, மனவெழுச்சி என்பனவும் கலங்கி, சோர்ந்து அழிவதற்கு முன் அவற்றை இறைவனை உணர்வதற்கு முழுமையாகப் பயன்படுத்திக் கொண்டு அவற்றைச் சிவக் கரணங்களாக மாற்றுதற்கு இறைவனின் திருவருளை வேண்டி நிற்பனவாகச் செய்தல் வேண்டும் என்கின்றார் திருமூலர்.

இறைவனுக்கு இக்கருவி கரணங்களை ஆளாக்கி விட்டுவிட்டால் இறை உணர்வு இறைவனின் திருவருளால் தானே வந்துகூடும் என்கின்றார் திருமூலர். நாளும் நம்மை உலக மயமாகவே செலுத்திக் கொண்டிருக்கும் கருவி கரணங்கள் அல்லது புலன்களைச் செம்மை படுத்தாவிட்டால் அவை நம்மைப் படுகுழியில் தள்ளிவிடும் என்றும் வயது போனபிறகு அவற்றைத் திருத்திக் கொள்ளலாம் என்று எண்ணும்போது அவை வலுவிழந்து விட்டிருக்கும் என்றும் குறிப்பிடுகின்றார். இதனையே, "ஒண்ணுளே ஒன்பது வாசல் வைத்தாய், ஒக்க அடைக்கும்போது உணரமாட்டேன்" என்று திருநாவுக்கரசு அடிகளும் குறிப்பிடுவார். உடலில் உள்ள ஒன்பது வாயில்களும் செயல் அற்றுப் போவதற்கு முன்னமே உன்னை உணரும் வகையினை எனக்கு அருளுவாய் என்று இறைவனை உருகி நைவார் திருநாவுக்கரசு அடிகள்.

ஐம்புலன்களும் ஐம்பொறிகளும் சிறப்புடன் செயல்படுவதனால் செருக்கித் திரியும் மாந்தர், அகவை கூடி உடல் தளர்ச்சியுற்று வாழ்வின் இறுதிக் காலத்தில் இருக்கும் போது கண் பார்வை குறைந்தும் காது திமிர் ஏற்பட்டுக் கேளாமலும் மூக்கு அதன் முகரும் வல்லமையை இழந்து எதையும் முகர முடியாமலும் நாவானது சுவை தெரியாமலும் பேசுவதற்கு வாய் இயலாமலும் உடலானது கிடந்தக் கிடையாயும் ஆகிவிடும் என்கின்றார். மனம், சித்தம், புத்தி,மனவெழுச்சி சோர்வு உறுவதனால் எதனையும் சிந்திக்க இயலாமல் போக அறிவும் அழியும் என்பார். இந்நிலையில் உயிர் உணர்வும் செயலற்றுப் போக இறை உணர்வே, "அஞ்சாதே, யாம் உளக்குத் துணையாக உள்ளோம்" எனத் துணை நிற்கும் என்கின்றார் திருஞானசம்பந்தப்பெருமான். வாழுங்காலத்து கருவி கரணங்களை இறை உணர்வைப் பெறுவதற்குத் தயார் செய்யாத உயிர்களுக்கு இறை உணர்வு தோன்றித் துணையாகாது என்றும் அவ்விறுதி வளையில் இறை உணர்வைப் பெற முயலுதலும் முடியாத ஒன்று என்றும் திருஞானசம்பந்தர் குறிப்பிடுகின்றார்.



இதனையே,

"தழைக்கின்ற செந்தளிர்த்து அண்மார் கொம்பில், இழைக்கின்றது எல்லாம் இறக்கக் கண்டும், பிழைப்பின்றி எம்பெருமான் அடி ஏத்தார், அழைக்கின்றபோது அறியார் அவர் தாமே"

என்று திருமூலர் குறிப்பிடுகின்றார். அதாவது கண்களுக்குக் குளிர்ச்சியைத் தருகின்ற பூங்கொம்பில் தளிர், தழை, பூ முதலாகத் தோன்றி அவற்றால் தோற்றுவிக்கப்படுகின்ற பல வும் அவ்வாறு தோன்றுகின்றபடியே நிலைத்து நிற்காமல் அவற்றின் நிலை மாறி, தோற்றம் மாறி அழிகின்றதைக் கண்டும் அறிவில்லாதவர் உயிர் பிழைப்பதற்கு வழியைக் காண முய லாது, திருவடி உணர்வினைப் பெறுவதற்கு இறைவனைக் கருவி கரணங்களால் வழிபடமாட்டார்கள். கருவி கரணங்கள் நன்றாய் இருக்கின்றபோது பிறகு பார்த்துக் கொள்ளலாம் என்று வாளாவிருப்பர். இவர்களைப் பெருமான் தன் திருவருளை அளிப்பதற்கு அழைக்கும்போது அதனை உணர்தற்கு உரிய உணர்வு உயிரிடத்தில் இன்றி அல்லல் உறுவார்கள் என்கின்றார்.

இறைவனை உணர்வதற்குக் கொடுக்கப்பட்டிருக்கும் கருவி கரணங்கள் இறை உணர்வுபெறுவதற்கு வாயில்கள் என்றும் அவற்றைச் சிவக் கரணங்களாக மடை மாற்றம் செய்வதற்கு நாளும் பாடுபடவேண்டும் என்பதனை மாந்தர் உணர வேண்டும் என்று திருமூலர் குறிப்பிடுகின்றார். கருவி கரணங்கள் செயல் இழந்து சோர்ந்து அழியும் முன்னர் அவற்றை இறை உணர்வு பணிக்கு ஈடுபடுத்துங்கள் என்கின்றார். இறைவனின் திருமேனியைக் காணவும் இறைவனின் புகழைக் கேட்கவும் இறைவனின் பூசனைப் பொருட்களின் மணத்தை முகரவும் இறைவனின் புகழைப் பேசவும் இறைவனை உணர்த்தும் சமயச் சின்னங்களை மெய்யினில் விரும்பி அணியவும் சிவ நற்செயல்களைச் செய்யவும் நாளும் உழையுங்கள் என்று திருமூலர் குறிப்பிடுகின்றார். இப்படிச் செய்வோமானால் திருவடி உணர்வினை உணரும் நிலை கிட்டும் என்பது திருமந்திரம் உணர்த்தும் படிப்பினையாகும்.

#### தொகுப்புரை

வாழ்க்கையினை எவ்வகையில் நெறிப்படுத்தி வாழவேண்டும், நெறிப்பட்ட வாழ்வில் எவ்வகையில் மகிழ்வையும் நிறைவையும் தக்கவைத்துக்கொள்ள வேண்டும் என்பதனைத் திருமந்திரம் விளக்கியுள்ளது.

இறைவனைச் சென்று அடைதற்கு உரிய எளிய வழி குருவை வழிபடுதலால் கிட்டும். பிறன்மனை நோக்காத பேராண்மையை ஆடவர் பெறல் வேண்டும். காக்கை தன் இனத்தைக் கூவி அழைத்துக் கலந்து உண்பது போல், சக மனிதர்களோடு கலந்து உண்ணல் வேண்டத்தக்கது. கற்றவர்களுக்கு மட்டுமே பேரின்பம் வாய்க்கும். கேள்விச் செல்வமே மனிதர்களுக்கு உற்ற துணை. மிகுந்த காமமும் கள்ளுண்டலும் கீழோர் என்று அடையாளம் காட்டும். திருக்கோயில் வழிபாட்டின் இன்றியமையாமை முதலான பல செய்திகளைத் திருமந்திரம் வழங்கியுள்ளது.

நன்றி

முனைவர் இரா சந்திரசேகரன் உதவிப் பேராசிரியர் தமிழ்நாடு இந்தியா



. galap.

உலகின் சமயங்களில் மிகவும் பழமையானதாக விளங்குவது ஆதியும் அந்தமும் இல்லாத அருட்பெருஞ்சோதியாகிய சிவபெருமானை முழுமுதற்பொருளாக கொண்ட நமது சைவசமயமாகும்.

இதனுடைய தொல்பொருட் சான்றாதரங்களை நோக்கும் போது சிந்துவெளி நாகரீக அகழ்வாய்வு இடமான மொகஞ்சதாரோ, ஹரப்பா நகரங்களில் இறை சிவனை குறித்து நிற்கும் பல தொன்மங்கள் கண்டறியப்பட்டுள்ளதைக் குறிப்பிடலாம். இத்தகைய பழமைமிகு நமது சமயத்திற்கு தத்துவார்த்த தளத்திலே தமிழில் சைவசித்தாந்த மெய்யியலையும் வாழ்வின் அறங்களையும் சீலம் எனும் சரியைத் தொண்டு நெறி நோன்பு எனும் கிரியையாகிய மேன்மைநெறி செறிவு எனும் யோகமாகிய தோழமை, நெறி, அறிவு எனும் ஆகிய நற்பாதங்களுடான வழிபாட்டு முறைகளையும், கோவில் அமைப்பையும் யோகக்கலையும் என சைவ வாழ்வியலை மூவாயிரம் பாக்களிலே தரும் உன்னதமான நூல் திருமந்திரம் ஆகும்

பதினெண் சித்தர்களிலும் அறுபத்து மூன்று நாயன்மார்களிலும் உள்ளடக்கப்பட்ட ஒரேயொருவரான தவயோகி திருமூலநாயனார் சைவத்தமிழ் உலகிற்கு அளித்த ஒப்புயர்வற்ற மந்திரங்களாக திருமந்திரங்கள் விளங்குகின்றன.

திருமந்திரம் மழலை முதல் மூத்தோர் வரை ஆரம்பநிலையிலுள்ள பக்தன் முதல் அருள் பழுத்த ஞானி வரைஇல்லறத்தவர் முதல் துறவறத்தவர் வரை சீடன் முதல் குரு வரை அனைவருக்கும் யோக வாழ்வின் வழிகாட்டல்களை இலகுவாக இனிமையாக உன்னதமாக உவமைகளோடு வழங்கி நிற்கின்றது

இன்றைய உலகில் சர்வதேச கட்டமைப்புக்கள் தொண்டு நிறுவனங்களை பலவற்றின் மகுட வாக்கியங்களாக அமைத்துள்ள எந்தமொழி சொற்தொடர்களிற்கும் அன்றே தமிழில் உள்ளதை சமரச சன்மார்க்க நேயத்தை வெளிப்படுத்தும் சொற்தொடர்களை தனது திருமந்திரத்தில் கருத்துடன் எடுத்துக் காட்டியவர் திருமூலர்

இன்று உலகும் முழுவதும் கொண்டாடும் அன்பே சிவம் என்ற சொல்லாட்சி திருமந்திரத்திலேயே காணப்படுகின்றது. அது போன்று "ஒன்றே குலம்" :உள்ளம் பெருங்கோயில்" ஆகிய அற்புதமான சொற்தொடர்களும் திருமந்திரத்திலேயே காணப்படுகின்றது.

மனிதப் பிறவியை தனக்கு தந்ததையிட்டு அக மகிழ்வோடு திருமூலர் கிருமந்திரத்தில்

> "என்னை நன்றாக இறைவன் படைத்தனன் தன்னை நன்றாக தமிழ் செய்யுமாறே"



என எடுத்து இயம்புகின்றார். அத்துணை அழகாக எம் அன்னைத்தமிழின் பெருமையை இனிமையை பக்தி சுவை நனி சொட்டும் அருமையை குறிப்பிட்டுள்ளார்.

அனைவருக்கும் எளிமையான அறங்களை திருமந்திரம் பின்வருமாறு அழகாகக் கூறுகின்றது

யாவர்க்குமாம் இறைவற்கு ஒரு பச்சிலை யாவர்க்குமாம் பசுவிற்கு ஒரு வாயுறை யாவர்க்குமாம் உண்ணும்போது ஒரு கைப்பிடி யாவர்க்குமாம் பிறர்க்கு இன்னுரை தானே

இந்த திருமந்திரம் ஒன்றையாவது நாம் மனதில் ஆழமாகப் பதிப்போமேயானால் வாழ்வு நமக்கு மட்டுமல்ல நம் சூழவுள்ள உயிரினங்களிற்கும் இனிமையானதாக ஆனந்தமானதாக மாறும் என்பதில் எள்ளளவும் ஐயமில்லை.

இவ்வாறு தந்திரங்களாக 3000 மந்திரங்களாகத் தொகுக்கப்பட்டுள்ள பத்தாம் தெய்வத்தமிழ் திருமுறை முழுவதும் அதி உன்னதமான வாழ்வியல் வழிகாட்டல்களை குறிப்பிடுகின்றன.

திருமந்திரம் முழுவதும் இறைவனுடைய அருட்டிலிருந்து சொல்லப்படுவது போன்று அவன் உறைந்துள்ள உயிர் மீதான அன்பு காட்டுதல் தொடர்பாகவும், ஆழமாக வலியுறுத்தப்பட்டுள்ளது. உயிர்கள் மீதான பரிவு, தொண்டு ஏழைகளிற்கான அறக்கொடை என்பன நேரிடையாக திருவுருவான இறைவனை வழிபடுவதை விட ஒரு படி மேலாக திருமந்திரத்தில் வலியுறுத்தப்பட்டுள்ளது. அதனை பின்வரும் திருமந்திரம் அழகாக எடுத்துக்காட்டி நிற்கும்.

படமாடக் கோயில் பகவற்கு ஒன்று ஈயில் நடமாடக் கோயில் நம்பர்க்கு அங்குஆகா நடமாடக் கோயில் நம்பர்க்கு ஒன்று ஈயில் படமாடக் கோயில் பகவற்கு அதுஆமே

ஆதலினால் அன்புவழிச் சைவத்தை பின்பற்றி ஆதி சைவர்களான தமிழர்களாகிய நாங்கள் எமது சமயம் உன்னதமான மக்கள் தொண்டிற்கு எம்மை அர்ப்பணிப்பது எமது குழந்தைகளை அதற்கு பழக்கப்படுத்தலும் இன்றியமையாத ஒன்றாகும்

இன்றைய கால கட்டத்தில் சிவபூமி என சிறப்பிக்கப்பட்ட எமது நாட்டிலே சைவத்தமிழர்களாகிய நாங்கள் பல்வேறு பரிணாமங்களில் நெருக்கடிகளைச் சந்திப்பதால் எமது மக்களின் வாழ்வாதாரம் பாதிக்கப்பட்டு மிகுந்த மனித தேவைப்பாடுகளோடு வாழ்ந்து வருகின்றோம்.

> Dr. பரா. நந்தகுமார் சுகாதார வைத்திய அதிகாரி, யாழ்ப்பாணம்



# குருகுலபிதா அப்புவும் ஆன்மீகமும்

கிளிநொச்சிப் பிரதேசத்துக்கென்று ஒரு நீண்ட வரலாறே இருக்கின்றது. யானைகளும், நுளம்புகளும், பாம்புகளும் உலாவி வந்த இந்த அடர்ந்த காட்டுப் பிரதேசம். பிற இடங்களிலிருந்து இடுப்பில் நாலுமுழமும், தோளில் ஒரு துவாயுமாய் வெறுங்கைகளுடன் வந்த மனிதர்களின் உழைப்பினால்தான் வளம் பெற்றது. வனப்புப் பெற்றது. காடுகள் அழிந்து கழனிகள் ஆனதும், கட்டடங்கள் எழுந்து நிமிர்ந்ததும், வீடு, வாசல், மா, பலா, தென்னை என்று சோலைகளானதும் இவர்களது உழைப்பினால்தான். அதிகம் கல்வியறிவு பெற்றிராத இந்தப் பாமர மக்களின் உழைப்பினால்தான் ஒரு பெரும் நகரமாக வடக்கின் நெற்களஞ்சியமாக கிளிநொச்சி உருவாகக் காரணமாயிற்று. கிளிநொச்சி மண்ணின் வழமைக்கு உயர்வாக இருந்து நீர் பாய்ச்சியது இரணைமடுக் குளம். நிலம் எல்லாம் வெள்ளமாய்ப் பரவி பயிரை வளர்த்து பல பேரை வாழ வைத்தது. பொருளாதாரத்தில் முன்னேற உதவியது.

கிளிநொச்சி நகரம் படிப்படியான வளர்ச்சியைப் பெற்றது. பொருளாதாரத்தில் முன்னேற்றம் கண்டது போலவே பாடசாலைகள், கல்விசார் நிறுவனங்கள், சமூகத் தொண்டு நிலையங்கள் என்று ஆரம்பிக்கப்பட்டு மக்களின் சமூக வாழ்விலும் முன்னேற்றத்தைக் கொண்டு வந்தது. இதற்குப் பலரின் உழைப்புப் பயன்பட்டது. மண்ணை நேசித்தவர்கள் மக்களிலும் முன்னேற்றத்தைக் கொண்டுவரப் பாடுபட்டார்கள். கிளிநொச்சியை வளப்படுத்தியவர்களில் விவசாயிகள் மட்டுமல்லாது, அறிவாளிகள், கல்வியியலாளர்கள், சமூகப் பணியாளர்கள், ஆன்மீகவாதிகள் எனப் பலரும் அடங்கியிருந்தார்கள்.

பல குடியேற்றத் திட்டங்களை உள்ளடக்கிய கிளிநொச்சிப் பிரதேசத்தின் குறிப்பிடக்கூடிய ஒரு கிராமமாக அமைந்திருப்பது உருத்திரபுரம். இந்த உருத்திரபுரக் கிராமமானது தன் மண் வளத்தாலும், நீர் வளத்தாலும் கிளிநொச்சியின் ஏனைய குடியேற்றத் திட்டங்களிலிருந்து வேறுபட்டு தனித்துவமாக தன்னை அடையாளப்படுத்தியிருந்தது.

உருத்திரபுரம் என்ற கிராமம் பல சிறிய கிராமங்களை உள்ளடக்கிய பெரியதொரு கிராமியக் கொத்தணியாக மாற்றம் பெற்றது. ஆரம்பத்தில் தனியாக பத்தாம் வாய்க்கால், எட்டாம் வாய்க்கால் ஆகிய இரு குடியேற்றங்களை உள்ளடக்கியிருந்தது. ஜெயந்திநகர், சிவநகர் என்ற கிராம அபிவிருத்திக் குடியேற்றத் திட்டங்களும் அதன் பின்னர் இப்பகுதிகளைச் சுற்றியிருந்த அரசாஙக நிலங்கள் யாவும் சிறு சிறு குடியேற்றங்களாக மாறின. இதன் விளைவாக இன்றைய உருத்திரபுரம் மிகப் பெரியதொரு குடியிருப்புப் பகுதியாகக் காணப்படுகின்றது.



கிளிநொச்சி கரடிப்போக்குச் சந்தியிலிருந்து மேற்கே ஏறக்குறைய எட்டு கி.மீ தூரத்தில் தான் உருத்திரபுரக் கிராமம் அமைந்திருக்கின்றது. உருத்திரபுரம் மக்களின் சமூக வளர்ச்சியிலும், சமூக கலாசார வளர்ச்சியிலும் குறிப்பிடத்தக்க பங்கினைச் செலுத்தி வந்த கல்வி நிறுவனங்களும் அறக் கொடை நிறுவனங்களுமே உருத்திரபுரத்தின் பெருமையினை வெளியுலகிற்குப் பறைசாற்றிக் கொண்டிருக்கின்றன.

குடியேற்றத் திட்டங்களாலும் குடியேறிய மக்களின் பல்துறை அர்ப்பணிப்புக்களாலும் கிளிநொச்சி ஒரு பெரிய நகரமாக நிமிர்ந்தது. காலத்தின் பதிவு இந்த நிமிர்வுக்குத் தோள் கொடுத்த பல கிராமங்களில் உருத்திரபுரமும் முக்கிய பங்கு வகிக்கின்றது.

இத்தகைய பெருமை மிகுந்த உருத்திரபுர கிராமத்தில் ஏழைக் குழந்தைகளுக்கு அடைக்கலம் வழங்க வந்தவர்தான் குருகுல பிதா (அமரர் வேலுப்பிள்ளை கதிரவேலு) அப்பு (அப்புஜீ) அவர்கள். அவர் தன்னலம் கருதாத சேவையாளன். இறைபக்தியால் தன்னுடைய அனைத்துப் பணிகளையும் மேற்கொள்ள முடியும் என்ற மனோதிடம் கொண்டவர். அந்த வகையில் அவரது பணிகளுடன் ஆன்மீகப் பணிகளையும் அயராது மேற் கொண்டார்.

அக் காலப் பகுதியில் உருத்திரபுரத்தில் மனோன் மணி சமேத உருத்திர புரீஸ்வரர் ஆலயம் புனருத்தாரணம் செய்ய வேண்டிச் சைவப் பெரியார்கள் இங்கு வருகை தந்தார்கள். உருத்திரபுர ஆலயம் தேவர்காலத்தில் இருந்ததாகச் செவி வழிவந்த செய்திகள் அக் காலத்தில் இருந்தது.

தேவர்கள் ஒரு காலத்தில் இவ்வாலயத்தை அமைத்து வணங்கினார்கள். பின்னர் இவ்வாலயம் சிதைந்து இருப்பதை பிற்காலத்துச் சோழ மன்னன் இலங்கைக்கு வந்தபோது கண்டான். தனது ஆட்சிக் காலத்திலேயே சிங்கள மக்கள் தமிழ் மக்கள் ஆகியோரைக் கொண்டு இவ்வாலயத்தைப் புனருத்தாரணம் செய்தான். சில காலத்தின் பின் வந்த போர்த்துக்கேயர் இவ்வாலயத்தை தரைமட்டமாக்கி விட்டனர்.

1956 ஆம் ஆண்டில் தவத்திரு வேலாயுதசுவாமி, தவத்திரு வடிவேற்சுவாமி ஆகியோர் இப் பிரதேசத்தில் குடில் அமைத்துத் தவம் செய்தனர். அப்போது தவத்திரு வேலாயுதசுவாமி கனவு கண்டு நிலத்தைக்கிளற நாற்சதுரமுடைய ஆவுடையார் வந்தது. சுற்றும் முற்றும் பார்த்தபோது ஆலயம் அழிந்தற்குரிய அறிகுறிகள் காணப்பட்டன.

இதன் அதிசயத்தை அக்கால யாழ் அரசாங்க அதிபருக்கு அறிவித்தனர். இவ்வாலயத்தின் அருகில் பாழடைந்த பெரிய குளமும் காணப்பட்டது. இக்குளத்தைத் திருத்தி வயல் செய்யவும், கிறிஸ்தவ ஆலயம் கட்டவும், கிறிஸ்தவ குடும்பங்களைக் குடியேற்றவும், கிறிஸ்தவ போதகர்கள் ஆயத்தம் செய்வதை யாழ்ப்பாணம் சித்த வரிசையிலுள்ள தவத்திரு சிவயோக சுவாமிகள் ஞானதிருக்ஷ்டியில் உணர்ந்து சிவத்தொண்டு தவத்திரு வடிவேற் சுவாமிகளுக்கு உணர்த்தினாார். சுவாமிகள், அப்பு மற்றும் சில சைவப் பெரியார்கள் ஒன்று கூடி இவ்விடத்தில் ஆலயம் ஒன்றை தாபித்தார்கள். நாற் சதுரமுடைய ஆவுடையாரில் இந்தியாவில் இருந்து கொண்டுவரப்பட்ட லிங்கத்தை வைத்தனர். இந்தியாவிலிருந்தே உருத்திரபுரசுவர் சமேத மனோன்மணி அம்பாள் கொண்டு வரப்பட்டு உருத்திரபுரத்தில் ஆலயத்தை அமைத்து மகா கும்பாபிக்ஷேகம் செய்யப்பட்டது. இவ்வாலய வளர்ச்சிக்கும் சமய வளர்ச்சிக்கும் (திரு.வே.கதிரவேனு) அப்பு அவர்கள் அல்லும் பகலும் பெரும் பணியாற்றினார்.

அப்பு அவர்கள் சமய வாழ்வில் அதிகப் பற்றுக் கொண்டவர். இதனால் தவத்திரு வடிவேற் சுவாமிகளிடம் வைராக்கிய சதகம், கைவல்லியம் முதலிய வேதாந்த நூல்களைப் பாடம் கேட்டார். தனது ஒய்வான நேரம் எல்லாம் சுவாமிகளிடம் பாடம் கேட்டார். தாயுமானவர் பாடல், தேவாரம், திருவாசகம் முதலிய திருமுறைகள், கந்தர் கலிவெண்பா, திருமுருகாற்றுப்படை முதலியவற்றையும் பாடம் கேட்டார். இவர் பாடம் கேட்ட நூல்களில் இவரின் மனதைக் காந்தம் போல ஈர்த்த பாடல் தாயுமானவர் பாடல். அதனால் அப்பாடல்களை கடதாசியில் எழுதி மிதிவண்டி, பஸ்வண்டிகளில் போகும் பொழுதும் வயலில் வேலை செய்யும் போதும் அவைகளை மனனம் செய்தார்.

இறைபக்தி என்பது மனித மனத்துடன் ஒன்றிப் போனது. ஆரோக்கியமான அமைதியான வாழ்க்கைக்கு இன்றியமையாதது. உலகில் தோன்றிய சித்தர்களும், ஞானிகளும் இறைபக்தியைப்பற்றி மக்களிடையே காலம் காலமாக பரப்புரை செய்து வந்திருக்கின்றனர். உலகில் நிலையான பொருள் பதி, பசு, பாசும் என்று தமது அனுபவம் மூலம் கூறியுள்ளார்கள். சைவ சித்தாந்த நூல்களில் அம் மூன்று பொருட்களின் இயல்புகளின் விளக்கம் பற்றி எழுதியும் உள்ளார்கள். பதியாகிய கடவுள் எல்லாம் அறிந்தவர். தனக்கு யாரும் அறிவிக்க அறியாத ஒப்பற்ற முழுப் பொருள், பசு ஆன்மா அது அறிவித்தாலன்றி எதுவும் அறியாத பொருள். பாசம் அறிவித்தாலும் எதுவும் அறியாது. அநாதியே, உயிரைப் பற்றி நின்று உயிருக்கு பிறவிகளை அளிக்கும் தன்மையது.

எனவே ஆன்மா இறைவனை அடைய வேண்டுமானால் பாசத்துடன் இருக்கும் போது அதிற் பற்றாமல் இருக்கப் பழக வேண்டும். இறைவனை அடைய வழிகாட்டும் நூல்களைக் கற்றுத் தெளிவு அடைய வேண்டும். தியானப் பயிற்சியில் இருக்க வேண்டும் என்பதை அடிக்கடி சைவப் பெரியார்கள் வற்புறுத்தி வந்திருக்கின்றார்கள். நிலையான இறைவாழ்வு இலகுவில் கிடைத்துவிடாது. அத்தகைய வாழ்வைப் பெறுவதுதான் மனித வாழ்வின் நோக்கமாகும். "இறைவன் இவ்வுடலைத் தந்தது தன்னை வழிபட்டு முத்தியடைவதற்கு ஆகும்" எனச் ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் பெருமான் கூறியுள்ளார்.

13.07.75இல் சர்வோதயக் குடில் என்னும் ஒர் தூய அங்கம் ஒன்றை அப்புஜீ அமைத்தார். சர்வம்+உதயம் ஸ்ரீசர்வோதயம். சுகல நலன்களும் உதயமாகி எல்லோரையும் வாழ்விக்க அமையும் அமைவே சர்வோதய வாழ்வாகும். இம்முறையில் மகாத்மா காந்திஜீ அவர்களும், ஆச்சார்ய வினோபாவே அடிகளார் அவர்களும் முன்மாதிரியாக இருந்துள்ளனர்.

22/2

கத்தோலிக்க திருச்சபையில் இருப்பவர்கள் தமது உழைப்பு முழுவதையும் திருச்சபைக்கு அர்ப்பணம் செய்வார்கள். திருச்சபை அவர்களுக்குத் தேவையான வேதனமோ, நன்கொடையோ கொடுக்கும். இந்த நெறியைப்ப் பிற மக்களிடமும் காணமுடிகிறது. சர்வோதயக் குடிலும் இதேமாதிரியான அமைப்பைக் கொண்டது. சர்வோதயக் குடில் அங்கத்தவர்கள் தமது உழைப்பு முழுவதையும் சர்வோதயக் குடிலுக்கு கொடுத்து விட வேண்டும். சர்வோதயம் நம்பிக்கைக்குப் பாத்திரமாக இருந்து தேவையான பணத்தை அங்கத்தவர்களுக்குக் கொடுக்கும். மிகுதிப்பணம் ஏதாவது தொழில் விருத்திக்கு மூலதனமாக்கப்படும். இதன் வருமானம் அவரவர் கணக்கில் வைக்கப்படும். அவர்கள் விரும்பினால் இவ் வருமானம் பொதுக் கருமங்களுக்குச் செலவழிக்கப்படும்.

- 23/42

சர்வோதயக் குடில் அங்கத்தவர்களே குருகுலத்தை நிர்வகிக்கும் பொறுப்புடையவர்கள். இவர்களை அநாவசியமாக விலக்கக் கூடாது. தகுந்த காரணங்கள் காட்டப்பட்டால் மட்டுமே விலக்கி விடலாம். இவர்கள் தகுந்த காரணங்கள் இன்றித் தாமாகவும் விலக முடியாது என்பது போன்ற நாற்பத்தொன்பது தீர்மானங்கள் எழுதிக் கைச்சாத்திட்டு அங்கத்தவர்களிடம் கைபெழுத்து வாங்கினார்.

இந்து போதகர் பயிற்சி நடாத்தும் சிந்தனைகள் அப்புகீ மனதில் கடல்போலக் கொந்தளித்துக் கொண்டே இருந்தது. இது பற்றிப் பல சைவப் பெரியார்களிடம் கலந்துரையாடுவார். எல்லோரும் வார்த்தைகளில் ஆதரவு தருவார்கள். ஆனால் செயலில் இறங்குவதில் தாமதம் காட்டினார்கள். ஆனால் அப்புகீ சோர்ந்து போய்விட வில்லை. இதை நடைமுறைப் படுத்தும் செயல்கள் பற்றி யோசித்துக் கொண்டேயிருந்தார்.

நூற்றி எழுபது அல்லது நூற்றி எண்பது ஆண்டுகளுக்கு முன் ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் பெருமான் இக்கைங்கரியத்தை அமுலாக்க விளைந்தார். ஆனால் அது கைகூடுமுன் மறைந்து விட்டார். அதன் பின் எத்தனையோ சைவப்பெரியார்கள் தோன்றினார்கள். ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் பெருமானின் சைவத் தொண்டு, சமூகத் தொண்டு, தமிழ்த் தொண்டு பற்றி பிரச்சாரம் செய்தார்கள். நூல்கள் எழுதினார்கள். நூற்றாண்டு விழா கொண்டாடினார்கள். இன்றும் கொண்டாடி வருகின்றார்கள். ஆனால் நாவலர் அவர்கள் விட்டுச் சென்ற தொட்டுச் சென்ற செயற்பாடுகளை தொடர்ந்து செயலாற்றவில்லை.

இந்து போதகர் பயிற்சி கொடுத்து ஒரு நல்ல சமூகத்தைக் கட்டியெழுப்ப வேண்டுமென்ற அப்பு ஆயின் எண்ணத்தை நிறைவேற்ற அவர் பட்டபாடு சொல்லமுடியாதது. இந்துநாகரீகம் என்னும் பாடம் பல்கலைக்கழகத்தில் மாணவர்கள் படித்துப் பட்டம் பெறுகிறார்கள். சித்தாந்த புலவர் என பட்டம் எடுக்கிறார்கள். அவ்வாறு இருக்கும் போது இந்து போதகர் பயிற்சி ஏன் என்று சிலர் சர்ச்சை செய்வதும் உண்டு. இந்து நாகரீகம் பரீட்சைக்காகவும், பதவிக்காகவும் படிக்கின்றார்கள். ஆனால் படித்தது போல் வாழ்க்கையில் நடந்து கொள்கின்றார்களா? இல்லையே சைவ சித்தாந்த புலவர் பட்டமும் இது போலவே காணப்படுகின்றது.

இந்து போதகர் பயிற்சி செயல்முறையோடு அளிப்பதால் வாழ்வும் சமயமும் ஒன்றாக இருக்க வேண்டும் என்ற கருத்தோடு மாணவர்கள் பயிற்சி எடுக்கும் போதே சமய ஆசாரங்களையும் அனுட்டிக்கின்ற தன்மை ஏற்படுகின்றது. இவ்வாறு பயிற்சி எடுத்த மாணவர்கள் சமூகத்தில் கலந்து தொண்டாற்றுகின்ற போது வேறு பணி செய்கின்ற போதும் அவை பயனளிக்கக் கூடியதாக உள்ளது.

நினைத்ததையும் சிந்திப்பவற்றையும் செயலாக்கும் தீரமுள்ள அப்புஜீ அவர்கள் இந்து போதகர் பயிற்சியை 1980 ஆம் ஆண்டு நவராத்திரி விஜயதசமி அன்று மகாதேவ ஆச்சிரமச் சுவாமிகளின் ஆசியுடன் பல சைவப் பெரியார்களின் ஆதரவுடன் ஆரம்பித்தார். இப்பயிற்சியைப் பயிற்றச் சைவப் பண்பும் விவேகமும் நிறைந்த ஆசிரியர்களைப் பொறுக்கி எடுத்தார்.

ஏழாலை வித்துவான் மு.கந்தையா B.A அவர்கள் கரைநகர், தொண்டர் சுவாமி திரு.அருளம்பலம் அவர்கள், ஆத்மஜோதி திரு.நா.முத்தையா சுவாமி அவர்கள் புலவர் செல்வி சி.விசாலாட்சி அவர்கள் இன்னும் வேறு சிலரும் அப்புஜீ அவர்களும் இணைந்து இந்து போதகர் பயிற்சியை நெறிப்படுத்தினர். இது தொடர்ந்து மூன்று வருடங்கள் நடந்தது.

சைவசித்தாந்தம், கந்தபுராணம், திருக்குறள், தமிழ் இலக்கியம், இலக்கணம், திருமுறைகள், சமஸ்கிருதம், ஆங்கிலம், சிங்களம் போன்ற பாடங்கள் அம்மாணவர்களுக்கு பயிற்றப்பட்டன. ஆகம விதிப்படியான கோயிற்பூசை முறைகளும் வேதமோதுதலும் திருமுறைகள் பண்ணோடு பாடலும் இந்து போதகர் மாணவர்களுக்கு பயிற்றப்பட்டன. இதற்காகக் குருகுலத்தில் தற்காலிக சர்வ வல்லவாம்பிகை ஆலயம் ஒன்று அமைத்தார். இதன் அமைப்பு அற்புதமானது. அதிசயம் நிறைந்தது. அப்பு கீசிந்தனையின் தனித்தன்மையை உணர்த்துவதுமாகும்.

சுவாமியின் பெயர் பரிபூரணானந்தேஸ்வரர், அம்பாளின் பெயர் சர்வவல்லவாம்பிகை, சித்திவிநாயகர், வள்ளி தெய்வானை சமேத சுப்பிரமணியக் கடவுள், வைரவர் ஆகிய பரிவார தெய்வ மூர்த்திகள் அடங்கிய ஆயைம் அமைத்து நாற்புறமும் நான்கு வாசல்களையும் அமைத்தார். ஒரே பீடத்தில் எல்லாத் தெய்வ மூர்த்திகளையும் காணமுடிகின்றது. நித்திய பூதை முக்காலமும் இந்து போதகர் பயிற்சி மாணவர்கள் ஆசாரசீலர்களாய்ப் பக்தி சிரத்தையோடு செய்வார்கள். சமயப் பிரவேச தீட்சையுடன் சிவ தீட்சை ( விசேட தீட்சை) பெற்றவர்களே கோயிற் பூதை செய்யத் தகுதி உடையவர்கள். எனவே அப்புஜீ அவர்கள் இந்து போதக பயிற்சி மாணவர்களுக்கு விசேட தீட்சை பெறும் வாய்ப்பையும் அளித்தார். . Pake.

சிவராத்திரி, நவராத்திரி, திருவெம்பாவை, ஆவணி சதுர்த்தி முதலியவற்றுடன் விசேட தினங்கள் சமயக்குரவர் பூஜை, தைப்பூசம், ஆடிப்பூரம் ஆகியனவும் விசேடமாக இவ்வாலயத்தில் இடம் பெறுவதுண்டு. குருகுல மாணவர்கள், இந்து போதகர் பயிற்சி மாணவர்கள், மற்றும் குருகுல அங்கத்தவர்களை பயனடைவதற்காகச் சமயச் சொற்பொழிவாற்றும் சமயப் பெரியார்களையும் அழைத்துச் சமயப் பிரசங்கம் செய்விப்பதும் வழக்கமாகும்.

இந்து போதகர் பயிற்சி பெற்ற மாணவர்களும் ஆசிரியராகும் பணியை அப்பு இவிரும்பினார். ஏனெனில் இவ் ஆசிரியர்கள் மாணவர்களின் பிஞ்சுள்ளத்தில் சைவசமய உண்மைகளை ஊட்ட நல்ல வாய்ப்பாக இருக்கும் என்று நினைத்தார். இளவயதிலேயே சமய கோட்பாடுகளில் பயிற்சி பெறுவது அவர்களின் உணர்வோடு ஒன்றி இரத்தத்துடன் கலந்து நற்பண்புகளை வளர்க்க உதவும். எனவே அப்பு இதனது யோசனைகளை அகில இலங்கை இந்துமதக் கலாச்சார அமைச்சர் வரை சென்று பார்த்தார். அவர்களும் அப்பு இவர்களின் சிந்தனைகளுக்கும் செயற்பாடுகளுக்கும் ஆதரவளித்தார்கள்.

திருகோணமலை, மட்டக்களப்பு, யாழ்ப்பாணம், கிளிநொச்சி ஆகிய இடங்களில் இருந்து இருபதுக்கு மேற்பட்ட மாணவர்கள் இப்பயிற்சி பெற்றார்கள். இலவச உணவு, உடை, படிப்பதற்குரிய உபகரணங்கள் எல்லாம் குருகுலச் செலவில் அளிக்கப்பட்டது. பயிற்சி அளிக்கும் ஆசிரியர்கள் தியாக மனப்பாங்குடன் பணி புரிந்தனர். இவர்களின் பிரயாணச் செலவு ஆகியனவும் குருகுலம் பொறுப்பேற்றது.

1982 ஆம் ஆண்டு நான்காம் மாதம் இருபத்தோராம் திகதி தொடக்கம் இருபத்தைந்தாம் திகதி வரை கொழும்பில் அகில உலக இந்துமத மாநாடு நடைபெற்றது. இவ்விழாவிற்கு அகில உலகிலுள்ள இந்துமத தாபனங்களில் இருந்து முக்கிய அங்கத்தவர்கள் வருகைபுரிந்தார்கள். அகில இலங்கையில் இருந்தும் இந்துமத தாபனங்களில் இருந்தும் பல தர்மகர்த்தாக்கள், ஆதீனத் தலைவர்கள், நிர்வாகிகள் வருகை தந்திருந்தனர். குருகுலத்திலிருந்தும் ஒரு பிரதிநிதியை அப்புஜீ அனுப்பி வைத்திருந்தார். அங்கு நடந்த நூற் கண்காட்சிக்குக் குருகுல நூல் நிலையத்திலிருந்து நூற்றுக்கு மேற்பட்ட நூல்கள் கொடுக்கப்பட்டன.

1983ஆம் ஆண்டளவில் இந்து போதகரின் மூன்று வருடப் பயிற்சி நிறைவேற்று நிறைவு விழா நடந்தது. இதற்கும் இலங்கையின் பல பாகங்களிலிருந்தும் இருந்த ஆதீனங்கள், அறநிலையங்களில் இருந்தும் நிர்வாகிகள், தம்பிரான் ஆகியோர் வருகைபுரிந்து விழாவைச் சிறப்பித்தார்கள்.

திரு.சிவசுப்பிரமணியம் நீதியரசர், அகில இலங்கை இந்துசமயப் பணிப்பாளர் திரு.பாஸ்கரதாஸ், இந்துசமய வள்ளல் திரு.மு.சிவராசா ஆகியோரும் பல வித்துவான்கள் முதலாக கற்றறிந்த பெரியோர்கள் ஆதீன கர்த்தாக்கள் அறநிலையக் கர்த்தாக்கள் கூடிக் கலந்துரையாடினார்கள். இத்தகைய கலந்துரையாடல்கள் அப்பு இ கண்ட கனவை நனவாக்க மிகவும் உதவியாய் இருந்தது. எங்கோ ஒரு உருத்திரபுரக் கிராமத்தில் இருந்த குருகுலத்தையும், அதில் அடைக்கலமாக இருந்த அனாதரவான



மாணவர்களையும் வெளியுலகிற்கு அடையாளம் காட்டியது. மனிதாபிமான மனம் கொண்ட பலரை உதவி செய்யும் அப்புஜீயின் செயற்பாடுகளிற்கு ஆதரவு தரவும் வைத்தது.

யாழ்ப்பாணத்துச் சித்தர் வரிசையில் அவதரித்த தவத்திரு சிவயோக சுவாமிகளின் பிரதம சிக்ஷ்யர்களில் ஒருவரான அமெரிக்க ஹாவாய்த்தீவைச் சேர்ந்த தவத்திரு சிவசுப்பிரமணிய சுவாமிகளுக்கு அப்புஜீயின் முயற்சியால் மகத்தான வரவேற்பை அளித்து கிளிநொச்சி மக்கள் அவரை அழைத்தனர். சுவாமிகள் குருகுலத்திற்கு இவ்வாறு எழுந்தருளிய வைபவம் கிளிநொச்சியின் வரலாறு காணாத ஒரு மங்கல நிகழ்வாகும். தவத்திரு.சிவசுப்பிரமணிய சுவாமிகளைக் கொண்டு பரிபூரணானந்தேஸ்வர சமேத சர்வ வல்லவாம்பிகை ஆகிய மூர்த்தங்களிற்கு அவர்கைகளால் அபிக்ஷேகம் செய்வித்து அன்னதானமும் செய்து இவ்வாறு எல்லோரும் இவ்வாயைத்திற்கு செய்யவேண்டும் என்பதற்கோர் முன்மாதிரியையும் அப்புஜீ காட்டிவைத்தார்.

பாரத நாட்டில் அன்னதானமும் காசி விசுவநாதருக்கு அபிக்ஷேகமும் மக்கள் செய்வது வழக்கம். ஈழம் வாழ் எல்லோராலும் காசிக்குப்போய் அவ்வாறு செய்யமுடியவில்லை எனவே அச்செயலை இங்கு செய்வதால் செய்பவர்களுக்கு காசியில் அபிக்ஷேகம் செய்யும் பலனும், குருகுலக் குழந்தைகளுக்கு அன்னதானம் செய்தால் குருகுலத் தொண்டாற்றிய பலனும் கிடைக்கும் என்ற நம்பிக்கையால் இக்கைங்கரியத்தை அமெரிக்க சுவாமிலீ அவர்களைக் கொண்டு ஆரம்பித்து வைத்தார். இது போன்ற ஆன்மீக தொண்டில் ஈடுபாடு கொண்ட அப்புலீயின் உண்மைச் சம்பவம் ஒன்று அவரிடம் இருந்து கல்வி பயின்ற மாணவனும் தற்போது அவுஸ்ரேலிய தீவான பப்புவாகினியா பல்கலைக்கழக வேந்தராக இருக்கும் பூ நகரியை சேர்ந்த பொன்னுசாமி மனோகர் அனுப்பிய செய்தியை இதன் கீழ் தருகின்றேன்.

#### அன்பின் திரு. இராசரத்தினம்

அப்பு இயின் நூறாவது பிறந்தநாள் கொண்டாட்டத்தைப் பற்றி கேள்வியுற்று மிக மகிழ்ச்சி அடைந்தேன்.

1978–1981 காலகட்டத்தில் நான் குருகுலத்தில் இருந்து இந்து மகா வித்தியாலயத்தில் கல்வி கற்றேன். அந்தப் பாடசாலை இப்போது இந்துக் கல்லூரி என அழைக்கப்படுகிறது. பாடசாலைப் படிப்பை முடித்த பின் எனது முதலாவது பட்டத்தை யாழ்ப்பாண பல்கலைக்கழகத்திலும் முதுமாணி பட்டத்தை அவுஸ்திரேலியாவிலும் பெற்றுக் கொண்ட பின் இப்போது வர்த்தக மற்றும் பொது கொள்கைகளுக்கான நிர்வாகத் துறை தலைவராக பபுவா நியூகினியா பல்கலைக்கழகத்தில் கடமையாற்றுகின்றேன்.



என்னுடைய கல்வி மற்றும் தொழில் சார் வெற்றிகளை அப்புஜியின் இரக்கம் மற்றும் அக்கறை இல்லாமல் நான் பெற்று இருக்க முடியாது. அப்புஜி எனக்கு குருகுலத்தில் ஒரு இடத்தைத் தந்து இந்து மகா வித்தியாலயத்தில் படிக்க வைத்தது ஏன் என்றால் அக்காலத்தில் எனது கிராமமான பல்லவராயன்கட்டில் அம்மாதிரியான பாடசாலைகள் கிடையாது.

நான் அப்புதியுடன் மிக நெருக்கமாக பழகினேன், அவர் சாதாரணமான மனிதனாக இல்லாமல் மனிதாபிமானமுள்ள மனிதனாக இருக்க என்னை ஊக்குவித்தார். அப்புதி எனக்கு மனித உருவில் தெய்வமாக காட்சியளித்தார். அதனால் நான் அவருக்கு எப்போதும் நன்றியுடயவனாக இருப்பேன்.

நான் அப்புஐியுடன் இருந்த போது நடந்த ஒரு அதிசயத்தைப் பகிர்ந்து கொள்ள விரும்புகிறேன்.

அது ஒரு மழைக்காலம், நாங்கள் வயல்களில் நெல் விதைத்திருந்தோம் (கிட்டத்தட்ட 40 ஏக்கர்கள் என நினைக்கின்றேன்) ஆனால் ஏழு நாட்கள் வரை மழை பெய்யவில்லை. ஒரு நாள், அப்புஜி வயலைப் பார்க்கப் போய்விட்டு வருத்ததுடன் திரும்பி வந்தார். அன்று இரவு 8 மணி போல அவர் என்னை அழைத்து வயலுக்கு போக மண்ணெண்ணெய் விளக்கைக் கொண்டு வரக் கூறினார். அவர் ஒரு தண்ணீர் நிரம்பிய பாத்திரத்தை வைத்திருப்பதைக் கண்டேன். அவர் என்னை விளக்குடன் முன்னே செல்லும்படி கூறிவிட்டு பாத்திரத்தில் இருந்த நீரை வயலுக்கு கையால் தெளித்து கொண்டே வந்தார். அதன் பின்னர் அவர் பிராத்தனையில் ஈடுபட்ட பின் நாங்கள் திரும்பிவிட்டோம். அன்று நள்ளிரவில் ஒரு அதிசயம் நடந்தது. அதாவது அந்த இடத்தில் எதிர்பாராத மழை பெய்தது. அது என்னை மிகவும் ஆச்சரியப்படுத்தியது.

நான் அப்புஜியுடன் மூன்று வருடங்கள் இருந்தேன். அது மறக்க முடியாத காலம். ஏனென்றால் சக்தி மிக்க மற்றும் நேர்மறையான விடயங்கள் எனக்குக் கிடைத்தன. இதனுடைய அனைத்து பெருமைகளும் அப்புஜிக்குச் செல்ல வேண்டும். அப்புஜி எனது வாழ்க்கையில் ஒரு முன்மாதிரியாக விளங்குகிறார். "உண்மையான மதம் என்பது மனிதாபிமானமே, அதுவே அடிப்படை வாதத்தை அழிக்கும் சக்தி உள்ளது".

நன்றி

இறைபக்தியுடன் த.இராசரத்தினம் JP செயலாளர் ஜெயதுர்க்கை அம்மன் ஆலயம் ஆனந்தபுரம், (248, உதயநகர் கிழக்கு, கிளிநொச்சி.)



# சைவசமயம் சாற்ந்த பண்பாட்டுக் கோலங்கள்

காலை உணவு அருந்தியபின் பாடசாலைக்கு சென்று பாடங்களைப் படிக்க வேண்டும். பள்ளிக்குச் செல்லும் போது வீண்வார்த்தைகள் பேசுதல், வீணான காரியங்களில் ஈடுபடுதல் முதலியவற்றைத் தவிர்த்து அமைதியாகச் செல்ல வேண்டும். ஆசிரியர்கள் கூறுவதைக் கவனமாகக் கேட்டுப் பாடங்களை மனத்தில் நன்கு பதிய வைத்துக் கொள்ள வேண்டும். நம்முடன் படிப்பவர்களுடன் அன்பாகப் பழக வேண்டும். அவர்களுடன் கோபித்தல், சண்டையிடல் என்பன தீய பழக்கங்களாகும்.

பிற்பகல் பாடசாலையிலிருந்து வீடு திரும்பியதும் கை, கால்களைக் கழுவித் துப்புரவு செய்து கொண்டு மதிய உணவை உண்ண வேண்டும். உண்ணும் போதும் அந்த உணவு எங்களுக்குக் கிடைத்தமைக்காக இறைவனுக்கு நன்றி சொல்லி அவரை வணங்கியே உண்ண வேண்டும்.

உணவை ஒருநாளும் வெறுக்கலாகாது. சுவையற்றது என அதனை குறை கூறக்கூடாது. உணவுதான் நம்மை வளரச்செய்வது. நம்மை வாழ வைப்பது. நாம் உண்ணும் உணவே ஆகும். அதனால் அதனை தெய்வமாகப் போற்ற வேண்டும்.

தாவர உணவே சிறந்த உணவாகும். நாம் உயிரினங்கள் மீது அன்பு செலுத்த வேண்டும் என்று படித்திருக்கின்றோமல்லவா? எல்லா உயிர்களிடத்திலும் இறைவன் இருக்கிறான். அதனால் நாம் பிற உயிர்களுக்குத் தீங்கு செய்ய மாட்டோம். அதனால் மாமிச உணவு சாப்பிடுதல் கூடாது. சுகாதார அறிஞர்களும் மாமிச உணவு வகைகளை விடத் தாவர உணவுகளே நமது உடலுக்கு உகந்தது எனக் கூறுகின்றனர். உணவின் பின் பழங்கள் சாப்பிடுதல் நன்று.

மாலையில் நண்பர்களுடன் கூடி நன்றாக ஓடி விளையாட வேண்டும். அந்தி நேரமானதும் மீண்டும் கை, கால்களை அலம்பிச் சுத்தம் செய்து திருநீறு அணிந்து சுவாமிப் படத்தின் அருகே இருந்து விளக்கேற்றி நல்ல கதைப்புத்தகங்கள் பாடல்கள் என்பவற்றைப் படித்த பின் இரவு உணவு உண்ண வேண்டும். குடும்பத்தவர்களுடன் சிறிது நேரம் அன்பாக உரையாடிய பின் இறைவனை வணங்கித் திருநீறு அணிந்து தூங்கச்செல்ல வேண்டும்.

மேலும் நாம் அன்றாடக் கருமங்களை இறைசிந்தனையுடன் ஆற்றுவது மிகுந்த பயனைத் தருவதாகும் எமது சமய நூல்களும் ஆன்றோர்களின் வாழ்க்கை முறைகளும் இறைசெயலின் தார்மீகத்தை எடுத்துக் கூறுகின்றன. சமய குரவர்கள் நால்வரும் ஏனைய அனுபூதிச் செல்வர்களும் இறையின்பத்தை அனுபவித்து அதன் வழி வாழும் கருமங்களை ஆற்றுவதற்கு பின்வரும் இடங்கள் பொருத்தமாக உள்ளன.



#### சைவசமயம் சார்ந்த பணப்பாட்டுக் கோலங்கள்

இந்துக்களின் சமய வாழ்வில் புண்ணிய காலங்கள் எனப்படும் விசேடநாட்களும் முக்கியமானவை. சமயம் சமூகம் சார்ந்த எமது பண்பாட்டைப் பிரதிபலிக்கின்ற விரதங்கள், சடங்குகள், பண்டிகைகள் போன்ற நிகழ்வுகள் முக்கியம் பெறுகின்றன. இக்காலங்களில் நாம் எமது வீடுகளையும், சுற்றுப்புறங்களையும் தூய்மை செய்தல், கடவுளை எமது அருட்பார்வைக்கு உட்படுத்தும் முதல் நடவடிக்கை எனலாம். தூய்மையான ஒரு இடத்தில் தான் கடவுளின் சான்னித்தியம் உண்டாகின்றது. இக்காலத்திலே எமது பண்பாட்டை வெளிப்படுத்தும் வகையில்,

- 1. மாவிலை கட்டுதல்
- 2. தோரணம் கட்டுதல்
- 3. നിതനക്രഥം തഖക്ക്ക്
- 8 காலம் இடுதல்
- 5. வாறை மரம் கட்டுதல்
- 6. யூமாலை தொடுத்தல் சிறப்பானது.

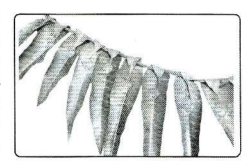
இச் செயற்பாடுகள் எவ்வாறு செய்வது? எப்படி செய்வது? பயன் என்ன? போன்ற விடயங்களில் தெளிவின்மையும் பாடசாலை, வீடுகளில், ஆலயங்களில் நடைபெறும் விழாக்களில் முறையாக பேணாமை அவதானிக்கப்பட்டது. ஆகவே இம் மாணவர்களுக்கு செயற்பாட்டு ரீதியாக செய்து வழிப்படுத்தி அறியப்படுத்துவதனூடாக முறைப்படி கடைப்பிடித்து வாழ்வில் வளம் பெறுவர்.

## ஆ) மாவிலை கட்டுதல் :

இது முக்கியமாக மங்கலப் பொருளாகவும், தோரணமாகவும் கட்டப்படுகிறது. ஆலயங்கள், வீடுகள், பாடசாலைகளில் நடைபெறும் சைவசமய விழாக்களின் போதும் இம்மங்கலப் பொருள் பயன்படுத்தப்படும். சகல வைபவங்களுக்கும் கும்பம் வைக்கும் போது மாவிலை சடையாகப் பாவிக்கப்படுகின்றது. மாவிலை தோரணம் அமைக்கும் போது மூன்று முறையாகப் பயன்படுத்தப்படும்.

## (1) நற்காரியங்கள்

ஆலயங்களில் நடைபெறும் உற்சவம் விழாக்களிலும், திருமண மண்டபங்களிலும், வீடுகளில் சுப காரியங்கள் பாடசாலை விழாக்கள் நடைபெறும் போதும் மாவிலைத் தோரணம் கட்டப்படுவதும் தோரணம் கட்டப்படுவதும் வழக்கம்.அந்த வகையில் இலையின் காம்பு நுனியை முன்புறமாக



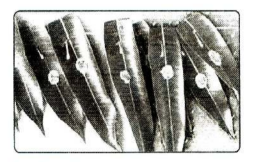
வளைத்து இலையின் முன்பகுதியில் காம்பைக் குத்தித் தொங்க விடுதல் வேண்டும். இது மாவிலை தலை குனிந்து வரவேற்கும் பாணியில் இருக்க வேண்டும்.

#### 2) கும்பம் வைக்கும் போது

தேங்காயின் கீழ் மாவிலை காம்புகள் குட நீரினுள் இருக்கும் வண்ணம் அமைத்தல் வேண்டும். இதில் ஐந்து அல்லது ஏழு அல்லது ஒன்பது இலைகளை அமைத்தல் சிறப்பாகும்.

## (3) அபுரக்க்ரியைகளின் போது

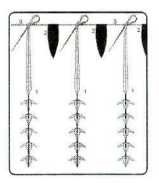
இது வீட்டில் மரணச் சடங்கு நிகழும் போது அமைக்கப்பட வேண்டிய முறையாகும். மாவிலையின் காம்பு நுனியை பின்பக்கமாக மடித்துக் குத்தி தொங்கவிடல் முறையாகும். இது அபரக்கிரியை முறைக்கு மட்டும் உரியதாகும்.



## இ) தென்னந் தோரணம் கட்டுதல்

#### 1. சுபகாரியங்களிந்கு

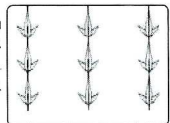
தென்னங்குருத்து தோரணத்தின் நுனி கீழ்ப் பக்கமாக இருக்கும் படியாக சுபகாரியங்களுக்கு அமைய வேண்டும். 4,5 குருவிகள் இருக்க வேண்டும்.





#### 2. அபரக்கிரியைக்கு

அபரக்கிரியைகளுக்கு தென்னங் குருத்து தோரணத்தின் நுனி மேற்பக்கமாக அமைய வேண்டும். தோரணத்தை வெட்டும் போது கவனமாக வெட்ட வேண்டும். தோரணத்தில் 3 குருவிகள் இருக்க வேண்டும்.



## நிரைகுடம் வைக்கும் முறையும் பயனும்

நமது விழாக்கள் நடைபெறும் சூழலில் மாவிலை, தோரணம் அழகு செய்வது போல விழா நடைபெறும் இடத்தில் முகப்பிலே பூரண கும்பம் எனப்படும் நிறைகுடமும் குத்துவிளக்கும் நம்மை வரவேற்கும்.

நிறைகுடம் என்ற சொல்லிலேயே நிறைவு என்ற சொல் சேர்ந்திருப்பதைக் காண்கின்றோம். பூரணத்துவம் எனும் நிறைவை உணர்த்துவதாக மங்கலப் பொலிவை எடுத்துக்காட்டுவதாக நிறைகுடம் அமைக்கப்படுகின்றது.



ஒரு குடம் அல்லது செம்பு நிறைய நீர் நிரப்பபட்டு அதன் மேல் மாவிலைகள் வைத்து அதன்மேல் தேங்காய் வைக்கப்பட்டதும் நிறைகுடம் உருவாகிவிடுகின்றது. இங்கு வைக்கப்படும் மாவிலைகள் கொத்தாக வைக்கப்படுவதும் உண்டு. அல்லது நுனி சிதையாத அழகிய மாவிலைகளை ஒரே அளவினதாக ஐந்து, எழு, ஒன்பது, என்ற ஒற்றைப்படை எண்ணிக்கையில் சேகரித்து வைப்பர்.

நிறைகுடத்தின் அருகில் குத்து விளக்கு ஏற்றிவைக்கப்படும். தீபம்



ஏற்றுதல் அல்லது மங்கல விளக்கு ஏற்றுதல் என்பது மங்கலமான செயற்பாடு. எமது உள்ளத்தில் அறியாமையைப் போக்கி அறிவை நிரப்புவதன் அடையாளமாக இருளைப் போக்கி ஒளியை வரவேற்கும் இந்த நிகழ்வு அமைகின்றது.

ஒளிவீசிக்கொண்டிருக்கும் அந்த விளக்கின் அருகில்

நமது பண்பாட்டைப் பிரதிபலிக்கும் இன்னும் சில பொருட்களும் வைக்கப்பட்டிருக்கும். ஒரு தட்டிலே வெற்றிலை, பாக்கு, பழம், என்பனவும் திருநீறு, சந்தனம், குங்குமம் ஆகிய பொருட்களும் அழகிய பூக்கள்

சிலவும் அங்கு காணலாம். மலர்ச்சி, இனிமை, வாசனை, அழகு என்பவற்றை எமது உள்ளத்தில் நிறைவாக வைத்திருந்து எமது அயலவர்களுடன் நாம் அவற்றை பகிர்ந்துகொள்ள வேண்டும் என்பதை இவை வலியுறுத்துகின்றன.

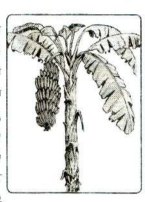


கடவுளைக் கும்பத்தில் வழிபடும் போது, கும்பம் உடம்பின் பாவனையாகக் கருதப்படுகிறது. வாழையிலையை அதன் தலைப்பகுதியை வடக்கு அல்லது கிழக்குப் பக்கமாக வைத்து அதில் நெல் அல்லது பாமை அரிசி இட்டு தண்ணீர் நிறைந்த குடம் வைத்து ஐந்து அல்லது ஏழு அல்லது ஒன்பது மாவிலைகளுக்கு மேல் தேங்காயைக் குடத்தின் மேல் வைத்து கும்பம் வைக்கலாம். கும்பத்திற்கு நூல் சுற்றி ஒரு பட்டுப் போர்த்தல் வேண்டும். தேங்காய் தலையாகவும் மாவிலைகள் தலைமுடியாகவும், குடம் தசையாகவும், நூல் நாடிகளாகவும், பட்டு தோலாகவும், தண்ணீர் இரத்தமாகவும் கருதப்படுகிறது. கும்பத்திற்குள் இரத்தினம் போடப்பட்டால் அது எலும்பாக பாவனை செய்யப்படும்.

## வாழைமரம் கட்டுவதன் நோக்கம்

#### நற்காரியங்களின் போது

ஆலயங்களிலும், விழாக்களிலும், வீடுகளிலும் திருமண வைபவங்களுக்கும் மற்றும் சுபகாரியங்களுக்கும் வாழைமரம் கட்டுதல் வேண்டும். இதன் நோக்கம் வாழையின் பெறுமதி மனிதனுக்குப் பெரும் பயனைத்தரவல்லது. இதன் இலையில் உணவு அருந்துதல், இதன் தண்டு, காய், பழம், பூகனி என்பவை உணவாகவும் நார் பூக்கட்டுவதற்கும் பயன்படுகின்றது. இதன் பயன் எப்படியோ அதே போல் எல்லோரிடமும் இப்படியான பயனைப் பெறக்கூடிய நிலை வர வேண்டும். இதனை அழிக்க முடியாது. இவ் வாழையடி





வாழையாக வாழ வேண்டும் என்பதை எடுத்துக் காட்டும் முகமாக கட்டப்படுகின்றது வாழை மரம் பழுத்த பழமாக மஞ்சள் கனியாக மங்கலமாக அமைத்தால் அது மிகவும் சிறப்பாக அமையும்

மரணச் சடங்குகளில் வாழைமரம் கட்டுதல் சாம்பல் வாழைக்காய் வாழைமரம் அன்றாட மரபாக அமைகின்றது இது துக்கத்தை எடுத்துக்காட்டாக அமைகிறது.

அபரக்கிரியைகளின் போது

## வாழை இலையினைப் பயன்படுத்தும் முறை

\* நிறைகுடம், கும்பம் வைக்கும் போது இலையின் தலை நுனிப்பக்கம் எப்பொழுதும் வடக்கு அல்லது கிழக்கு திசையாக அமைத்து கும்பம் வைக்க வேண்டும்.



\* உணவு அருந்தும் போது, இலையின் தலை நுனி இடப்பக்கமாக இருத்தல் வேண்டும்.



\* அபரக்கிரியைகளுக்கு வாழை இலையின் தலைநுனி தெற்குப் பக்கமாக இருத்தல் வேண்டும்.

## **புமாலை தொடுத்தல்**

அழகான பூக்களை தொடுத்துப் பூமாலை கட்டுதல் எமது பாரம்பரியப் பெருமைகளில் ஒன்று. பூமாலை தொடுத்தல் என்பது கலைத்துவம் மிக்க ஒரு செயற்பாடு மனமகிழ்ச்சிக்குரிய ஒன்று. ஒரே நிறமான மலர்களைத் தொடுத்தல் வேறுபட்ட நிறப்பூக்களைக் கலந்து கதம்பமாகத் தொடுத்தல் என்று பலவிதமாக மாலைகள் அமையும்.



வாழைநாரில் தொடுத்தே பெரிதும் மாலைகள் ஆக்கப்படுகின்றன. நூலினால் தொடுத்தும் கோர்த்தும் கூட உருவாக்குகின்றார்கள். கழுத்துமாலை, கரமாலை, கொண்டைமாலை எனவும் ஆரம், சரம், ஆண்டாள் மாலை எனவும் பலவகையான பூமாலைகள் இருக்கின்றன.

மணமக்களை அலங்கரிக்கவும், பெரியவர்களைக் கௌரவிக்கவும், மாலைகளைப் பயன்படுத்துவர். பெண்கள் அழகுக்காகவும் வாசனைக்காகவும் கூந்தலில் பூமாலைகளைச் சூடுவார்கள். முக்கியமாக இறைவனின் திருவுருவங்களை அலங்கரிக்கவே பெரிதும் மாலைகளைப் பயன்படுத்துவர்

தூய்மையுடன் அழகிய மலர்களை விதவிதமாகத் தேடி ஆய்ந்து அவற்றை அழகுற மாலைகட்டி ஆண்டவனுக்கு அர்ப்பணித்தல் பெரும் புண்ணியமாகும். மாலைத் தொண்டு என இதனைக் கூறுவர்

#### கோலம் இடுதல்

நமது விழாக்கள் நடைபெறும் சூழலில் மாக்கோலங்களும் வண்ணக்கோலங்களும் அழகு செய்வதைக் காண்கின்றோம். கோலங்கள் கலைத்திறமையை வெளிப்படுத்துகின்றன. மனத்தைக் களிப்படைய வைக்கின்றன. தெய்வீக உணர்வைத் தோற்றுவிக்கின்றன.

கோலம் இடுதலின் நோக்கம் பிற உயிர்களுக்கு உணவளித்தல், அழகைக் கொடுத்தல், மகிழ்ச்சியைக் கொடுக்கும்.



தோங்காய்ப்பூ வில் வண்ணங்கள் சேர்ந்து அவற்றால் கோலங்களை அழகுபடுத்துவர். நீரில் கரைத்துச் சிறு துணியில் தோய்த்தெடுத்து விரல்களால் அம் மாப்பசையை நிலத்தில் வரைந்து கோலங்கள் உருவாக்கப்படும் போது அவை பல நாட்களுக்கு அழியாமல் இருக்கும். புள்ளிகளை இட்டு அவற்றைத் தொடுத்துப் புள்ளிக்கோலங்கள் போடுவர். கோடுகளால் அமைக்கப்படுபவை கீற்றுக் கோலங்கள் எனப்படும்.



ஆக்கம் திருமதி. கிருபாலினி சிவமூர்த்தி ஆசிரியர் கிளி/கனகாம்பிகைக்குளம் அ.த.க.பா



# ூந்துக் கோயில் கோபுறங்களும் விமானங்களும்

திருக்கோயிலின் பெருஞ் சிறப்பினைப் புறத்தே மக்களுக்குப் புலப்படுத்தும் வண்ணம் கோபுரங்களும் விமான ங்களும் ஆகம அடிப்படையில் அமைக்கப்படுகின்றன. கோயிலின் விமானங்களும் கோபுரங்களும் அமைக்கப்படும் விதங்களும் எண்ணிக் கையும் அவ்வக் கோயிலின் சிறப்பும் மக்களின் அல்லது கோயிலமைப் போரின் விருப்பத்தையும் வசதியையும் பொறுத்து அமையும் எனக் கூறப்படுகின்றது. இவ்வாறுதான் சில கோயில்களில் ஒரே கோபுரமும் ஒரே விமானமும் அமைவது உண்டு. சில கோயில்களில் ஒன்றுக்கு மேற்பட்ட கோபுரங்களும். பரிவார தெய்வங் களைப் பொறுத்து விமானங்களும் பலவாக அமைவதும் உண்டு.

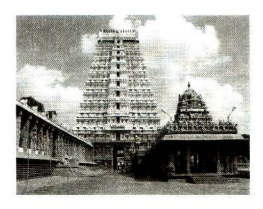
விமானமும் கோபுரங்கள், இராச கோபுரம், வல்லாளமகாராசன் கோபுரம், கிளிக்கோபுரம், திருமஞ்சனக் கோபுரம், கட்டைக்கோபுரம் (தெற்கு) மேற்குக் கோபுரம், அம்மணி அம்பாள் கோபுரம், கட்டைக் கோபுரம், (வடக்கு) ரிஷி கோபுரம் எனச் சுட்டப்படுகின்றன. மேலும் விமானங்கள், சுவாமி கருவறை விமானம், அம்மன் கருவறை விமானம், அம்மன் கருவறை விமானம், பள்ளி அறை விமானம், சம்பந்தர் விநாயகர் விமானம், பழனி ஆண்டவர்

விமானம். நடராசர் விமானம். சோமாஸ்கந்தர் விமானம், வேணு கோபாலர் விமானம், ஆறுமுகசுவாமி விமானம், வைரவர் விமானம் எனச் சுட்டப்படுகிறன்றன. இவ்வாறு அமைக் கப்பட்ட கோபுரங்களைப் பற்றியும் விமானங்களைப் பற்றியும் அவற்றின் கலைக் கூறுகளைப் பற்றியும் வரலாற்று அடிப்படையில் ஆராய்ந்து பார்த்தால் பண்பாட்டுக்கு ஆக்கத் தேடும் பல செய்திகள் கிடைக்கின்றன. இதே போன்று ஒவ்வொரு திருத்தலத்திலும் அமைந்துள்ள கோபுரங் களையும் விமானங்களையும் பற்றி ஆராய்வது இந்துப் பண்பாட்டுக்கு உகந்த தாகும்.

கோயிற் கட்டடக் கூறுகளுள் கோபுரமும் விமானமும் மக்களை ஆன்மநல நிலையில் ஈர்க்கும் சிறப்பு டைய கூறுக ளாகும். விமானத்தின் மேற்பகுதியாகக் கலசம் வைக்கும் பகுதியாக அமைந்திருப்பது பிரமாந் திரக்கல் ஆகும். திருக்கோயிலுக்குக் கோபுரமாவது புறத்தேயிருந்து மக்கள் வாயிலாகப் அகத்தே புகுதற்கு பயன்படுவதாகும். கோயிலின் அமைப் பிற்கேற்ப பல்வேறு நிலைகள் (மாடங்கள்) கூடியதாகக் கோபுரத்தை அமைப்பர். சில திருக்கோயில்களில் விமானமே

கோபுரம் போலத் தோற்றமளிக்கும். ஆனால் விமானம் வேறு கோபுரம் வேறு ஆகும். ஒரு கோயிலின் முகப்பில் காணப்படும். வாயிலுடன் கூடிய கட்டட அமைப்பே கோபுரம் ஆகும். ஓரளவு தொலைவிலுள்ளவர்கள் கூடக் கண்டு தெய்வநலச் சிந்தனை கொள்ளுமாறு உயரமாகக் கோபுரம் அமைக்கப்பட்டது. கோபுரத்திலுள்ள ஒவ்வொரு பகுதியும் இறைவனது தூயதிருமேனியின் ஒவ்வொரு உறுப்பைக் குறிப்பதெனக் கொள்ளுதல் வேண்டும். கோபுரத்தில்

- 40



இறைவனுடைய பேராற்றலின் அறி
குறிகளான திருவிளையாடற்
சிறப்புக்களும் லீலா வினோதங்களும்
காணப்படும். இறைவனது அதிகாரம்
பெற்ற பிரம விட்டுணுவாகிய தேவர்கள்.
அட்டதிக்குப் பாலகர்கள், சூரிய சந்திரர்
முதலியோர்களின் உருவங்களும்
அமைக்கப்பட்டிருக்கும். அதனால்
பரமனது பெருமையை நினைத்து
அவனிடம் பக்தி செய்ய வேண்டிய
ஆர்வமும் ஈடுபாடும் தழைக்கும்
எனலாம். சிவன் கோயிலில் சிவனது
பராக்கிரமத்திற்கு முதலிடமும், பிற

தெய்வங்களுக்கு அடுத்த இடமும் தரப்படும். அதுபோலவே வைணவக் கோயிலில் விட்டுணுவின் பராக்கிர மத்திற்கு முதலிடமும், பிற தெய்வங் களுக்கு அடுத்த இடமும் தரப்படும் என்பதை உணர்ந்து கொள்ளலாம். ஐம்பூத விரிவான இயற்கையின் பல் வேறு கூறுகளும் கோபுரத்தில் இடம் பெறுவது இறைவனின் வழ் வடிவின்னாக எங்கும் நிறைந் துள்ளான் என்பதை உணர்வதற்காகவே என்பர். சில கோயிற் கோபுரங்களில் பாலுணர்ச் சியைத் தூண்டிவிடும் சுதைச் சிற்பங் களைக் காணலாம். அவையும் இறைவனது அருட்செயல்கள் என அறிதல் வேண்டும். மகாகோபுரம் என்பது கோயிலுக்குப் பாதம் (கால்) போன்று கருதப்படுகின்றது. தத்துவ நோக்கில் விமான தரிசனமும் கோபுர தரிசனமும் வழிபாடாகவே சமய தூலலிங்க சான்றோர்களால் போற்றப்படுகின்றது.

கோயிலும், கோயிலுக்கு அணி செய்து பெருமை சேர்க்கும் கோபுர ங்களும் இந்துக்களின் வாழ்வியலில் சிறப்பிடம் பெற்று விளங்குகின்றது. அவற்றை நன் கு பராமரிக்குப் பாதுகாக்கும் பொறுப்பில் சில முறை மைகள் கையாளப் பெற்று வந்தன. பொதுவாகக் கோயிலுக்குத் தெய்வ நலக் காவற் பொறுப்பினைப் பைரவர் போன்றவர்கள் ஏற்றுக்கொண்டிரு ப்பினும், கட்டட அமைப்பில் கோயிலு க்குப் புறக் காவலாக உயர்ந்த மதில்களும் கோபுர வாசற்கதவுகளும் திண்ணிய வையாக அமைக்கப்பட்டன.

மக்களின் வாழ்க்கையில் வாய்மை
(சத்தியம்) சிறந்ததே போன்று
கோயிலுக்குக் கோபுரவாசல்
சிறப்பினதாகப் பயன்பட்டுள்ளது. இதனை
நன்குணர்ந்த திருமூலர்,

~23°50

"உள்ளம் பெருங்கோயில் ஊனுடம்பு ஆலயம் வள்ளற் பிரானார்க்கு வாய்கோ புரவாசல்" பொருத்தப்பட்டிருக்கும். அத்தகைய கதவுகளைத் திறக்குங்கால் மணியோசை கேட்கும். இதனால் கோயிலுக்கென அமைந்த பாதுகாப்புத் தேவதைகள் தம் கடமைகளில் ஈடுபடும் என்பது சமய நம்பிக்கை. எனவே கோயில் வழிபாட்டுக்காகக் கோயில் கதவுகளைத்



எனப் பாடிச் சென்றுள்ளமை மிகவும் சிந்திக்கத் தக்கது. மன்னனது அரண்மனைக் கோட்டைக்கு வாசற் கதவினை எவ்வளவு திண்ணியதாக அமைத்தனரோ, அவ்வளவு திண்ணி யதாகக் கோயில் கோபுரவாசல் களையும் அமைத்துள்ளனர். இதனையு ணர்ந்து இக்காலத்தவரும் அவ்வாறே அமைத்து வருகின்றனர். பெரும்பாலும் பல கோயில்களில் உட்புறக் கோயிற் கதவுகளிலே ஒலிக்கும் மணிகள் திறப்பதற்கு முன், அதற்குரிய மந்திர ங்களை ஓதிக்கொண்டு கைதட்டியபின் திறவு கோலால் திறப்பதை மரபாகச் சிலர் கொண்டுள்ளனர். அவ்வாறு திறக்கும் போது கேட்கும் மணியோசையால் அடியார்கள் ஆர்வத்துடன் இறைக் காட்சிக்கெனத் தம்மை ஆயத்தப்படுத்திக் கொள்வதைக் காணலாம்.

பண்டைக் காலத் தொண்டே தெய்வ நலத் தொடர்புடைய வாசற் கதவுகளில் மணிகள் பொருத்தியி



ருந்தமையால் அவை மணிக்கதவம் எனப்பட்டன. மணிக்கதவம் எனின் அழகான கதவம் என்றும், மணிகள் பொருத்தப்பெற்ற கதவம் என்றும் பொருள்பட அமைத்த, சிறப்பினைக் காணலாம் மணிக்கதவம் திறப்பதால் ஏற்படும் மணியோசை நாத இன்பம் தரும் தன்மையது. கோயிலில் நாதத்தின் வாயிலாகவே நாதமயமான இறைவ னைச் சேவிக்க ஆர்வம் தழைக்கும் வகையிலே மணிக் கதவமும் துணை நிற்பதை நினைவிற் கொள்ளலாம். திருக்கோபுர வாசலிருந்து தெய்வம் வீற்றிருக்கும் கருவறை வரையில் நோக்கினால் கோபுர வாசல் பெரிய அளவில் அகன்றும், உயர்ந்தும் இருப்பதையும் வரவர ஒவ்வொரு வாசலிலும் அளவுகள் குறைந்து கொண்டே கருவறை வாயில் குறுகிய அளவினதாக அமைந்திருப் பதையும் கண்டு கொள்ளலாம். "ஆ" எனும் உயிர் ஒருமுகமாக இலயப்படும் இடமாதலின் ஆலயம் என ஆயிற்று என்று அன்பர்கள் விளக்கம் காண்பார்கள். அவர்கள் கருத்துப்படி திருக்கோயில் வாயில்கள் கோபுரத்திலிருந்த படிப்படியாகக் குவிவதை இலயப்படுவதைப் புறக் காட்சியில் உணர்த்தி நிற்கின்றன என்று ஒரு வகையில் அமைதி காணலாம்.

கோயிற் கோபுர வாசலில் நுழையும் தத்துவம் பற்றிச் சுவாமி சித்பவானந்தர் விளக்கந் தருகையில், "புறக்கரணங்களும் அகக்கரணங் களும் நம்மிடம் இருப்பினும் கடவுள் நாட்டங் கொள்ளும்போது மனம் மட்டுமே நமக்குப் பெரிதும் பயன்படுகிறது. காரணங்களையெல்லாம் ஏனைய இருக்கிறபடி வைத்துவிட்டு மனம் இறைவனை நாடி உள்முகமாகப் போக வேண்டுமென்பது கோட்பாடு. பஞ் சேந்திரியங் களைக் கொண்டும், மனம், புத்தி முதலியவை களைக் கொண்டும் புறவுலகை அறிகின்றோம். புறவுலகை அறிகிற செயலை வெளியே அப்படியே நிறுத்தி வைத்து விட்டு, மனத்தை துணையாகக் கொண்டு பரம்பொருளை நாடி உள்முகமாகப் பயணம் செய்ய வேண்டும் என்ற கோட்பாட்டையே இராசகோபுரம் வாசலின் வழியாக ஆலயத்தில் நுழைவது விளக்கிக் காட்டுகிறது". எனக் குறிப்பிட்டுச் செல்வது சிந்தித்துப் போற்றுதற் குரியதாகும்.

கோயில் பிரகாரம் அமைக் கையில் அடியார்களின் வசதிக்கேற்ப கோபுர வாயில்கள் ஒன்றோ பலவோ ஆகம விதிப்படி அமைப்பர். கோயிலின் உள்ளே புகுந்ததும் முதற் கண்ணுள்ள பெரிய பிரகாரத்திற் கேற்பக் கோயிலின் சிறப்பினை மனத்துட் கொண்டு ஒன்றோ கோபரவாசல் பலவோ அமைக்கப்படும். அஃதாவது திக்குக்கு ஒன்றென நான்கு வாசல்கள் வரை அமைக்கப்படும் எனினும் சுவாமி சந்நிதிக்கு எதிர்ப்புறமாக அமையும் கோபுர வாசலே மிகச் சிறப்புடைய தென்பர். அந்தக் கோபுர வாசல் மீது எழுப்பப்படும் இராச கோபுரமே ஏனைய கோபுரங்களிலும் உயரமும் சிறப்புங் கொண்டு விளங்கும். இந்தக் கோபுரமே "வாய்மை" எனும் தத்துவ த்தைக் கொண்ட தென்பது.

9.384.0

"உள்ளம் பெருங்கோயில் ஊனுடம்பு ஆலயம் வள்ளற் பிரானார்க்கு வாய்கோ புரவாசல்"

எனும் திருமூலர் வாக்கால் கெளியலாம் பெரிய கிருக்கோயிலில் அமையும் உறுப்புக்களுள் கோபுரம் அகன்றும், நீண்டும், உயர்ந்தும் பல காணப்படுவதாகும். நிலைகளுடன் நிலைகளைச் சில வேளைகளில் மாடங்கள் என்றம் குளிப்பிடுவர். அவ்வாறான நிலைகள் முன்றிலிருந்து பதின்மூன்று வரையில் திருக்கோயிலின் பெருமைக்கேற்ப அமைத்து வந்துள் ளனர். பல்லாண்டு காலமாக மொட்டைக் கோபுரமென வழங்கப்பெற்ற திருவர ங்கத்துப் பெரியவாசற் கோபுரம், இந்த நூற்றாண்டில் அகோபில் மடம் தவத்திரு. <u>ஜீயர் சுவாமிகளினால் பதின் மூன்று</u> மாடங்களுடன் இராசகோபுரமாகக் கட்டப்பட்டுள்ளது. ஆசியாக் கண்டத் திலேயேமிக உயரமான கோபுரமாக இது கருதப்படுகிறது. இது பாரதத்துக்கே பெருமை யாகும்.

இராசகோபுரம் பற்றிச் சிந்திக்கும் அருளாளர்கள் தத்தம் சிந்தனைக்கேற்பக் கருத்துக்களைக் புலப்படுத்தியுள்ளனர். எடுத்துக் காட்டாகச் சுவாமி சித்ப வானந்தர் கருத்தினை மீண்டும் நோக்கலாம். "இராஐகோபுரத்தின் அருகில் வந்து அதன் அமைப்பைக் கவனித்துப் பார்த்தால், சில அதிசயங்கள் தோன்றும். கணக்கற்ற வடிவங்கள் அதன் கண் அமைக்கப் பெற்றிருக்கின்றன. அவைகளுள் மானுட வடிவங்களை ஏராளமாகக் காணலாம். அவர்களுடைய விதவிதமான வாழ்க்கை முறைகளும் ஆங்கு வடிவங்களில் விளக்கப் பெற்றி ருக்கும். தேவர்களும் வேண்டியவாறு அதில் இடம்பெறுகின்றனர். தேவர்களின் செயல்களும் இராஐகோபுரத்தில் விளங்கப் பெற்றிருக்கின்றன. விலங் குகளும், பறவைகளும் ஏனைய சிற்றுயிர் களும் அதில் இடம்பெறுகின்றன. பிரபஞ்ச அமைப்பில் இவை யாவுக்கும் இடமுண்டு என்பது கோட்பாடு. சிற்றுயிர்கள், பேருயிர்கள், விலங்கு இனம், மக்கள் இனம், தேவர் கூட்டம் ஆகிய எல்லோரும் பிரபஞ்சத்தில் இருக்கிறார்கள். அண்டத்தினுள் இன்னதுதான் இருக்கிறது, இன்னது இல்லை என்று பாகுபடுத்த முடியாது. எல்லாப் படித்திரங்களிலும் உள்ள அனைத்தும் ஆங்கு இடம் பெற்றிருக்கின்றன. இக்கோட்பாட்டை கோபரம் உருவகப்படுத் இராஐ தியுள்ளது."" என்பது சுவாமி சித்பவானந்தரின் கருத்தாகும்.

கோயிலில் அமையும் கோபுரத்தின் உச்சியிலும் கலசங்கள் வைக்கப்படும். கோயிலின் கட்டட அமைப்பிற்கும், சிற்ப சித்திர அமைப் பிற்கும் முடி நிலைக்கும் சிறப்பாகக் கலசங்கள் இடம் பெற்றுப் பொலிவையும் தெய்வ நல ஆற்றலையும் வழங்கி வருவதாக மக்கள் நம்புகின்றனர். எனவே, கோயிலைக் கட்டி முடித்த நிலையிலும், செப்பனிட்டுப் புதுப்பித்த நிலையிலும், செப்பனிட்டுப் புதுப்பித்த நிலையிலும் கோபுர விமானக் கலசங்களுக்குப் புனித நீராட்டுதலாகிய திருக்குடமுழுக்கு அல்லது கும்பாபிலேகம் அல்லது

சம்புரோட்சணம் (புனித நீர் தெளித்தல்) நடத்தி மன நிறைவு கொள்கின்றனர்.

கோபுரத்தைப் பொறுக்க வரையில், மாடங்கள் அல்லது தட்டுக்கள் என்ணிக்கையை மனக்துட்கொண்டு ஆகம விகிப்பட கலசங்களின் எண்ணிக்கையை நிர்ணயிக்கின்றனர். பெரும்பாலும் பார்வைக்குக் கென்படும்படி கோபுரக் கலசங்களை யெல்லாம் வரிசையாக அமைக்கின்றனர். பெரும்பாலாகக் கோபுரக் கலசங்கள் உலோகத்தால் (செம்பால்) அமைக்கப்படும். சில சுதையாலும் அமைக்கப்படும். சுதையால் அமைக் கப்படும் கலசங்கள் அன்னாசிப்பழ வடிவத்திலும் அமைந்திருக்கக் காணவாம்.

விமானங்களின் மீகு பெரும்பாலும், செம்புக் கலசங்களையும், மிகப் புகழ்பெற்ற ஆலய விமானங்களின் மீது பொன் முலாம் 4.811 செப்புக்கலசங்களையும் அமைப்பர். தொன்மையான ஆனால், சிறுபான் மையான ஆலய விமானங்களின் மீது கதைக் கலசங்களையும் வைக்கின்றனர். கோபுரக்கலசங்களைப் பொறுத்த வரையில் பொன் முலாம் பூசிய செப்புக் கலசங்களை வைப்பது மரபில்லை. பொதுவாகக் கோபுர விமானக் கலசங்கள் உலோகத்தால் அமைக்கையில் கோபுரத்துக்குப் பாதுகாப்பாக இருக்கும் வண்ணம் அக்கலசங் களில் வரகு தானியத்தை இட்டு நிரப்ப வேண்டும் என்பது சிற்பியர் நடைமுறை உத்தியாகும். இதனால் இடி விழாமல்

கோபுரமும் விமானமும் காக்கப்ப டுவதாகக் கூறுவர். செப்புக் கலசங்கள் காரணமாகச் சுற்றியுள்ள இடங்களுக்குக் காற்று) மண்டலத்தில் ஒரு வகையான காந்தம் அமைகின்றது பாதுகாப்பு எனக் கூறப்படுகின்றது. சுருங்கக் கூறின் இந்துக்கோயில் கோபுரங்கள் விமானங்கள் பற்றிப் பொதுவாக எடுத்துவிளக்கப் பட்டுள்ளன. மேலும் கோபுர வாசலின் தத்துவம், இராசகோபுர பெயர் விளக்கம், கோபுர விமானக் கலசங்கள் ஆகிய விடயங்களும் எடுத்து விளக்கப்பட்டுள்ளன.

நன்றி: ஆயாக்கடவை சித்திவிநாயகர் இராஐகோபுர புனருத்தாரண மகாகும் பாபிஷேக மலர் 1999

#### விரதம்

"மனம் பொறிகள் வழிச் செல்லாது நிற்கும் பொருட்டு, உணவை விடுத்தேனும் சுருக்கியேனும், மனம், வாக்கு, காயம் என்னும் மூன்றினாலும் கடவுளை விதிப்படி மெய்யன்புடன் விசேஷமாக வழிபடுதல் விரதம் எனப்படும்"

> ப.கணேசலிங்கம் சிரேஷ்ட விரிவுரையாளர், இந்து நாகரிகத்துறை, கலைப்பீடம் யாழ் பல்கலைக்கழகம்

#### பொருளாளறின் நினைவின் எழுத்துருக்கள்

ஒரு சமூகத்தின் வளர்ச்சியானது ஆலயங்களில் தங்கியிருந்தது என்பது புலப்படுத்தும் வகையில் எமது சிவாலயத்தின் பின்னணியைப் பார்க்கும் போது புலனாகின்றது. ஒரு தமிழ்ச் சைவ சமூகமானது சோழர் கால வரலாற்றிற்கு முற்பட்ட காலத்திலேயே செழிப்புற்று வாழ்ந்ததையும் இப் பகுதியில் அதனை நிர்வகிக்கும் நிறுவனமாக அமைந்த எமது உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலயம் விளங்கியதையும் பின்னர் இயற்கை அழிவுகளாலும், பிற மத யுத்தங்கள் மற்றும் அந்நிய ஆட்சிகளாலும் சிதைவடைந்து அழிந்து பல ஆயிரம் ஆண்டுகளின் பின்னரும் அச்சமூகத்தின் வரலாற்றைத் தெரிவிக்கும் சாட்சியாக இன்றும் நிலைத்திருந்து உலகறியச் செய்வதை அவதானிக்கலாம்.

இவ்வாறான பெருமைமிகு உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலயத்தினை நான் சிறுவயதில் (1980 களில்) சென்று வழிபட்ட ஞாபகங்கள் என் கண்முன்னே நிழலாடுகின்றன. விசேடமாக நடைபெறும் மகா சிவராத்திரியில் சக நண்பர்களுடன் சென்று ஓடித்திரிந்த ஞாபகங்கள் வருவதுடன் ஆன்மீக சிந்தையையும் தூண்டின. இவ் ஆலயத்தில் வாழ்ந்த சமூக ஆன்மீக வாதியாக சின்னத்துரை அப்பு நினைவில் வருவதுடன், அக்காலத்தில் வாழ்ந்த மகான்களான மாதாஜி பரமானந்த வல்வி அம்மையார், தவத்திரு கணேசானந்த சுவாமி ஆகியோரது ஆசிகள் கிடைக்கப் பெற்றேன்.

நாட்டில் ஏற்பட்ட யுத்த சூழ்நிலையால் ஆலய வளர்ச்சி மிக குறைவாகக் காணப்பட்டாலும் பலரது பெரு முயற்சிகளால் கட்டட வேலை திருப்பணிகள் செய்து வளர்ச்சியடைந்து வருகின்றதை காணக்கூடியதாக இருந்தது. 1995ஆம் ஆண்டு பொதுக்கூட்டத்தில் திரு தி. இராசநாயகம் ஐயா அவர்களின் தலைமையில் பொறுப்பேற்கப்பட்ட நிர்வாக சபையானது பல வருடங்களின் பின் புதுப்பொலிவு பெற்று சிவாலயத்தின் பெருமையையும் அடையாளத்தையும் மாவட்ட நீதியில் வெளிப்படுத்தியது சிறப்பான ஒரு வேலைத்திட்டமாகும். 1996 ஆம் ஆண்டில் இரண்டாவது மஹா கும்பாபிஷேக விழாவை சிவனடியார்கள் காணும் பெரும் பாக்கியம் கிடைத்தது. எனினும் நாட்டில் ஏற்பட்ட யுத்த சூழ்நிலையால் மீண்டும் ஆலயம் 1996 இறுதி காலப்பகுதியில் பூட்டப்பட்டதுடன் மக்களும் இடம்பெயர்ந்து சென்றனர்.

சில காலத்தின் பின்னர் 2000 ஆம் ஆண்டு மக்கள் மீள் குடியேற தொடங்கியதன் பின்னர் அப்பகுதி சமய, சமூக ஆர்வலர்கள் சேர்ந்து ஆலயத்தை மக்களின் வழிபாட்டிற்கு ஏற்ற வகையில் புனருத்தாபனம் செய்ய திரு ச.மு. மார்க்கண்டு ஐயா அவர்களின் தலைமையில் தற்காலிகமாக நிர்வாகக் குழு தெரிவுசெய்யப்பட்டு கும்பாபிஷேகம் 2000 ஆம் ஆண்டு நடைபெற்றது. இக் குழுவில் நான் பொருளாளராக தெரிவு செய்யப்பட்டதிலிருந்து என் சமய பணியும் ஆரம்பமானது. எம்பெருமானின் அருளால் என்பதை பெரும்பாக்கியமாக நினைக்கின்றேன்.

மீண்டும் ஆலயத்தின் பொதுக்கூட்டம் நடைபெற்று திரு தி. இராசநாயகம் ஐயா தலைமையில் நிர்வாகக் குழு தெரிவுசெய்யப்பட்டது. அதில் நானும் அங்கத்தவராக தெரிவுசெய்யப்பட்டது மகிழ்வைத் தந்தது. அக் காலப்பகுதியில் பல்வேறு ஆலய அபிவிருத்தி வேலைகளும், பூசைவழிபாடுகளும் சிறப்பாக நடைபெற்றன.

பின்னர் 2008 ஆம் ஆண்டு நாட்டில் ஏற்பட்ட யுத்த சூழ்நிலை காரணமாக ஆலயம் பூட்டப்பட்டது. ஆலயத்தின் விக்கிரகங்கள் மற்றும் பெறுமதிமிக்க பொருட்களை அப்போது பொருளாளராக இருந்த திரு.மா.பேரம்பலம் ஐயா அவர்களின் பெரு முயற்சியால் கிளிநொச்சி புளியம்பொக்கணை நாகதம்பிரான் ஆலயத்தில் பாதுகாப்பாக வைக்கப்பட்டது.

மீண்டும் மக்கள் மீளக்குடியேறத் தொடங் கிய பின்னர் 2011 ஆம் ஆண்டு அதே நிர்வாக சபையின் முயற்சியால் புனராவர்தன குடமுழுக்கு நடைபெற்றது. ஆலயத்தின் வளர்ச்சிப்பாதையானது அபிவிருத்தி நோக்கியும், ஆலய வருமான நோக்கிலும் வளர்ச்சியடைந்தன. அந்த வகையில் ஆலயச் சூழலைச் சுற்றி உள்ள ஆலயத்திற்கு சொந்தமான நூற்றுக்கணக்கான காணிகளை வயல்நிலங்களாக்கப்பட்டதுடன் அக் காணிக்கான நில அளவைச் சான்றுகளும் பெறப்பட்டுள்ளமை சிறப்பம்சமாகும்.

பின்னர் 2016 ஆம் ஆண்டு பொதுக்கூட்டம் நடாத்தப்பட்டு அதில் திரு.நா. உலகநாதன் ஐயா தலைமையில் புதிய நிர்வாக சபை தெரிவுசெய்யப்பட்டது. இதன் போது பொருளாளராகத் தெரிவுசெய்யப்பட்டதை பெரும் பாக்கியமாக பெற்றுள்ளேன. அக்காலப்பகுதியில் வெளிவீதியானது மிகவும் பயன்படுத்த முடியாதளவிற்கு காணப்பட்டதால் அதற்கு மண்நிரப்பி சிறந்த வீதியாக அமைத்தோம். அத்துடன் ஆலயத்தில் தினமும் அன்னதானம் வழங்கும் செயற்பாட்டை அன்னதான சபை அமைத்து அதனூடாக ஒழுங்காக நடைமுறைப்படுத்தப்பட்டது. அத்துடன் ஆலய வளாகத்தில் உள்ள ஐந்து ஏக்கர் நிலப்பரப்பில் 300 தென்னம்பிள்ளைகள் நடப்பட்டு தென்னந்தோட்டம் அமைக்கப்பட்டது. இதன் பயனை இனிவரும் காலங்களில் அனுபவிக்ககூடியதாக உள்ளது. மற்றும் பல வேலைத்திட்டங்கள் செய்யப்பட்டுக் கொண்டிருந்தன.

அதனைத் தொடர்ந்து 2016.10.06 ஆம் திகதி பொதுக்கூட்டம் நடைபெற்றது. இதன்போது திரு.சு.பசுபதிப்பிள்ளை ஐயா தலைமையில் புதிய நிர்வாகம் தெரிவானது. இதன்போது நான் மீண்டும் பொருளாளராக தெரிவு செய்யப்பட்டதை முற்பிறப்பில் செய்த வரமாக நினைத்து மகிழ்வடைகின்றேன். இவ் ஆலயத்தின் சிறப்பானது கிராமத்திலோ அல்லது மாவட்டத்திலோ அடங்கிவிடாது. இந் நாடும், முழு உலகமும் அறியச் செய்யும் வகையில் பாரிய அளவிலான திருப்பணிவேலைகள் ஆரம்பிக்கப்பட்டு அதன் ஒரு பகுதியை நிறைவு செய்து 2022.01.23 அன்று எம் பெருமானின் குடமுழுக்கு நடைபெற்றது அனைத்து மக்களும் அடைந்த பெரும் பாக்கியமே.



எம் பெருமானின் திருவிளையாடலானது காலத்திற்கு காலத்திற்கு காலம் ஏதோ ஒரு காரணத்தால் பின்னடைவை சந்தித்து வந்ததைப் போன்று 2021 ஆம் ஆண்டும் தொல்பொருள் ஆய்வு எனும் வடிவில் ஆலயத்தின் தொன்மையை அழிக்க பல சக்திகள் முற்பட்ட போதும் அப்பகுதி மக்கள், சமயப் பெரியார்கள், சட்டவல்லுநர்கள், அரசியல் பிரமுகர்கள், அரச அரசசார்பற்ற நிறுவன அலுவலர்கள், ஊடகவியலாளர்கள் போன்றோரின் பெரு முயற்சிகளால் அவர்களின் திட்டம் நிறுத்தப்பட்டு சிவாலயத்தின் சிறபபம்சம் உலகளாவிய ரீதியில் வியாபித்துள்ளது குறிப்பிடத்தக்கது.

இன்று இச் சிவாலயத்தின் சிறப்பை உலகறியச் செய்வதற்கு பொருட்கள் மூலமாகவும், நிதிவளம் மூலமாகவும், ஆலோசனைகள் வேலைத்திட்டங்கள் மூலமாகவும் உதவிய உள்ளூர் மக்களும் மற்றும் புலம்பெயர மக்களும் சிவனடியார்கள் அனைவருக்கும் உதவியமைக்கு பொருளாளர் எனும் வகையில் நன்றிகளைத் தெரிவிப்பதில் மகிழ்வடைகின்றேன். ஆலயத்தின் செயற்பாட்டுத் தகவல்களை ஞாபகத்தில் வைத்திருந்து தேவையான போது அதனைப் பெற கூடிய நபராக ஆலயத்தில் நீண்ட காலமாக உபதலைவராக இருக்கும் திரு.இ.பரஞ்சோதி ஐயா அவர்களைக் கூறுவது குறிப்பிடத்தக்கதாகும்.

இந்நிலைக்கு என்னை ஆளாக்கிய உருத்திரபுரீசுவரர் பெருமானின் அருளாலும் என் சமய பாதையானது நேர்வழியில் நின்று செயற்பட வழிப்படுத்திய அனைத்து சிவனடியார்களுக்கும் மற்றும் இந்நூலில் இக் கட்டுரை வெளிவர உதவியவர்களுக்கும் எனது மனமார்ந்த நன்றிகளைத் தெரிவித்துக் கொள்ளுகின்றேன்.

நன்றி.

திரு. இராமலிங்கம் சதானந்தன். பொருளாளர், (2018/2022) உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலயம்

"செயலும் சிந்தையும் சிவமே"





# அறிவு சாற் மேம்பாட்டுக்கு உதவும் ஆலயங்களும், அறவெறிப் பாடசாலைகளும், நூலகங்களும்,

சிறந்ததொரு சமுதாயத்தைக் கட்டி எழுப்புவதே பொதுவாக ஒவ்வொரு துறைசார்ந்தோரின் இலக்கும் பணியுமாக அமைந்துள்ளதெனக் கூறலாம். சமுதாய சிந்தனையை முன்னிறுத்திச் செயற் படுவேர் தனித்துச் செயற்படுவதிலும் கூட்டாகச் செயற்படும் போது அதன் பெறுபேறு காத்திரமாக அமைவதைக் காண்கின்றோம். "இன்பமே சூழ்க எல்லோரும் வாழ்க" என்றும் "சர்வே ஆனகா சுகினோ பவந்து" என்றும் ஆசிகள் வழங்கிக் குருமார் பிரார்த்திப்பதைக் கேட்டிருக்கின்றோம்.

"எல்லா உயிர்களையும் தன்னுயிர் போல எண்ணுவதும் அவ்வுயிர்கள் நலமே வாழக்கூடிய சூழ்நிலைகளை சமுதாயத்தில் ஏற்படுத்தி நன்கு நிலைத்துப் பயன்தரப் பாடுபடுவதும் ஒவ்வொருவரின் இன்றிய மையாக் கடமையாகும். "எல்லோரும் இன்புற்றிருக்க நினைப்பதுடன் நின்று விடாமல் "மண்ணில் நல்ல வண்ணம்" வாழ ஏற்ற வழிவகைகளை ஏற்படுத்துதல் வேண்டும் என்பதே இதன் பொருளாகும்.

நல்ல வண்ணம் வாழ ஆன்றோர் பல வழிகாட்டுதல்களை உருவாக்கித் தந்துள்ளார்கள். "இந்தச் சரீரம் நமக்குக் கிடைத்தது இறைவனை வணங்கி முத்தியின்பம் பெறும் பொருட்டேயாம்" என்பது நல்லை நாவலரின் நல்வாக்கு.

வாக்கியம் சரீரம் இவ் படைத்த அனைவருக்கும் பொருந்தும், வையத்துள் வாழும் வகையைத் தெரிந்து வாழ்ந்த எம் முன்னோர், எமக்காகத் தங்களின் வாழ்க்கை அனுபவங்களையும் இறை அனுபவங் களையும் வேதங்களாக, ஆகமங்களாக, சித்தாந்த சாத்திரங்களாக, பாரணங்களாக. திருமுறைகளாக, கொண்டர் பராணங்களாக. ரீகி நூல்களாக, அருள் மொழிகளாக இன்னும் வடிவங்களில் கலைஞானக் களஞ்சியங்களாக விட்டுவிட்டுச் சென்றுள்ளார்கள்.

"புல்" இல் இருந்து புறப்பட்டு "மனிதன்" என்னும் பரிணாமப் படியை அடைவதாகக் கூறுகின்றது மாணிக்க வாசகரின் திருவாசகம். இந்தப் பரிணாமப் படிநிலையிலுள்ள ஓவ்வொரு ஜீவராசி களும் தத்தமது அறிவு நிலைகளுக் கேற்ப, கடவுளை வழிபட்டு முத்தியடைவதாக புராணங்களில் இருந்து அறிகின்றோம். ஆற்றிவு படைத்த மனிதன் பல் வகையான அன்புநெறிகளைக் கடைப்பிடித்து ஒழுகி, இறைவனை அடைய முயல வேண்டும் என்பகே கெய்வப் பலவர் திருவள்ளுவரின் குறள்வழிச் செய்தி யாகும்.

இவ்வாறாக மெய்ப்பொருளாம் இறைவனை அடைவதற்கான முயற் சிகளில் மனிதனை ஆற்றுப்படுத்தும் முகமாகவே பலவித சமய நெறிகள் உருவாக்கப்பட்டுள்ளன. மனிதனை



நல்வழிப்படுத்திட, மனித வாழ்வை செம்மைப்படுத்திட சமய நெறிகளை உருவாக்கிய ஆன்றோர்கள் பல அனுபவ மொழிகளை வழங்கிச் சென்றுள்ளார்கள். அவர்களின் சிந்தனைகளையும் கோட்பா டுகளையும் பின்பற்றுவோரால் அச் சமயங்கள் சிறப்படைந்துள்ளன.

-9-3/5-R-n

மாதா, பிதா, குரு என்னும் படியான நடமாடும் தெய்வங்களின் துணையுடன் சமய ஞானிகளின் வழிகாட்டுதல்களுடன் நாற்பாதங்களின் வழிநின்று ஆன்ம ஞானத்தை தேடிக் கொள்வதன் மூலம் பிறவிப் பயனை எய்தலாம் என்பர். நாற்பாதங்களில் முதலாவதாக சரியைப் படியில் இறைவனை அருவமாகவும், உருவ மாகவும்,அருவுருவ மாகவும் உணர்ந்து அருளைப்பெறுகின்ற இடமாக ஆலயங்கள் விளக்கம் பெற்றுள்ளன. இறையருளை நாடிய தேவார முதலிகள் மூவருக்கும் ஆலயங்களிலேயே அந்த அற்புதக் காட்சியை இறைவன் காட்டியரு ளினார் என்பதை பெரிய புராணத்தில் காண்கின்றோம். நாயன்மார்களின் திவ்விய சரித்திரங்களில் அவர்கள் நாற்பாதங்களின் வழிநின்று முத்தியின்பம் பெற்ற செய்தியை அறிகின்றோம். "நித்தலும் எம்பெருமான் கோயில் புக்கு" அவர்கள் மேற்கொண்ட அரும்பணியின் வழியேயும் அற்புதங்களின் வழியேயும் வழிபாட்டின் சிறப்பை ஆலய உணர்கின்றோம்.

"ஆலயம் தொழுவது சாலவும் நன்று என்பதை உணர்ந்து உண்மைகளை, விழாக்களின், விரதங்களின், கிரியை களின் நோக்கங்களை தெளிவாக தெரிந்து கடைப்பிடித்தல் வேண்டும். தெய்வ பக்தியை வளர்க்கும் விதமாக மரபார்ந்த நம்பிக்கைகளை சமூகத்தில் அனைவருக்கும் வழங்குதல் வேண்டும். சபா விழாக்கள், வைபவங்கள் என்பன சமூகத்தின் ஒற்றுமையைப் பலப்படுத்தி ஒருவருக்கொருவர் உதவியாக வாழ ஏற்படுத்தப்பட்டனவாகும்.

அக்காலத்தில் ஆலயங்கள் சமய நிறுவனங்களாக மட்டுமல்லாமல் சமூக சேவை நிறுவனங்களாகவும் விளங்கி கூறியபடி, வந்தன. ஆரம்பத்தில் சமுதாயத்தின் மேன்மை கருதிய, சமூக சேவைகளை ஆற்றிய சமய னோடிகள் பலரை எல்லாச் சமய ங்களிலும் காண்கின்றோம். இன்னும் பல சமய நிறுவனங்கள் சமூகசேவைச் செயற் பாடுகளை ஆற்றி வருகின்றன. அக்கால ஆலயங்கள் சரஸ்வதி பண்டாரம் என்னும் நூல் நிலையங்களையும், நடனம், நாடகம், இசை, திருமுறை என்பவற்றுக்கான மண்டபங்களையும் கொண்டிருந்தன என வரலாற்றாய்வாளர்கள் சுட்டிக் காட்டு கின்றனர். மேலும் சிற்பக்கலை, கட்டிடக் கலை, ஓவியக் கலைக் களஞ்சிய ங்களாகவும் ஆலயங்கள் விளங்கின. நுண்கலைகள் ஆலயச் சூழலில் வளர்க் கப்பட்டன. பண்டிகைகளின் ஊடாக மக்கள் ஒன்றாகப் பழகுவதற்கான வாய்ப்புக்கள் உருவாக்கப்பட்டன. சமய விழாக்கள் ஊரை ஒன்று திரட்டி உற்சாகமாக இருக்கும் ഖതെക്വിരേ கொண்டா டப்பட்டன.

பிற்கால ஆலயங்களில் மேற்கூறப் பட்டவற்றில் சில கலைகளும் கலாசார அம்சங்களும் கைவிடப்பட்டு ஒருசில கலைகள் உச்சம் பெற்றுள்ளன. இதேசமயம் மனிதர்களின் எண்ண - ANS ------

ங்களும் சிந்தனை களும் பலநிலைப்பட்டு சமயத்தின்பால் பிடிப்பும் பற்றும் ஒப்பீட்டளவில் குறைவடைவதாகக் கருதப்படுகின்றது. குறிப்பாக இளம் தலை முறையினர் மத்தியில் விஞ்ஞான அறிவின்பாற்பட்டு எதற்கும் விளக்கம் வேண்டி நிற்கும் நிலைமை உருவா கியுள்ளது. சடங்குகளை, சம்பிரதா கடைப் யங்களைக் பிடிப்பகில் ஆர்வப்படாத போக்குக் காணப்ப டுகின்றது. மூத்தோரின், பெற்றோரின் வழிநடத்துதலை அனுசரிப்பதற்கும் மேலாக தமது சுய சிந்தனைக்கே முதலிடம் தரும் போக்கு காணப்படுகின்றது.

### சமயக்கல்வி

சமயக் கல்வியை பாடசாலைப் பருவத்தில் இருந்தே கற்பதற்கான வாய்ப்பு மட்டுமல்லாமல், சமயக் கல்வியைக் கற்று பட்டதாரியாகக் கூடிய வகையில் கல்வித் திட்டம் நடைமுறையில் இருந்து வருகின்றது.

ஆயினும் நம்பிக்கையீனம், விரக்தி, சமய ஈடுபொடின்மை, நல்ல நூல்களைக் கற்பதில் நாட்டம் இன்மை, வன்முறை விருப்பம், மூத்தோரை மதிக்காத தன்மை முதலிய இடர்தரும் பண்புகளின் வசப்பட்ட நிலையை இளையோர் மத்தியில் காண்கின்றோம். ஒழுக்கப் பண்புடன் கூடிய சமுதாய உருவாக்கத்தை ஏற்படுத்த வேண்டிய சமயக்கல்வி. இங்கே இளையோர் மத்தியில் நல்ல வாழ்வியல் பண்பா தவறிவிட்ட டுகளை உருவாக்கத் தன்மையை ஒருசில இடங்களில் காண்கி ன்றோம்.

அருளுடன் கூடிய அறிவு அமையு மாயின் மனிதர் வாழும் இட மெல்லாம் சீரும் சிறப்பும் தங்கிவாழும். ஆலயங்களில் சமயப்பணிகளுடன் சுமகப் பணிகளும் முன்னெடுப்பது அவசிய மாகும். புண்ணிய தலங்களான இலங்கை, இந்திய ஆலயங்கள் சில சமூகப் பணிகளை கிரமமாக மேற்கொள்கின்றன. தத்தமது பிரதேச மக்களுக்கு குறிப்பாக இளைய சமுதாயத்தினருக்கு பயன்தரத் தக்க அமைப்புக்களை சிறிய அளவி லாயினும் ஏற்படுத்தி சமூகத்தவரினதும், அரசாங்கத்தினதும் உதவிகளைப் பெற்று நடாத்த முன்வருதல் வேண்டும். அவ் வாறான அமைப்புக்கள் ஆலயங்களுடன் இணைந்ததாக அமைக்கப்படுதலே சாலச் சிறந்ததாகும்.

### 1. இந்து அறநெறிப் பாடசாலை

இலங்கை அரசாங்க இந்துசமய கலாசார அலுவல்கள் திணைக்களத்தின் அனுசரணையுடன் இந்து ஆலயங்களும் இந்து நிறுவனங்களும் அறநெறிப் பாடசாலைகளையும் அமைக்க முடியும். இளம் சிறார்களுக்கு சமயக் கல்வி, சமயக் கலாசாரம் என்பவற்றை ஊட்டுவதற்காக வாரத்தில் மூன்றுமணி நேர வகுப்புக்களை திணைக்கள உதவிகளுடன் நடத்தலாம். வாழ்வியல் சிந்தனைகளுடன் உயர் பண்புகளைப் பயிலக்கூடிய பாடத்திட்டங் களையும் பரீட்சைகளையும் சேவை உணர்வுடன் செயற்படும் ஆசிரியைகளின் ஊடாகத் திணைக்களம் நெறிப்படுத்து கின்றது.

தனியார் கல்வி நிறுவனங்களின், அரச பாடசாலைகளின் பூரண ஒத்துழை



ப்புடன் ஆலய அறநெறிப்பாடசாலையை முன்னெடுக்கும் போது பெற்றோரும் தமது பிள்ளைகளின் நலனுக்காக ஊக்கமளித்து உறுதுணையாக இருப்பர்.

### 2. நூலகங்கள்

அக்கால ஆலயங்கள் கலைக் கூடங்களாக மட்டுமன்றி, கல்விக் கூடங் களாகவும் மிளிர்ந்தன. சரஸ்வகி பண்டாரம் எனும் நூலகங்கள் ஆலயச் சூழலில் அமைந்திருந்தன. முன்னோர்கள் மொழியையும் இலக்கிய ங்களையும் கலைகளையும் வளர்க்கத் துணையான நூல்களையும் சுவடிக ளையும் ஆலயச் சூழலில் சேகரித்துப் பாதுகாத்து வந்தனர். நல்ல விமுமியங் ளை உணர, உணர்த்த இச் சேமிப்புக்கள் உதவின. இதனாலேயே அழிந்தவை போக எஞ்சிய இலக்கியச் செல்வங்களை உடையவராகத் திகழ்கின்றோம். நவீன காலத்தில் அச்சு ஊடகங்களும் இலத்தி ரனியல் ஊடகங்களும் தகவல் வழங்கு தலில் பெரும் புரட்சிகரமான மாறுதல் களை ஏற்படுத்தியுள்ள நிலையில் வாசிப்புக் கலாச்சாரத்தை ஆலயச் கூழலில் வளர்த்தெடுப்பது என்பது அவசியமானதாகும். சமய இலக்கியங்கள், சமய சஞ்சிகைகள் பரந்துபட்டு மக்களைச் சென்றடைய இவ் அமைப்பு உதவும்.

### 3.சமய, சமூகப்பண மன்றம்

தமது பிரதேச மக்களின் வாழ்வியல் மேம்பாடுகளுக்காகவும் தேச விருத்திக்காகவும் பாடுபடும் வாய்ப்புக்களை உருவாக்கி இளைய தலை முறையினருக்கு வாய்ப்புக் களை வழங்க வல்ல சேவை மன்றங்களை ஆலயங்கள் உருவாக்கிப் பராமரிக்க வேண்டும்.

வறுமை காரணமாக, இயலாமை காரணமாக எவர் ஒருவரும் பாதிப்புறும் நேரங்களில் ஆலயத்தின் ஊடாக சமூகப் பராமரிப்பு உகவிகள் வழங்கப்பட வேண்டும். நாயன்மாருடைய வரலாறுகளில், முற்கால, அண்மைக்கால ஆன்மீகப் பெரியோர்களின் வரலாறுகளில் சேவைகளை வழங்கியதான செய்திகள் பல உள்ளன. முன்னோர் வழியில் அறப்பணிகளை ஆற்றும்படியாக சமுதா யத்தை ஒருங்கிணைத்தலை ஆலயங் களில் சிறப்பாகச் செய்ய முடியும். முடிவாக, இறைநம்பிக்கை உடையவ ர்களாக, மனித நேயம் உடையவராக, அன்பின் அடிப்படையில் ஒருவருக் கொருவர் உதவி செய்யும் மனப்பாங் குடையவராக, நல்ல விழுமியங்களாலும் நல்லறிவினாலும் மேம்பட்டவராக ஆலயங்கள் என்னும் ஆன்மீகத் தளத் தினை மையப்படுத்தி ஒன்றிணைந்து செயற்படுவோம்.

> பிரம்ம ஸ்ரீ.க. சௌந்தரராஐ சர்மா இளைப்பாறிய நூலகர்



### புறாணங்கள் சுட்டும் சைவப் பண்பாட்டுச் சிந்தனைகள்

எமது சமயப் பண்பாட்டு வரலாற்றிலே தொன்மையான சிறப்பு வாய்ந்த சைவசமயமானது தனக்கேயுரிய சிறப்புக்களைப் பெற்று வந்துள்ளது. சைவசமயத்தினுடைய தொடக்கத்தைப் பற்றியோ அல்லது இந்து நாகரிகத்தின் தொடக்கத்தைப்பற்றியோ அறிய முடியாத வகையில் அவை பற்றிய ஆதாரங்களைப் பெற்றுக் கொள்வது கடினமானது. இதனை மகாகவி சுப்பிரமணிய பாரதியாரது கருத்து எமக்கு தெளிவாக எடுத்துக் காட்டுகின்றது "மரணமில்லாத இந்த இந்து நாகரிக கற்கைக்கு ஆதியிலே விதை விதைத்த வேதகால ரிஷிகள் அவர்கள் எக்காலத்திலே எத்தனை நூற்றாண்டுகளின் முன்னே இருந்தார்கள் என்பதை கணக்கிட்டுச் சொல்ல நவீன அறிவாராய்ச்சியில் யாதொரு கருவியுமில்லாது இருக்கிறது " என கூறுவதன் மூலமாக அறிய முடிகிறது

இத்தகைய சிறப்பு மிக்க சைவ சமயத்தினது பெருமைகளையும் சிறப்புக்களையும் விளக்குவதாக புராணங்கள் விளங்குகின்றன. புராணம் என்றால் "பழைமை" எனபது பொருள் புராதனம் என்ற சொல்லே புராணம் வந்தது என்பர். வேதங்களில் பொறித்துள்ள நுட்பமான அறங்களை எல்லாம் விரிவான முறையில் புராணங்கள் எடுத்துரைக்கின்றன.

திருவாசகத்திலே சிவ புராணம் சிவனது அநாதி முறையான பழைமை என விளக்கபட்டுள்ளது. ஆதி சங்கரர் தனது வடமொழி ஸ்ரீ கணேச பஞ்சரத்தினம் எனும் பஞ்சகத்தில் புராணம் எனும் சொல்லைப் பூர்வம்/ஆதி என்ற பொருளில் குறித்துள்ளார் மாணிக்கவாசகர் போற்றித் திருவகவலில் புரம் எரித்த புராண போற்றி" என புராணன் எனும் சொல்லை தொல் பரம் பொருள் எனும் பொருளில் கையாண்டுள்ளார் இதனை விட "புலவன் தீர்த்தன் புண்ணியன் புராணன்" என வரும் மணிமேகலைப் பாடலடியிலும் புராணன் என்பது பழமையானவர் என பொருள் கொள்ளப்படுகிறது

அந்த வகையிலே புராதனமானவை என்ற சொல்லப்படுகின்ற புராணங்களிலே புராதனமான எல்லா விடயங்களும் உள்ளடக்கப்படுவதோடு மனித வாழ்வினுடைய எல்லா அம்சங்களையும் உள்ளடக்கிய வகையில் அமைந்து பரிணாம வளர்ச்சி பெற்று வீர காவியங்களாகப் போற்றபட்டு சமய இலக்கியங்களாக பரிணமித்தமை சிறப்பானதாகும்

இத்தகைய புராணங்கள் தோற்றம் பெற்ற காலம் பற்றிய கருத்துக்களிலும் பல முரண்பாடுகள் காணப்படுகின்றன. ஐயாயிரம் வருடங்களுக்கு முன்னதாக கலியுக ஆரம்பத்தில் வியாசர் புராணங்களைக் கொடுத்தார் என குறிப்பிடப்படுகிறது. ஆனால் அவரது காலத்திற்கு முன்பே புராணங்கள் இருந்துள்ளன சாந்தோக்கிய உபநிடதத்தில்



காணப்படுகின்றன.

நாரதர் தாம் அத்தியாயனம் பண்ணிய வித்தைகளில் ஒன்றாக புராணத்தைக்

கூறுகின்றார். எனவே வேத காலத்திலேயே புராணம் இருந்துள்ளது. வியாசர் 40000 கிரந்தங்களில் புராணங்களை எழுதியுள்ளார் 32 எழுத்துக்களைக் கொண்ட சுலோகமே கிரந்தமாகும். பதினெட்டு புராணங்கள்

| சிவபுராணங்கள்          | கிரந்தம் |  |  |  |  |
|------------------------|----------|--|--|--|--|
| சிவபுராணம்             | 24000    |  |  |  |  |
| ပ၍ရဦး။ புராணம்         | 14500    |  |  |  |  |
| மாரீக்கணீடேய புராணம்   | 9000     |  |  |  |  |
| <b>இ</b> லிங்க புராணம் | 11000    |  |  |  |  |
| ஸீகந்த புராணம்         | 81100    |  |  |  |  |
| வராக புராணம்           | 24000    |  |  |  |  |
| ഖാനായ പ്രാത്താനു       | 10000    |  |  |  |  |
| மச்சபுராணம்            | 14000    |  |  |  |  |
| ကားရှိပ များထားယိ      | 17000    |  |  |  |  |
| பிரமாணீடபுராணம்        | 12000    |  |  |  |  |

| விஷ்ணு புராணங்கள்            | கிரந்து |  |  |  |  |
|------------------------------|---------|--|--|--|--|
| கருட புராணாமீ                | 19000   |  |  |  |  |
| நாரதீய புராணம்               | 25000   |  |  |  |  |
| ഖി <u>മെള്</u> താവ പുന്നതാഥ് | 23000   |  |  |  |  |
| பாகவத புராணம்                | 18000   |  |  |  |  |
|                              |         |  |  |  |  |

| பிரம்ம புராணங்கள் | <b>கி<i>ரு</i>ந்தம்</b><br>10000 |  |  |  |
|-------------------|----------------------------------|--|--|--|
| பிரமீம புராணமீ    |                                  |  |  |  |
| பதும் புராணம்     | 55000                            |  |  |  |

| சூறிய புறாணம்           | கிரந்தம் |
|-------------------------|----------|
| பிரம்ம வைவர்த்த புராணம் | 18000    |

| शकेकी पुगानकार्ण | கிரந்தம் |  |  |  |
|------------------|----------|--|--|--|
| ஆக்நேய புராணம்   | 15400    |  |  |  |

இப் புராணங்கள் போற்றிக் கூறப்படுகின்ற தெய்வங்களுக்கு ஏற்ப அவை மூன்று குணங்களைக் கொண்டதாக வகுக்கப்பட்டுள்ளன





### - 1835 -

### - 9-1/2-R-

### 01.சாத்வீக புராணங்கள்

விஷ்ணு புராணம், நாரதீய புராணம் , பாகவத புராணம், பாகவத புராணம், கருட புராணம், பத்ம புராணம், வராக புராணம்

### 02. தாழச புராணங்கள்

மத்சய புராணம் , கூர்மபுராணம், விங்கபுராணம், சிவபுராணம் அக்னி புராணம் ஸ்கந்த புராணம்

### 03. இராஐ புராணங்கள்

பிரமாண்ட புராணம் , பிரம்ம வைவர்த்த புராணம், மார்க்கண்டேய புராணம், பிரம்ம புராணம், வாமன புராணம், பவிஷ்ய புராணம்

இத்தகைய பதிணென் புராணங்களை

<u>വിഗ്രസ്</u>ന പ്രച്ചാഥ് തഖത്തെയുക് തക്കാഥ്

**ය**ගලන දිය<u>ල්</u>නු ur සබුපුර

அருடரு நாரதிய மார்க் கணிடம்

ලා,ස්ත්ශිත සර්ගම් පස්ෂර

கரு தரும் பொருள் 8சர் பிரமவை வர்த்தம்

இலிங்கம் வாரக மெய்க் காந்கம்

மருவுவா மனச் சொற் கூற்ம நீண் மற்சங்

கருடஞ் சிறந்தவா யவியம்"

என சிறப்பித்துக் கூறப்படுகிறது

மகாபுராணங்களை அடுத்து புராணங்கள் வரிசையில் 18 உ.ப புராணங்கள் அமைந்து விளங்குகின்றன. இவை மகாபுராணங்களில் கூறப்பட்ட செய்திகளை மேலும் விபரித்துக் கூறுவதாகும். இதனை

நவையில் சனற்குமாரம் வளர் நார சிங்கம்

புகழ் நந்தி துருவாசஞ் சொற்

சிவ தரும் மியன்னார், தீயங்காபி

லந்திகழ் மானவஞ் சீர் வாய்ந்த

வுசனமவா சிட்ட லிங்கம் வாருணங்கா

ளிக முலகிற் கருள் சாம் பேகஞ்

சவுமிய நற் சவுரமுயர் பராசரமா

பார்க் கவமாஞ் சாற்றின்

எனும் பாடல் மூலம் விளக்கப்படுகிறது

01. சனறீகுமாரம்

10. வாசிட்டலிங்கம்

02. நாரசிங்கமீ

11. வாருணம்

03. நந்திகேச்சுரம்

12. ക്നണികഥ



|                       | c%%s- | c8560      | <br>cXXXx | (a) ( | કૃગ | රුදු | 31 |  |
|-----------------------|-------|------------|-----------|-------|-----|------|----|--|
| O4. <u>த</u> ுருவாசம் | 13.   | சாமீ8ம்கம் |           |       |     |      |    |  |
| OF POLETING           | 1.4   | Oroma      |           |       |     |      |    |  |

 04. துருவாசம
 13. சாமல்மை

 05. சிவதரும்
 14. சௌரம்

 05. நாரசியல்
 15. சௌரியல்

O5. நாரதியம்15. சௌமியம்O7. காரிலம்16. மாரீசம்

O8. மானாவம் 17. யாரசாம்

O9. உச**ன**ம் 18. பார்க்கம்

என்பனவே உபபுராணங்கள் பதினெட்டும் ஆகும்.

இப் புராணங்களில் பாதியை வியாசர் பெயரிலும், மற்றையவற்றை இயற்றியவர் பெயரிலும் வழங்குவது மரபு

இவற்றிற்கும் மேலாக இன்னும் 18 புராணங்கள் இருந்தன என்றும் ஆதி புராணங்கள் என்றும் அழைக்கப்பட்டன எனவும் கூறப்படுகிறது

O2 முத்கல புரா<del>ண</del>ம் 11. பசுபதி

O4.**ஆ**திக புராணம் 13. பிருக**த்**கார தீப்யம்

O5. ගසrurසකුපුර් 14. **ນ້ໍລ**ູ້ຂໍ**8**ພຖ້<del>ຼ</del>ອີງເບໍ

 06. இதவி சரிதம்
 15.பிரகத்வாமனம்

 07. கார்க்க புராணம்
 16.பிருகத்மாதசயம்

O8. கல்கி புரானாம் 17.சி&லாத்திர தருமம்

O9. கிருவீனாவதாரக்கதை 18. கண்டி லட்சுமி பிருகத்தரும்

என்பனவாகும்,

அந்த வகையில் ஹரிபிரசாத் சாஸ்திரி எனும் அறிஞரின் கருத்துப்படி புராணங்கள் பத்து பண்புகளைக் கொண்டுள்ளன அவையாவன

1.ມຜາເບໍ່ມຸ

2.படைப்பினுடைய விபரங்கள்

3.ഥതികൃത്രപെ കുടയാക്ക്

4.பக்தர்களுடைய பாதுகாப்பு

5.ഥത്തെത്വതല്യ ക്നരാഥ

6.அரசர்களுடைய. நிஷிகளுடைய பரம்பரை

7. துனி மனித வாழ்க்கை

8.உலகினுடைய அழிவு

9.படைப்புக்கான காரணம்

10.பிரமீமமீ

இப் பத்துப் பண்புகளை விட பிரம்மன், விஷ்ணு, சூரியன், உருத்திரன் ஆகியோரைப் போற்றுதல், உகைத்தினுடைய அழிவு, உலகத்தை, அறம், பொருள், இன்பம், வீடு, ஆகியவற்றால் பாதுகாத்தல் போன்ற விடயங்களும் கூறப்படுகின்றன.



மேலும் கோயில்களையும் பக்திக்குரிய இடங்களையும் கூறும் புராணங்கள் நாட்டு மக்களிடையே நிலையான ஒருமைப்பாட்டை வளர்ப்பதில் பெரும்பங்கு கொண்டிருந்தன. அவை பாரம்பரியமாக நடை பெற்ற நிகழ்ச்சிகளையும் வரன் முறையாக கூறுவன என்று கலாநிதி ஏடி – புசல்கெர் என்பார் அருமையாகக் கூறியுள்ளார்.

புராணங்களில் விஞ்ஞான நுணுக்கங்களும் கூறப்படுகின்றன. தூலநியதி, அறநியதி, அருள் நியதி எனப் பிரித்துப் பார்க்கும் போது தூல நியதியில் பூமியின் நிலப்பகுதி நீர்ப்பகுதி என்பனவும், வானத்தில் உடுக்கள், கிரகங்கள் என்பனவும், வடதுருவம், தென் துருவம் என்பனவும் அவற்றின் விபரங்களும் கூறப்படுகின்றன

மகாபாரதத்திற்கு பின் புராணங்களே உணர்ச்சியூட்டும் நூல்களாக மக்களிடையே பெரு மதிப்புப்பெற்று நிலவின. நூற்றாண்டு காலமாக காலக்கணிப்பை அமைத்துப் பார்க்கும் போதும் அவ்வக் காலத்து நாகரிகத்தைப் புராணங்கள் கூறுவதோடு சமுதாய மாற்றங்களையும் கூறுகின்றன.

"இலக்கியங்கண்டு இலக்கணம் செய்தல்" என்னும் மரபுக்கமைய பிற்காலப் புலவர்கள் புராணத்துக்கு இலக்கணம் வகுத்தனர். அவர் செய்த விரைவிலக்கணத்தில் புராணத்தைப் பஞ்ச லட்சணம் என குறித்தனர்

O1 - சார்க்கம்

- ජිලාකුද්ද

02 – பிரசி சர்க்கம்

- அழிந்து மீன்டும் உண்டாதல்

O3 - ഖഥ്*ಕ*ഥ്

– தெய்வப் பரம்பரை

04 – ഗത്രിക്കസ്

– മതിർക്കിൽ ക്വരാമ

O5 – வம்சியானு சரிகம்

– ഖഥ്ക്വ്കണിത് ഖന്ദാനു

என்பனவாகும்

மேலும் சிவபுராணமானது திருநீறு உருத்திராக்கம் ஐந்தெழுத்து முதலியவற்றின் சிறப்புக்களையும் கணேசன், கந்தன், வீரபுத்திரன் முதலியவர்களின் வரலாறுகளையும் விவரிக்கின்றது. ஸ்கந்த புராணத்தில், முருகன் தொடர்பான பல கதைகளும், அறப்பொருள்களும் கூறப்படுகின்றன. இலிங்க புராணம், சுவேதா ததீசி, நந்தி, உபமன்பு முதலியவர்களின் வரலாறுகளையும் சிவதீக்கை, சிவவிரதம், பஞ்சாக்கரமாகிய ஐந்தெழுத்து, உருத்திராக்களின் வகைகள், சிவயோகம், குரு சீடர் இயல்புகள் ஆகியவற்றின் விளக்கங்கள் கூறப்படுகின்றன. கூர்ம புராணம், கூர்ம மூர்த்தி இந்திரத்பும்நன் முதலியவர்களுக்கு கூறியது. ஈசுவர கீதை, வியாச கீதை, இலிங்க உற்பத்தி, அந்திகாசுரவதம் போன்ற சைவத் தொடர்பான கதைகளை உடையது. வாமன புராணமானது ரதி தனது பதியை இழந்த வரலாற்றினையும் இறைவன் இயலுலகில் கொண்டுள்ள வடிவங்களின் பெயர்களையும் விளங்குகிறது .

வராக புராணமானது அகத்திய கீதை, பித்ரு கீதை, நந்தி தேவர் வரலாறு தீர்த்தங்களின் சிறப்புக்கள், மரம் வைக்க வேண்டிய முறைகள் விளக்கபபட்டுளன. மச்ச புராணமானது அரச நீதி, விஷப பரிஷை .கொடை, நீத்தார் வழிபாடு ஆகியவற்றை விபரிக்கிறது. மார்க்கண்டேய புராணம் மார்க்கண்டேய முனிவரால் நான்கு முனி



குமாரர்களுக்கு கூறப்பட்டது. பிரமாண்ட புராணமானது சேஷ்த்திரங்களின் மகிமை தேவி பண்டாசுரனைக் கொன்று உலகைக் காத்த செயதிகள் கூறப்படுகிறது.

வடமொழியிலுள்ள புராணங்களை விட தமிழில் அதிக புராணங்கள். எழுந்துள்ளன. தமிழிற சைவ மரபுடன் தொடர்புடைய சேக்கிழாரின் பெரிய புராணம், பரஞ்சோதி முனிவரின் திருவிளையாடற்புராணம் கச்சியப்ப சிவாச்சாரியாரின் கந்த புராணம் ஆகிய மூன்றும் மிகவும் சிறப்புடையவையாகும். அறுபத்து மூவர் நாயன்மார்கள் ஒன்பது தொகை அடியார்கள் ஆகியோரின் சிறப்புக்களைக் கூறுவது பெரிய புராணம். மதுரை சொக்கநாதர் ஆற்றிய அறுபத்தி நான்கு திருவிளையாடல்களை விளக்குவது பரஞ்சோதி முனிவரின் திருவிளையாடற்புராணம்

பரஞ்சோதி முனிவர் தமது நூலிற் சைவத்தின் மாண்பு சித்தாந்த சாத்திர நுண் பொருட்கள் ஆகியவற்றை விளக்கியுளார். தமிழ் மொழியில் எழுந்த ஸ்தல புராணங்கள் புனித சேஷ்திரங்கள், தலம் மூர்த்தி, தீர்த்தம் விருட்சம் ஆகியவற்றின் சிறப்புகளையும் அச் சேஷ்திரங்களின் புராண வரலாறுகளையும் விளக்குகின்றன இவ்வகையில் நிரம்ப வழகிய தேசிகர் இயற்றிய சேது புராணம், கச்சியப்ப முனிவர் இயற்றியுள்ள தணிகை, காஞ்சி, திருவானைக்கா பூவாளூர், பேரூர்ப் புராணங்கள் அத்தலங்களின் புகழினைக் கூறுவதுடன் சைவ மரபின் சிறப்புக்களையும், சித்தாந்த சாத்திங்களின் உட்கருத்துக்களையும் எடுத்துக் கூறுகின்றவையாகும். வரதுங்க ராமபாண்டியர் இயற்றிய பிரமோத்தர காண்டம் சைவ அடையாளங்களான திருவைந்தெமுத்து, திருநீறு ஆகியவை பற்றியும் சைவ வழிபாடுகளான சிவராத்திரி, பிரதோஷம், சோமவாரம், மகேசுவர வழிபாடு பற்றியும் விவரித்து கூறுகிறது.

அவ்வகையில் தமிழ் மொழியில் எழுந்த புராணங்கள் தற்போது கிடைக்கப் பெற்றுள்ளவை கி.பி 16ஆம் நூற்றாண்டிற்குப் பிற்பட்டவை. அவற்றைப் பின்வரும் முறையில் வகைப்படுத்தலாம்.

- 01) மகாபுராணங்களின் மொழி பெயர்ப்பு நூல்கள்
  - ♦ கூர்ம புராணம்
  - ♦ இலிங்க புராணம்
  - மச்ச புராணம்

02. காவிய முறையில் அமைந்த புராணங்கள்

- பெரிய புராணம்
- ♦ கந்த புராணம்

03.மெய்யடியார்கள் வாழ்க்கை பற்றிய புராணங்கள்

- திருத்தொண்டர் புராணம்
- திருவாதவூரடிகள் புராணம்
- ♦ சேக்கிழார் புராணம்

04. விரத மகிமை பற்றிக் கூறும் புராணங்கள்



- ஏகாதசி புராணம்
- சிவராத்திரி புராணம்
- பிரதோஷ புராணம்
- 5) சாதி பற்றிக் கூறும் புராணங்கள்
  - வன்னியர் புராணம்
  - ♦ சாதி நிர்ணய புராணம்
  - அங்கத புராணம்

06.தலங்கள் மீது எழுந்த புராணங்கள்

- ♦ தணிகை புராணம்
- ♦ திருவிளையாடற் புராணம்
- ♦ கோயிற்புராணம்
- பழனித்தல புராணம்
- ♦ திருவாரூர்ப் புராணம்
- திருவையாற்றுப் புராணம்
- திருச்செந்தூர்ப புராணம்
- ♦ காஞ்சிப் புராணம்
- திருவானைக்கா புராணம்
- சீகாளத்தி புராணம்

சைவ புராணங்கள் பத்தில் கோயில் அமைப்புக்கள், இறைவனின் பலவகைத் தோற்றங்கள், திருவிளையாடல்கள், முப்பொருள் உண்மை, உலகத் தோற்றம், உலகம் இறைவனிடத்து ஒடுங்குதல், பதினான்கு மனுக்களின் வரலாறு, பெருமை வாய்ந்த மன்னர்களின் வரலாறு, சைவத்தின் திருவைந்தெழுத்து, திருநீற்றின் பெருமை, சிவராத்திரி, பிரதோஷம், சோமவாரம், சிவபூ ஐை முறைகள் ஆகியவற்றைக் கூறுவதுடன் சைவ மரபின் சிறப்புக்களையும் சித்தாந்த சாஸ்திரங்களின் உட்கருத்துக்களையும் எடுத்துக் கூறுகின்றன. இவ்வாறு நம் நாட்டில் பல தொன்மக் கதைகளை விளக்கும் புராணங்களில் சைவ சமயக் கருத்துக்கள் நிறைந்துள்ளன.

இந்த வகையிலே பார்க்கும் போது புராணங்கள் சமய முக்கியத்துவம் வாய்ந்தவையாகவும், தத்துவ விளக்க நூல்களாகவும் அமைகிறது . இந்துப் பண்பாட்டின் பல்வேறு அம்சங்களான உலகப்படைப்பு, தெய்வங்களின் பெருமை, வழிபாட்டு முறைகள் வரலாறு, கிரியை முறைகள், தத்துவ விளக்கம், சமய அறிவுரைகள், தானம் விரதம், பக்தி, போகம், சிவன் விஷ்ணுவின் பெருமை, இசை, இலக்கணம், நாடகவியல் என பலவாறான விடயங்களை புராணங்கள் எடுத்துக் கூறுகின்றன.

திரு.தா.நிகேதன் சைவ சமய பாட ஆசிரிய ஆலோசகர், வலயக்கல்வி அலுவலகம், கிளிநொச்சி.



### உருத்திரபுரநாயகி சமேத உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலய மகா கும்பாபிசேகம் – 2022





### திருக்கோவில்களும் அறப்பணிகளும்

### "தன் கடன் அடியேனையும் தாங்குதல் என் கடன் பணி செய்து கிடப்பதே"

- அப்பர்

மக்களை ஆனமீக ரீதியில் மன நிம்மதியையும், அமைதியையும் உருவாக்கி அன்பின் வழியில் பண்படுத்தி பேரானந்தப் பெருவாழ்வுக்கு வழி காட்டுவதே சமயமாகும். எல்லாச் சயமங்களும் அன்பையே போதிக்கின்றன. ஆன்மீக அடிப்படையிலான வழிமுறைகளுடாகவே நல்ல சமுதாயத்தைக் கட்டியெழுப்ப முடியும். எமது பண்பாட்டின் நிலைக்கள்னாய் விளங்குபவை கோவில்களாகும். எங்கும் நிறைந்திருக்கும் பேரருட் சக்தி சன்னித்தியமாக உறையும் இடங்கள் கோயில்களே என்பது இந்துக்களின் நம்பிக்கையாகும். ஓர் இனத்தின் பண்பாடு என்பது கலை, இலக்கியம், வரலாறு, வாழ்வியல் முறைகள், சமயம் மொழி, சமுதாய அமைப்பு என்பவற்றின் தொகுப்பாக குறிப்பிடலாம் மற்றவர்களுக்குப் பயன்படும் வகையில் மனதைப் பண்படுத்துவது பண்பாட்டில் அடங்கும். பண்பாட்டை வளர்த்துவருவதில் கோவில்கள் பெரும் பங்காற்றிவந்துள்ளது.

பல்லவர் காலத்திலும், சோழர் காலத்திலும் கோவில்கள் சமய சமூக மையங்களாகத் திகழ்ந்துள்ளன. ஆன்மீகப் பணியும் சமூதாயப் பணியும் நன்கு சிறப்பாக நடைபெற்றுள்ளது. மக்கள் வாழ்வு வளம் பெற கலை இலக்கியம் வளரவும் கல்வி, வைத்திய பராமரிப்பு, பொருளாதார மேம்பாடு என்பன நிறைவேற்றி சமூகத்தை மேம்படுத்துவதில் முக்கிய பங்கு வகித்தமையை அறிய முடிகிறது அன்னசத்திரம் நாடெங்கும் இயங்கின. இவ்வாறு சமூகப்பணிகள் அன்றைய காலங்களில் சிறப்பாக நடைபெற்றமை அறியமுடிகிறது.

இன்றைய காலகட்டத்தில் நலிவடைந்து செல்லும் எமது மக்களை எல்லா நிலைகளிலும் உயர்த்துவதற்கு கோவில்களும், சமய அமைப்புக்களும் முக்கிய பங்கு வகிக்க முடியும்.

இன்று எமது இந்து சமூகம் பல்வேறு சவால்களை எதிர் கொண்டுள்ளது. கல்வி பண்பாடு, பொருளாதார நிலையிலும், சமய விழுமியப் பண்புகளை இழந்தும், அறியாமையில் சரியான வழிகாட்டல் இன்றி சரியான சமய ரீதியான தலைமைத்துவம் இன்றியும் எமது மக்கள் காணப்படுகின்றார்கள்.

ஆன்மீகப்பணி சமூகப்பணி என்பன ஆற்றப்படும் சமூக மையங்களாக ஆலயங்கள் திகழ வேண்டும். மக்கள் மத்தியில் சமயக்கல்வி, சமயம் பற்றிய விழிப்புணர்வு சமயத்தில் உள்ள வாழ்வியலுக்கான சிந்தனைகள் மக்களிடம்



சென்றடையவில்லை. பின் தங்கிய கிராமங்களில் வாழும் பொருளாதார மற்றும் நோய் நிலைமை போன்றவற்றை எமது கோவில்கள் கவனமெடுத்து அவர்களுக்கான ஆலோசனைகள் வழிகாட்டல் உதவிகள் என்பன செய்து அவர்களும் எமது மதத்தின் பங்குதாரர்கள் என்பதை கவனத்தில் கொள்ள வேண்டும்.

நெருக்கடியில் உள்ள மக்களுக்கு உதவிடுவது அவர்களில் சிவனைக் காண்பதே. உண்மையான வழிபாடு "பசித்தவனுக்கு ரொட்டித்துண்டு வடிவத்தில் தான் இறைவன் காட்சியளிப்பான்" என சுவாமி விவேகானந்தர் கூறினார். பசித்தவனுக்கு விக்கிரகத்தைக் காட்டுவதால் பயன் இல்லை.

மக்கள் சேவையே மகேசன் சேவை என்பதற்கு கேற்ப திருத்தொண்டே தெய்வத்தை அடையும் மார்க்கம் என்ற அடிப்படையில்லேயே சமய ஆலய தொண்டுகள் முன்னெடுக்கப்பட்டு வரவேண்டும். இது மேலும் சிறப்பாக நடைமுறைப்படுத்த வேண்டும்.

நாள் தோறும் துன்பப்படும் ஏனைய மதத்தவர்களின் ஆளுகைக்குள் சிக்கியுள்ள பல்லாயிரம் இந்துக்களின் வாழ்வை மீட்கும் பொறுப்பு நம் அனைவருக்கும் உண்டு.

மக்கள் படும் அவலமோ சமய விழிப்புணர்வு சமய கல்வி சரியாக வழங்கப்படல் இன்றியோ, மத மாற்றங்களை கையாள்வது பற்றியோ, அறப்பணிக்கான முக்கியத்துவம் இன்றியோ, ஆலயங்கள் சடங்கு சம்பிரதாயங்கள் மட்டும் பேணிப் பாதுகாப்பதால் மட்டுமே சமயத்தை வளர்த்தெடுக்க முடியாது. அவை மிக முக்கியமானவை. ஆலயங்களின் கிரியைகள் சடங்குகள் நற்பண்புகள் வளர வாய்ப்பு ஏற்படுத்துகிறது. அகபுற தூய்மையை ஏற்படுத்துகிறது. சமயத்தின் கட்டுக்கோப்பை வலியுறுத்தவும் ஆன்மீக ரீதியில் ஆற்றுப்படுத்தவும் இறைசிந்தனை உருவாகவும் சடங்குகள் சம்பிரதாய நிகழ்வுகள் அவசியமானவை. அதனுடன் இந்துக்களின் இருப்பும் அவர்களின் சமூக மேம்பாடும் நிலைபெற்றால் தான் அனைத்தும் இருக்கும் ஆலயச் செயற்பாடுகளும் இருக்கும்

சமயத்தில் இரண்டு நிலைகள் உள்ளன. ஒன்று சடங்கு நிலை. மற்றையது அதன்மூலம் அடயப் பெறும் அன்பு நிலை. அன்பு அரிசி என்றால் சடங்கு உமி போன்றது. உமி அரிசியை பாதுகாக்க உதவினாலும் உமியே அரிசியாகிவிடாது. அரிசியைப் பயன்படுத்திய பின்னர் உமி தேவையற்றதாகிவிடுகின்றது. புராணக் கதைகளும், சடங்குகளும் மற்றைய அனைத்து விடயங்களும் உமி என்றால் இவற்றின் மூலம் அடையப்பெறும் அன்பு நிலை தான் அரிசி ஆகும். ஆனால் இன்று உமியே அரிசி ஆகிவிட்டது அரிசி இல்லாத உமி போன்றுள்ளது இன்றைய சமய வாழ்க்கையின் நிலைப்பாடு. உயர்ந்த பண்புகளை வளர்த்துக் கொள்ளும் நோக்கமில்லாது வெறும் சடங்குகளிலேயே நிறைவைக் காணும் நிலைப்பாடு தான் எங்கும் காணப்படுகின்றது. எனும் சுவாமி ஆத்ம கனானந்த மகராஐ சுவாமி அவர்களின் கருத்து இங்கு நோக்கத்தக்கது.



கோவில்கள் என்பது சமூகத்தில் இருக்கக் கூடிய மிக உன்னதமான முதல் தரமான சமூக நிறுவனமாகும். மக்களின் ஆன்மீக முன்னேற்றம், சமூக முன்னேற்றம், சமய வளர்ச்சி என்பனவற்றை அடிப்படையாக கொண்டு எமது சமயத்தையும், பண்பாட்டையும் பேணும் நடவடிக்கையே முதன்மை பெறவேண்டும்.

இவ் வாறான செயல்கள் நடைமுறைப் படுத்தக் கூடிய கட்டிக்காக்கக் கூடியவர்களாக ஆலய அறங்காவலர்கள் திகழ வேண்டும். அப்பண்புகளை உருவாக்கிக் கொள்ளவேண்டும்.

ஆலயங்களை அதிகரிப்பதோ திருப்பணிகளில் மட்டும் குறியாக இருப்பதோ சடங்குகளில் மட்டும் பெருமளவு கவனம் செலுத்துவதுடன் நில்லாது கோவிலை நம்பியுள்ள எமது சமூகம் பல்வேறு சவால்களை எதிர்கொண்டுள்ளது. பாரம்பரிய விழுமியங்கள் நலிவடைந்துள்ளது. சமயம் ஒழுங்காகப் பின்பற்றப்படாமையால் கோவில் வழிபாடு, பிரார்த்தனைகள், சமயக்கல்வி, அறநெறிக் கல்வி என்பன ஒழுங்குபடுத்தப்படல் வேண்டும். எம்மிடையே காணப்படும் பல்வேறு குறைபாடுகளால், ஒற்றுமை, தலைமைத்துவம் நலிவடைந்துள்ளது. சமுதாய முன்னேற்றம், ஆன்மீக முன்னேற்றம் இரண்டும் மனித குலத்தின் கண்கள் போன்றவை,

தியாக மனப்பான்மையுடன் மக்கள் தொண்டில் ஈடுபடுபவன மதத்தை நல்ல முறையில் பின்பற்றுபவன் ஆவான்

எனவே ஆலய அறங்காவலர்களுக்கு மிக முக்கியமான பணி இருக்கின்றது. அடியவர்களின் பக்தி விசுவாசங்களையும், எதிர்பார்ப்புகளையும் சரியாக வழிப்படுத்த வேண்டும். கோவிலுக்கு வருகை தருபவர்களின் முழுக் கவனத்தையும் திருப்பணியின் பக்கம் கவனத்தைத் திருப்பாது அறப்பணிச் சிந்தனைகளும் உருவாக்கப்பட வேண்டும். சரியான சமய வாழ்வு காட்டப்படாமல் போலிகளில் மூழ்கியுள்ளோம்.

ஆணவம் அழிந்து அன்பு பெருக வேண்டிய இடங்கள் கோவில்கள். அழகும், அருளும், புகழும், மகிழ்வும் நிரம்பிய இடமாக திகழவேண்டும்.

இன்று எமது சமூகத்தில் பல்வேறு குற்றச் செயல்கள், சமூக கலாசார பிறழ்வுகள், போதைப் பொருட்பாவனை என்பன பற்றியுள்ளது. இளைஞர்கள் தவறான பாதையில் தடுமாற்றத்தில் நிற்கின்றனர். ஆன்மீக நாட்டமின்றி தம்மிடமுள்ள ஆற்றல்களை திறமைகளை உணராது சரியான வழிகாட்டலின்றி வாழ்கின்றனர்.

இதற்கு பல காரணங்கள் கூறலாம். எனினும் எமது கோவில்களும், சமய அமைப்புக்களும் சமய அறிஞர்களும் பொறுப்பற்ற நிலைகளும் காரணங்களாகும்.

சமூகத்தில் நடக்கும் குற்றச் செயல்களுக்கு கோவில்களும் பொறுப்பேற்க வேண்டும். சமூகத்தில் விழிப்புணர்வை ஏற்படுத்த வேண்டும். சிலைகளும் கட்டடங்களும் தான் கோயில் ஆகாது. மக்கள் வாழ்வில் ஏற்படுகின்ற மாற்றங்களே, திருப்தியே உண்மையான கோவில்களுக்கான அர்த்தம். சமூகம் வேறு சமயம் வேறு அல்ல கோவில்கள் அறநெறி பரப்பும் இடமாகவும் நல்வாழ்வுக்குமாகவே



உருவாக்கப்பட்டவை. எனவே கோவில் அறங்காவலர்கள் சமூகப் பணியை கூழலுக்கு ஏற்றவாறு திட்டமிட்டு நடைமுறைப்படுத்தி எமது மக்களைக் காப்பாற்றாவிட்டால் எமது சமூகத்தின் நிலை மோசமாகச் செல்லும். எல்லா வேற்றுமதத்தவர்களும் மதம் மாற்றுவதற்கு இந்துக்களை மட்டுமே நம்பியுள்ளனர். எம்மிடையே ஒற்றுமை, சமயத் தலைமை, சரியான சமய வழிகாட்டல் இல்லாமையும் கோவில்கள், சமய அறிஞர்கள், அமைப்புக்களின் சமூக நேயமில்லாத செயற்பாடுகளும் சீரின்மைக்கு காரணங்கள் ஆகும். எமது சமயத்தில் குறைபாடுகள் இல்லை எம்மிடையே தான் குறைபாடு உள்ளது. எமது தவறுகளை குறைபாடுகளைத் திருத்தி முன்னோக்கி சென்றால் மாத்திரமே எமக்கு மீட்சி உண்டு.

எனவே எமது கோவில்களை நாம் மிகச் சிறப்பாக நடத்துவதன் மூலம் சமூகத்தில் மாற்றங்களை ஏற்படுத்த முடியும். எமது சமூக சமய பண்பாடுகளை நன்கு பேண முடியும்.

அறப்பணிகளுடாக சமூக நிலைக்களனாக கோவில்களை மாற்றுவோம். அறம் செய்ய வேண்டிதன் அவசியத்தை திருமூலர் விளக்குகின்றார் "அறம் அறியார் அண்ணல் பாதம் நினையும் திறம் அறியார் சிவலோக நகர்க்குப் புறம் அறியார் பலர் பொய்ம் மொழிகேட்டு மறம் அறிவார் பகை மன்னி நின்றாரே."

### "நடமாடக் கோயில் நம்பர்க்கு ஒன்று ஈயில்

பட**மாடக் கோயில் பகவற்கு அது ஆமே**" நடமாடும் தெய்வங்களான மக்களுக்கு சமூகத்திற்கு செய்யும் சேவையே இறைவனை சென்றடையும் என்கின்றார் திருமூலர்.

வரலாற்றுப் பெருமை கொண்ட உருத்திரபுரீஸ்வரம் இன்று குடமுழுக்கு கண்டு நிமிர்ந்து நிற்கின்றது. இது தமிழர்களின் அடையாளம். ஆன்மீகமும், அறப்பணிகளும் ஆற்றும் முன்மாதிரியான சிறப்பு மிக்க சிவாலயமாகத் திகழ முழு சைவ உலகும் எதிர்பார்த்து நிற்கின்றது.

இதுவே எமது எண்ணமாகட்டும். இது நிறைவேற உருத்திரபுரீஸ்வரரைப் பிரார்த்திப்போமாக.

> திரு.அம்பலவாணர் சிவஞானசுந்தரம் ஓய்வு நிலை ஆசிரியர், உருத்திரபுரம்



### உருத்திரபுரநாயகி சமேத உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலய மகா கும்பாபிசேகம் – 2022













### சிவ பக்தி

தேவேர்களுக்கெல்லாம் மகாதேவேனான சிவனை உண்மை பக்தி கொண்டு வழிபடுபவர்கள் எல்லா நன்மைகளையும் அடைவர்.

சிவனை ஆராதிப்பவர்களுக்கு சோதனைகள் ஏற்படும் என்ற ஒரு ஐதீகம் நம்மவரிடையே உண்டு. இது ஓரளவிற்கு உண்மையாக இருந்தாலும் இச்சோதனை குறுகிய காலத்திற்கு மட்டுமானதே. வாழ்நாள் முழுவதும் தொடர்வதில்லை.

எப்படி பச்சை விறகானது எரிவதற்கு முன்பு கடுமையாகப் புகைப்பது போல் சிவனை வழிபடும் எமது கர்மவினையை அழிக்கும் முகமாக பச்சை விறகு புகைப்பது போல் சோதனைகள் ஏற்படும். எனினும் இறுதியில் எல்லாக் கர்ம வினைகளையும் அழித்து பேரின்பப் பெரு வாழ்வை வளங்கும் சக்தியுடையது சிவபக்தி. இதற்கு பலநாயன்மார்களின் வரலாற்று உதாரணங்களைக கூறலாம்.

மேலும் உண்மையான சிவபக்தியுடையவர்கள் தாம் செய்யும் தொழில்துறைகளுக்கு ஏற்ப தமது துறைகளில உச்சகட்ட நிலையை அடைவார்கள் என்பதும் மறக்கமுடியாத உண்மை.

இப்பிரபஞ்சத்தைப் படைத்த சிவன் அது செயறபடுவதற்கு ஒரு இயல்பான செயறபடுதன்மையை உருவாக்கியுள்ளார் (System).

சிவனும் தாம் உருவாக்கிய செயற்படுதன்மைக்கு கட்டுப்பட்டவரே. இதற்கு நீதிதேவன் சனீஸ்வர பகவான் பிடியில் அவர் அகப்பட்டது சிறந்த உதாரணம். எனினும் பக்தர்களின் சிவபக்தியைப் பொறுத்து அவற்றிலிருந்து விதிவிலக்களிப்பான் ஈசன். இதற்கு சிறப்பான உதாரணம் மார்க்கண்டேயே மகரிஷியின் வரலாறு. ஆம் தனது உண்மையான பக்தனுக்காக காலனைக் காலால் உதைத்து அகால மரணத்திலிருந்து காப்பாற்றியவர் சிவன்.

மேலும் சிவபக்தர்களின் சிவபக்தியின் அளவைப் பொறுத்தே அவர்களது வாழ்வில் அமானுஷ்யங்களும் நன்மைகளும் நடைபெறும்.

எனினும் இன்பமும் துன்பமும் நிறைந்த இப்பூவுலகில் மீண்டும் மீண்டும் பிறந்திளைக்காமல் சிவனுடன் இரண்டறக் கலந்து பிறப்பு இறப்பற்ற முக்தி நிலையை அடைவது தான் உயர்வான சிவபக்தியாகும்.

மேலும் சிவபக்தி தொடர்பான எனது உள்ளக்கருத்தை எழுத்துக்களாக வடித்து இக் கும்பாபிஷேக மலரில் இடம்பெற இடமளித்த மலர்க்குழுவினருக்கும், நிர்வாகத்தினருக்கும் எனது உளப்பூர்வமான நன்றிகள்.

> சேரன் திருவையாறு கிளிநொச்சி.



### மகிமை மிக உருக்கிரபரீசுவார் கும்பாபிவேகம்

உடம்பினை இருப்பிடமாகக் கொண்டு உயிர் விளங்குகின்றது. இதைப்போன்று கோயிலை இருப்பிடமாகக் கொண்டு தெய்வம் விளங்குகின்றது. ஆகம விதிப்படியும் சிற்ப சாஸ்திர விதிப்படியும் கட்டப்பட்ட கோயில்களில் கற்பக்கிரகத்தில் கூறப்படும் மந்திரங்கள் ஒலி அலைகளாக ஆலயத்தைச் சுற்றித்திரிகின்றன. 12 ஆண்டுகளுக் கொருமுறை மூர்த்தியின் கீர்த்தி குறைவடைகின்றமையால் பெருஞ்சாந்தி என்னும் கும்பாபிஷேகம் ஆலயங்களிலே இடம்பெறுவது மரபு. இதனைக் கருத்திற்கொண்டு பஞ்சாஸ்வரங்களுள் ஒன்றான புகழ் பெற்ற உருத்திரபுரீஸ்வரன் ஆலயத்தில் 23.01.2022 அன்று குடமுழுக்கு இடம் பெற்றது. முக்கியமாக 17 குண்டமமைத்து 40இற்கு மேற்பட்ட சிவாச்சாரியார்கள் 5 நாட்கள் தொடர்ந்தேர்ச்சியாக மந்திர உச்சாடனஞ் செய்து கும்பத்திற்கு வலுவேற்றி அந்த பூரணமான கும்ப நீரினாலே மூலமுர்த்திக்கும் விமானத்திற்கும் கோபுரத்திற்கும் பரிவார மூர்த்திக்கும் அபிஷேகஞ் செய்தார்கள். இக் காட்சிகளைக் கண்ணுற்ற அடியார்கள் பூர்வீகத்திலே புண்ணியஞ் செய்தவர்களென்பதில் ஐயமில்லை.

மூலமூர்த்தியாகிய சிவலிங்கம் சதுர ஆவுடையவராக அமைந்திருக்கின்றது. இதன் மூலம் இவ்வாலயத்தின் தொன்மை புலப்படுகின்றது. இதனைக் கருங்கல்லினாற் செய்த காரணம் யாதெனில் கல்லில் பஞ்சபூ தங்களாய் ஆகாயம், காற்று, நெருப்பு, நீர், மற்றும் நிலம் ஆகியவை அடங்கியுள்ளன. ஆகாயத்தைப் போல் வெளியேயுள்ள சப்தத்தை தன்னிடம் இழுத்து ஒடுக்கி அதன் பின் வெளியிடும் சக்தி கல்லிற்குண்டு.

கல்லிலே காற்றுள்ளது. கல்லிலே நெருப்பு தங்கியுள்ளது. கல்லிலே இருப்பதனால் தன் இயல்பான குளிர்ந்த நிலையிலிருந்தும் மாறாமல் இருக்கின்றது. கல்லிலே நிலம் என்னும் பூதமும் இருக்கின்றது. இவ்வாறு ஐம்பூத வடிவான ஆண்டவனின் உருவத்தை ஐம்பூதமும் அடங்கிய கல்லில் வடித்து வழிவடுவது மிகவும் சிறப்புடையது. கோயிலிலே உள்ள கர்ப்பக்கிரகத்திலே பகுக்கப்பெறுகின்ற சிற்பங்கள் பிரதிஷ்டை செய்யப்படும்வரை கற்சிலை எனப்படும். ஆனால் பிரதிஷ்டை செய்யப்பட்டபின் அது மூர்த்தி எனப்படுகின்றது. இப்படி மூர்த்தி எனப்படும் காரணம் யந்திரப்பிரதிஷ்டை செய்யப்படுவதால் தான் இப்படி மந்திர பிரதிஷ்டை செய்யப்படுவதைப் பிராணப பிரதிஷ்டை எனப்படும். இவ்வாறு கிடைக்கும் சக்தியை முழுமைப்படுத் துவதற்காகத்தான் கும்பாபிஷேகம் செய்யப்படுகின்றது.

யாகசாலை அமைத்து அந்த யாக சாலையில் ஒவ்வொரு மூர்த்திக்கும் கடம் வைத்து அதன் வெளியே முப்புரிநூல் சுற்றி உள்ளே நீர் நிரப்பி மேலே மாவிலை தர்ப்பை தேங்காய் வைத்து மூர்த்தியை ஆவாகனஞ் செய்து குறிப்பிட்ட மூர்த்திக்குரிய மந்திரங்களை சிவாச்சாரியர்கள் 3,5,7 என்று குறிப்பிட்ட ஆவர்த்திகள் மந்திர உச்சாடனம் செய்வார்கள். இப்படிச் செய்வதால் கடத்தில் உள்ள நீர் அந்த மூர்த்திக்குரிய XXX....

சகலவித ஆற்றலையும் பெறுகின்றது. அந்த நீரைக் கொண்டே மகா கும்பாபிஷேக நிகழ்வு நடைபெற்று ஆயிரக் கணக்கான மக்கள் உருத்திரபுரீஸ்வரரை உருத்திரபுரீஸ்வர நாயகியை சமேதராய் வழிபட்டு இறையருள் பெற்றனர்.

மூர்த்தி, தலம், தீர்த்தம் முறையாக அமைத்த ஆலயம் உருத்திரபுரீஸ்வரர் ஆலயமாகும். அன்பே உருவான இறைவன் பசுக்களாகிய எம்மைப் படைத்துக்காத்து அருளி வருகின்றான்.

> අඛ අඛ තේත්තිවෝ ජීඛාකතාயා මෝ අඛ අඛ තේෆුවු ජීඛාකත ගාලාර් අඛ අඛ තේෆුවු ජීඛාකත ගලාර් අඛ අඛ තේෆුවු පිළිබලර් ජීඛා අඛ අඛ තේත්ජ අඛ්යා සු

என இயம்பினார் திருமூலர். ஆறறிவுயிரியாம் மனிதனின் நோக்கம் சிவகதி அடைவதேயாகும். அன்பே சிவமான சைவர்களது முழுமுதற் கடவுளாகிய சிவனை வழிபட்டு சிவப்பேறடைய என்றும் இடைவிடாது இறைவனை வழிபடல் வேண்டும்.

திருமைலாப்பூர் என்ற தலத்திலே சிவநேசச்செட்டியார் என்னும் வணிகர் வாழ்ந்து வந்தார். அவரது இல்வாழ்வில் குழந்தைச் செல்வமின்றிக் கவலையடைந்தார். சிவபெருமானை நோக்கித் தவஞ்செய்து ஒரு பெண் மகவைப் பெற்றெடுத்தார். அவள் அழகான மங்கைப் பருவத்தை அடைந்தாள். சிவனை வழிபடப் பூந்தோட்டத்தில் பூப்பறிக்கச் சென்றாள். அங்கு அவளை சர்ப்பம் தீண்டி இறந்து விட்டாள். அவளது உடலை எரித்து சாம்பலைப் பொற் குடத்தில் வைத்து பூசித்து வந்தார். சிவநேசச் செட்டியார். இப்படி இருக்கும் நாளில் திருஞானசம்பந்த மூர்த்தி நாயனார் சிவஸ்தலங்களை வழிபட்டுக் கொண்டு திருமைவாப்பூரிலுள்ள கபாலீச்சரம் என்னும் திருத்தலத்தை வழிபட எழுந்தருளியிருந்தார். சிவநேசர் தன் ஒரேயோரு வாரிசான பூம்பாவை இறந்த செய்தியை அவருக்கு கூறி அழுதார். சாம்பற குடத்தை ஆலயத்தின் வெளிவீதிக்கு எடுத்துவரும்படி சம்பந்தர் தெரிவித்தார். சாம்பற்குடம் கொண்டுவரப்பட்டது. மட்டிட்ட புன்னை என்ற பதிகத்தைப் பாடினார். அழகிய பூம்பாவை உயிர் பெற்றெழுந்தாள் அப்பதிகத் தொடரிலே குடமுழுக்கு காணாது போதியே பூம்பாவாய் என்று திருவாய் மலர்ந்தார். இதிலிருந்து கும்பாபிஷேகத்தின் மகிமையை அறியக் கூடியதாக இருக்கின்றது. சிவனின் திருவடிசேர எளிய உபாயம் அன்பு நெறியாகும்.

**அ**ബ്വ് செய்தால் அல்லல் தீரும்.

அல்லல் தீர்ந்தால் அமைதி பெருகும்.

அமைதி பெருகினால் அதுவே இன்பம்.

சிறப்பும், மகிமையும் வாய்ந்த உருத்திரபுரீச்சரத்தானை உள்ளன்போடு வழிபட்டு ஆன்ம ஈடேற்றத்தை அடைவோமாக

ஓம் சாந்தி!!! ஓம் சாந்தி!!! ஓம் சாந்தி!!!

திருமதி. செல்வராணி சோமசேகரம்பிள்ளை செயலாளர் கிளி/மாவட்ட சைவமங்கையர் கழகம்



### வரலாற்றுச் சிறப்புக்குரிய உருத்திரபுநீசுவரர் ஆலயம் பற்றிய சிறப்புப் பார்வை

"எம்மிறைவன் என்றேத்தும் உருத்திரபுரஈசன் தம்மருளால் தந்த நந்தி முகத்தோனே — நம்பியுனை இறைவனுக்குத் தீந்தமிழில் இனிதூஞ்சற் பாமாலை நிறைவுறவே அடியேற் கருள்"

எனும் உருத்திரபுரீசுவரர் திருவூச்சல் துதியை மனதிருத்தி நீராடும் கடலுடுத்த நிலவுலகின் கண் முன்னைப் பழமைக்கும், பின்னைப் புதுமைக்கும் புதுமையாக விளங்குவது சைவ சமயமாகும். சிவ வழிபாட்டுடன் தொடர்புடைய தொன்மை நாகரிகமாக சிந்துவெளி நாகரிகம் விளங்குகின்றது. சைவ சமயமானது இன்று நிலவும் சமயங்கள் எல்லாவற்றிலும் மிகவும் முற்பட்ட வரலாற்றினைக் கொண்டதென "சேர் ஜோன் மார்சல்" என்பவர் குறிப்பிட்டிருப்பதும் இங்கு மனங்கொள்ளத்தக்கது. அந்த வகையில், தொன்மைக்கும் பழமைக்கும் வரலாற்றுச் சான்றாதாரமாக விளங்கும் உருத்திரபுரம் சிவாலயத்தின் 2022<sup>கம்</sup> ஆண்டின் மகா கும்பாபிஷேகத்தை முன்னிட்டு "உருத்திரபுரீச்சரத்தின்" வரலாற்றுத் தேடலை பதிவு செய்வதில் பெரு மகிழ்வடைகின்றேன்.

இலங்கைத் திருநாட்டின் இருபத்தைந்தாவது மாவட்டமாக 1984 இல் உதயமான கிளிநொச்சி மாவட்டத்தின் A9 வீதியின் மேறகுப்பக்கமாக கரடிப்போக்கு சந்தியிலிருந்து ஏறக்குறைய பத்து கிலோமீற்றர் தூரத்தில் அமைந்துள்ள உருத்திரபுரம் கிராமத்தின் தொன்மைச் சான்றாதாரமாக கோயில் கொண்டு எழுந்தருளியிருக்கும் "உருத்திரபுரீசுவரர்" ஆலயம் மகிமை மிக்கது. மூர்த்தி, தலம், தீர்த்தம், விருட்சம் ஆகியன ஒருங்கே அமையப்பெற்ற கிளிநொச்சி மாவட்டத்தின் ஒரேயொரு சிவாலயமாக தோன்றியிருப்பது இவ்வூருக்குப் பெருமையே.

தக்கனின் யாகத்தை மனோன்மணி அம்பாள் சமேதரராக அழித்த உருத்திரமூர்த்தியான சிவன் சாந்தம் கொண்டு குடியிருக்கும் ஆலயமிதுவாகும். சோழப் பெரு மன்னன் காலத்திற்கு முற்பட்ட வரலாற்றுச் சான்றுகள் பலவற்றை இவ்வாலயம் கொண்டிருப்பதால், காலத்திற்கு காலம் ஆய்வாளர்கள் ஆய்வுப்பணியை முன்னெடுப்பதும் அவை முற்றுப்பெறாமல் நிறுத்தப்படுவதும் குறிப்பிடத்தக்கது.

கரைச்சியின் குடியேற்ற கிராமங்களில் காலத்தால் முற்பட்ட குடியேற்றக் கிராமமாக உருத்திரபுரம் விளங்குவதை தொல்லியல் ஆய்வுகள் வெளிப்படுத்தியுள்ளன. அந்நியர் ஆதிக்கமும் அடிக்கடி இடம் பெற்ற படையெடுப்புக்களாலும், இயற்கை அனர்த்தங்களாலும் இவ்வாலயம் அழிவடைந்திருக்கலாம் என நம்பப்படுகின்றது.

இங்கு பிரதிஷ்டை செய்யப்பட்டுள்ள "ஆவுடையார்" சற்சதுர வடிவமுடையதும்



பிரம்மா, விஷ்ணு, உருத்திரர் என்னும் மூன்று பாகங்களாக அமைந்திருப்பதைக் கொண்டு இது இராசராஐ சோழனின் காலத்திற்கு முற்பட்ட சிவாலயத்தில் வைத்து வழிபட்டதற்கு ஒத்த தன்மையுடையதாக இருப்பதைக் கொண்டே இவ்வாலயம் சோழர்காலத்திற்கு முற்பட்ட வரலாற்றுத் தொன்மை உடையதென்பது உறுதியாகின்றது.

19<sup>ஆ்</sup> நூற்றாண்டில் அதாவது 1879 களில் கனகராயன் குளத்தை மறித்து இரணைமடுக் குளத்தைக் கட்டுவது தொடர்பான ஆய்வறிக்கையை பிரித்தானிய அரசுக்கு சமர்ப்பிக்கும் வகையில் உருத்திரபுரம் பேராற்றுப் பகுதியில் அணைக்கட்டொன்றை கட்டுவதன் மூலம் வீணாகும் நீரைத் தேக்க முடியும் என்ற உயரிய சிந்தனையில் அப்போதைய யாழ் மாவட்ட அரசாங்க அதிபர் சேர் வில்லியம் துவைனம் அவர்கள் ஆய்வுகளை மேற்கொண்ட போது தான், உருத்திரபுரம் குளத்தை அண்மித்திருந்த அழிவுற்ற நிலையில் இவ்வாலயம் கண்டுபிடிக்கப்பட்டது. எனினும் 1949 <sup>இல்</sup> உருத்திரபுரத்தில் குடியேற்றம் செய்யப்படும் வரை இவ் வழிபாடுகள் ஆலயம் பற்றிக் கவனத்தில் எடுக்கப்படாதிருந்துள்ளது. 10<sup>ஆம்</sup> வாய்க்கால் குடியேற்றத்தோடு தான் இவ்வாலயம் பற்றிய உண்மைகள் வெளிக்கொண்டு வரப்பட்டதும் குறிப்பிடத்தக்கது.

தொன்மையான உருத்திரபுரீ சுவரர் ஆலய இடிபாடுகள் பல்வேறு உண்மைகளை வெளிப்படுத்தி நிற்கின்றது. இந்தியாவின் தஞ்சைப் பிரகதீ சுவரர் ஆலய சாயலை ஒத்ததாக இவ்வாலயச் சூழல் அமைந்திருப்பதும், இலங்கையில் சப்த ஈஸ்வரங்களில் உருத்திரபுரீ சுவரமும் ஒன்றாக இருப்பதற்கான தடங்கள் பல இருந்தும் ஏனோ குறிப்பிடப்படவில்லை. எனினும் தரம் 10–11 சைவநெறி (பழைய பாடத்திட்டதில்) பாடப்புத்தகத்தில் ஈழத்து ஈச்சரங்களில் ஒன்றாக குறிப்பிடப்பட்டிருப்பது இவ்வாலயத்தின் தொன்மைக்கு சான்று பகிர்கின்றது.

1950<sup>ஆம்</sup> ஆண்டளவில் உருத்திரபுரம் பகுதியில் குடியேறிய மக்கள், அடர்ந்த காடுகள் சூழ்ந்த பகுதியாக இருந்தமையாலும் விலங்குகள், கொடிய விஷஐந்துகளின் பயம் காரணமாக வந்து போவபர்களாக இருந்த காலமது. அவ்வேளையில் தான் ஈசன் தவத்திரு வடிவேல் சுவாமிகள் கனவில் அழிபாடுகளில் புதையுண்டு இருக்கும் ஆலயம் பற்றிக் கூறியதாகவும், அதனை வேலாயுத சுவாமிகளுக்கு ஒப்புவிக்க அவரே குடியேறிய மக்களை ஒன்றுதிரட்டி அடர்ந்த காடுகள் சூழ்ந்த காட்டுப்பாதையில் "கொப்பு நெறி" எனப்படும் ஒற்றையடிப் பாதையை அமைத்து லாந்தர் விளக்கோடு குளத்தடிக்குச் சென்றதாகவும், குளத் தருகில் இடிபாடுகளுடனிருந்த சிவாலயத்தை கண்டுபிடித்ததாகவும் ஊர் பெரியவர்கள் கூறக் கேட்டுள்ளேன்.

இதனைத் தொடர்ந்தே பல்வேறு அரச நிறுவனங்களின் தலைவர், மற்றும் சைவ சமயிகளால் இவ்வாலயம் பற்றிய தேடல்கள் வலுப்பெறத் தொடங்கின. 29.06.1955 இல் தான் முதன்முறையாக இங்கு கண்டெடுக்கப்பட்ட ஆவுடையாரும் அதற்கு பொருத்தமாக அமைக்கப்பட்ட லிங்கமும் பிரதிஸ்டை செய்யப்பட்டு ஆலய கட்டட வேலைகள் ஆரம்பிக்கப்பட்டது.



மூலக்கருவறை, தேவிமண்டபம், விநாயகர் ஆலயம் என்பன கட்டி முடிக்கப்பட்டு 27.08.1958 இல் முதலாவது குடமுழுக்கு செய்யப்பட்டுள்ளது. இக் கட்டடப் பணிக்காக முதன் முதலில் சைவத்தின் அருட்குருநாதராகிய சிவயோக சுவாமிகள் ஆசியுடன் உவந்தளித்த சிறு தொகைப்பணமே உதவியதாக குறிப்பிடப்படுவதும் சிறப்பானதே.

1958 இன் பின்பு இவ் ஆலயத்தை ஆகம விதிமுறைப்படி கட்டுவதற்கான முயற்சிகள் மேற்கொள்ளப்பட்டது. சைவ சமய பெரியார்களும், கிராமமக்களும், நலன் விரும்பிகளும் ஒன்றிணைந்து இப்பணியில் ஈடுபட்டனர். 1980 களில் பாலஸ்தாபனம் செய்யப்பட்டு குட முழுக்கு நடந்தேறியது. காலத்திற்கு காலம் ஏற்பட்ட உள்நாட்டு யுத்த அனர்த்தங்களும், இடப்பெயர்வுகளும் அழிவுகளும் ஒன்றிணைந்து நீண்ட காலமாக புனருத்தாரணப் பணிகள் மேற்கொள்ளப்பட்டும் பூர்த்தியாகாத நிலையில், ஊரே முழுமையாக யுத்தத்தால் முடக்கப்பட்டு மீண்டும் 2010 இல் சொந்த ஊருக்கு திரும்பிய மக்களின் முயற்சியால் 20.01.2011 இல் மீண்டுமொரு மகா கும்பாபிஷேகத்தை எம் பெருமான் திருவுளம் கொண்டு ஏற்றிட்டார்.

கோயில் இல்லா ஊரில் குடியிருக்க வேண்டாம் எனும் முதுமொழிக்கமைய இன்று மீண்டும் 11 வருடங்களின் பின்பு உருத்திரபுரீசுவரர் உறைந்துள்ள ஆலயம் புனரமைப்பு செய்யப்பட்டு அழகிய ஆலயமாகக் காட்சியளிக்கின்றது ஊர் கூடித் தேர் இழுத்தது போல் எல்லோரின் ஆசியுடனும் பங்களிப்புடனும் வானுயர்ந்து நிற்கும் இவ்வூர் ஆலயத்தின் கம்பீரத் தோற்றம் அனைவருக்கும் மட்டற்ற மகிழ்ச்சியை வழங்கியுள்ளது.

பொதுவாக ஆலயங்கள் எப்பொழுதும் அறப்பணிகளுக்கு ஏற்ற இடமாகும். அதற்கமைய ஏறக்குறைய 200 ஏக்கர் நிலப்பரப்பை தன்னகத்தே கொண்ட ஆரம்ப கால ஆலயச் சூழல் இன்று ஏறக்குறைய 65 ஏக்கர் அளவுடையதாக இருந்த போதும் இங்குள்ள நிலப்பரப்பை சிறியளவு பணத்திற்கு குத்தகைக்கு விடுவதன் மூலம் நெற்செய்கை சிறுதானியம் தோட்டப்பயிர் செய்கையென பலரும் தம் வாழ்வாதார வசதிகளுக்காக உழைக்கும் மக்களாக கோவிலோடு இணைந்தவர்களாகக் காணப்படுவதும் குறிப்பிடத்தக்கது. 1980 களில் சிறுவயதினராக இப்பிரதேசத்தில் தந்தையின் மிளகாய்த் தோட்டத்திற்கு செல்வது இன்றும் பசுமரத்தாணியாக உள்ளது. பரந்த பிரதேசத்தில் பலரும் ஒன்றிணைந்து தோட்டம் செய்வதென்பது அன்றைய கோயில் வழக்காக இருந்தமையும் குறிப்பிடத்தக்கது.

1960 களில் சிவநகர் கிராமம் உருவாக்கப்பட்டதன் பின்பு ஆலயத்தின் செழிப்பு இன்னும் உயர்ந்ததெனலாம். மக்கள் தொகை அதிகரித்து காடுகள் அழிக்கப்பட்டு குடி மனைகள் உருவாக்கப்பட்டு ஆலயச் சூழல் எப்பொழுதும் அடியார்கள் நடமாட்டம் உள்ளதாகக் காணப்பட்டமையும் குறிப்பிடத்தக்கது.

சிவபெருமான் ஆதியும் அந்தமும் இல்லாதவர் காலத்தை கடந்த கலாதீதரான



-28/2°

அவரைப் போலவே அவரை வழிபடும் சைவ சமயமும் காலம் கடந்ததாகும். இங்கு நித்திய நைமித்திய பூசைகள் விசேட உற்சவங்கள் சிறப்பாக நடைபெறுவதும் குறிப்பிடத்தக்கது. 1990 களில் முதன் முதலாக நாகேந்திரக் குருக்களின் தலைமையில் பிரதோஷ விரதப் பூஜைகள் சிறப்பாக அனுஷ்டிக்கப்பட்டமையும் குறிப்பிடத்தக்கது. பல்வேறு பகுதிகளிளிலிருதும் பெண்கள் இவ்விரத நாளின் விஷேட பூஜைக்காக ஒன்று கூடுவதும், சிறப்பான வழிபாட்டு ஒழுங்குகள் நடைபெற்றதையும் எம்மோடு ஒத்த வயதினர் யாருமே மறக்கமாட்டார்கள். பூஜைகள் பொறுப்பளிக்கப்பட்டு செய்தமை இன்றுவரை நடைமுறையிலிருப்பது சிறப்பம்சமாகும்.

காலத்திற்கு காலம் எம்மூர் ஆலயத்தின் வளர்ச்சிக்காக ஊர் எல்லை கடந்த அடியார்களைக் கொண்ட அறங்காவலர் சபை அமைக்கப்படுவது இவ்வாலயத்தின் பெருமைக்கு இன்னொரு ஆதாரமெனலாம். அரச அரசசார்பில்லாத பல பெரியார்களின் கூட்டு முயற்சியால் சிறப்புற வழிநடத்தப் படுவதும் குறிப்பிடத்தக்கது.

உருத்திரபுரம் கிராமம் சித்தர்கள் வாழ்ந்த, வாழும் பூ மி என்றால் மிகையல்ல. ஆதரவற்றோரைப் பாதுகாக்கும் அளப்பரிய நிலையங்கள் சூழ்ந்திருப்பது இவ்வூரின் இன்னொரு வரலாற்று உண்மையாகும். குருகுலம், மகாதேவா ஆச்சிரமம், காந்தி சேவா நிலையம், புனித பற்றிமா விடுதி, ஆரோபணம் முதலானவை இன்றுவரை இளையோரைப் பராமரித்து கல்வி வழங்கும் நிலையங்களாக இருப்பதும் இவ்வூரின் அறப் பணிக்கு சிறந்த எடுத்துக்காட்டாகும்.

உருத்திரபுரீ சுவரர் ஆலயத்தின் தொன்மைக்கான சான்றாதாரங்களை வேறுபடுத்த முடியாத வகையில் ஊரின் தெற்கே புராதன வரலாறுகளைக் கொண்ட ஊற்றுப்புலம் கிராமமும் வடக்கே பொறிக்கடவை அம்மன் ஆலயமும் காணப்படுவதும் இவ்வூரின் தொன்மையையும் மக்களின் வாழ்வியலையும் விளக்கும் வரலாற்று ஆதாரங்களைக் கொண்டிருப்பதும் குறிப்பிடத்தக்கது.

கிளிநொச்சி மாவட்டத்தின் தொன்மைகளில் முதன்மையான உருத்திரபுரீசுவரின் வரலாற்று ஆதாரங்களை மறைப்புச் செய்யும் நிலைமைகளும் அண்மைக்காலம் வரை நடந்தேறிய வண்ணமேயுள்ளது. உதாரணமாக உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலயத்தில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட நடராஐர் சிலையானது கொழும்பு தொல்பொருள் அருங்காட்சிச் சாலையில் வைக்கப்பட்டிருந்தது. ஆனால் இன்று அச்சிலையை அங்கு காண முடியவில்லை எனும் செய்தியானது காலத்திற்கு காலம் தமிழர் வரலாற்று ஆதாரங்கள் மறைக்கப்படுவதை உணர்த்தி நிற்கின்றது. சிவாலயத்தின் சிதைவுகள் இன்னமும் காணப்படுவதாக ஆய்வாளர்கள் குறிப்பிடுவதும் ஆய்வுகள்முற்றுப் பெறாது தொடர்வதும் இவ்வாலயத்தின் மீள்எமுச்சிக்கு தடையாகவே உள்ளது.

ஆலயங்கள் அறப்பணிகளின் நிலையங்களாக ஆரம்ப காலங்களில் அடையாளப்படுத்தப்பட்டுள்ளன. அந்த வகையில் மீள் எழுச்சி பெற்றுள்ள



உருத்திரபுரீசுவர ஆலயமும் சமுதாய நலன் கருதிய அறப்பணிகளை முன்னெடுக்கத் துணிய வேண்டும். உள்நாட்டு வெளிநாட்டு இவ்வூர் மக்களின் பாரியளவு நிதிப்பங்களிப்போடு எழில் பொருந்தியதாக நிமிர்ந்து நிற்கும் எம்மூர் ஆலயம் தனக்கான அடையாளத்தை தொடர்ந்தும் பாதுகாப்பது காலத்தின் கட்டாயமானதாகும்.

மாவட்டம் கடந்த மக்களை உறுப்பினர்களாகக் கொண்ட சிறப்பார்ந்த அறங்காவலர் சபையாற்றும் அளப்பரிய பணிதான் இன்றைய வளர்ச்சிக்கு ஏதுவானது. கொடிய கொரொனா நோயிலும் தம் உடல் உழைப்பை நல்கிய அனைவரும் பெருமைக்குரியவர்களே. ஆலயத்திற்குரிய வளர்ச்சியாயினும் சரி. திருவிழாக் காலங்களில் நடைபெறும் அரங்க நிகழ்வுகளாயிலும் சரி முன்னாள் அறங்காவலர் சபை தலைவர் அமரர் தி. இராசநாயகம் (ஓய்வு பெற்ற அரச அதிபர் –கிளிநொச்சி) அவர்களின் சிவன் ஆலயத்தைப் பொறுத்த வரை ஒரு பொற்காலம் என்று கூறுவதில் பெருமையே

தொடர்ந்தும் யாவரும் ஒன்றிணைந்த கூட்டுப் பொறுப்பொடு ஆலயத்தை வழிநடத்தும் இன்றைய அறங்காவல் சபையினதும் அளப்பரிய பணி போற்றுதற்குரியது. மக்களை ஒன்றிணைத்த பூஜைகள் விழாக்கள் எழுச்சி கொள்ள முனைப்போடு அனைவரும் இன்னும் பயணிக்க வேண்டும்.

தொன்மை வரலாற்று மூலாதாரங்களைத் தன்னகத்தே கொண்டு ஆய்வாளர்களை இன்னமும் சிந்திக்கவும் ஆட்சியாளர்களை போட்டியிடவும் களமாகவுள்ள 1/2 உருத்திரபுரீசுவரர் உடனுறை மனோன்மனி அம்பாள் ஆலயமானது சோழர் காலத்துக்கு முற்பட்ட வரலாற்றுத் தொன்மையுடன் உருத்திரபுரத்தின் பெருமை பேசி நிற்கும் ஆலயம் என்பதில் இவ்வூர் வாழ் மக்கள் அனைவருக்கும். பேருவகையே. தொடர்ந்தும் வரலாற்று இறைவனின் மகிமையோடு பயணிப்போம்.

"மேன்மை கொள் சைவநீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்"

திருமதி. மீனலோஜினி இதயசிவதாஸ் அதிபர் கிளி/கிளிநொச்சி இந்துக்கல்லூரி



### உகைபுரமே உருத்திரபுறீச்சரமே...

வலம் வந்தடியார்கள் வரங்கேட்டருளீயும் பலம் கொண்ட பரமேஸ்வரா! பார்பதி துணைநாயகா!

மலம் மூன்றழித்திங்கு மலர்ந்தருள் புரிகின்ற மலரவா! மகேஸ்வரனே! நிலமிதில் நிரந்தர நிம்மதி நிதங்காண வரமருள் நித்தியானந்தனே! தலம் தீர்த்தம் மூர்த்தியெனத் தரணியில் தனித்தோங்கும் நலந்தரு நீலகண்டனே!

குலங் கல்வி மானமும் குறையாத செல்வமும் தந்தருள் காக்கும் ஈசனே! மூர்த்தி தலம் தீர்த்தமென முறையாய் அமைந் திலங்கு அருளோங்கு உருத்திரபுரீச்சரமிகே.

பூர்த்திபெற்றுய்திடும் பேறான நாளிலே ஊர்திரண்டு ளமுருகியே உணர்வோடு பக்தர்கள் கொண்டாடும் அபிசேகமே பார்போற்றும் ஈஸ்வரனைப் பணிந்தேற்றிப் பண்பாடுவோம்

மருதோடு மா தென்னை தருவான பலவகைகள் பெருவாரியாய் விளங்கிடு பேரருள் உருத்திரபுரீச்சரமிதே! கருத்தோடு அடியார்கள் கரங்கூப்பி வரங்கேட்டு வருத்தங்கள் தீர்க்கின்ற தவமான பேரீசனே! நீரோடு வாய்க்காலும் நிறைவான பொழில் குழும் தெருவோடு வயல்குளங்களும் அருகோடு அமைந்தென்றும் அருளோடு அழகூட்டும் பெரு வரலாற்றுப் பதியிதாகுமே.

விருப்போடு விரைகின்ற அடியாரின் வினைதீர்க்கும் விந்தைநிறை சதுர ஆவுடையனே!

மருங்கமர் ஈஸ்வரியின் மகத்தான கருணையின் வடிவான பரமேஸ்வரா! சிரமங்கள் பாராது சிறப்பாகக் குடமுழுக்கை முழுதாக்க வரந்தந்து உழைத்த கரங்களே பசுபதி பாசமென பரந்தெங்கும் வாழ்கின்ற பக்தர்கள் கொடை தந்த கரங்களே வாழ்க! வாழ்கவே!

ஆசுகவி பாடியே ஆனந்தக் கூத்தனை வரம் வேண்டி வாழ்த்துகின்றோம் பேசுபொருளாகவே உருத்திரபுரீச்சரம் பெருமைகள் பூத்த தலமே! மாசுகள் நீக்கியே மதவெறியில்லாது மாண்புடன் மலரும் தலமே தேசுடன் தென்றலும் தேன்சொரி மலர்களும் மணம் கமழ்ந்து வீசிடும் சிவன் சோலையே

ஆதியாய் அமர்ந்திங்கு அருளீந்து சோதியாய் விளங்கிடும் ஆதிசிவனே! நீதியாய் வாழ்ந்திடச் சிவனவன் வீதியில் இருந்தருள் புரியும் அரனே!

ஆனந்தவல்லியம்மா! தவம்புரிந்து அருளினில் சமாதியாய் அமைந்த தபோவனமே ¥9. \_\_\_\_ c¥\$\$

வேலாயுதசாமியார் வேண்டித் தவமிருந்த வேழனின் அருட்கூடமே! வடிவேல் சுவாமியார் தவம்பெற்று வரங்கொண்டு வாழ்ந்திட்ட மகாதேவ ஆச்சிரமமே! கதிரவேலாசிரியர்(அப்புஜீ) கரங் கூப்பித் தொழுதேற்ற கருணையின் குருகுலமே! அருளோங்கு அற்புதங்கள் ஆதிமுதலாகவே வரந் தந்த வரனே! சோழச் சதுர ஆவுடையனே!

உருத்திரபுரீச்சரம் உலகபுரமானதே தொல்பொருட் பழமை வாய்ந்ததே விருப்போடு அடியார்கள் தொழுதேற்றும் ஈஸ்வரம்( சப்த) ஏமுனில் ஒன்றானதே

பெருவரம் ஈந்திடும் பேறான ஈசனின் பேரருள் பெற்றுய்கவே வருகவே வருகவே! வரலாற்றுப் பதியிலே வந்து வரம் பெற்றுய்கவே!

இருகரம் கூப்பியே சிரந்தாழ்த்திப் பணிகிறேன் பேரருட் பேறான பெரும்பணியாற்றிய அறங்காவல் சபையினோர்க்கும் அருட் பணியாற்றிட அனைத்துமே ஈந்திட்ட நற்கொடையாளருக்கும்

உடல் பொருளுதவி யென உவந்திங்குழைத்திட்ட உண்மையடியவர்க்கும் சிவனவன் சித்தமே! சிந்தை வணக்கமே!.

கவிஞர் கலாகணேசன் உருத்திரபுரம்

## சர்க்க கோதைகளைசிறியர்

தர்மசால்தா குருகுலம் காயத்திரி பீடம்,கோலாடாவில். யாழ்பாரணம் சிவுழி மகாதேவ ஸ்ரீவக்ஷாம்கக் குரும்கள்

## க்குப்படுக்கையில் பிரியில்

சின்றுந் அமிந்த சிவகோர்காதங்கள்கள் இந்து மகாசபை ஸ்தாபல். நோர்வே നേഥംഫ്രീ മുട്ടെ ഥനങ്ങില ക്യൂട്ര്പ്കൈസ്റ്റിളി

சோதிடர் சிவந் சே. நடநாலக் கருக்கள் 3A ை யர் திரு

ஓம்வூதிலை பிரதி அதி ர்டி, சிவ்மாவாதி சாதக இவஞ்சூடர் சிவத்திரு கைவதற்றதாறன் enter osotoshun engae entered abayaga நான்றன் குறுக்கும் பாரும்பானம் எருக கொல்காய் சிவழுத் சி. அம்பிதன் கருக்கள் பாரும்பானம் ஏநக பூசண்சி சிவழி சிவருக்கு எதுத்திரப்புக்கில் கருக்கள் புரிகள் கருக நதினா சிவழி மோலக் கருக்கள் இருங்கள் இரும்பை சாந்த புதன்பர் சிவழி மாலசுப்பிரமணியக் குருக்கள் இரும்போ மானர் சாந்த புதன்பர் சிவழி மாலசுப்பிரமணியக் குருக்கள் இரும்போ வ சாதக பால்ஷன் சிவயூத் நப்பாமாக் தருக்கள் புலேயப்பலைய சிவயூத் சுவாகி யாகேஸ்வரக் தருக்கள் விளிவும்கள் சாநக இளவுள்ச சிவயு**ந் அருசனா**ச்சம **பைப்பதாசக்குருக்க**ர் கல்வியமன்கி. Franciscon Chairman

### ភ ឧបសេសភាខេំខិកមើយពីសេស

சிவயுந் எனேற்றிரன் போழ்ப்பாரைம். சிவத்திரு வாமதேவள் யைப் பயுப்படங்காம் சிவத்திரு விங்கேஸ்வுர்கபிலை ஊரா மு சிவைத் கழ்ததுகள் ஊட கினிரும்பி

சிவருந் ராமன்கைல் இயர் வந்தாறுமுகை

சிவத்திரு அலிலன் ஜயா பாழபாளர

# MEDIN HINGER DO

சிவ ஸ்டீ அமிர்த ஸ்ரீஸ்கந்தராஜக் குருக்கள் நாநநாத சீவகளைந்தி சினருதையும் இயர் "மகம் வடு தேவரானியா" சிவஸ் ராப்கநாத்கள்குருக்கள் அவர்களின் ஆசிகளுடன்

(மேற்படி ஆலா பிரதம் குகு), அக்ஷ்ய தர்மபிடம், புளியம் பொக்கணை இலைவர், வன்னிப் பிராந்திய சைவத்குருமார் ஒள்றியம். minimum alexandra englishmen

சிவுயந் இராமச்சந்திரக்குருக்கள் பாபு சர்மா

### SHADAMATURE CENTRALEDIES CENTRALEDIES CONTROL

சிவருத் தி. சுப்பிராடலரியத் குருக்கள் சிவள் சோம்சந்தரிக் குருக்கள் மாழ் மாணை சிவள் சாந்தவுக் கருக்கள் காலாரின் சிவள் கணைகருக் குருக்கள் கருக்கும் சிசுவரீ சசர்தை மலேன்னால்களுக்கள் காலாரிவ சிவன் ச. வசந்தாரைக் கருக்கள் சிரநாசிய சிலன் சுசந்திரயோகள் தருக்கள் வாரிகைக

உயர்திற 6ச. அமிர்தலிங்கம் ஐயா ஸ்ரீமதி விசாயைட்சி அம்மா அவர்களின் திசிய துல்

## Siberrilleges Problems

சின்னத் கி. விசாகமத்தினக் கருக்கள் பயர்பால சின்னி பானம்களைகள் கருக்கள் மாழமாகளை சிவயத் திருதுவுகள்ளந்தக் குருக்களி படியா சிவுந்த கமலைதாகரக் தருக்கரி செருமாள சின்றுத் அருக்கூயாரக் கருக்கள் யாடியா வை சின்று சீன்னர்த்தக் குருக்கள் உண் சிவநாடு தி. அழகேஸ்வாக் கருக்கள் சிவயுத் க.விங்கென்னர்க் குருக்கள் Alaugh un critarina in de grade seel verset auf Alaugh disposent des elands ergelsceit in Alaugh in curreaquent de grade proposition Alaugh agglettungen ergelschippen in Alaugh des galletungen ergelschippen Alaugh des galletungen ergelschippen Alaugh des galletungen in gester in Alaugh des galletungen ergelschippen Alaugh des galletungen Alaugh des galle

# *ษ*หัลม ษากรุ**, ผ**ากร์ ธา<u>ศ ให้</u>เหมี

Sis.

ிரதில்லார் பூசனைம் சிவரகம் கலைநிதி சொற்பொழிவு சேவுந்தர் சாதக பூசையம் சின்றத் குமார பிரபாகர் சினாச் சாரியார்

estimental sursu.

### , சூர்பாரிக்ஷை அந்துரியான்னை இத்தே வதித்தியை நிதியமைகள்ளர் முன்னை என்றத்

சிவளி அமிர்த மிகாந்தக் தருக்களி குரவள் நடித்து நடித்து கூறுக்க TOWERS HER THE SERVICE

### சிவழுத் தியாக கொள்காதாக் குருக்கள் கூலையு உதவிக்கும் CELEBRICH GREETEN

சினத்திரு அன்யந்தன் குகு வரும்வில்கிறபுமாக

## புக்குர்க்கை காழ்ந்தேத்து

தூக்கை அமோர் ஆலாம், புதக்குடியிருப் சின்யுக் சசாங்கள் கரு

## 23.01.2022

- 92.V.SQ

# கும்பாபிஷேக்

**GIBIDILI** 

. Salar.

### oflurio

சிலந்த சோமுகத்தர் தேசிக தூன்சம்பந்த நூறாச்சாந்ய களாகிகள் பிரம்மச்சாரி சிவேந்து சைநான் கவத்திரு வேலைச் சுவாமிகள் On Bannol on presentation சைத்தியர் அடிக்கார்

Salar

Ansibolin aufläge ahten voll kannaka deskällige gebenative immen seglanmen deskällige aginnen syttem syntholining in fleskällige simmen eunn vogstammen freskallige fleskällige sinterfesten eunn vollen.

சிவத்திருந்து முறிக்கும் நடித்து மறிக்கும் முறிக்கும் முறிக்கும் நடித்து முறிக்கும் நடித்து கொடிய மாடிய முறிக்கும் நடித்து முறிக்கும் நடித்து நடித்து முறிக்கும் நடித்து நடித

### கிளி6நாச்சி உருத்திரபுரம் சிவாலயத்தின் வரலாற்றுத் கொன்மை

இலங்கையின் வடபாகத்தில் அமைந்துள்ள கிளிநொச்சி மாவட்டத்தின் வரலாற்றுப் பழமை வாய்ந்த உருத்திரபுரம் (உருத்திரபுரீஸ்வரர் சிவன் கோயில்) கிளிநொச்சி உருத்திரபுரம் பகுதியில் அமைந்துள்ளது, திராவிட கட்டடக்கலைமரபில் அமையப்பெற்ற இவ்வாலயத்தில் காணப்படும் சதுர ஆவுடை இலிங்கம் பல்லாயிரம் ஆண்டுகள் பழமையானது. இவ்வாலயம் பற்றிய வரலாற்றுத் தகவல்களை தொல்லியல்(கட்டட இடிபாடுகள், சுடுமண் உருவங்கள், செங்கல் கட்டுமானம்), இலக்கிய குறிப்புக்கள், வாய்மொழி செய்திகள், ஐதீகக்கதைகள் ஊடாகவும் அறியலாம் ஆரம்பத்தில் அப்பாதையின் இருமருங்கும் அடர்ந்த காடாகவும் வண்டில் மாட்டுப் பாதையொன்றும் தான் இருந்தது. பிற்பட்ட (1949) காலத்தில் மக்கள் குடியிருப்பு மையமாகவும் இக்கிராமம் 1952 உருத்திரபுர குடியேற்றத் திட்டமாக உருவெடுத்தது. 1882.09.02 இல் யாழ்ப்பாண அரச அதிபராக இருந்த Sir William Twynan அவர்களால் உருத்திரபுர காட்டுப் பகுதியில் ஆவுடையுடன் கூடிய இலிங்கம், அதன் அருகே காணப்படும் குளம் என்பவற்றை அடையாளப்படுத்தினார். இக்குளமே (சிவன் கோயில் குளம்) இவ்வாலயத்தின் தீர்த்தக்கேணியாகவும் இருந்திருக்கலாம் எனக்கூறப்படுகிறது.

கிளிநொச்சி மாவட்டம் ஆரம்ப காலங்களில் யாழ்ப்பாண மாவட்டத்தின் நிர்வாகப் பிரிவாகவே இயங்கி வந்த நிலையில் 1983ஆம் ஆண்டு தனி மாவட்டமாக தனித்துவம் பெற்று கரைச்சி, கண்டாவளை, பூநகரி, பச்சிலைப்பள்ளி ஆகிய நான்கு பிரதேச செயலர் பிரிவுகளை உடையதாக விளங்குகின்றது. இவற்றில் நீர்நிலைகளை அண்டிய வகையில் "கரைச்சி" பிரதேச செயலர்பிரிவு சிறப்பிடம் பெறுகிறது. பண்பாட்டுப் பாரம்பரியத்தைக் கொண்ட கரைச்சிப் பிரதேச சபைக்குட்பட்ட சப்த ஈஸ்வரங்களுள் ஒன்றாக இருக்கக்கூடும் என ஆய்வாளர்கள் கருத்துரைக்கும், உருத்திரபுர நாயகி சமேத உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலயத்தைத் தனக்கென கொண்ட இந்துக்குடியே உருத்திரபுரம் பிரதேசம்.

வரலாற்றுப் பழமை வாய்ந்த உருத்திரபுரம் சிவாலயம் பற்றி பேராசிரியர்களான ப.புஸ்பரட்ணம், செ.கிருஸ்ணராஜா, விரிவுரையாளர் செல்வமனோகரன், மற்றும் சிங்கள அறிஞர்களான கொடகும்பர, சிரான் தெரணியாகல, பரணவிதான மற்றும் லூயிஸ் J.P.சி.வி. நவரட்ணம், ம.பத்மநாபன் (அதிபர்) போன்றோர்களின் குறிப்புக்கள் ஊடாகவும் இவ்வாலயத்தின் பழமையை அறிந்து கொள்ள முடியும்

திருமூலர் ஈழத்தை சிவபூமி என்றார். சிவவழிபாட்டின் தொன்மைக்



காலம்தொட்டு ஈழத்தில் பெற்றிருந்த செல்வாக்கினை இது தெளிவுபடுத்துகின்றது இன்று ஈழத்தில் திருக்கேதீஸ்வரம், திருக்கோணேஸ்வரர், முன்னேஸ்வரர், தொண்டேஸ்வரர், நகுலேஸ்வரம் போன்ற சிறப்பு மிக்க பஞ்ச ஈஸ்வரங்களைப் போன்று சப்த ஈஸ்வரங்கள் இருந்திருக்க வேண்டும் அவற்றுள் ஒன்றாக உருத்திரபுரம் உருத்திரபுரீஸ்வரர் சிவன் கோவிலும் இருக்கக்கூடும் என ஆய்வாளர்கள் சிலர் குறிப்பிடுகின்றனர். உருத்திரபுரீஸ்வரர் ஆலயத்தின் தொன்மை பற்றி நாம் நோக்குகையில்

1.உருத்திரபுர சிவாலயம் 1958 ஆகம முறைப்படி நிறுவப்பட்டடு குடமுழுக்கு சுருக்கமாக முறையில் கீரிமலையைச் சேர்ந்த ஐயம்பிள்ளை குருக்களால் நடந்தேறியது.

2.பொதுவில் சற்சதுர ஆவுடையுடன் கூடிய இலிங்கம் 2400 ஆண்டுகளுக்கு மேலான பழமையானது. உதாரணமாக ஆந்திர குடிமல்லத்தின் பரசுராமேஸ்வரர் ஆலயத்தில் கிடைத்த இலிங்கம் 2400 ஆண்டு பழமையானதாகும்.

3.ஆவுடையுடன் கூடிய லிங்கம் அமைக்கும் மரபு மிகப்பழமையானது. குறிப்பாக இந்தியாவின் காவிரிப்பூம்பட்டினத்தில் இவ்வாறான இலிங்கம் கண்டுபிடிக்கப்பட்டுள்ளது, பேராசிரியரின் ப.புஸ்பரட்ணம் அவர்களின் மன்னார் கட்டுக்கரை அகழ்வாய்வில் கிடைத்த ஆவுடையுடன் கூடிய லிங்கம் 2000 ஆண்டுகளுக்கு மேலான பழமை வாய்ந்த சுடுமண் இலிங்கங்கள் ஏராளமாக கிடைக்கப்பெற்றமை குறிப்பிடத்தக்கது.

4.பேராசிரியர் ப.புஸ்பரட்ணம் அவர்கள் "கிளிநொச்சி மாவட்டத்தின் பூர்வீக மக்களும், பண்பாடும் தொல்லியல் வரலாற்று நோக்கு", "பூ நகரி தொல்பொருளாய்வு" எனும் கட்டுரையில் உருத்திரபுர சிவாலய கட்டட இடிபாடுகளை சோழர்காலத்துக்கு முற்பட்டவையாக இருக்கலாம் என குறிப்பிடும் அதேவேளை அங்கு கண்டெடுக்கப்பட்ட சற்சதுர ஆவுடையார் வரலாற்று பழமையானது என்று கூறிப்பிடுகிறார்.

5.பேராசிரியர் பத்மநாதன் அவர்கள் சற்சதுர ஆவுடை இலிங்கம் இற்றைக்கு 2400 ஆண்டு பழமையானது என்று குறிப்பிடுகிறார்.

6.முனைவர் இராஐகோபால் அவர்கள் கி.பி 6ம் நூற்றாண்டில் சதுர ஆவுடை இலிங்கம் செல்வாக்கு செலுத்தியதாக குறிப்பிடுகிறார்.

7.பேராசிரியர் செ.கிருஸ்ணராஜா அவர்கள் "கிளிநொச்சியின்



- 9-X-2-

பண்பாட்டுத்தொன்மையும் தொல்லியல் மூலங்களும்" எனும் கட்டுரையில் தென்னிந்தியாவில் பல்லவர்கால பத்தி இயக்கத்தின் சூழலில் உருத்திரபுரம் சிவன் கோயில் எழுச்சியடைந்திருக்க வேண்டும் என்பதை அங்கு கண்டெடுக்கப்பட்ட பல்லவர்கால சிற்ப பாணியினை அடிப்படையாகக் கொண்டு குறிப்பிடுகிறார் மேலும் பல்லவர் கால பக்தி நெறியின் பின்னணியில் பௌத்தத்திற்கு எதிராக எழுந்த கோயில் முகாமை நடவடிக்கைகளில் உருத்திரபுரம் சிவன் கோயிலும் பங்கு கொண்டிருக்க வேண்டும் என்று குறிப்பிட்டுள்ளார்.

8.விரிவுரையாளர் செல்வமனோகரனின் "ஈழத்து சைவச் செல்நெறியில் உருத்திரபுரம் சிவன் கோயில்" எனும் கட்டுரையில் 1958களில் உருத்திரபுரகுளத்திற்கு வடக்கே உள்ள காட்டிற்குள் சிதைவடைந்திருந்த கட்டடங்களும் கருங்கற்களும் கருங்கற்தூண்களும் இருக்கக்கண்டு வேலாயுத சுவாமிகள் என்கின்ற திருவாளர் காந்திவேலாயுதம்பிள்ளை என்பவர் தவத்திரு வடிவேற்சுவாமிக்கும் இவ்வற்புதத்தை தெரிவிக்க அவர் அக்காலத்தில் சமயத்தொண்டாற்றிய சன்மார்க்க சபையினருக்கு தெரியப்படுத்தி காட்டை துப்பரவு செய்தார், சிதம்பரத்தில் உள்ள ஆயிரங்கால் மண்டபத்தில் இருந்ததை ஒத்த கற்றூண்களும் கருங்கற்பாறைகளும் இருக்கக்கண்டு இவ்விடத்தில் ஒரு சிவாலயம் இருந்திருக்கலாம் என ஊகித்து அக்காலப்பகுதியில் யாழ்ப்பாண பத்திரிகையான ஈழநாட்டு பத்திரிகையில் இவ்வாலய பற்றி ஓர் கட்டுரை வெளிவந்திருந்தமை குறிப்பிடத்தக்கது.

9.யோகர் சுவாமிகள் தன்னுடைய வேட்டி முடிச்சில் இருந்த பணத்தை எடுத்துக் ஆலயத்தை துப்புரவுப் பணி செய்த சன்மார்க்க சபையினரிடம் கொடுத்து இக்கோயிலின் கட்டடப்பணிக்கு வித்திட்டார் எனக்கூறப்படுகிறது.

10.வரலாற்றாய்வாளர் அருணா செல்லத்துரையின் "அடங்காப்பற்று வன்னியில் ஆதிகால தமிழர் வரலாறு" எனும் நூலில் இலங்கையில் பனங்காமத்தில் பஞ்ச ஆவுடை இலிங்கம் கண்டெடுக்கப்பட்டதாக குறிப்பிடுகிறார். மேலும் ஆவுடையுடன் கூடிய இலிங்கம் குளக்கோட்ட மன்னனால் திருக்கோணேஸ் வரத்தில் வைத்துப் பிரதிஷ்டை செய்யப்பட்டதாக குறிப்பிட்டுள்ளார்.

11.சிங்கள வரலாற்றாசிரியர் கொடகும்பர அவர்களின் சுடுமண் உருவங்கள் பற்றிய குறிப்பில் சக்தி வழிபாட்டுக்குரிய சுடுமண் உருவங்கள் உருத்திரபுரத்தில் கிடைத்ததாகவும் அவை தாய் தெய்வ வழிபாட்டின்



தொன்மையை வெளிப்படுத்துவதாகவும், அனுராதபுரத்தில் கிடைத்த சுடுமண் உருவங்களுக்கும் உருத்திரபுரத்தில் கிடைக்கப்பெற்ற சுடுமண் உருவத்திற்குமிடையே பல ஒற்றுமைகள் காணப்படுவதாக குறிப்ட்டுள்ளார்.

12.தமிழகத்தைப் போல் இலங்கையிலும் இந்து கோயில்களை கற்களால் அமைக்கும் மரபு கி.பி ஆறாம் நூற்றாண்டின் பின்னரே தோற்றம் பெற்றன. இதற்கு முற்பட்ட காலத்தில் மண், மரம், சுதை கொண்டு அமைக்கப்பட்டதை கல்வெட்டுக்களும், இலக்கியங்களும் உறுதிசெய்கின்றன இதன் தொடக்க கால ஆதாரமாக பெருங்கற்கால குடியிருப்புக்கள் ஈமச் சின்னங்கள் இருந்த இடங்களில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட சுடுமண் உருவங்கள் மட்பாண்டக் குறியீடுகள் உறுதிசெய்கின்றன. கிளிநொச்சியில் பெருமளவான சுடுமண்ணாலான ஆண், பெண் உருவங்கள் சிலைகள், சிற்பங்கள்,மிருக,தாவர உருவங்கள் கிடைத்துள்ளன. இவை அக்கால வழிபாட்டுச் சின்னங்களாக நோக்கப்படுகின்றன.

13.இரணைமடு, உருத்திரபுரம், பூ நகரி முதலான இடங்களில் ஆண்,பெண் உருவங்களுடன் இலிங்க வடிவங்கள் அமைந்த பல சுடுமண் உருவங்கள் கிடைத்துள்ளன. இவற்றை ஆய்வு செய்தால் கலாநிதி சிரான் தெரணியாகல அவர்கள் இலங்கையில் தாய்த்தெய்வ வழிபாட்டின் தொன்மை என்பதற்கு இவை சான்றாக அமைகிறது என குறிப்பிடுகின்றார். இங்கே கிடைத்த லிங்க உருவங்களும், சூ லம் பொறித்த மட்பாண்டங்கள் இற்றைக்கு 2300 ஆண்டுகளுக்கு முன்னரே சிவ வழிபாடு இருந்ததற்கான சான்று ஆதாரமாகும்.

14. இலங்கையின் வரலாறு கூறும் மகாவம்சம் 2400 ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் பண்டுகாபயன் காலத்தில் அனுராதபுரத்தில் இருந்த இரு இந்து ஆலயங்கள் பற்றி கூறுகின்றது இதை ஆராய்ந்த பேராசிரியர் பரணவிதான அவற்றில் ஒன்று சிவன் ஆலயம் எனவும் மற்றையது பிராமணர் வாழ்ந்த இடம் எனவும் கூறியிருப்பது நோக்கத்தக்கது.

15.1955 உருத்திரபுரம் குளத்துக்கு வடக்கே இருந்த அடர்காட்டில் சிதைவடைந்த கட்டடங்களும், கருங்கல் தூண்களும் இருப்பதாக தன் ஞானநிட்டையால் அறிந்து கொண்ட தவத்திரு வேலாயுதர் சுவாமிகள் அதுதொடர்பில் தவத்திரு வடிவேல் சுவாமிகளிடம் எடுத்துக்கூற அக்காட்டை துப்புரவு செய்ய இந்தியாவின் தில்லைச்சிதம்பரத்தில் உள்ள 1000 கால் மண்டபத்தினை ஒத்த கற்தூண்கள் கருங்கற்பாறைகளும் இடிபாடுகளும் இருக்கக்கண்டு யோகர் சுவாமிகளின் ஆதரவுடன் இப்போதுள்ள ஆலயத்தை நிறுவினார் என வாய்மொழிச் செய்திகள் கூறுகின்றன.



16.ஐரோப்பியர் காலத்தில் ஆலய மணி ஒன்றைச் செய்வதற்கு தேவை எழுந்த போது இடையர் குல சிறுவனால் அடையாளம் காணப்பட்ட உருத்திரபுரம் சிவாலயம் வளாகத்தில் புதையுண்டிருந்த 20 விக்கிரகங்களை உருக்கி அம்மணியை செய்ததாக போர்த்துக்கேய வரலாற்றாசிரியராக குவைரோஸ் பாதிரியார் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

17.1955ம் ஆண்டு இவ்வாலயத்திற்கு நேரடியாக வருகைதந்து தரிசித்த இந்து சமயத்தின் காவலராகப் போற்றப்பட்டதவத்திரு குன்றக்குடி அடிகளார் மனிதலுனுடைய ஆத்மாவிற்கு பேராற்றலை வழங்கக்கூடிய அருளும் ஆற்றலும் உருத்திரபுர சிவாலயத்திற்கும் அங்குள்ள சிவலிங்கத்திற்கும் உள்ளதாகவும் அவ்விடத்திற்கருகில் நகரச்சாக்கடைகள் உருவாகாமல் பார்த்து அவ்விடத்தின் புனிதத்தன்மை கெடாமல் பாதுகாக்குமாறு கூறியமை 1955.10.16 ஈழகேசரி பத்திரிகையில் பிரசுரமாகியுள்ளது.

இரணைமடுவில் கிடைத்த சுடுமண் உருவங்கள் இந்து சமய வழிபாட்டின் தொன்மையை எடுத்துக் காட்டும் அதேவேளை அதுமட்டுமன்றி கிளிநொச்சியின் பூநகரி, ஈழவூர், இரணைமடு, நாகபடுவான் போன்ற இடங்களில் மேற்கொள்ளப்பட்ட அகழ்வாய்வுகள் அகழ்வாய்வுகள் மூலம் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட சமய உருவங்கள் இந்து சமயத்தின் தொன்மையை எடுத்துக்காட்டுகிறது.

பொதுவில் சக்தியான உமையவளின் உருவத்திற்குப் பதிலாக ஆவுடை செய்யப்பட்டு அதில் இலிங்கத்தைப் பிரதிஷ்டை செய்ததாக வரலாறு கூறுகிறது. எனவே மேற்கூறப்பட்ட இலக்கிய தொல்லியல் சான்றாதாரங்களையும், அறிஞர்களின் வாய்மொழிக் கருத்துக்களையும் அடிப்படையாக கொண்டு நோக்கும்போது சோழராட்சிக்கு முற்பட்ட திராவிட கட்டடக்கலைபாணியில் அமையப்பெற்ற உருத்திரபுரம் சிவாலயத்தின் தொன்மையானது பல்லாயிரம் ஆண்டுகள் பழமை வாய்ந்ததாக காணப்படும் அதேவேளை இங்கு காணப்படும் கற்தூண்கள், சடுமண் உருவங்கள், சற்சதுர ஆவுடையுடன் கூடிய சிவலிங்கம், ஆலய அமைப்பு அதன் சுற்றுச்சூழல் என்பனவும் கட்டட இடிபாடுகளும் இந்துமதத்தின் தொன்மையை வெளிச்சமிட்டுக் காட்டும் அதேசமயம் வட இலங்கையில் காணப்படும் இந்து சமய ஆலயங்களில் வரலாற்று முக்கியத்துவம் வாய்ந்த ஆலயங்களில் ஒன்றாக உருத்திரபுரம் உருத்திரபுரீஸ்வரர் ஆலயம் காணப்படுகிறது.

### க்ளிநொச்ச மாவட்டத்தன் வரலாற்றுத் தொன்மை

இலங்கையில் பெருங்கற்கால ஈமத்தாழி சின்ன முறை காணப்பட்ட இடங்களில் ஒன்றாக கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் உள்ள குஞ்சுப்பரந்தன் காணப்படுகிறது. இங்குள்ள D8 என்ற குடியேற்றத்திட்டத்தில் உள்ள காணி 1990 ஆம் ஆண்டளவில் பயிர்ச் செய்கைக்காகத் திருத்தப்பட்ட போது, எதிர்பாராத வகையில் முழுமையான தாழியும்,



தாழியின் உடைந்த பாகங்களும் வெளிவந்தன. இது பற்றிய செய்தியை அப்போதைய உதவி அரசாங்க அதிபராக இருந்த கலாநிதி க. குணராசா அவர்களுக்குத் தெரியப்படுத்திய போது, அவர் நேரில் சென்று அவற்றைப் பார்வையிட்டதுடன், அத்தாழிகள் பற்றியும் விரிவான கட்டுரையையும் எழுதியிருந்தார். வட இலங்கையில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட முதலாவது முழுமையான பெருங்கற்கால ஈமத்தாழி என்ற வகையில் இதற்குத் தனி முக்கியத்துவம் உண்டு. நான்கடி உயரமும், எட்டடி சுற்று வட்டமும் கொண்ட இத்தாழியின் விளிம்பு ஓரங்குலத் தடிப்புடையது. தாழியின் வெளிப்புறத்தில் சில அலங்காரக் கோடுகள் காணப்படுகின்றன. தாழிக்குள் மனித எனும்புக்கூட்டின் சில பாகங்களும், சாம்பல் போன்ற கரிய பொருள், இரு மட்கலங்கள் என்பன காணப்பட்டன. இப்பொருட்கள் தற்போது யாழ்ப்பாணத்தில் உள்ள அருங்காட்சியகத்தில் காட்சிக்கு வைக்கப்பட்டுள்ளன. இத்தாழி காணப்பட்ட வயற்பரப்பின் ஓரங்களில் காணப்படும் உடைந்த தாழிகளையும், பலவகைப்பட்ட மட்பாண்டங்களையும் நோக்கும் போது இங்கு "பொம்பரிப்பு" போன்ற பெருங்கற்கால ஈமத்தாழி மையம் இருந்திருக்கலாம் என்பது தெரிகிறது.

கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் பரந்த அளவில் பெருங்கற்கால குடியிருப்புக்கள் இருந்த பிராந்தியமாகப் பூநகரி காணப்படுகிறது. 1980 களில் கலாநிதி இரகுபதியும், 1990 – 94, 2004 – 2005 ஆண்டு காலப்பகுதியில் இக்கட்டுரை ஆசிரியரும் இங்கு மேற்கொண்ட தொல்லியல் ஆய்வுகளின் போது கல்முனை தொட்டு நாச்சிக்குடா வரையுள்ள கடற்கரை சார்ந்த பிரதேசத்தில் நுண்கற்காலம் தொட்டு தற்காலம் வரை வாழ்ந்து வரும் மக்களது பலதரப்பட்ட பண்பாட்டுச் சான்றுகளைக் கண்டுபிடிக்க முடிந்தது. அவற்றுள் பெருங்கற்காலக் குடியிருப்புக்கள், ஈமச் சின்னங்கள் தொடர்பாகக் கிடைத்த சான்றுகள் சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்தக்கன. இச்சான்றுகள் இற்றைக்கு 50 ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் "விமலா பேக்கிலே" என்ற அறிஞர் கந்தரோடை தொட்டு புத்தளத்தில் உள்ள பொம்பரிப்பு வரை தென்னிந்தியா குறிப்பாகத் தமிழகத்தை ஒத்த பெருங்கற்காலத் திராவிட மக்கள் வாழ்ந்திருக்கலாம் எனக் கூறிய கருத்தை உறுதி செய்வதாக உள்ளது.

மேற்கூறப்பட்ட கற்கால, நுண்கற்கால பெருங்கற்காலப் பண்பாடு தொடர்பான சான்றுகள் கி.மு. 6 ஆம் நூற்றாண்டு வட இந்தியாவில் இருந்து மக்கள் புலப்பெயர்வு ஏற்பட முன்னரே தென்னிந்தியாவின் தென்பகுதியில் இருந்து புலம்பெயர்ந்த மக்கள் கிளிநொச்சியிலும், இலங்கையின் ஏனைய பிராந்தியங்கள் பலவற்றிலும் வாழ்ந்துள்ளனர் என்பதைக் கோடிட்டுக் காட்டுகின்றன. அந்த மக்களே கி.மு. 3 ஆம் நூற்றாண்டிலிருந்து மொழியடிப்படையில் தமிழ், சிங்கள மக்களாக இன அப்படையில் வேறுபட்டனர். அதை இரணைமடுவிலும், சாசனங்கள் உறுதி செய்கின்றன. தமிழகத்தில் பெருங்கற்காலப் பண்பாட்டின் முதிர்ச்சி நிலையில் தமிழ் மொழி தோன்றியதை அப்பண்பாட்டு மட்பாண்டங்களில் பொறிக்கப்பட்டுள்ள 2300 ஆண்டுகளுக்கு முந்திய பிராமி எழுத்துக்கள் உறுதி செய்கின்றன. இதனால் தான் திராவிட மொழிகளில் முதலில் தமிழில் வளமான சங்க இலக்கியம் தோன்றக் காரணமாகும். இலங்கையிலும்



இப்பாண்டின் முதிர்ச்சி நிலையில் தமிழ் மொழி புழக்கத்திற்கு வந்ததை அநுராதபுரம், அம்பாந்தோட்டை, கந்தரோடை முதலான இடங்களில் கிடைத்த பிராமி எழுத்துப் பொறித்த மட்பாண்டங்கள் உறுதி செய்கின்றன. இருப்பினும் அதிக அளவில் இவ்வெழுத்துப் பொறித்த மட்பாண்டங்கள் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட இடங்களாக இரணைமடு, பூநகரி, ஈழவூர் (பொன்னாவெளி) முதலான இடங்கள் இருப்பது இங்கு சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்தக்கது.

இரணைமடுவில் மேற்கொள்ளப்பட்ட தொல்லியல் மேலாய்வின் போது, குளத்தின் மேற்குக்கரைப் பகுதியில் சிதறுண்டு காணப்பட்ட மட்பாண்டங்களிடையே கி.மு. 3 – 2 ஆம் நூற்றாண்டைச் சேர்ந்த எழுத்துக்கள் பல கண்டு எடுக்கப்பட்டுள்ளன. அவ்வெழுத்துக்கள் தமிழுக்கும், பிராகிருத மொழிக்கும் உரியனவாகக் காணப்படுகின்றன. இவற்றின் அடிப்படையில் இனத்தால் ஒரே இன வர்க்கத்தைச் சேர்ந்த தமிழ் – சிங்கள மக்கள் மொழி வேறுபாட்டால் இரு வேறுபட்ட பண்பாடு கொண்ட இனக்குமுக்களாக தோன்றி வளர்ந்தனர் என்பது தெரிகிறது.

அயல்நாட்டு உறவுகள் கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் மேற்கொள்ளப்பட்ட தொல்லியல் ஆய்வில் கிடைத்த உரோம, வட இந்திய, தென்னிந்திய, சுதேச நாணங்கள், இந்திய, உரோம, அரேபிய மட்பாண்டங்கள், கல்மணிகள் என்பன கி.மு. 3 ஆம் நூற்றாண்டிலிருந்து இப்பிராந்தியம் மேற்குறிப்பிட்ட நாடுகளுடன் நெருங்கிய வணிக – கலாசார உறவுகளைக் கொண்டிருந்ததை உறுதி செய்கின்றன. அதிலும் பூநகரி வட்டாரத்தில் கிடைத்த சங்க கால சேர, சோழ, பாண்டிய நாணயங்கள், பாளி இலக்கியங்கள் கூறுவது போல் அக்காலத்தில் வட இலங்கை தமிழகத்துடன் நெருங்கிய வணிக – கலாசார உறவுகளைக் கொண்டிருந்தமைக்கு சான்றாக அமைகின்றன.

இரணைமடுவில் இந்துப் பண்பாட்டின் தொன்மை தமிழகத்தைப் போல் இலங்கையில் இந்துக் கோவில்களைக் கற்களால் அமைக்கும் மரபு கி.பி. 6 ஆம் நூற்றாண்டின் பின்னரே தோற்றம் பெற்றன. இதற்கு முற்பட்ட காலத்தில் மண், மரம், சுதை கொண்டு அமைக்கப்பட்டதை கல்வெட்டுக்களும், இலக்கியங்களும் உறுதி செய்கின்றன. இதன் தொடக்க கால ஆதாரமாக பெருங்கற்கால குடியிருப்புக்கள், ஈமச்சின்னங்களில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட உருவங்கள், மட்பாண்டக் குறியீடுகள் உறுதி செய்கின்றன. கிளிநொச்சியில் பெருமளவான சுடு மண்ணாலான ஆண் – பெண் உருவங்கள், சிலைகள், சிற்பங்கள், மிருக, தாவர உருவங்கள் கிடைத்துள்ளன. இவை அக்கால வழிபாட்டுச் சின்னங்களாக நோக்கப்படுகின்றன. இரணைமடு, உருத்திரபுரம், பூநகரி முதலான இடங்களில் ஆண் – பெண் உருவங்களுடன் இலிங்க வடிவில் அமைந்த பல சுடுமண் உருவங்கள் கிடைத்துள்ளன. இவற்றை ஆய்வுசெய்த "கலாநிதி சிரான் தெரணியகலா" அவர்கள் இலங்கையில் தாய்த் தெய்வ வழிபாடு தொன்மை என்பதற்கு இவை சான்றாக அமைகின்றன எனக் குறிப்பிடுகிறார். இங்கு கிடைத்த இலிங்க உருவங்களும், சூலம் பொறித்த மட்பாண்டங்களும் இற்றைக்கு 2300 ஆம்

وكالأواد

ஆண்டுகளுக்கு முன்னரே சிவ வழிபாடு இருந்ததற்குச் சான்றாகும். இலங்கையின் வரலாறு கூறும் "மகா வம்சம்" இற்றைக்கு 2400 ஆண்டுகளுக்கு மன்னர் பண்டுகாபயன் காலத்தில் அநுராதபுரத்தில் இருந்த இரு இந்து ஆலயங்கள் பற்றிக் கூறுகின்றது. அச்சான்றை ஆராய்ந்த "பேராசிரியர் பரணவிதான" அவற்றில் ஒன்று சிவன் ஆலயம் எனவும், மற்றையது பிராமணர் வாழ்ந்த இடம் எனவும் கூறியிருப்பது இங்கு நோக்கத்தக்கது.

கிளிநொச்சி மாவட்டத்தில் பொதுவாக இலங்கையில் இற்றைக்கு 2500 ஆண்டுகளுக்கு முன்பிருந்தே இந்துப் பண்பாடு இருந்ததற்கான சான்றுகள் காணப்பட்டாலும், ஐரோப்பியர் ஆட்சிக்கு முந்திய (கி.பி. 16க்கு முந்திய) ஆலயங்கள் பற்றி சான்றுகள் அதிகம் காணப்படவில்லை. இதற்குப் போர்த்துக்கேயர், ஒல்லாந்தர் இந்து மதத்திற்கு எதிராகக் கடைப்பிடித்த கலையழிவுக் கொள்கையே காரணமாகும். ஆயினும் ஐரோப்பியர் ஆட்சிக்கு முந்திய கால ஆயுதங்கள் பற்றிய தகவல்கள், கல்வெட்டுகள், நாயன்மார் பாடல்கள், இலக்கியங்களில் பல ஆதாரங்கள் உண்டு. ஏன் போர்த்துக்கேய ஆசிரியரான குவைரோஸ் சுவாமிகள் கூட தனது நூலில் "யாழ்ப்பாணத்தில் இருந்த 500 க்கு மேற்பட்ட இந்து ஆலயங்களை இடித்தழித்து, அவற்றின் கற்களைக் கொண்டு கோட்டைகள், கிறிஸ்தவ ஆலயங்கள் கட்டியதாகக் கூறுகிறார். அதை யாழ்ப்பாணக் கோட்டையில் மேற்கொள்ளப்பட்டு வரும் அகழ்வாய்வுகளும் உறுதி செய்கின்றன.

ஆயினும் போர்த்துக்கேயர், ஒல்லாந்தர் ஆட்சி, கிளிநொச்சி போன்ற வன்னிப் பிராந்தியத்தில் அதிக ஆதிக்கம் ஏற்படாததால் அங்கெல்லாம் புராதன ஆலயங்கள் பல இருக்க இடமுண்டு. அவற்றின் வரலாற்றை ஆராய்ந்தால் பல உண்மைகள் வெளிவரும் என்பதற்கு இக்கட்டுரை ஆசிரியர் பூநகரியில் மேற்கொண்ட ஆய்வுகள் சிறந்த உதாரணமாகும்.

இக்கட்டுரை ஆசிரியர் 1990 — 93 காலப்பகுதியில் பூநகரி மண்ணித்தலை வட்டாரத்தில் மேற்கொண்ட கள ஆய்வின் போது மண்ணில் புதையுண்ணட நிலையில் அழிவடைந்த ஆலயத்தின் சிதைவுகளை அடையாளம் காண முடிந்தது.

கோறக்கல், சுதை, சுண்ணாம்பு, செங்கட்டி கொண்டு அமைக்கப்பட்ட இவ்வாலயம் ஐந்து அடி நீள அகலத்தில் கர்ப்பக்கிருகம், அந்தராளத்தைக் கொண்டுள்ளது. மூன்று தளத்தில் அமைந்த இதன் விமானம் 13 அடி உயரம் கொண்டது. இதன் தேவகோட்டம், சாலை, கர்ணக்கூடு என்பன கி.பி. 10 ஆம் நூற்றாண்டைச் சேர்ந்த சோழக் கலை மரப்பிற்குரியதென்பது தமிழ் நாட்டுக் கலை வரலாற்று ஆசிரியர்களின் கருத்தாகும்.

அண்மையில் மண்ணித்தலை ஆலயத்தில் தெற்கே கௌதாரி முனை என்ற இடத்தில் கைவிடப்பட்ட நிலையில் ஓர் ஆலயத்தின் அழிபாடுகளை அடையாளம் காண முடிந்தது. சிறிய பற்றைக் காடுகளாலும், பனை மரங்களாலும் ஆலயத்தின் அமைப்பை அடையாளம் காண முடியாத நிலையில் இதை அடையாளப்படுத்திய போது ஆலயத்தை மூடிய நிலையில் பாம்புப் புற்றுகளும் ஆலயத்திற்கு உள்ளேயும்,



வெளியேயும் ஆலமரங்களும் பனைமரங்களும் வளர்ந்து காணப்பட்டன. மிகுந்த பயத்துடன் இவ்வாயைத்தை துப்பரவு செய்து பார்த்த போது ஏறத்தாள 70 அடி நீளத்திலும், 30 அடி அகலத்திலும் அமைந்த இவ்வாலயம் கர்ப்பக்கிருகம், அந்தராளம், முன்மண்டபம், கொடிக்கம்பம், துணைக்கோவில் கொண்ட ஆலயம் என்பது தெரிய வந்தது.

கோறக்கல், சுதை, சுண்ணாம்பு, செங்கட்டி கொண்டு அமைக்கப்பட்ட இவ்வாலயம் மண்ணித்தலைச் சிவாலயத்தை விடக் காலத்தால் பிற்பட்டதென்பது தெரிகிறது. ஆனால் சுற்றாடலில் பல நூறு ஆண்டுகளாக மக்கள் வாழ்ந்ததற்கான சான்றுகள் காணப்பட்ட போதும் அந்த இடத்தில் பழைமை வாய்நத ஓர் ஆலயம் கைவிடப்பட்ட நிலையிலும் அதன் தோற்றம் திராவிடக் கலை மரபுடன் காட்சியளிப்பது இவ்வாலயமும் ஐரோப்பியர் ஆட்சிக்கு மன்னர் கட்டப்பட்டிருக்கலாம் என்பதைக் கட்டியம் கூறுவதாக உள்ளது.

கிளிநொச்சியின் தொன்மை பற்றிய மேற்கூறப்பட்ட சான்றுகள் அப்பிராந்தியத்தின் எதிர்கால ஆய்விற்கான ஒரு தொடக்கப் புள்ளியாகும். எதிர்கால ஆய்வுகள் மேலும் பல உண்மைகளை வெளிச்சத்திற்குக் கொண்டு வரும் என நம்புகிறேன்.

### உசாத்துணை நூல்கள்

1.புஸ்பரட்ணம், ப. 1993 பூநகரி தொல்பொருளாய்வு , யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழக வெளியீடு, யாழ்ப்பாணம்.

2.சுந்தரலிங்கம், க. 2014 வன்னி வரலாறும் பண்பாடும் , குமரன் வெளியீடு, சென்னை.

3.ஞானவேல், நடேசபிள்ளை 'வன்னிச் சிவாலயங்கள் ' சிவதத்துவ மலர் (அருள்மிகு அகிலாண்டேஸ்வரி சமேத அகிலாண்டேஸ்வரர் திருக்கோயில் திருக்குடமுழுக்கு விழா சிறப்பு வெளியீடு) Edited by நாகேஸ்வரன், கனகசபாபதி.,1996, பக் 83–88.

- 4. Deraniyagala> P.E.P. (1953)> Ferro-Lithic or Early Historic Terracotta Statuary and a Cist from Ceylon> Spolia Zeylanic a> 27.1> Ceylon> the National Museums
- 5. TRIVALENT/: Journal of Archaeology> Tourism & Anthropology> Department of Archaeology> University of Kelaniya Volume I Issue II 2020 115



- 6. Deraniyagala> P.E.P. (1960) 'The MaradanmaduvaTabbova Culture of Ceylon'> Spolia Zeylanica> 29.1> the National Museums> Ceylon. Deraniyagala> P.E.P. (1961)> 'Some New Records of the Tabbova-Maranmaduva Culture of Ceylon'> Spolia Zeylanica> the National Museums> Ceylon.
- 7. Deraniyagala> S.U> (1992)> Pre History of Sri Lanka> Department of Archaeology> Colombo.
- 8. இந்துநெறி, (1999), இந்து மன்றம், யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகம், திருநெல்வேலி.
- 9. கிளிநொச்சி உருத்திரபுரீசுவரர் ஆலய மகா கும்பாபிக்ஷேக வைபவம் சிறப்பு மலர், (2011),ஆலய அறங்காவலர் சபை, உருத்திரபுரம்.
- 10. கேதீஸ்வரன்,றூ., அருள்சந்திரன்,.மா., (2014), கிளிநொச்சி மாவட்ட தொன்மையின் மூலங்கள், மாவட்டச் செயலகமும் பண்பாட்டுப் பேரவையும், கிளிநொச்சி.
- 11. சுந்தரலிங்கம்,க., (2014), வன்னி வரலாறும் பண்பாடும், குமரன் புத்தக இல்லம், கொழும்பு—சென்னை.
- 12. முகுந்தன்,ச., (2011), இந்துக் கணித வானியல் மரபு, குருசேத்திரா வெளியீடு, இலங்கை.
- 13. விசாகளுபன்,கி., (2004), நாட்டார் வழக்காற்றியல், ஓர் அறிமுகம், மலர் பதிப்பகம், கந்தர்மடம், யாழ்ப்பாணம்.

கந்தசாமி கிரிகரன் தொல்லியல்த்துறை வரலாற்றுத்துறை பாண்டிச்சேரி பல்கலைக்கழகம் (கிருஸ்ணபுரம், கிளிநொச்சி.)

### நன்றி நவிலல்

பரம்பொருளின் பெரும் புகழை உலகறியச் செய்வதற்காக நாம் எல்லோரும் ஒன்றிணைந்து உருத்திரபுரீசுவரர் சிவாலய திருப்பணி வேலைகளை ஆரம்பித்தோம். இவ் வேலைகளை செவ்வனவே செய்து, திருக் குடமுழுக்கு விழாவைச் சிறப்பாக நடாத்தி முடிக்க எம்பெருமானின் அருள் கிடைத்துள்ளது. அதற்காக அனைத்து சிவனடியார்களும் இணைந்து ஒவ்வொரு வேலைகளையும் பகிர்ந்து தம்மாலான உதவிகளை நேரம் காலம் பராது தேவைப்பட்ட போது உடனுக்குடன் அவ் வேலைகளைச் செய்து தந்துள்ளார்கள். எனவே இவர்கள் அனைவர்க்கும் நாம் நன்றி கூறக் கடமைப்பட்டுள்ளோம்.

அந்த வகையில் ஆலய திருப்பணி வேலைகளின் ஆரம்பக் கட்ட வேலைகளான கட்டடங்களை அகற்றுதல் ஆரம்பம் முதல் இறுதிக்கட்ட வேலைகள் வரை ஒத்துழைப்பு நல்கிய உருத்திரபுரம் வாழ் சிவனடியார்களை ஒன்றிணைத்து தலைமையேற்று செய்து தந்த உருத்திரபுரம் உழவர் ஒன்றிய விளையாட்டுகழக நிர்வாகத்தினருக்கும், அதன் உறுப்பினர்களுக்கும்,

அடுத்து திருப்பணி வேலைகளை ஆரம்பித்து சிவனடியார்களிடம் நிதியுதவி எனக் கேட்ட போது தம்மாலான பெரு நிதிகளை எல்லாம் அள்ளித்தந்த இப்பகுதி வாழ் மற்றும் புலம்பெயர்வாழ் கொடையாளிகளுக்கும் புலம்பெயர் தேசத்தில் மக்களை ஒன்றிணைத்து அவர்களிடம் நிதி சேகரித்துத் தந்த சிவனடியார்களுக்கும் நாம் திருப்பணி எனக் கூறிய போது அது தொடர்பான ஆலோசனைகளையும், பெருமளவு நிதியையும் தந்துதவிய பாராளுமன்ற உறுப்பினர் திரு.சிவஞானம் சிறிதரன் அவர்களுக்கும், திருப்பணி வேலைகள் தடைப்படாது நடைபெறுவதற்கு தேவையான பொருட்களை உடனுக்குடன் தந்துதவிய வணிக நிறுவனங்களுக்கும் மற்றும் வாகன உரிமையாளர்களுக்கும்,

அடுத்து எமது சிந்தைக்கு அப்பாற்பட்ட சிறந்த கட்டட அமைப்பைக் கட்டித் தந்த கட்டட ஒப்பந்தகாரரான திரு. K. சாரங்கன் அவர்களுக்கும், மற்றும் சிற்பக் கலைஞர்களுக்கும், வர்ணப்பூச்சுக் கலைஞர்களுக்கும், மேஸ்திரிமார்களுக்கும், ஆசாரிமார்களுக்கும், மின் ஒட்டு வேலையாட்களுக்கும், மின் இணைப்பு பொருத்துனர்களுக்கும்,

அடுத்து ஆகம விதிப்படி ஆலய பூசை வழிபாடுகளையும், கும்பாபிஷேக, மண்டலாபிஷேக, சங்காபிஷேக நிகழ்வுகளை சிறப்புற நடாத்தித் தந்த அனைத்துக் குருமார்களுக்கும்,



ஆரம்பம் முதல் இறுதி வரை ஆயை நிகழ்வுகளை உடனுக்குடன் இணையத்தளம் மற்றும் செய்திகள் மூலமாகவும் தகவல்கள் வெளியிட்ட புகைப்பட கலைஞர்களுக்கும், ஊடகத்துறையினருக்கும், மற்றும் தேவையான காலப்பகுதியில் விளம்பரங்களை அச்சிட்டுத் தந்த அனைத்து அச்சத்தினருக்கும்,

ஆலய பாலாலய காலத்திலும் கும்பாபிஷேக காலத்திலும் சுவாமிக்கு மருந்து சாத்தி செவ்வனவே செய்து தந்த தொண்டர்களுக்கும்,

அடுத்து ஆலய கிரியைகளுக்குத் தேவையான பொருட்களைத் தந்துதவிய ஏனைய ஆலய நிர்வாகத்தினருக்கும் இயந்திர பூசை, கும்பாபிஷேக, மண்டலாபிஷேக, சங்காபிஷேக மற்றும் ஆரம்ப வேலைகளில் பூசைகளைப் பொறுப்பெடுத்து சிறப்பாக நடைபெற ஒத்துழைத்த உபயகாரர்களுக்கும் இக்காலப் பகுதியில் அன்னதானம் வழங்கிய உபயகாரர்களுக்கும்,

ஆலயத்தின் இயந்திர உலோக வார்ப்பு வேலைகள் கலச வார்ப்பு வேலைகளைச் செய்து தந்த வார்ப்பகத்தினருக்கும்,

இக் கும்பாபிஷேக வெளியீடான "சிவ ஒளி" மலரினை வெளியிடத் தேவையான ஆலோசனைகள் வழங்கியவர்கள் இம் மலரிற்கு ஆசிச் செய்திகள், வாழ்த்துரைகள், கட்டுரை ஆக்கங்கள் தந்துதவிய அனைவருக்கும் இம் மலர் சிறப்பாக வெளிவர அச்சிட்டுத் தந்த வேழன் பதிப்பகத்தினருக்கும்,

இச் சிவப்பணியில் தம்மை ஈடுபடுத்தி வேலைகளைப் பகிர்ந்து சிரமம் பாராது செய்த எமது பரிபாலன சபை உறுப்பினர்களுக்கும்,

மற்றும் இப்பணியில் நேரடியாகவும், மறைமுகமாகவும் ஒத்துழைப்பு நல்கிய அனைத்து தொண்டர்கள், சிவனடியார்கள் அனைவருக்கும் நாம் ஆலய பரிபாலன சபை சார்பில் நன்றிகளை இரு கரம் கூப்பித் தெரிவித்துக் கொள்கின்றோம்.

நன்றி

செயலாளர் ஆலய பரிபாலன சபை உருத்திரபுரீசுவரம்

જ્જાંપહાર સાંપ્રેક! નળંદળવજાં અવપ્રેક!

