# JOURNAL OF THE ROYAL ASIATIC SOCIETY OF SRI LANKA



New Series, Volume XLVIII, Special Number

Commemoration of the 250th anniversary of *Upasampadā* in Sri Lanka

The object of the Society is to institute and promote inquiries into the History, Religions, Language, Literature, Arts, Sciences and Social Conditions of the present and former peoples of the Island of Sri Lanka and connected cultures

PUBLISHED BY THE

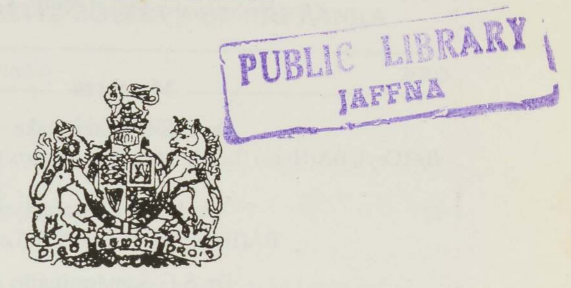
ROYAL ASIATIC SOCIETY OF SRI LANKA COLOMBO



With Best Complements from the Royal Asiatic Society of Sri Lanka

No. 96, Ananda Coomaraswamy Mawatha Colombo 07, Tel/Fax : 2699249 Email: <u>rassrilanka@gmail.com</u> Website: royalasiaticsociety.lk

# JOURNAL OF THE ROYAL ASIATIC SOCIETY OF SRI LANKA



New Series, Volume XLVIII, Special Number

Commemoration of the 250th anniversary of *Upasampadā* in Sri Lanka

PUBLISHED BY THE

ROYAL ASIATIC SOCIETY OF SRI LANKA COLOMBO

Digitized by Noolanan Foundation. (P) Hrehuge noolaham.org | aavanaham.org

### **EDITORIAL COMMITTEE**

### Chairman

Hon. Dr. K D Paranavitana
Knight of the Order of Orange
Nassau of the Kingdom of The Netherlands,
BA (Hons) (Cey), Diploma in Archive Administration
(The Netherlands), PhD (UNSW, Australia).

### Members

Dr. G S B Senanayake BA(Cey), BA(Hons) (Lond), MA, PhD *Honoris Causa* (Vidyālaņkāra)

> Dr. Lorna Dewaraja BA(Hons), MA(Cey), PhD (Lond)

Dr. S G Samarasinghe BA(Hons) (Cey), MA(Pennsylvania), PhD (Col) LLB(Open University)

ISSN 1391 - 720 X

Printed by SRIDEVI

Sridevi Printers (Pvt) Ltd 27 Pepiliyana Road, Nedimala, Dehiwala. Sri Lanka.

# JOURNAL of the ROYAL ASIATIC SOCIETY OF SRI LANKA

| Vol. XLVIII, Special Number                                                                 | 2003      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| CONTENTS                                                                                    | ite itera |
| Preface                                                                                     | Page      |
| G S B Senanayake                                                                            | 1 agc     |
| Higher Ordination and state patronage                                                       | 01        |
| M Rohanadeera                                                                               |           |
| Earliest evidence of cultural relations between Sri Lanka and Dvāravatī Kingdom in Thailand | 09        |
| Ven. Gammëddegoda Puññasara Thera                                                           |           |
| සියමට සිංහල ථෙරවාදය හඳුන්වාදුන් ධමමකින්ති සංඝරාජ                                            | 31        |
| A Adikari                                                                                   |           |
| ලක්දිව මහාසාමි (සහරජ) පරපුර                                                                 | 53        |
| Lorna Dewaraja                                                                              |           |
| Thailand's sublime gift to Sri Lanka:                                                       |           |
| the services renderd by Upāli Mahā Thera                                                    |           |
| and his associates                                                                          | 75        |
| Lodewijk J Wagenaar                                                                         |           |
| Looking for monks from Arakan, a chapter of the                                             |           |
| Kandyan-Dutch relations in the 18th century                                                 | 91        |
| P E Pieris                                                                                  |           |
| An account of King Kīrti Śrī 's Embassy to Siam in                                          | - 11      |
| 1672 Śaka (1750 A.D.)                                                                       | 111       |
|                                                                                             |           |

| J F Dickson                                                                                                    |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Upasampadā Kammavācā: Being the Buddhist Manual of the Form and Manner of Ordering of Priests Deacons          | 149 |
| S Paranavitana                                                                                                 |     |
| A Pali document in Cambodian characters found in the Malvatte Vihare, Kandy                                    | 161 |
| Vini Vitharana                                                                                                 |     |
| The Mission to Thailand as recorded in contemporary Sinhala literature: a brief survey                         | 167 |
| Rohini Paranavitana                                                                                            |     |
| බුද්ධ ශාසන පුනරුත්ථාපන වාාපාරයට සමගාමී ව ඇතිවූ<br>භාෂා ශාස්තීුය පුබෝධය                                         | 175 |
| Hema Goonatilake                                                                                               |     |
| Sri Lanka-Cambodia relations with special reference to the period 14 <sup>th</sup> -20 <sup>th</sup> centuries | 191 |
| Sumet Jumsai                                                                                                   |     |
| The Ratna Chetiya Dīpaduttamārāma, Colombo written<br>by P.C. Jinavaravansa, Siyam Kumāra Nayaka Thero 1910    | 213 |
| S D N Dharmaratne                                                                                              |     |
| බෞඳධ පුකාශන මුදුණයේ පසුබිම සහ සියම් රාජානුගුහය<br>ලද පුථම බෞදධ මුදුණාලය                                        | 237 |
| APPENDICES copied by Suseema Perera                                                                            |     |
| I. Śāsanōpakāra Sangraha Vastu of the Vimāna                                                                   |     |
| Vastu Prakaran aya-c. 1770 Sinhala Text -<br>SLNA 5/63/86(7)                                                   | 257 |
| II. Travel account of Vilbāgedara, one of the Kandyan Roya<br>Envoys to Siam - 1750 Sinhala Text -             | al  |
| SLNA 5/63/94(9)                                                                                                | 271 |
| III. Sinhala version of the 'Royal Letter' sent on orders of King Dhārmika of Siam SLNA 5/63/8(27)             | 291 |

### **CONTRIBUTORS**

G S B Senanayake

BA (Cey), BA (Hons) (Lond), MA, PhD (Honoris Causa) (Vidyālaņkāra)

M Rohanadeera

BA, PhD, formerly Professor of History, Sri Jayewardenepura University

Ven. Gammëddegoda Puññasara Thera

Rajakeeya Pundita, High Priest, Totagamuwa Rajamahā Vihāraya

A Adikari

BA, (Hons) (Lond), PhD (Paradeneya) Rajakeeya Pundita

Lorna Dewaraja

BA (Hons), MA (Cey), PhD (Lond), formerly Associate Professor of History, University of Colombo, Rhodes Fellow, Oxford, 1976-78

Lodewijk J Wagenaar

Drs., PhD (Leiden), Senior Curator of the Amsterdam Historical Museum

P E Pieris

MA, Barrister-at-Law, CCS

J F Dickson

CMG, MA, Actg. Colonial Secretary of Ceylon (1884)

S Paranavitana

CBE, PhD (Lugd), PhD (Leiden), Hon. DLitt. (Cey)

Vini Vitharana

BA(Cey), BA(Hons) (Lond), MA, PhD (Lond), PhD (Cey) Kala Kirti, Editor-in-Chief, Sinhala Dictionary

Rohini Paranavitana

BA (Cey), PhD (Col), Professor, Head, Department of Sinhala, University of Colombo

Hema Goonatileke

BA, PhD (Lond)

Sumet Jumsai

MA, PhD (Cantab.), Dip. Architecture, Fellow Commoner of St. John's College Cambridge, Professional Fellow at the University of Melbourne

S D N Dharmaratne

BA, MA (SJP), Dean, Facalty of Humanities, Rajarata University

Suseema Perera

BA (Hons) (Col)

### PREFACE

The year 2003 is the 250th commemorative year of the re-establishment of Upasampada or Higher Ordination for Buddhist monks in Sri Lanka as well as the establishment of Siyam Maha Nikaya. The author of the event was Ven. Upali Maha Thera assisted by his Associates from Thailand who on 20th July 1753, during the reign of King Kirti Sri Rajasingha (1747-82), carried on these functions in Kandy. This national event has not only laid the foundation for the present state of Buddhism in the country but also paved the way to a great revival of Sinhala Literature. It also could be considered as the peak of the exchange of cultural heritage between two Asian nations with the intervention of a contemporary European power, namely, the Dutch. As a result of this triangular relationship of these nations, namely, Sri Lanka, Thailand and The Netherlands, considerable archives have been created in three languages and preserved in these countries for further research. Taking into consideration these factors, the Council of the Royal Asiatic Society of Sri Lanka (RASSL) unanimously decided to commemorate the event by (a) organising an International Seminar on 21 July, 2003 and (b) publishing a Special Number of the Journal of the Royal Asiatic Society on this subject.

The Sub-committee appointed for the purpose is pleased to publish this Special Number of the J/RASSL with a comprehensive collection of articles with wider perspective extending up to 20th century together with copies of three original documents as Appendices. The articles by J. F. Dickson, P. E. Pieris and S. Paranavitana which were published earlier are reproduced in this volume as they are relevant to the subject. The Editorial Committee is grateful to the contributors for their cooperation. The courtesy of the Director, National Archives as well as the financial contribution made by the People's Bank for this project is gratefully acknowledged.

Editorial Committee 10. 07. 2003

# HIGHER ORDINATION AND STATE PATRONAGE

# by G S B Senanayake

The life of a Buddhist monk essentially consists of two stages, to wit, as a sāmanera (novice) and an upasampanna (when attained higher ordination). A sāmanera, according to the established monastic discipline, is the one who undergoes a course of training to attain the higher ordination known as upasampadā, which qualifies him to be called a bhikku, the perfect. This attainment, according to the Buddhist tenet is, on the one hand an act of Vinaya and on the other, advancement in his monastic perfection. Samantapāsādikā, a commentary on the Vinayapitaka says that the life of Buddhist dispensation is the Vinaya<sup>1</sup>.

During the Chola domination in Lanka for about 75 years (993 - 1070) the position of Buddhism had fallen into depths of corruption precipitated by the irreligious behaviour of the community of sangha, who was, to say the least, worse than laymen. The primary objective of Vijayabāhu 1 (1058 - 1114) who reigned at Polonnaruwa was the unification of the *Sāsana* in addition to unification of *Trisinhala*. In carrying out this project of revival he had to overcome some difficulties of which one was collecting a sufficient number of monks who has been duly ordained by the competent Elders who had reached the status of Theras. This means there was not a single monk who had received higher ordination (upasampadā), which at that time had disappeared.

Upasampadā, as it had been performed in Lanka, strictly in keeping with the Vinaya rules was treated as the consummation of the monastic life. Anguttara nikāya² enumerates the compulsory qualities to be possessed by the Thera competent to give higher ordination to a novice (sāmanera): He (the thera) is to be endowed with the whole body of virtue (asekha sīla), the whole body of concentration (asekha samādhi), the whole body of insight (asekha paññā). The whole body of emancipation (asekha vimutti) and is endowed with the whole body of knowledge and vision of emancipation (asekha vimuttiñānadassana). Upasampadā aught to be granted by a monk so endowed.

The great difficulty, king Vijayabāhu had to confront, at first was finding a sufficient number of monks endowed with the aforesaid qualifications. In this context *Rājāvaliya*<sup>3</sup> has this to say:

He commenced the ordination of priests for the propagation of religion, and seeing to his chagrin that there could not be found for convocation even five priests who rightly observed the precepts, he sent to foreign countries lacs of pearls and gems and got out from Aramana twenty pious elderly priests and books and having secured ordination for thousands of priests in Lanka he disseminated the religion.

Cūlawamsa elaborates the position of the sangha and the consequent deterioration of Buddhism. There is no doubt that the upholders and guides of the Buddhist way of life were the Mahāsangha and the people were, therefore, prepared to support them with their requisites. When the king understood the imperative necessity of properly ordained monks to bring back the sāsana to its pristine purity there was no alternative other than getting some monks from another Theravādi country that is Burma. He, therefore, sent envoys to the king Anuruddha (1044 - 77) who complying with his request sent to Lanka a sufficient number of duly ordained monks together with copies of Tripitaka and a white elephant as a present to the king of Lanka. It is important to note that these monks sent by Anuruddha to Lanka were identified as the very same monks or their pupils who fled Lanka during the Chōla rule. If the fact remains true the higher ordination re-established by them could have been the same that was in vogue in Lanka prior to Chōla invasion. Whatever the fact may be it has to be treated as the first higher ordination (upasampadā) reestablished with royal patronage according to historical records.

Despite Vijayabāhu s purification of the Sangha and revival of Higher Ordination the scism among the three fraternities (Mahāvihāra, Abhyagiri and Jetavana) continued abated. The later successor, Parākramabāhu 1, (1153-86) whose avowed determination was the unification of the Sangha like -Asoka or Dutthagāmini gave priority (with all the available sources) to weed out immoral elements among the Sangha and attempted to bring all the bhikkus to a common ground in spiritual and educational training. According to chronicles these corrupt monks had put on their yellow robes as a cover for their nefarious ways of life some of which were maintaining wives and children for which they utilized income from temple lands granted by the previous kings.

In this endevour Parākramabāhu I was able to get support of the great Elder Mahākassapa of Dimbulāgala whose knowledge of Vinaya and unblemished conduct were known far and wide in the country. On this occasion Mahākassapa played a similar role like that of Moggalīputta Tissa there in connection with the religious purge effected by Asoka. Among the other illustrious bhikkhus who were invited by the king to sit in the panel of judges headed by Mahakassapa were Ñanapāla of Anuradhapura, some eminent bhikkhus from Saparagamuwa, the great Pāli grammarian Moggallāna and the head of the Selāntara Āyatana representing Rohana. After deliberations for a few days and inquiring into the allegations against the evil monks Mahākassapa pronounced the judgment. In accordance with the terms of judgment all the monks of impeachable conduct were expelled forcibly having been disrobed. One of the important facts of this purification was that some bhikkhus of lesser offences and rectifiable behavour were allowed to remain but were degraded to the position of sāmaneras (novices). The ecclesiastical court unanimously decided that the higher ordination they had received was not valid as the changes were more for their corruption than the preservation of Higher- Ordination. After weeding out undesirable elements Parākramabāhu I held a Higher Ordination ceremony under the guidance of Mahākassapa. The second important feature of the purification of sangha was that the trial of cases and pronouncement of judgment were totally left with the sangha while its implementation was the responsibility of the king. In the case of purification of the Sanghasāsana, especially in Lanka from time of the arahant Mahinda down to Kirti Sri Rājasinghe (1747 - 80) in the Kandy it was the State that had taken initiative, perhaps a legacy coming down from Asoka of India. On the other hand, the monk cannot override the king's order according to the injunction of the Buddha: "Monks, I shall declare that the monks should comply with the king's laws"4.

It was just three decades since the demise of Parākramabāhu I that the order of the *Sangha* succumbed to the material gains and lived a dissolute life. Vijayabāhu III (1232-36) following the ancestral practice had to arrest this trend and bring the *Sangha* back to its original *Vinaya*-bound life. It is a conspicuous historical fact that however much the Sangha is corrupt, the State alone, without the assistance of the *Mahāsangha*, well reputed; erudite and spiritually advanced *bhikkhus* at that, could not accomplish the task of the unification and purification of the *Sangha*. On this occasion, Vijaybāhu could find some competent *bhikkhus* in the persons of *Sangharakkhita Mahāsāmi and Medhankara Mahāthera* of the

Gāmavāsi fraternity and Medhankara Mahathere of Dimbulagala of Araññavāsi. They under the sponsorship of the king summoned a convocation at the newly established monastery named Vijayasundarārāma, of Dambadeniya. They sat in session and tried a variety of complaint against some monks of serious transgressions were to be expelled and some were to be re-ordinated and given higher ordination. At this convocation the Elders formed a code of regulations to be followed by the monks for the well being of the Sangha Higher ordination was considered to be imperative for the proper discharge of ecclesiastical duties without which not only acts of Vinaya but the usual meritorious deeds performed by the laity too become insignificant, e.g. no Sānghika-dāna i.e. offering of alms in the name of Mahāsangha coming down from the ancient Arahants were abortive as to its results. The kings who were pious and devoted expanded the major part of their life for the promotion of religion and regarded the monastic life bereft of higher ordination not worth its lofty ideals.

The king, with the concurrence of the hierarchy created a new system of monastic governance through offices such as *Thera*, *Mahāthera*, *Mahāsāmi*, *Nāyaka*, *Sangharāja* and so forth exclusively for the purpose of encouraging adherence to discipline (*Vinaya* rules). Those who were appointed to these posts have to be responsible from the highest rank down to the lowest. The *Katikāvatas*<sup>5</sup> (ecclesiastical rescripts) drawn from time to time testify to this fact. The effective enforcement of these rules depended on a well organized hierarchical management, if not as in certain instances on State power. The king of Dambadeniya, especially Vijayabāhu III and Parākramabāhu II perhaps following the example of Parākramabāhu I held periodical assemblies of monks to select the qualified *Sāmanēras* and admit them to the Higher Ordination. It is recorded that Parākramabāhu II had held nine such assemblies and promoted hundreds of monks to that position.<sup>6</sup>

Within a short period, even less than half a century later during the reign of Bhuvanekabāhu IV (1236-70) of Gampola we find the worst deterioration of the order of monks. Laxity and negligence of disciplinary rules of *Vinaya* which had been perpetuated by the previous kings and Mahatheras by means of ecclesiastical rescripts were the order of the day. The Prime Minister of the king Buvanekabāhu IV, namely Senālankādhikāra seeing this deplorable situation of the *Sangha* effected a purage with the participation of the king expelling those monks who were found morally deteriorated, and consequently could not be rehabilitated. On this occasion one of the few ecclesiastical

luminaries, Vanaratana Mahāsāmi, a resident of Amaragiri with the unanimous approval of executives of *Sangha* of both fraternities *Gāmavāsa* and *Araññavāsa* held an inquisition and forwarded a report to the Prime Minister who took action forthwith to mete out punishment as accused deserved. Incidentally, the head of the community of *Sangha* in Lanka came to be known as *Sangharāja* for the first time. This reconstruction, according to *Nikāyasangarahaya* took place in 1804. B.E. (1341 A.C.)

Ordination and Higher Ordination that were in vogue in Lanka consisted of admission to the Order on a selective basis, and admission to the Higher Ordination of those who were mature enough in age and spiritual advancement. This was an eventful occasion where the initiative and physical participation of the royalty was indispensable. It is a strange fact to note that unsettled condition in the body politic of the country resulted in undisciplined conduct of the *Sangha* which had not been so during the Buddha's life time. Did the *bhikkhus* live a pretentious life in fear of king's wrath following the precedent of Asoka's religious revivification or due to lack of proper guidance in the matters of *Vinaya* discipline?

As was the usual order, the purification of the *Sangha* carried out by Senālankādhikāra did not last long. After a few decades the country fell again into chaos, which resulted in degeneration of *Sangha*. Alakeśwara, otherwise known as Alagakkōnāra after restoring the stable government decided following the previous kings to purge the *Sangha*. He was fortunate enough to be assisted by the Primate of the time Dhammakitti Mahāsāmi of Palābatgala forest dwelling and who was the first of that fraternity to hold the title of *Sangharāja* expelled quite a number of monks who were according to *Nikāyasangraha 'alajjis'* disreputable nominal monks. However much in good faith and determination it was done, before long further purge was found necessary in 1396 A.C. This purge was carried out by Virabāhu Äpa under the presidency of another Mahāsāmi of the same name, i.e. Dhammakitti. Orderliness and unblemished conduct of the clergy were to be seen always parallel to smooth running of the state free from internal or external strife.

During the reign of Parākramabāhu VI, (1411-66) a complete revision and reformation took place under his patronage. This purification of the *Sangha* community was performed under the presidency of Vanaratana Mahāsāmi. The result of this purge was such that Buddhism in Lanka was known far and wide for the most respectable "bhikkhus who

lived a pure religious life keeping to its letter and spirit. In this context Prof. Paranavitana says:

In the year 1968 of the Buddhist era, i.e. 1425 A.C., during the reign of Parākramabāhu VI, a number of Burmese, Siamese and Cambodian bhikkhus came to Ceylon, learned the scriptures here, received ordination anew at Kālaṇi from the hands of Vanaratana Mahāsāmi and Dhammacariya thera, returned to their own lands and established religious Orders modelled on the Sangha of Ceylon.<sup>7</sup>

During the reign of Wimaladharmasūriya 1 (1592 - 1604) again a degradation of Sangha was rampant and there were no bhikkhus on whom the ceremony of admission had been performed. In order to revive the Sangha he sent officials to the country of Rakkhanga (in lower Burma presently known as Arakan) inviting the Elder Nandicakka and other bhikkhus of Higher Ordination to arrive hither and perform the ceremony of admission in keeping with the Vinaya requirements. They came and duly honoured by the king had the ceremony of admission to the Order performed at Ganthamba (Geäṭambe) the landing place of Mahawäli river.

Just after about eight decades since the restoration of the Order under the patronage of Wimaladharmasūriya I the community of *Sangha* again sank into deplorable depths of corruption. Even the admission to the Order of *Sāmanera* was not done in terms of *Vinaya* as no monk of Higher Ordination was available. They were known as *Ganinnānses* to differentiate them from the laymen. They lived a lax life engaged in secular vocations maintaining families.

The king Wimaladharmasūriya II, who thought that it was incumbent on him to purity the *Sanghasāsana* sent some officials with gifts and a royal message to this king of *Rakkhanga* (Aracan) to fetch the qualified monks to perform the Higher Ordination.<sup>8</sup>

Some historical records support the view that the Dutch had supplied the vessels for conveying the monks from Burma to Lanka in order to establish the friendly relationship between them and the court of Kandy. At this time the king of Kandy got thirty three bhikkhus headed by the There Santana and performed the ceremony of *Upasampadā* again at Gätambe following the example of Wimaladharmasūriya I. Thus he purified the *Sangha* whose purified state continued only for half a century.

Now we come to the last phase of the annals of *Upasampadā* which continued even with intermittent interruptions from the time of Arahant Mahinda 3rd century B.C. We saw that it had no continuous existence unbroken and undeteriorated. Further we saw that it was the royal patronage of which the purity and perfection of monastic order depended. The monastic corruption re-appeared again much more perspicuously during the reign of Kirti Śrī Rājasinghe of Kandy (1747-80). Being thoroughly disgusted with the prevalent condition and deviations of the *Sangha* community the king felt that it was his obligation to purify it and bring it back to the position it aught to have been in. In this effort the king was positively assisted and encouraged by Välivita Saraṇankara under whose tutelage the king had been trained in the Buddhist way of life before he ascended to the throne.

When the time was favourable, Kirti Śrī Rājasinghe, persuaded by Saranankara Sāmanēra sent an enmbassy to Siam in Dutch vessals in 1759. By this time the contact between Arakan and, Lanka was well established through religious relationship. Dhammika, the king of Ayojjha (Ayuthia in Siam) received the envoy with great honour and dispatched a group of bhikkhus of Higher Ordination with Ven. Upāli Mahāthera as the head of the delegation accompanied by Siamese ambassadors. The king of Lanka overwhelmed with serene joy received them with great respect and provided everything necessary for the performance of Upasampadā. Sāmanēra Saranankara, the beacon of the Lanka Buddhasāsana of the time was the first to attain Upasampadā (Higher Ordination) in 1753 and the rest followed him. The king, restored the hitherto lost high post of Sangharāja by appointing Ven. Saranankara thera to that post. Well equipped with essential ecclesiastical dignity the new Sangharāja devoted his whole life for upliftment of religion and letters. Re-establishment of Upasanipadā on this occasion under the guidance of Ven. Saranankara and the patronage of king Kirti Śrī Rājasinghe survives to date. As it was revamped by Ven. Upāli of Siam it was known as Syāmopāli Mahā Nikāya which completes its 250th year in 2003.

### NOTES

- 1. "Vinayō nāma Buddhasāsanassa āyu", *Samantapāsādikā*, published by Peter Henry and Henry Peter de Silva, Mahābodhi Press, Māligakanda, 1933, p. 35.
- 2. Anguttara Nikāya (P.T.S) Tikanipāta, Section XXVI.
- 3. Gunasekara, B. Rājāvaliya, Government Printer, 1900, p. 19.

- 4. "Anujānāmi Bhikkhave rājunam anuvattitum" Cullavagga, Vattahkkhandha.
- 5. Jayatilaka, D. B., Katikāvat Sangara, 1922, p 22.
- 6. Cūlawamsa, 1xxxiv, 32-34.
- 7. University of Ceylon History of Ceylon, Vol I, Part II, Ceylon University Press 1960, p. 755.
- 8. Cūlawamsa, xcvill, Geiger Translation, p. 239.
- 9. The number of monks of this group varies according to different texts.

# EARLIEST EVIDENCE OF CULTURAL RELATIONS BETWEEN SRI LANKA AND DVĀRAVATĪ KINGDOM IN THAILAND

Srī Mahā Bōdhi, Buddha Pāda Lāñchana and Inscription of 761 A. D. Quoted Three Stanzas from the Telakaṭāhagāthā

### by M Rohanadeera

The present writer, being invited by the Matijon news paper and Silāpavathanathām, Bangkok, conducted a research programme on cultural relations between Sri Lanka and Siam in ancient times. Accompanied by Michael Wright and Sujith Wongthes on a tour to Prāchīnburi, he had the opportunity to visit the ancient site of Wat Sa Morakot at Dong Sī Maha Bōd. To him there were three main attractions: The Buddha Pāda Lāñchana, the imprints of Lord Buddha's Foot Prints recently discovered at Wat Sa Morakot, the Śrī Mahā Bōdhi Tree, which is believed to have grown from a sapling brought from Anuradhapura, and the inscription found at the temple complex of Wat Sa Morakot containing three delightful Pāli stanzas in the Vasantatilakā metre.

With the first reading of these stanzas, the writer felt them very near and dear to him, so much so, that they were, as if lying hidden in some corner of his memory awaiting to respond. This instinct, kindled him to make an intimate study of the inscription; and its background environment, the results of which constitute this paper.

# Śrī Mahā Bōdhi in Prāchīnburi

The area around *Wat Sa Morakot* where the foot prints were discovered is generally called *Dong Si Maha Bō*, meaning Siri Mahā Bō Forest, because there is a large old Bōdhi tree in the vicinity of *Wat Sa Morokot*. This Bō tree is considered the most sacred in eastern Thailand. It is deeply rooted in the cultural life of the people in the eastern province of Thailand. During the Ordination ceremonies in the area, it was considered compulsory that the novice is accompanied in a big procession to the Bō tree and he was made to pay homage to the Bō tree by circumambulating three times around it. On the Viśākha full moon day people even from distant areas

flock together in thousands to perform the *Vaiśākha pūja* torch lighting festival, the tradition of which has come down from unknown days.

Śri Mahā Bōdhi, Siri Maha Bō are the terms by which the sacred Bōdhi tree in Anuradhapura is referred to, in both literary and folk traditions in Sri Lanka. The fact that the old sacred Bō tree in Prāchīnburi is referred to as Sī Maha Bōd, the Thai pronunciation of Siri Maha Bōdhi, points to the close connection of it with the sacred Bō tree in Anuradhapura. In fact, it is the unanimous belief in Thailand that this old Bō tree was grown from a sapling taken from the Anuradhapura Bō tree. At the entrance to the Bō tree, one can see even today a name board having a picture depicting the scene of a Bō sapling being carried in a ship and a legend below it announcing the arrival of Maha Bō from Lanka. Under the circumstances, one can reasonably argue that the sacred Bōdhi tree and the festival and rituals connected with it have some bearing on the sacred Bōdhi tree and the culture connected with it in Anuradhapura.

# The Buddha Pāda Lāñchana in Prāchīnburi, Thailand

In 1986, a pair of foot Prints of the Lord Buddha was discovered at an ancient *vihāra* complex called *Wat Sa Morakot* (The temple of emerald pond) in *Dong Sī Maha Bō* area in Prāchīnburi, 150 kilo metres to the east of Bangkok. Prāchinburi is generally considered as a flourishing center of Dvarāvatī, which will be introduced later.

This pair of foot Prints, nearly two meters long, with the impressions of natural traits of human soles like marks of the heels and slender toes of uneven length, was carved concavely on the natural laterite floor. In the middle of each foot a *chakra* was carved. It was not indented like the rest of the foot but the rim and the spokes of the *Dharmachakra* were depicted in low relief convexly. There is a circle incised around the pair of footprints<sup>2</sup>. The whole thing looks so natural as if an unusually huge human being having alighted there on the wet floor, left the impression of his soles and later the spot became dry. There is a deep hole between the two wheels and at the mouth of the hole is a *svastika* like mark carved in deep. It is generally believed that this hole and the *svastika* mark may be a device to fix a pole supporting an umbrella over the footprints.

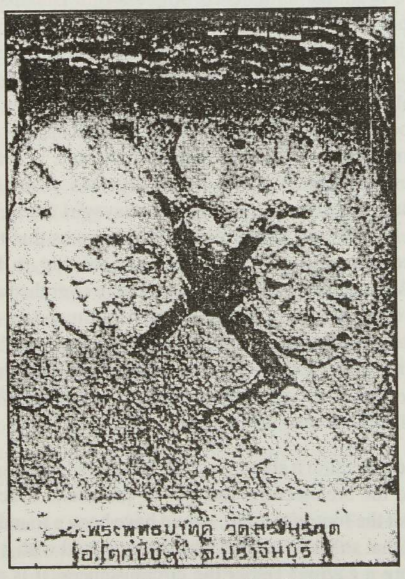
Commenting on the footprints. Prof. Prince Subhadradis Diskul, the renowned authority on art history of Thailand, has suggested that the footprint worship prevalent in Anuradhapura would have been known in Dvāravatī and the Prāchīnburi footprints would reflect that awareness.<sup>3</sup>

Prof. S. Paranavitana in his paper, "pāda-lāñchana at Anuradhapura", published in the *University of Ceylon Review* commenting on a reference made in the *Cūlavaṃsa*, chapter 54, v. 44, that "Mahinda IV, (956-972) restored the beautiful temple of the four *cetiyas* in 'pāda-lāñchana', which was burnt down by the troops of the Cōļa-king" Paranavitana argued that "pāda-lāñchana" in this context was not the famous pāda-lāñchana on the peak of mount Samanala but some other place.

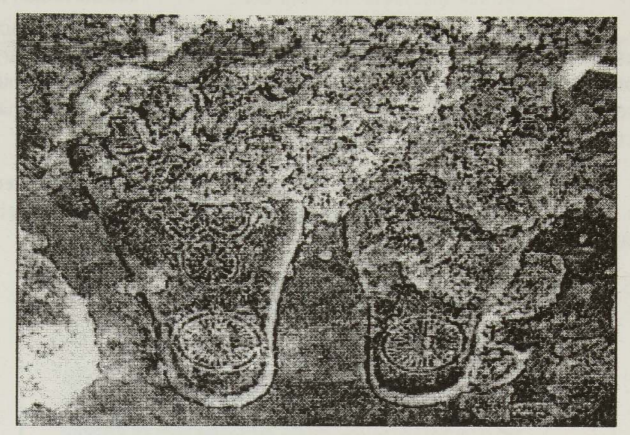
'Pāda-lāñchana" in this context has been identified by him as the area to the east of Thūparama in Anuradhapura, on the basis of the evidence from the Mahāvamsa, Mahābodhivamsa and the Mahābodhivamsa Gäṭapadaya. In this 'pāda-lāñchana', he points out that there were four śilā stūpas built over the footprints left at the spots from which the four Buddhas: Kakusaňda, Konāgamana, Kāsyapa and Gautama of this Bhadra Kalpa, rose to the air for their return journey to Jambudvīpa after the visits they were believed to have paid to Sri Lanka. "The ancient belief thus seems to have been that an indelible impress of a Buddha's foot would remain at a spot from which he rose to the air or to which he alighted. In these actions it is natural that greater pressure would have been exerted on the ground than in normal walking", says Parānavitana.4 We noted earlier that the Prāchīnburi footprints were so naturalistic that they looked as if a huge human being had left the mark having pressed his feet on the spot. It is therefore, reasonable to believe that the footprints at Prāchīnburi and Saraburi would correspond to the footprints pāda-lānchana in Anuradhapura. Fa-Hsien who stayed at Abhayagiri for three years, has recorded that he was told by the Abhayagiri inmates that the stupa was built over the footprint of the Buddha. According to Paranavitana Vattagāmini Abhaya built a stone stūpa probably over the footprint and it became the core of the colossal stupa. In the pāda-lānchana at Anuradhapura it is mentioned that the stone stupas were built over the footprints of the four Buddhas, thus making footprints the foundation deposits of cetiyas. It is also recorded that there were chetiyagharas, sheltering houses built over the cetiyas.

In this connection it should be mentioned that some archaeologists who examined the architectural features of the site at Prāchīnburi have conjectured that the footprint there, would have been a foundation deposit of a *stūpa* and that *stūpa* would have been associated with a *cetiyaghara*, a hall sheltering a *Cetiya*<sup>5</sup> Under the circumstances, it is reasonable to believe that the footprints at Prāchinburi as well as at Saraburi, both

belonging to Dvāravatī period, could be regarded as reflections of the footprint worship that prevailed in Anuradhapura. We are in no way to grasp any idea about the appearance of the kind of footprints that could have been inside the stone stūpas at the pāda-lānchana area or in the Abhayagiri stūpa, as none of these monuments can be opened up. There is only one footprint stone slab found on the stone pavement of the Abayagiri stūpa in Anuradhapura, which is different from the host of footprint slabs found at various ancient Buddhist sites in Sri Lanka. While all such common footprints are concavely carved, the one referred to above has two convexly carved footprints. It is very interesting that this pair of footprints is very similar to that of Prāchīnburi. The heel and slender, uneven toes are so naturally impressed, with uneven depth just as in the Prāchīnburi footprint. As such we have to depend on that Abhayagiri specimen and the Prāchinburi footprint as these two are the only specimens at our disposal even for the purpose of understanding the appearance of Anuradhapura pāda-lāñchana [next page plate.]



Pāda Lāñchana at Prāchīnburi



Pāda Lāñchana at Abhayagiri

### Noen Sā Buā Inscription of 761. A.D.

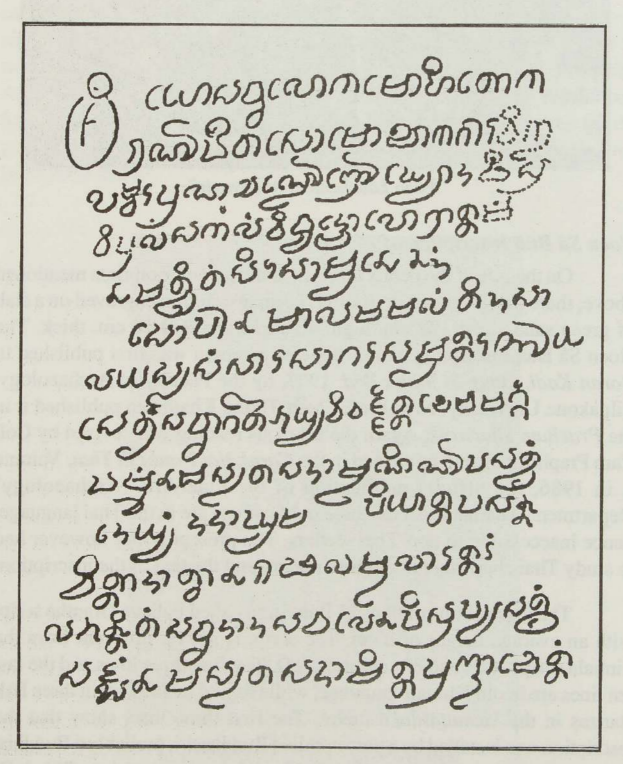
On the pile of the debris that buried the pair of footprints mentioned above, there had been earlier discovered an inscription engraved on a slab of green sand stone 177 cm. high, 40 cm. wide, and 28 cm. thick. The Noen Sā Buā Inscription as it is generally known was first published in Boran Kadi, Dong Si Maha Bōd, 1967, by the Faculty of Archaeology, Silpakone University. Next Prof. Cham Thong Khamwan published it in the Prachum Silacaruk. Again the previous reading was revised by Col. Yam Praphrthong and published in the Caruk Nai Prathesh Thai, Volume I, in 1986, the official publication of the Fine Arts (Archaeology) Department, Thailand. All the three publications are in the Thai language, hence inaccessible to non-Thai readers. The present writer however had to study Thai characters in order to understand the text of the inscription.

The inscription contains 27 lines in so called Pallava Grantha script with an average height of 2 cm. The script is not far different from the Sinhala script of 7<sup>th</sup> and 8<sup>th</sup> centuries A.D. The first three lines and the last ten lines are in old Khmair language, while lines 4 to 16 contain three Pāli stanzas in the *Vasantatilakā* metre. The first three lines show that the inscription was installed by a person called Buddhasiri, probably a Buddhist monk and the date is given as Śaka 683, which corresponds to 761 A.D. The last lines speak of certain donations made to the place. However, the main focus in this study is on the three stanzas spread in lines 4 to 10.



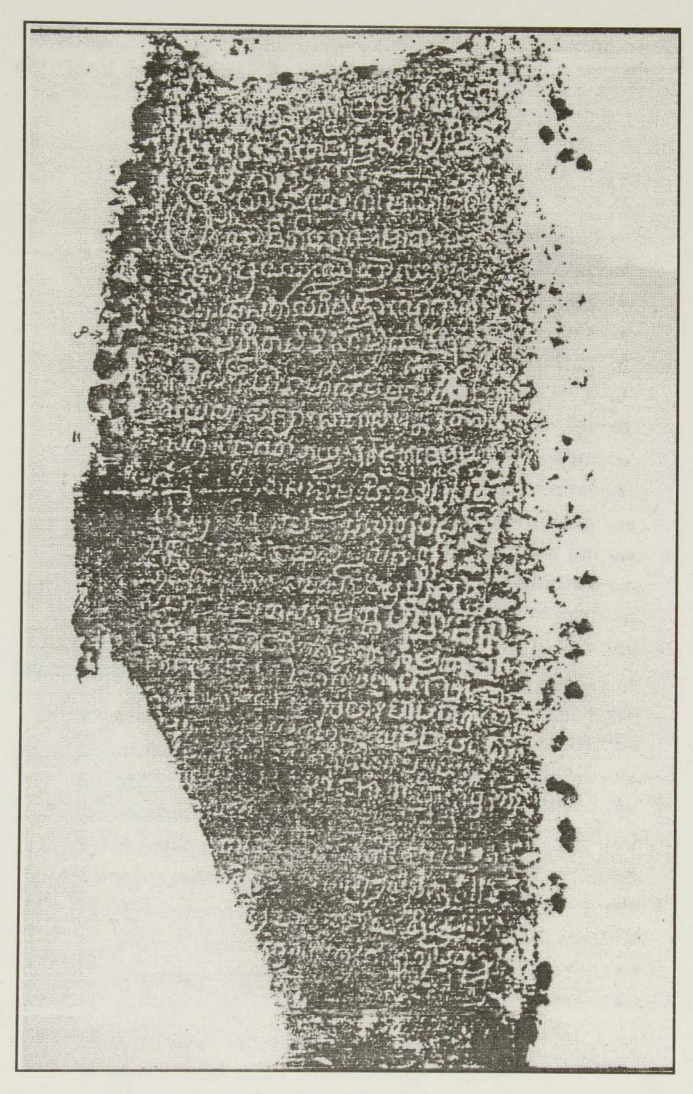
Certain lines, phrases, words and some *akśaras* were not satisfactorily deciphered and interpreted, mainly due to their fragmentary nature. However, the present writer after a thorough examination on both the stone and the plate, was successful in restoring the lines to almost what actually were on the stone.

The plate, the Thai version of the reading and the final text adopted in The Caruk Nāi Prathesh Thai, the official publication and their transcriptions are given below line by line.<sup>6</sup>



An eye copy of the Noen Sā Buā Inscription, Section containing three Pāli stanzas from the Telakaṭāhagāthā.

Prepared by the author.



Noen Sā Buā Inscription

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# สระบัว ตอนที่เป็นภาษาบาล**ี ระหว่างบรรทั**ดที่ ๔-๘๖ รวม พิมพ์ไว้ในลำดับต่อไปด้วย

# คำจารึก

```
๑. (๖๘๓ ถุนม) กุกุ นกุษตุร บุว โรจ เชบุร
 ๒. วุทธวาร นุ(ราเดง) วุทุธสิริ ปุรดิบุร
 ๓. วุระ ศาษุฏ เนาะ ฯ
 ๔. ฯ ศุรี ฯ โบ สวุวโลกโมห์โด ก-
 ๕. รุณาธิวาโส โมซ์า กโร (นิรม)-

 ล วรปุ่นระบุโซ โระบุโย ท(โม น)

    วิกุล สกล์ วิวุทุโธ โลกุตุดโร

 ट. प्रमन्ते ने तेत्रवा म्लाम्ने

 โสปานมาลมมล์ คริญา-

     वण्यं व व्यान्य मानवामानवामानवामा
    เสดุ์ สำวารดีรายุยปี จหุชกุดเขมม (คุค)
     ชมุม นมสุส ค สพา มูฒิณา ปสตุถิ
     เทยุย์ ทหา ปุ๋ยน เป็นหลุลปสนุน -
     จิตุดา พบอุวา บรร ผลมูลิ รตุด (น)
     สรานุติ ลิ สวุรกา กลาเลนปี สุปุปสดุถึ
๑๖. สงุฆ์ นบฮุส ต ลกา บัตุตปุญญเขตุดิ
๑๗. วุระ โค กาะ โกา คิ อญ ชุวน ค กมุรเตง ......
    .. ด วุระบาท ในรุ ถุนากุด ปญญา .....
 ๑๔. .. อุนากุต สิลาปุญญุปปาริชา . ....
     ..... วุ ชาจุดี ปุรส (เฉยุด) เลง บาป เนะ
      ..... อุนาก เนาะ วุ๋ อาจุดิ โชก บ โอช .....
      .. (วุ๋ อาจุติ๋) โยก บ โอยุด กุวน .....วุ๋ อาจุดิ๋
lole.
      ..... v Inv .....
lean
lea'. ..... ดบะ บุนยะ เนะ (กิริยาบุนุขบารมี)
๒๕. .....โคตุรกูลปาทุว ......
```

# วิเคราะห์ค้าจารึก

เฉพาะลอนที่เป็นภาษาบาลีระหว่างบรรทัดที่ ๔-๑๖

ใย สพุพโลกมหิโต โทกุขักโรสิ ยมล์ เนยุโยทโยบวิกุลั โลกุตุตโร นมถ ตั โลปาณมาสมมตั กรุณาชิวาโส
วรปุญเมจนฺโท
สกล์ วิพุทฺโธ
สิงสา มุเนนฺห์ ฯ
คิงญาลยสุส

สัสารสากร สมุตุตรอกข เสตุ สมุโพธตรมปิจุตุตรเขมมะก็ ธมุม นมสุสอ สหา มุสิกา ปสมุจิ ฯ เพยุย์ ทหนุลุขมมิชกุลปะกุนจิตุลา หลุวา นรา และก็ รถน์ สรมุติ ลำสพุพา นสพเลนปี สุมุปสมุธิ สมุขิ นมสุสอ สหา ปิตปุญลแขตุติ ฯ

# The reading propsed by the Caruk Nāi Prathesh Thai

- 4. Sri yo sabbalokamohito ka
- 5. ruṇādhivāso/ mokhām karo (nirama)
- 6. lam varapunacando/ ñoyyo da (mo na)
- 7. vikulam sakalam vibuddho // lokuttaro
- 8. namatthi tam sirasā munendam
- 9. sopāņamālamamalam Tiraņā
- 10. layassa / saṃsārasāgarasamuttaraṇāya
- 11. setum // sambbāratīrāyyapi cajjattakhemama (ggam) /
- 12. Dhammam namassta sadā muninā pasatthamā /
- 13. deyyam dadāpyamapiyāttapasanna
- 14. cittā / dātvā narā phalamulam ratta (nam)
- 15. saranti // tam sabbadā dasabalenapi suppasattham/
- 16. sangham namassata sadā mittapuññakhettam //

The final Text properly the Caruk Nai Prathesh Tai

Srī, yō sabba lōka mōhito - karuṇādhivāsō Mokkhaṃ karōsi amalaṃ - vara puṇṇa candō Ñeyyodamō navikālaṃ - sakalaṃ vibuddhō Lokuttarō namatha taṃ - sirasā munendaṃ

Sōpāṇa mālamamalaṃ - ti raṇā layassa Saṃsārasāgara samuttaraṇāya setuṃ Sambodha tira mapicuttara khemamaggaṃ Dammaṃ namassatha sadā muninā pasatthaṃ

Deyyam dadantyamapi yattha pasanna cittā Datvā narā phalamulam ratanam saranti Tam sabbadā dasa balenapi suppasattham Sangham namassatha sadāmita puñña khettam

The words in italics are the main concerns of this writer and they will be examined in consultation with the plate and the reading adopted by the *Caruk*.

### Mokkham karōsi amalam'-line 1, verse 1

This does not appear to be grammatical in Pāli, Karōsi being second person present tense singular verb, requires a corresponding subject like tvaṃ, which is impossible in the context. Mokkhaṃkaro is clear on the plate, but the next three akśaras are not clear at all, though niramalaṃ has been suggested and corrected as si ama. If si is replaced with ti to make karōti, which is grammatically correct with yo, then mokkahaṃ karoti amalaṃ does make sense, but in the relevant space on the plate, it is impossible to discern a and the akśara looks more like vi, and then it reads as mokkhaṃ karōti vimalaṃ, yet ti, ma, akśaras are not free from doubt.

# Vara puṇṇa candō-line 2, verse 1

This seems to be correctly read and restored but vara punna candō without a qualifying adjective does not yield a complete sense and also does demonstrate poor poetry. Since the first three akśaras of line 6 on the plate are clearly seen as lam, va, ra and if va can be read as ba, then we can make lambara and read together with two preceding akśaras vima, it makes vimalambara, which yet is open to doubt. Any way let us tentatively restore the second line as mokkhamkaro suvimalambara punna candō.

### Tiranalayassa-line I, verse 2

Tiranālayassa looks clumsy and meaningless, tiranālaya can be considered a compound with tirana and ālaya as the two components, but the first word tiraṇa is uncommon in Pāli. Unfortunately on the plate too though ti and layassa are clear, the two akśaras in between are very difficult to decipher. The space demands one short and one long syllable clear, the two akṣaras in between are to fit in to the Vasantātilakā metre eg: ti-vlayassa. If the two syllables can be identified as dasa, then it makes tidasā layassa; when arranged the line as sōpāṇamālamamalaṃ tidāsālayassa, it yields the meaning, (the Dhamma) a stainless flight of steps to the abode of the heaven of tidasa (tāvatiṃsa)

### Sambōdhi tīramapicuttara khemamaggam - line3, verse 2

The whole line except for the last word *khema maggam* looks like a riddle, and too far from the plate. Some *akśaras* which are very clear on the plate have to be replaced or totally rejected, if the line is to be read as proposed. For example, *yya* has to be replaced with *ma* which is of an entirely different shape and *jja* has to be totally rejected if *cajjatta* is to be rendered as *cuttara*.

As such, the whole line deserves to be read and interpreted afresh. The line starts with the third akśara of the eleventh line on the plate. The third and fourth are clearly visible as sabbā. The next akśara, in no way can be recognized as ra or dha. The akśara is of the shape, o which easily can be identified as ga, and the next  $t\bar{t}$  is clear. Thus we can form the word sabbāgatī, sabba + agati. The akśara next to  $t\bar{t}$  has been read as ra, but a sharply focused eye on the plate, would catch it as which can then be identified as bha; the next is very clear and correctly read as yya, thus making sabbāgatī bhayya, meaning "all fears resulting from evil". The next akśara to yya is identified as pi, but as it appears on the plate there is no opening at the neck and the upper part of the akśara is also not broad enough to be identified as pi. As such it can be easily recognized as vi. The akśara next, though read as ca, also can be va, as well. The conjoint akśara next, has been recognized as jja, but with the faint mark over the upper ja, it may be read as jji, and with the next conjoint tta the word forms itself vivajjitta. The last two words khema maggam are clear and correctly rendered. Thus we get the line as sabbāgatī bhayya vivajjitta khema maggam, "the path of safety devoid of fears of all evils."

# Datvā narā phalamularam ratanam saranti

Phalamulam is uncommon in textual Pāli language. Saranti appears to be incompatible in the context, where a close examination of the plate will help recognize the first two akśaras as labha making the word labhhanti.

# Elongation of vowels and duplication of consonants - A peculiar phenomenon

As evident on the plate there are some vowels elongated without reasons such as to keep pace with the metre, as for example, *yāttha*, in line 13; *dātvā*, in line 14. Also at some places consonants are duplicated unnecessarily; for example *bhayya* and *vivajjitta* in line 11, *rattanam* in line 14. and *mitta* in line 16. How can we explain this phenomenon? Could it be due to the peculiar way of Pāli pronunciation adopted by the ancient people of *Dvāravatī*? If so, it can be surmised that the scribe executed his engraving while somebody was reciting the stanzas, and that he incised *akśaras* as he heard them.

After the preliminary survey outlined above, one fine evening, the writer, while relaxing in solitude, was reciting three stanzas in resounding *Vasantatilakā metre*, it suddenly dawned on him that he had read some similar stanzas in the *Telakatāhagāthā* which he had committed to memory, when reading for his first Degree. Being kindled by this he rushed to his library, he was surprised to note that these stanzas form a part of the opening verses of the *Telakatāhagāthā* which run as follows.<sup>7</sup>

# Telakaṭāhagāthā Ratanattayam

- Lankissarō jayatu vāraņa rājāgāmi,
   Bhōginda bhōga rucirāyatapīņa bāhū
   Sadhūpacāra niratō guņa sannivāsō,
   Dhamme thitō vigata kodha madāvalēpō
- Yo sabba lōka mahitō karuṇādhivāsō,
   Mokkhākaro ravi kulambarapuṇṇa candō
   Ñeyyōdadhim suvipuļam sakalam vibuddhō,
   Lokuttamam namatha tam sirasā munindam

- 3. Sōpāṇamālamamalaṃ tidasālayassa, Saṃsāra sāgara samuttaraṇāya setuṃ, Sabbāgatī bhaya vivajjita khema maggaṃ Dammaṃ namassatha sadā munīnā paṇitaṃ
- 4. Deyyam tadappamapi yattha pasanna cittā
  Datvā narāphalamuļārataram labhanti
  Tam sabbadā dasabalenapi suppasattham
  Sangham namassatha sadāmita puññā khettam
- 5. Tejō balena mahatā ratanattayassa, Lokattayam Samadhi gacchati yena mokkham Rakkhā nacatthi ca samā ratanattayassa Tasmā sadā bhajatha tam ratanattayam bho!

In comparison, it is clear that the three stanzas appearing in the Noen Sā Buā inscription are identical with opening stanzas 2, 3 and 4 of the Telakaṭāhagāthā. Before discussing the contents and the authenticity of the Telakaṭāhagāthā, let us attempt to restore the inscription, relying faithftilly on the akśaras appearing on the plate, refining the reading on the plate and the reading given in the caruk and the rendering suggested above by the author and, comparing them with the stanzas of the Telakaṭāhagāthā.

Let us examine whether the reading and the editing of the inscription can be still improved with the help of the *Telakaṭāhagāthā*.

- Line 4, in *mohito*, *mo akśara* is correctly read and editing as *mahito* is justified.
- Line 5, in mokhāmkaro a dot like mark over the akśara kh is not seen on the plate, and the rest mokhākaro is correctly read and has to be edited as mokkhākaro. The last three akśaras read as nirama and edited as si ama by the editor of caruk and tivima by us, demand further revision in the light of the Telakaṭāhagāthā. As noted above these three akśaras are almost totally defaced, but with the scarcely visible signs in the relevant space raviku as given in the tela can be easily accommodated, in the context of the plate
- Line 6, the first two syllables can be read as *lamba* and read together with the last three *akśaras* of line 5 it makes *ravikulambara* as

given in the tela.  $puṇacand\bar{o}$  reading is correct and editing it as puṇṇacando is justified.

Noyyo reading is correct and should be edited as neyyo the last two akśaras read as mo na needs revision. If one were to decipher more carefully he will discover the akśaras dhiṃsu, which then will tally with neyyodadhimsu in the tela, which means "the ocean of what should be understood."

- Line 7, the second akśara is read as ku, and taken together with two akśaras on either side, it makes vikulam, but in the tela we get the word suvipulam, with su as has been suggested to be the last akśara of line 6 on the plate, the remnant of the second akśara can easily make pu instead of ku, thus tallying with suvipulam in the tela, The last akśara is read as ro, but looked at more carefully, ma with a dot over it comes out clearly making the word lōkuttamam exactly as it appears in the tela.
- Line 8, namatthi is faithful to the plate and editing namatha is desirable.

  Ne in munendam is correctly read. But may be edited as munindam, which is the word in the tela.
- Line 9. The last two akśaras already suggested above as dasa tallies with the tela.
- Line 11, The revised reading adopted above as sabbāgatī bhayya vivajjittakhemamaggam is confirmed by the tela and bhayya, vivajjitta may be edited as bhaya, vivajjita.
- Line 12, Both  $n\bar{a}$  in  $munin\bar{a}$  on the plate are cerebral, but editing it as dental is justified and is in accordance with the tela. The last word appearing on the plate is pasattham but the tela has it as  $pan\bar{t}tam$ , to mean 'narrated' which appears to be the most apropriate in the context, " $munin\bar{a}$   $pan\bar{t}tam$  dhammam" "the Dhamma narrated by the sage." On the other hand there is suppasattham in line 15, used in the same sense as pasattham on the plate; and this amounts to the fault of using repetition,  $punaruttad\bar{o}sa$ , which in no way can be attributed to the author of the tela, especially considering his erudition and mastery of versification, as amply demonstrated in his work. In the circumstances  $pan\bar{t}tam$  appears to be the ideal in the context. But the word pasattham is quite clear on the plate and cannot be

rejected. What could be surmised is that the author of the inscription may have made a slip in his memory in using the word *pasattham* in place of *panītam*. Yet to be more fair by the author of the inscription, Buddhasiri, we may adopt *pasattham*, what is actually on the stone.

- Line 13, *dadapyamapi*, is almost accurate to what is on the plate, although it slightly differs from *tadappamapi*, of the *tela*; *da* instead of *ta* and *pya* for *ppa* may be attributed to faulty hearing of the engraver, as such *tadappamapi*, *tam+appam + api*, *deyyam* "that even a little that should be offered" may be adopted instead of *dadanti* + *yam+ api* as has been edited. Editing of *yattha* is desirable.
- Line 14, dātvā, as read and datvā as edited are both acceptable. The last seven akśaras have been read and adopted as phalamulam ratanam; In the tela this phrase appears as phalam ulārataram phalam + ulārataram "greater benefit", a meaning well appropriate in the context. When we look at the plate, there is a vague dot over la which cannot be taken seriously. On the other hand, a vertical stroke parallel to the right arm of la, is seen, which cannot be ignored. When la is read with the parallel vertical stroke, it becomes lā, The next two akśaras have been correctly read as ratta, and the final akśara, though read as nam, can also be recognized as ram. Thus we get phalamulāttaram which when edited as phalamulārataram, is what appears in the tela. Now we have deyyam tadappamapi yattha pasanna cittā, datvā, narā phalam ularataram labhanti meaning "to whom, having offered even that litle that should be offered, human beings obtain very great benefit," exactly what is in the tela.
- Line 15, The first four akśaras which have been read as saranti are corrected above as labhanti.

The final version edited by the present writer in consultation with the  $Telakat\bar{a}hag\bar{a}th\bar{a}$ 

1. Sri, yō sabbōlaka mahitō karuṇādhivāsō Mokkhākaro ravikulambara puṇṇa candō// Neyyodadhiṃ suvipulaṃ sakalaṃ vibuddhō Lokuttamam namatha taṃ sirasā munindaṃ//

- 2. Sopāṇamālamamalaṃ tidasālayassa Saṃsāra sāgara samuttaraṇāya setuṃ // Sabbāgatī baya vivajjita khema maggaṃ Dhammaṃ namassatha sadā muninā pasatthaṃ //
- 3. Deyyam tadappamapi yattha pasanna cittā
  Datvā narāphalam uļārataram labhanti //
  Tam sabbadā dasa balenapi suppasattham
  Sangham namassatha sadāmita puñña khettam //

### Translation8

- 1. Pay homage with (bowing) head to that great sage; the highest of the world revered by the entire world; (the sage) who is an abode of kindness; a mine of emancipation; the full moon in the sky of the solar clan; and, who has understood the entire vast ocean of knowledge.
- 2. Pay homage, always, to the Doctrine, praised by the sage; (the Doctrine) which is the stainless flight of steps to the abode of *Tidasa* heaven (*tāvatiṃsa*); the bridge to cross the ocean of *Saṃsāra*, and which is the path of safety devoid of fears of all evil.
- 3. Pay homage, always, to the Community (the Community) which is an immeasurable field of merit, to which, having offered even a little that should be offered with delighted mind, human beings obtain very great benefit and which has been well praised by the ten-powered one.

The rendering of the *Noen Sā Buā* inscription in the way suggested above and comparing it with the three stanzas in the *tela* which are identical with the text on the plate, one is compelled to deduce that the text of the inscription has been borrowed from the opening of the *Telakaṭāhagāthā*.

The writer now propose to deal with the question of the authorship and the authenticity of the  $Telakat\bar{a}hag\bar{a}th\bar{a}$ . In doing so we would firstly quote Professor G. P. Malalasekera, the renowned author of the  $P\bar{a}li$  Literature of Ceylon.

"The *Telakaṭāhagāthā* - the stanzas of oil cauldron, is a delightful Pāli poem of 100 stanzas which ... purport to be the religious exhortations of a great Elder named Kalyāna Thera, who was condemned to be cast into a cauldron of boiling oil, on suspicion of his having been accessory to

an intrigue with the Queen Consort of King Kälanitissa, who reigned at Kälaniya (306-207 B.C.) The story is related in brief in the 22<sup>nd</sup> chapter of the *Mahāvaṃsa*. The *Rasāvāhini*, written by Vedeha in the first half of the thirteenth century, gives us greater details of the story. There we are informed that the King's attendants placed a cauldron of oil on the hearth and, when the oil was boiling, buried the thera into it. The thera at that instant attained *vipassanā* and, becoming an Arahat rose up in the boiling oil and remained unhurt, "like a royal *haṃsa* in a emerald vase" and in that position reciting a hundred stanzas, looked into the past to ascertain of what sin this was the result. He found that once upon a time when he was a shepherd, he cast a fly in boiling milk, and this was the punishment for his former misdeed. He then expired, and the king had his body cast into the sea. A *vihāra* seems to have been built later on the spot where the thera was put to death, for, the *Sälalihini Sandesa* written in 1451 A.D., refers to it as still existing.

"The decorated hall, which in their zeal
The merit - seeking people built upon
The spot where stood the cauldron of hot oil
Into which King Kälani - Tissa threw
The guiltless sage, a mere suspect of crime"

Neither the author of our version nor his date is known. There is no doubt, however, that he was a member of the order, well versed in the *pitakas* and commentarial literature.

The stanzas show great depth of religious and metaphysical learning. The verses embody in them the fundamental lenenty of Buddhism and are an earnest exhortation to men to lead the good life. They open with a blessing upon the king, apt beginning for the utterances of a holy man before his murderer.<sup>9</sup>

The author or the date of the composition of the *tela* is not mentioned in the work. Malalasekara assigns the poem to either the tenth or the early part of the eleventh century A.D., however, it is only a conjecture not based on any concrete evidence. Now we see that stanzas 2, 3, 4, of the *Telakaṭāhagāthā* have been quoted in the *Sā Buā* inscription of 761 A.D. As such the *Telakaṭālagāthā* should have been available in Prāchinburi before 761 A.D., which leads us to the inevitable conclusion that the *Telakaṭāhagāthā* predates the inscription.

If we accept that the actual poem was recited by the Arahat himself as given in the chronicles, then the date would be some where around 250 B.C.

If that is the case, then the poem would have been brought down through oral tradition to be committed to writing in the Vaṭṭagāmiṇi Abhaya period (89-77 B.C.) like the *Tripitaka*, *Helaṭuvā*, the commentaries in original Sinhala and history of the *Sāsana*. The written *Telakaṭāhagāthā* then would have been refined and perhaps recomposed in Pāli in the 5th century A. D. in the same manner as the Sinhala Commentaries mentioned above were refined and translated in to Pāli by the learned Acāriyas like Buddhaghōsha, and also in the same way as the *Mahāvaṃsa* came to it's final form in the hand of Mahānāma There in 5th century A.D. The latest date of the *Telakaṭāhagāthā* can be 5th century A.D.

However, the most important questions that arise from our study are how, when and through whom this Sri Lankan text reached Prāchinburi, possibly the *dvāra*, the gate way to the Dvāravtī kingdom. Could it be that the knowledge of the *Telakaṭāhagāthā* was brought by Buddhasiri himself. Who was the author of the inscription? If so was he a Sri Lankan monk or a Dvāravatī monk who had been in Sri Lanka before 761 A.D.? What ever it may be in the light of this new evidence it can now be established that the Sri Lankan Teravāda has found its way to south —east Asia., even before 8th century A.D. through Dvāravatī, and not in the eleventh century through Rāmaññadesa as has been generally believed.

# What is Dvāravatī in Thailand?

In the cause of about discussion we have been referring to a Dvāravatī kingdom in Thailand. What in this Dvāravatī? Archaeologists and art historians who were engaged in Southeast Asian studies during the last hundred years, have brought to light an ancient Buddhist civilization that existed in Thailand from about seventh century to 11th century AC, and that was called Dvāravatī civilization. Its political history is still in darkness. Only a vague picture of its religious life has been portrayed with the help of inscriptions in *Pallava Grantha* characters, ranging from 7th to 11th centuries and many artifacts including beautiful Buddha statues of high aesthetic qualities. French scholars like George Coedes and Pierre Dupont have stressed that some of the Buddha statues found in the Dvāravatī sites have very close resemblance to Anurādhapura Buddha images. A.B. Griswold has gone to the extent of suggesting that some of

the Dvāravatī bronze Buddha statuettes were direct imports from Anurādhapura. <sup>12</sup> It is therefore necessary to examine whether any definite traces of Anurādhapura culture are left in Dvāravatī.

The corresponding period of Sri Lankan history marks the zenith of what may be called Sinhala Theravāda Buddhism. Literature, painting sculpture and architecture flourished during this 7th to 11th century AC, producing some of the masterpieces in their respective fields. The three major Buddhist centres, Mahāvihāra, Abhayagiri and Jetavana flourished side by side competing with each other in the fields of art and letters. They were in their full glory by the beginning of the 11th century, when Anurādhapura fell into the hands of invading Chōlas. While Mahāvihāra was reputed as the guardian of the orthodox Theravāda doctrine, Abhayagiri, on the other hand, owing to its readiness to absorb fresh views from outside and to entertain secular aspirations of its adherents, had developed a new school of thought, resulting in a combination of Theravāda and Mahāyāna doctrines.

This new Dharma of the Sthavira school of the Mahāyāna sect, as Hsuan Tsān heard of it, <sup>13</sup> gave rise to innovative trends in interpreting the *Dharma* and *Vinaya*, and enhancing literature, art, sculpture and architecture.

Abhayagiri had become famous as an international Buddhist centre which attracted Buddhist travelers from China and Southeast Asia who took the traditional southern sea route to India. On the other hand, great Mahāyāna teachers on their way to eastern lands, stayed at Abhayagiri for some time, before they reached their destinations. Besides, scholary monks, mostly Abhayagiri monks, seem to have travelled to lands in Southeast Asia during this time for the propagation of Sri Lankan Buddhism.<sup>14</sup>

These travellers had easy access to Dvāravatī both from sea and land. The southern sea route entering the archipelago through the Malacca straits passing Sumatra and Java, branched off across the Siamese Gulf, took them to the seaports on the southern shore of Dvāravatī. Avoiding this long sea route some travellers took ships to sea ports on the west coast of Malay Peninsula such as Kedah, Trang and Takuva- Pa and travelled through the land to the ports on the eastern coast, such as Patani, Ligor and Jaiya, and took ships to Dvāravatī ports. Another land route was from Martaban in Lower Burma, through the Three Pagoda Pass to Mae Nām basin in central Siam. Travellers from and to Sri Lanka seem to have taken both these routes. <sup>15</sup>

# ANCIENT TRADE ROUTES AND DVARAVATI SITES MAINLAND CHINA INDO-CHINA BORNEO 01. MARTABAN 02. THREE PAGODA PASS JAVA 03. RIVER MEKLONG 04. KUBUA 05. PONGTUR 06. NAKHON PATHOM 07. U TONG 15. CHIANG RAI SUMATRA 08. LOP BURI 16. CHIANG MAI 17. LAMPUN 09. SI TEP 10. PRACHINBURI 18. RIVER MAEKONG

19. TA KUA PA

22. SONGKHLA

21. NAKHON SI THAMMRAT

20. CHAIYA

11. ANKOR

13. THATON

12. RIVER MAENAM

14. RIVER ALWEEN

Since the Noen Sā Buā Inscription stands out as a glaring testimony to cultural contacts between Sri Lanka and the Dvāravatī kingdom the Bōdhitree after which the area was known as Don Si Maha Bod, also could have had some connection with Sri Lanka. It is noteworthy that a legend connected with Don Si Maha Bod has it that it was brought from Anurādhapura. The use of the term Si Maha Bod itself supports this belief, for the sacred Bodhi tree in Anuradhapura, has usually been referred to in literature throughout the period as Sri Mahā Bōdhi, or Siri mā bō. It is also possible that Buddhasiri, the author of the Noen Sā Buā Inscription planted Sri Mahā Bōdhi having brought it from Sri Lanka, as had been the general habit of pilgrims from that region to Lanka, bringing on their return, sacred objects such as corporal relics of the Buddha, replicas of the Foot Prints of the Buddha on Samantakūta and saplings of the Sri Mahā Bōdhi at Anurādhapura. If so both the Inscription and the Si Maha Bodh can have a common birth certificate, with the father as Buddhasiri, the place as Don Si Maha Bodh Pracinbury and the date as 761 AD. On the other hand, it is also not impossible that the Buddha pāda lāñchana discovered in February 1986, at the same site at Wat Sa Morokot Don Si maha Bōdh too would have been connected to this episode.

It should be noted that in line 26 of the *Noen Sā Buā* inscription there is a phrase as *Pra Pāda Pratishṭha* which means "established the footprint". The question is who established? Was it Buddhasiri himself, the author of the inscription?

If so the date of the establishment of the footprint too would be the same as that of the inscription and the *Si Maha Bōdh*. This will then point to the influence of the foot print worship prevalent in Sri Lanka during Anurādhapura period, as has been suggested by Professor H. S. H. Subhadradis Diskul in his article *A Pair of Lord Buddha's Footprint at Sa Morakot*, *Dong Si Maha Pho, Pracinburi*.

Thus the three monuments; the *Noen Sā Buā inscription*, *Si Maha Bod* and the *Buddha Pāda* at *Wat Sa Morakot* in Pracīnbury can be considered as concrete evidence on close cultural contacts between Sri Lanka and the Dvāravatī kingdom in Thailand as early as 8th Century A.D.

#### Notes

- 1. Śri Śakra Vallibhottama, Si Maha Bo, *Muan Boran Journal*. Vol. 12, No. 3, 1986, pp. 59-64.
- 2. Phiraphon Phisanuphon, The Lord Buddha's Foot Prints at Sa Morokot, *Muan Boron*, op. cit. p. 38.
- 3. Prof. H. S. H. Subhadradis Diskul, A pair of the Lord Buddha's Foot Prints at Sa morakot, op. cit. p. 31.
- 4. Prof. S. Paranavitana, Pāda Lāñchana at Anurādhapura, *University of Ceylon Review*, Vol. 16, 1958, pp. 56-61.
- 5. No Na Paknam, The Cetiya Site at Sa morakot, in Pracburi, *Muan Boran, op.cit.* pp. 44,45.
- 6. The plate reproduced from Caruk Nai Pratesh Thai, Vol. 1, 1986, p. 180, for the reading, ibid, p, 182.
- 7. The complete poem edited by Mudliar, Edmond R. Goonaratna with an introduction appears in the *Journal of the PTS*, 1884 pp. 49- 68.
- 8. The writer is indebted to Dr. L. P. N. Perera, the late Prof. of Pāli and the Vice Chancellor of the University of Sri Jayawardhanapura for the valuable instructions in this translation.
- 9. G. P. Malalasekara, The Pāli Literature of Ceylon, 1958, pp. 162-163.
- 10. H. G. Quaritch Wales, Dvāravatī, The Erliest Kingdom nsusiyam, London, 1960, alone is sufficient for one to understand Dvāravatī in general.
- 11. P. Dupont, L' Archeologie Mon du Dvaravati, Paris, 1957,
- 12. A. B. Griswold, Imported Images and the nature of copying in the Art of Siam, Essays offered to G. H. Luce, Vol. II, pp. 41 -58.
- 13. Samuel Beal, Buddhist Records of the World, Vol. 11, p. 247.
- For further information, see, S. Paranavitana, Ceylon and Malasia, Clombo, 1966, pp. 178- 183, also, R. A. L. H. Gunawardana, Robe and Plough, University of Arisona Press, 1979, pp. 277- 281.
- 15. Dorothy H. Fickle, The Indianization of South- east Asia, The Artistic Heritage of Thailand, *Sawaddhi Magazine*, Bangkok, p, 27, for sea routes, see, Map of Southeast Asia.

# සියමට සිංහල ථෙරවාදය හඳුන්වා දුන් ධම්මකිත්ති සංඝරාජ\*

## පුජන ගම්මැද්දේගොඩ පුකද්කදසාර හිමි

දඹදෙණිය සහ සුඛෝදය සමකාලීන රාජධාණි දෙකකි. තුන්වන විජයබාහු රජු 1232 දී රජ පැමිණීමෙන් දඹදෙණිය ද, තායි ඉතිහාසයේ පළමුවරට 1238 දී සූඛෝදය අගනුවර කොට ගෙන ඉන්දුාදිතා රජ පැමිණිමෙන් දෙරට නවයුගයන් දෙකක් උදා විය. මෙතෙක් අප දන්නා තරමින් සියම් ලංකා සම්බන්ධය පිළිබඳ පුථම වූ ද, ඉතා වැදගත් වූ ද අවස්ථා දෙක සුඛෝදය රාජධානිය සහ බැඳේ. ලංකාවේ මූලාශුයක තොඑත දඹදෙණි සමයෙහි බුදුපිළිමයක් සුඛෝදයට වැඩමවා ගැනීම ජිනකාලමාලියෙහි පෙනෙන්නකි.¹ ඒ සඳහා ඉන්දුාදිතා රජුට, අතරමැද රාජධාතියක් වූ සිරිධම්ම රාජ නගරයෙහි² එවකට රජ කළ චන්දුභානු රජුගේ (1230-65) සහාය අවශා වූ බව පෙනේ. සුඛෝදයේ සිට සිරිධම්ම නගරයට පැමිණි ඉන්දාදිතා රජු (1238-59) ඒ සඳහා චන්දුභානූ සහාය ලබා ගෙන ඇත. එය සිදු වූ වර්ෂය ස්ථිර ව සඳහන් නැත ද 1256 පමණ සිදු වූවක් ලෙස සැලකීමට අවකාශ ඇත. එවකට දඹදෙණියෙහි සිටියේ දෙවන පැරකුම්බා රජ (1236-71) ය. එවිට සුඛෝදය -සිරිධම්ම රාජ නගරය සහ දඹදෙණිය සමකාලීන සම්බන්ධයක් පැවති රාජධානි ලෙස හඳුනාගත හැකි ය.

මීළහ සිදුවීම 1247 දී³ චන්දුභානු පළමුවරට ලංකාව ආකුමණය කිරීම යි. පුජාවලියෙහි II පැරකුම්බා රජුගේ ආගමික හා වෙනත් තොරතුරු සංගුහ කෙරෙන අයුරින් 1248 දී පමණ තව ද අගනා සිදුවීමක් වේ. එ නම්, තමලිංගමු නම් වූ ඒ සිරිධම්ම රාජ නගරයෙහි එදා වැඩ සිටි 12,000 ක් භික්ෂූන් අතර සිල්වත් ධර්මකීර්ති නම් මහතෙර නමක් පණ්ඩිත පැරකුම්බා රජු විසින් වැඩමවා ගැනීම යි. එම පුවත පුජාවලියෙහි මෙසේ දැක් වේ:

තව ද, තමලිංගමුයෙහි වසන දොළොස් දහසක් භික්ෂූන් අතුරෙන් ධර්මකීර්ති නම් මහාස්ථවිරයන් සිභා යන පෙර

<sup>\*</sup>සංස්කෘති පුකාශන සභාපති ආචාර්ය එස්. ජී. සමරසිංහ මහතාගේ අනුගුහයෙනි.

මහ පියුම් පැත තැංගයන යි අසා, දළදා වැඩූ ගඳ කලල් ආදී දහම් පඩුරු රජපඩුරු තමලිංගමු යවා ඔවුන් සිංහලයට වඩා ගෙන්වා බුදුන් රහතුන් දුටුවා සේ මහත් වූ පුතාය දානය දී මහපින් රැස් කළ හ. 4 යනුයි.

ඉන් වැඩියක් විස්තර මහාවංශයෙහි එයි:

අථ සෝ තම්බරට්ඨම්හි විහරන්තේසු සන්තතං ලජජි භික්බූස්වනේකේසු ධම්මකිත්තීති විස්සූතෝ

අත්ථ එකෝ මහාථෙරෝ සීලක්ජේන භාසුරෝ තස්ස බෝ පන ථෙරස්ස පිණ්ඩපාතාය ගච්ඡතෝ

කදාච් පූරතෝ මග්ගේ පදුමං උබ්භවී ඉති සුත්වා විම්හාපිතෝ හුත්වා සම්පුට්ඨං දන්තධාතුයා

ගන්ධ චන්දන පඞ්කාදිං ධම්මපාහතකං තථා රාජපාහතමුක්බට්ඨං පෙසෙත්වා තම්බරට්ඨකං

ආනෙත්වා තං මහාථෙරං ලංකාදීපං මහීපති අරහන්තං ව පස්සන්තෝ මෝදමානෝ පුනප්පුනං

කත්වා තස්ස මහාපූජං පූජා සක්කාරභාජනං චතුපච්චය දාතේන සක්කච්චං තමුපට්ඨහි. 5

නැවත ඒ රජ තෙමේ තඹරට අනවරතයෙන් වසන්නා වූ නොයෙක් ලජ්ජි භික්සූන් අතුරෙන් ධර්මකීර්ති යයි පුසිද්ධ වූ සිල් තෙදින් බබලන්නා වූ එක් මහතෙර කෙනෙක් ඇති, පිඩු පිණිස වඩනා ඒ මහතෙරුන් ගේ ඉදිරියෙහි මහ කිසිකලෙක පියුමෙක් පහළ වි යයි විස්මිත කරන ලදුව දළදාවෙන් ස්පර්ශ කරනලද්දා වූ සුවද සඳුන් කලල් ආදී වූ දහම් පඩුරු ද එසේ ම උත්කෘෂ්ට වූ රජ පඩුරු ද තඹරට යවා මිහිපල් තෙමේ ඒ මහතෙරුන් ලක්දිව් වැඩමවා රහත් කෙනෙකුන් සෙයින් දක්නේ නැවත සතුටු වෙමින් උත්වහන්සේට මහාපූජා කොට පූජාසත්කාර හාජන වූ ඒ මහතෙරහූ සිවුපස දානයෙන් සකසා උවටන් කළේ ය.<sup>6</sup>

එතෙකුදු වුව, මෙතෙක් අප දුටුවේ උන්වහන්සේගේ සිල්වත්කම හා රාජාා ගෞරවය ලැබීම පමණි. එසේ වැඩි උන්වහන්සේගෙන් ලක්වැසියනට වූ සෙතක් නොදිටිමූ. ඒ විස්තර තුළත් අප දක්නා උන්වහන්සේ පිළිබඳ ස්වභාවය ද අවිෂය ය. එය බොහෝදුරට සිතා ගැනීමට උන්වහන්සේගේ ශිෂාායා විසින් සම්පාදිත සද්ධම්ම සංගහයෙහි එන තිගමන ගාථා හතෙන් මුල් තුන උපකාර වේ. එය මෙසේ යි:

> වන්දෝව සාසනාකාසේ යෝ විරෝචිත්ථ සීහලේ බෝධෙන්තෝ ඤාණ රංසීහි ලංකාවාසී ජනම්බුජේ

ධම්මකිතාභිධානෝ ච සීලාචාර ගුණාකරෝ පාකටෝ සීහලේ දීපේ ගගනේ විය චන්දිමා

පිටපක්සූ ච සබ්බත්ථ සද්ධ සත්ථාදිකේසූ ච පාරප්පත්තෝ මහාපඤ්ඤෝ ලංකාදීපප්පසාදකෝ

යම් මහතෙර තමක් දොත තමැති රශ්මියෙන් ලක්වැසියන් තමැති උපුල් පුබෝධ කරවමින්, ශාසනාකාශයෙහි චන්දුයා මෙන් සිංහලයෙහි බැබලුණේ ද, අහසෙහි චන්දුයා මෙන් සිංහල ද්වීපයෙහි පුකට වූ ශීලයට හා ආචාර ගුණයන්ට ආකාරයක් වූ, පිටකතුයෙහි ද ශබ්ද ශාස්තුාදියෙහි ද පරතෙරට පත් වූ මහාපුාදෙ වූ ලක්දිව පැහැදෙව් ධර්මකීර්ති නම් මහතෙර තමක් වී ද (උන්වහන්සේගේ ශිෂා-).

ශාසනාකාශයෙහි චන්දුයා මෙනැයි කීමෙන් වෙනත් බෞද්ධ රටවල ද උන්වහන්සේ ගේ කීර්තිය වසාප්ත වූ බව ඇසේ. සිංහලයෙහි බැබලුණේ යයි කීමෙන් උන්වහන්සේ එදා මෙහි වැඩසිටි බව වැටතේ. උන්වහන්සේගේ දොනයෙන් එදා ලක්වැසි හැම දෙනා පල පුයෝජන ගත් බව සිතා ගත හැකි, ලක්වැසියන් දැනුම දියුණු කර ගන්නට උන්වහන්සේගේ උපකාරය ලබා ගත් සැටි හහව යි. උන්වහන්සේගේ දැනුමෙන් තව තවත් නුවණ දියුණු කළහ. සිංහල ද්වීපයෙහි චන්දුයා මෙනැ යි කීමෙන් යම් සේ සද නොහඳුන, සඳින් සැනසුම නො ලබන කිසිවෙකු මිහිපිට නැතිවා සේ උන්වහන්සේ නො හඳුනන කෙනෙකු එදා ලක්දිව නැති තරම් විය. උන්වහන්සේ සිල්වත් ය. තව තවත් සිල් පහළ කරන කෙනෙකු බව ඇහෙ යි. ආචාර ගුණයන්ගෙන් පිරිපුන් කෙනෙකි. සිල් ආචාර ගුණ තව තවත් උදා කරන ආකාරයකට උපමා කරන ලද්දාහු. ශබ්ද ශාස්තුයන් හි ද, තුිපිටකයෙහි ද පරතෙර පැමිණි මහාපුාදෙය හ. ලක්දිව පැහැදෙව් උතුමාණ කෙනෙකි. "දෙවන මිහිදු මාහිමි කෙනෙකැ"යි කිය යුතු තරම්. ඒ මේ කියන උතුමාණන්ගේ

ශිෂායාණෝ ය. ධම්මකිත්ත මහාසාම් සංඝරාජයාණෝ, දැන් අපි ඔබ වෙත යමු.

#### ධම්මකිත්ති මහාසාමි

පූජාවලිය, මහාවංසය සහ සද්ධම්මසංගහ උදව් කර ගනිමින් දෙවන පැරකුම්බා රජු තමලිංගමුවෙන් වැඩමවා ගත් ධර්මකීර්ති මහාස්ථවිරයන් වහන්සේ හඳුනා ගතිමු. ඒ පැවිදි කළ ගුරුවරයාණෝ ය. මේ උන්වහන්සේගේ ශිෂායාණෝ ය. එනම් ධර්මකීර්ති මහාස්වාමීන් වහන්සේ ය. සිහි තබා ගත් යුත්ත නම්, ගුරුවරයා මහතෙර, මහාථෙර, මහාස්ථවිර ය. ශිෂායා මාහිමි, මහාසාමි, මහාස්වාමි ය. සංඝරාජ ය.

යට දැක් වූ පරිදි තියත වශයෙන් ධර්මකීර්ති මහාස්ථවිරයන් හඳුනා ගැනීමට අපට අවකාශ ලැබුණේ උන්වහන්සේගේ ශිෂායා කළ සද්ධම්ම සංගුහයෙනි. එම සම්පුදාය ම මෙහි දී ද යෝගාය යි හැණේ. ධම්මකින්ති මහාසාමිගේ සීලවංස නමැති ශිෂායා ථෙර (තෙර, ස්ථවිර) අවධියෙහි පාරම මහාසනකය (1290?) නමින් කළ පොතක් ඇත. එහි කර්තෘ ගැන කියැවෙන තැන මෙසේ ද එයි:

"සදේස දේසන්තරමම්බරම්හි අනන්තරං පත්ථට කිත්තිඝෝසෝ යෝ ධම්මකිත්තිරිත නාමධේයෝ මහාදිසාමින්දු විරෝචයිත්ථ

සීලාදි සෙට්ඨ ගුණ භුසන භුසිකස්ස සම්බුද්ධ සාසන විභාසන භාකරස්ස සත්ථෙසු ආචරියතං අසමං ගතස්ස සිප්පේනවජ්ජ විපුලේ ච සුකෝචිදස්ස

රාජින්ද මෝලි මණි රංසි විරාජිතග්ග පාදරවින්ද යුගලස්ස විසාරදස්ස සද්ධම්ම කේසරි වසා හරි භාජනස්ස සූවාන්ත සිස්ස ගණ සෙවනකස්ස තස්ස..."8

"දෙස් විදෙස් අහස් කුස පුරා, නිරතුරු ව පැතිර සිටි කිතු ගොසින් හෙබි, උතුම් ධම්මකින්ති මහාසාමි නම් උතුමෙක් වී, ශීලාදී ශුේෂ්ඨ ගුණයන් ගෙන් හෙබියේ ය. බුදු සසුන බබුලුවන කරුණින් හිරු වැනි ය. ශාස්තුයන්හි අසාමාන ආචාර්යක්වයක් පිහිටියේ ය. නිරවදා ශිල්පයන්හිදු මහත් කුශලතාවයෙක් වේ. රජහු දෙපා නමදිති. ඔවුන් පළත් ඔටුනු අග මැණික් කාන්තියෙන් බබලන දෙපා ඇත්තේ ය. විශාරදත්වය මැතෙවින් පිහිටියේ ය. යම් සේ සිංහ තෙල් රන් බඳුනෙක ම වේ ද සද්ධර්මය ද උන්වහන්සේ වෙත ම ඇත. අතිදක්ෂ ශිෂා සමූහයක් ද ඇත්තේය"යි කියන්නාහු සීලවංස තෙරණුවෝ ය. ඒ නම් ධම්මකිත්ති මහාසාමිගේ අතිජාත් ශිෂායාණෝ ය. පසු ව මහාසාමි - සංඝරාජ පදවි ලද උතුමාණ කෙනෙකි.

මෙම චරිතාංගයන් විවරණය කරන්ට යාම වෙනුවට ධම්මකිත්ති මහාසාමිගේ කෘතියක් වන **සද්ධම්ම සංගහයෙන්** උන්වහන්සේ හඳුනා ගැනීමට ඇති අවස්ථාව තෝරා ගනිමු.

> "තස්ස සිස්සෝ ධම්මකිත්ති මහාසාමී'ති විස්සූතෝ ලංකා ගමන උස්සාහෝ පත්වා ලංකං මනෝරමං

තත්ථ පුඤ්ඤං බහුං කත්වා ලද්ධා ථෙරුපසම්පදං පූතාගතෝ සකං දේසං සම්පත්තෝ යෝදයංපුරං

පරමරාජාභිධානේන මහාරාජේන කාරිතේ ලංකාරාම මහාවාසේ වසතා සත්තවුත්තිනා

ධම්මකිත්තොා්රුසාමිතා ධීමතා රචිතෝ අයං සද්ධම්ම සංගහෝ නාම සබ්බසෝ පරිනිට්ඨිතෝ"10

"-ඒ ධර්මකීර්ති මහාස්ථවිරයන් ගේ ශිෂා වූ-, ධම්මකිත්ත මහාසාමි යයි පුකට යම් මහාස්වාමි කෙනෙක් වී ද උන්වහන්සේ, ලක්දිවට යාමට බලවත් කැමැත්තක් ඇති සේක්, ඒ මනරම් දිවයිනට ගොස් එහි දී බොහෝ ආගමික කටයුතුවලට සහභාගි වීමෙන් අපමණ ජින්රැස්කර ගත්තාහු එහි දී ස්ථවිර සම්පුදායානුකූල උපසම්පදාව ද ලබා ගත්හ. ඉන්පසු තම රටට ආහ. එහි සිට (සුබෝදය බලා යෙමින්) අයෝදය පුරයට ළහ වූය. (සුබෝදයට සේන්දු වීමෙන් අනතුරු ව) පරමරාජ මහරජු විසින් කරවන ලද ලංකාරාම මහා ආවාසයෙහි වෙසෙන ශාන්ත පැවතුම් ඇති පුාඥ වූ ධම්මකිත්ති මහාසාම් විසින් රචිත මේ සද්ධම්ම සංගහය සර්වපුකාරයෙන් නිමියේ ය" යනු අදහස යි.

උත්වහන්සේ තමන් ගැන අද පවා අපට වැදගත් තොරතුරු රැසක් එහි ඇතුළත් කර තිබීම සැලකිය යුත්තෙකි. සද්ධම්ම සංගහය සියම් සුබෝදය - ලංකාරාම මහාවාසයෙහි සිට ලියන ලද නිසා, ලංකාවට ගිය – ස්වකීය දේශයට ආ වැනි යෙදුම් නිවරද වනු අමුතුයෙන් කිය යුතු නොවේ. තමන් ගැන "ධීමතා, සන්තවුන්තිනා" යන සීමිත පද භාවිත ය, "ධීමතා" යන්න ගුන්ථාරම්භයෙහි ද දැක්ක හැකි යෙදුමකි.

ධම්මකිත්ති මහාසාම උපත් දේශය, හඳුනා ගැනීම අසීරු නොවනුයේ උත්වහත්සේගේ ගුරුවරයා "තමලිංගමුයෙත්" අා බැවිති. එයට බොහෝ නම් ඇති බව කීමු. සිරිධම්මරාජනගර, නගර ශී ධර්මරාජ නමිත් තිබී, උච්චාරණ වශයෙන් "නකොත් ශී තම්රත්" යි ද යෙති. එය හවැනි සියවසේ සිට ඉත්දියානු වෙළෙත්දත්ට කදිම මධාස්ථානයක් විය. කෘෂිකර්මයෙහි සහ වෙළඳාමෙහි නියුක්ත වූ ඔවූහු භාරතීය වාවහාරයට අනුව "වෛශායෝ" ය. වර්ණ ධර්ම අනුව තෙවන ගණය යි. යට කී සීලවංස ධම්මකිත්ත මාහිමියන්ගේ අනුජාත ශිෂා වූ දේවරක්ඛිත ජයබාහු ධම්මකිත්ති මාහිමියන් කළ සද්ධර්මාලංකාර නිගමනයෙහි, පරපූරිත් ආ වෛශා වංශයට ධම්මකිත්ති මහාසාම් අයත් වනු පෙන්වා දී තිබේ.<sup>11</sup>

තමලිංගමුවට යාම තම මවු බිමට සේවාවක් කිරීමට අවස්ථාව උදා කර ගැනීමකි. එය සපුරාලමින් සිටිය දී උන්වහන්සේට ලැබුණු අාරාධනයකි. එනම් සුබෝදය රාජධානියෙහි සිටි රාම් කම්හෙං රජු, එහි වඩින මෙන් ආරාධනය කිරීමයි. එම ඇරයුම පිළිගත් ධම්මකිත්ත මහාසාමීහු අයෝදයපුරය හරහා එහි වැඩම කළහ. එම තොරතුරු ඒ රජුගේ සෙල්ලිපියෙක දැක්වේ. එය 1292 දී කරවන ලද්දකි. 12 මේ අනුව ඊට පෙර තම මවු බිමටත් සුබෝදයටත් වැඩම වූ බව ස්ථිරව ම කිය හැකිය. අපි ඒ ගැන තව දුරටත් විමසමු.

#### සංඝරාජ

රාම් කම්හෙං රජු ගේ යට කී සෙල් ලිපියෙහි සිරිධම්ම රාජ නගරයෙහි නිර්මල ලංකා ථෙරවාදය උගන්වමින් සිටි සංඝරාජයන්, ඒ රජු විසින් කරන ලද ආරාධනා ඇතිව සුඛෝදයට වැඩම කළ පසු උන්වහන්සේ පුධාන සංඝා අරණාාවාසීන් වූ බැවින් නගරයට බටහිර දිග "අරඤ්ඤික මී බිහාර" නමින් සුවිසල් අරමක් කරවා දෙන ලද අයුරු සවිස්තර ව දැක් වේ.<sup>13</sup> ඒ කියන කාලයෙහි එසේ වඩින්ට එවකට ලක්දිව සිටි සංඝරාජයෝ කවුරු දැ යි හරිහැටි හඳුනා ගත් විට නිසැකයෙන් ශිලා ලිපියේ හුදෙක් "සංඝරාජ" නමින් එන උන්වහන්සේ කිනම් වන්නාහු දැ යි තෝරා බේරා ගත හැකි වේ.

පාරම මහාසතකයෙහි සහ සද්ධම්ම සංගහයෙහි "ධම්මකිත්ති මහාසාම්" නමිත් එනු දුටිමු. 'මහාසාම්' යන පදවි නාමයට පර්යාය නාමයක් වූයේ "සංඝරාජ" යන්න යි. ඇතැම් විට ඒ පදවි නම් දෙක ම එම පදවිය දැරු උතුමෝ භාවිත කළ හ. නැතහොත් උන්වහන්සේ සඳහා සෙසු අය යෙදූ හ. එවකට පදවි නාමයක් නොවූව ද මහපැරකුම්බා රජු (1153-86) ඇරයුමෙන් කැරුණු ශාසන සංගුහය පුසිද්ධ ය.¹⁴ ඒ නිසාම ඒ රජුට "සසුන බේරාගත් වීරයා" යන විරුදාවලිය පුදානය කරන ලදී. එදා ඒ ඓතිහාසික අවස්ථාවෙහි පුමුඛත්ව දැරුවාහු දිඹුලාගල මහාකාශාප සංඝපරිනායකයාණෝ ය. එ තැන් සිට සියලු සංඝයා නියෝජනය කෙරෙන ශාසනානුශාසක පදවිය ඉදිරියට අා අතර එම පදවි දැරු මාහිමිවරු ද වූ හ. දඹදෙණි කතිකාවතින් "මාහිමි" යන පදවි නාමය සම්මත යි.¹⁵

දඹදෙණි යුගය ආරම්භ වන්නේ සංඝරක්ෂිත මාහිමියන්ගෙනි.¹6 II පැරකුම්බාවන්ගේ භාරකාරත්වයෙහි සිටි උන්වහන්සේ ඒ රජු රජ වනවිට එම පදවියෙහි ම වූහ. ඒ රජුගේ මෙහෙයැවුමෙන් 1253 දී පමණ දඹදෙණි කතිකාවන සම්පාදනය කරන විට සිටියාහු ආරණාක මේධංකර මාහිමියෝ ය.¹7 රජුගේ අවසාන කාලයේ අත්තනගල්ලේ අනෝමදස්සී මාහිමියෝ වූ හ.¹8 කෙසේ නමුත් රජුගේ අවසාන වර්ෂය වූ 1271 දී ඔහු දෙටු පිත් බෝසත් විජයබාහු විසින් දහස්තොට දී සිදු කළ මාහැහි මලුකම් පූජාව අවසන "මාහිමි" ඨානාන්තරය ද දෙන ලදබව කියැවේ.¹9 ඒ අනුව දඹදෙණි සමයේ සිටි ඒ මාහිමිවරුනට අනුමානයෙන් වුව මෙසේ පදවි කාලය දැක්වීම මෙහි ලා උපකාර ය. සංඝරක්ඛිත මහාසාමි (1232-45), ආරක්සික මේධංකර (1245-58), අනෝමදස්සි මහාසාමි (1258-71) වෙති.

මෙහිදී අප විමසා හඳුනා ගත යුත්තේ 1271 දී 'මහාසාමි' පදවිය දෙන ලද්දේ කවුරුනට ද යන්න යි.

පණ්ඩිත පැරකුම්බාවන් ඇවෑමෙන් IV විජයබාහු (1271-3) රජ පැමිණියේ ලක්වැසියන් තුළ රටත් සසුනත් පිළිබඳව පැවති බොහෝ බලාපොරොත්තු සමග ය. ඒ සියල්ල මුලිනුපුටා දැමීමක් පරිද්දෙන් එතුමා දිවි කෙළවර කෙළේ ය.<sup>20</sup> එදා සිටි මාහිමි නමක් ගැන කියවෙන තැනක් ඒ රජු ගේ කාලයේ නැත.

බෝසත් IV විජයබාහු රජුගේ අභාවයත්ව සමග දඹදෙණි රාජධාතිය ද අවසත් වේ. ඔහු සොයුරු බුවතෙකබා කුමරු යාපවුව රාජධාතිය කොට ගෙත රජ පැමිණියේ ය. රාජාා කාලය 1273-84 වි ය. රටට හා ශාසනයට හිතවත් වූ ඔහු ජාතාාන්තර සම්බන්ධකම් ඇති කෙරෙමින් මතා පාලනයක් පවත්වා ගෙන ගිය ද පාණ්ඩාා ආකුමණ නිසා දළදා වහන්සේ පවා අහිමි වූ අවාසනාවන්ත යුගයක් උදා කෙරෙමින් ඒ රාජාායත් රාජධානියත් අවසන් වී ය.<sup>21</sup>

තුදුස් වන සිය වසේ අවසාන යේ දී පමණ ලියන ලද සද්ධර්මාලංකාරයෙහි මෙසේ දැක්වේ.

> "ලක්ඛී නිවාස භුවනේකභුජේ නරින්දේ චාරුරු සුන්දර ගිරි පුරමාවසන්තේ ආරඤ්ඤ සංඝ පමුඛෝ පුටහත්තසේලේ පාරම්පරානුගත විස්සුක වෙස්සවංසෝ

සදේස දෙසන්තරමම්බරම්හි අනන්තරං පත්ථට කිත්ති ඝෝසෝ යෝ ධම්මකිත්තිරිත නාමධේයෝ මහාදිසාමින්දු විරෝචයිත්ථ."<sup>22</sup>

"ශී තිවාස වූ බුවතෙකබා රජු, මතෝඥ වූ සුවිසල් වූ යාපවූ තුවර වසත කල්හි පළාබත්හගල වැසි, අරණා සංඝයාට පුමුබ වූ පරම්පරාගත පුකට වෛශා වංශ ඇති, ස්වදේශ විදේශ ආකාශයෙහි තිරතුරුව පතළ කිතු ගොස ඇති, "ධම්මකිත්ති" තමැති මහාස්වාමිත්දුවරයෙක් බබලමිත් වූයේ ය" යනු ඉත් ගමාාමාත අරුති.

දහස්තොට දී මාහිමි පදවියක් ද දෙවුනේ 1271 දී ය. යාපවුවෙහි I බුවනෙකබා රජ පැමිණියේ 1273 දී ය. ඔහු ගේ රාජා කාලය 1284 දී අවසන් වී ය. එම රාජා කාලය තුළ, එ නම් බුවනෙකබා යාපවුවෙහි රජ කළ සමයෙහි පළාබත්ගල ධම්මකිත්ති මහාසාමි වෙතැ යි ඇසෙත් ම, ඒ නම්, 1271 දී දහස්තොට දී මාහිමි පදවි ලත් උතුමා ම ය යි සිත් පහළවනු තිසැක ය. මෙ තැන දී ම තව ද කරුණෙක් සඳහන්කළ යුතු ය. ඒ නම් ඒ යාපහු බුවනෙකබා රජු දවස ම, එ නම්, 1279 දී සුබෝදයෙහි රාම් කම්හෙං රජ පැමිණීම ය. එවිට I භුවනෙකබාහු– ධම්මකිත්ති මහාසාමි–රාම් කම්හෙං සමකාලීනයෝ වෙත්.

යාපහු රාජධාතිය, පරසතුරු උවදුරු, අභාන්තර අවුල්, දුර්භික්ෂ, වෙනත් අසහනකාරී සිදුවීම ආදියෙන් අඳුරට යද්දී ඒ පළාබන්ගල ධම්මකින්ති මහාසාමීහු, සද්ධම්ම සංගහයේ කියූ පරිදි උන්වහන්සේගේ නිජබිම වූ තමලිංගමු හෙවත් සිරිධම්ම රාජ නගරය බලා ගියහ. මෙය 1280 පමණ සිදුවූවකැ යි සිතීම සාධාරණ වේ. එහි නිර්මල ධර්මය දේශනා කරමින් සිටීම එයට උතුරෙන් පිහිටි අල්ලපු රටේ රජුට රහසක් නොම වන්නේ ය. එහි පුතිඵලය හෙවත් අවසානය, උන්වහන්සේට

සුඛෝදයට වඩින්ට ආරාධනය කිරීම යි. එයි පිළිගෙන එහි වැඩම කළ හ. එබැවිනි ඒ රජුගේ 1292 සෙල් ලිපියෙහි "සංඝරාජ" නමින් දැක්වෙනුයේ.

# ''ලද්ධා ථෙරූපසම්පදං''

සද්ධම්ම සංගත තිගමනයෙහි පෙනෙන "ස්ථව්ර උපසම්පදාව ලැබී" යන අරුත් ඇති මෙම අදහස නො වළහා වටහා ගත යුත්තෙකි. ථෙරිය, ථෙරවාද, ථෙරිය නිකාය, දක්ෂිණ බුද්ධාගම, අරිට්ඨ වංශය, මහාවිතාර පරම්පරාව, ඇතැම් විට සුළු කොට කීමේ අටියෙන් නම් කළ හීනයානය ආදී නම්වලින් පැවසෙන අන්තේවාසික පරම්පරාව වු ආචාර්ය පරපුර, නිර්මල ලෙස බුද්ධ ධර්මය හෙවත් ධර්ම - විනය ආරක්ෂා කළ සංඝයා ම ඉන් අදහස් කරනු ලැබේ. උපාධාය - සද්ධිවිතාරික වශයෙන් ද ආචාර්ය - අන්තේවාසික වශයෙන් ද එහි ශුද්ධියෙක් වේ. පැවිද්දේ දී මෙන් ම උපසම්පදාවේ දී ද සියලු විනය කර්මයන්හි සහ සංඝයා පිළිබද සෑම කටයුත්තක දී ම එයට ම ආවේණික විරාගත චාරිතු විධි හෙවත් ධර්ම විනයානුකූල සම්පුදාය රාශියක් ඇත.

එය ම ලක්දිව දී වැඩි වශයෙන් මහාවිතාර පරම්පරාව නමින් හැඳින් වේ. මහණ මහඑ පැවිදි දෙක්හි එය අනුගමනය කරන පිළිවෙත් වේ. විදේශිකයෙකුට ලක්දිව දී පැවිදි වීමට බාධාවක් නැත. විදේශයක දී ලත් මහණ, උපසම්පදා ඇති කෙනෙකුට ලක්දිව දී යළි මහණ වීමට හෝ යළි උපසම්පදා වීමට ද අවකාශ ඇත. එහි දී ඒ දෙකට ම ඇති සුදුසුකම් සපුරාලූ ව මනා ය. ඒකාන්ත වශයෙන් මහාවිතාර මහණ උපසම්පදා ලැබීමට එම පරපුරට අයත් ආචාර්ය උපාධාායයන් සිටිය යුතු ම ය.

II පැරකුම්බා රජු තමලිංගමු නම් වූ සිරිධම්ම රාජ නගරයෙන් ධර්මකීර්ති නම් මහාස්ථවිර නමක් වැඩමවාගත් අයුරු මින් පෙර දුටුවෙමු. උන්වහන්සේ සමග වැඩි සංඝයා<sup>23</sup> අතර ශිෂායෙකු ද සිටිබව යට කියන ලදී. එම ශිෂායා ස්ථවිර උපසම්පදාව ලත්බව එක එල්ලේ ම කිය යි. එවිට ඒ ගුරු ධර්මකීර්ති මහතෙරුන්ගේ ආචාර්යත්වයෙන් හෝ උපාධාායත්වයෙන් එසේ උපසම්පදාව ලැබී ද යනු විමසීය යුත්තෙකි.

එදා සිරිධම්ම රාජ නගරයෙහි වූයේ මහායාන බුද්ධාගමයි. ස්වර්ණතුමියට වැඩි සෝණ උත්තර දෙනම වාාාප්ත කළ ථෙරවාදය එම පෙදෙසෙහි ද පැතිර ගියබව පෙනෙතත්, ජාවා සහ කාම්බෝජ ආදී රටවලින් සංකුමණ වූ මහායාන බලපෑම් සහ ඉන්දීය (හින්දු) සංස්කෘතිය

හා බැඳුණු සංස්කෘතය මාධාපය කොටගත් බුදු සමයෙක මහණ උපසම්පදා ඇති ධර්මකීර්ති තෙරුන් ආචාර්ය වීමෙන් කිසිසේත් ලංකා උපසම්පදාව ඒ ශිෂායාට ලැබිය හැකි නොවේ. මෙ පරිද්දෙන් ලක්දිව ආචාර්ය උපාධාායන් ඇතිව ධම්මකිත්ති මහාසාමි ලක්දිවට පැමිණි අවස්ථාවෙහි, 1248 දී පමණ ස්ථවිර සම්පුදායානුකූල උපසම්පදාව ලබන ලදැයි සිතා ගත හැකි ය. එය සිතා ගත්තට සමකාලීන කෘතියක් නැත ද 1753 ට ආසන්න වර්ෂයක අස්ගිරි සහ පරපුර ගැන ලියැවුණු මහින්දාගමනයෙහි සිට ශාසනික තොරතුරු සැකෙවින් දැක්වෙන කදිම කුඩා වංශකථාවක් වූ අස්ගිරියේ තල්පත අපට මෙහි දී අත දෙයි. එහි "...මහරජාණෝ බොහෝ කරුණා සන්තෝෂ ලැබී, ඇමතියන් හා කථා සංසන්දනය කොට යාපහු නුවර අස්ගල් විහාරයෙන් වනවාසී සංඝයා වැඩමවා ගඬ සිතා බොහෝ ශුමණ සාරුපා දේ සාදා දී, දිඹුලාගල දීපඞ්කර තෙර සාමින් අතවැසි පළාබන්ගල ධර්මකීර්ති තෙර පුධාන සංඝයා වෙතට රාජමාත්තයන් පිටත් කළ තැනේ දී මහතෙරනුවෝ අස්ගල් වෙහෙර නිවාසි සංඝයා රැස්කරවා, මේ කටුපුලු දනව්වේ සෙංකඩගල නුවරට වඩිඩ නිසි තැන් ඒ මහසහ සම්මුතියෙන් තෝරා ඇමතියඩ බාර කළ සේක. ...අස්ගල් විහාර නිවාසී පළාබත්ගල ධර්මකීර්ති මහතෙර සාමීන් අතවැසි දඹදෙණියේ වනරතන තෙර සාමින්...<sup>24</sup> යනුවෙන්, කරුණු ලබන පැහැදිලි කිරීමෙන් අපට එකක් සිතා ගත හැකි ය. එනම් යට කී ධම්මකිත්ති මාහිමි යනු දිඹුලාගල දීපංකර තෙරුන්ගේ අතවැසිබව යි. ධම්මකිත්ති මහාසාමි අතවැසි (අන්තේවාසික) වන විට ආචාර්ය වනුයේ ඒ දීපඩ්කර තෙර සාමි ය. එවිට උපාධාාය වූවෝ කවුරු ද? යන පුශ්නයකි. එයට ද පිළිතුරක් වේ.

මහණ-උපසම්පදා දෙක්හි ම ආචාර්යයන්ට වඩා ධර්ම විනයධර කෙනෙකු උපාධාාය වනු ආගම නියම යයි.<sup>25</sup> ධර්මකීර්ති මාහිමියන් එදා උපසම්පදාව ලබන විට, දීපංකර තෙරුන්ගේ ආචාර්ය ආරණාක මේධංකර මාහිමියෝ "මහාසාමි" ධූරයෙහි වූ හ. එවිට, දීපංකර තෙරුන්ගේ ආචාර්ය වූ නිසාත් මහාසාමි පදවිය දැරූ නිසාත්, අනිවාර්යයෙන් ධර්මකීර්ති මාහිමියන්ගේ උපාධාායත්වය මේධංකර මාහිමියන් කෙරෙහි පැවරේ.

ධර්මකීර්ති මහාස්වාමීන්වහන්සේ, අස්ගිරියේ තල්පතෙහි "තෙර, මහතෙර, තෙරසාමි" යනුවෙන් තෙ පරිද්දෙකින් වෙසෙසා ඇත. එය එසේ වූයේ අස්ගිරියේ තල්පත්කරු මහාසාමි පදවිය පිළිබද පුර්ණ අවග්ධයකින් වචන භාවිත නොකිරීමයි. ආරණාක මේධංකර මහාසාමින් පවා, "...උදුම්බරගිරි නිවාසි බුද්ධවංශ වනරතන මහතෙරසාමින් අතවැසි මේධංකර මහතෙර සාමින්." යනුවෙන් ද නම් කර ඇති සැටියෙන් සිතා ගත හැකිය. ඒ එකක් වත් තොවේ, මෙහි දී අපට අවශා වූයේ, ලංකාවේ දී ථෙරවාද උපසම්පදාව ලැබීමෙහිලා, ධම්මකින්ති මාහිමියනට ආචාර්ය වූ මහාවිහාර පරම්පරාවේ හිමියන් කවුරුන් දැයි හඳුනා ගැනීමට ය. එය අස්ගිරියේ තල්පතින් මොනවට වාචා වේ.

එසේ උපසම්පදාව නොලබන්නට ලාංකික භික්ෂුවක් නොවන්නේ ය. ලාංකික භික්ෂුවක් නොවන්නට පළාබත්ගල අධිපතිත්වය ලැබීකම ද උගහට ය. එසේ ම අරණා සංඝයා අතර පුමුඛත්වයට ද හිමිකම් තො ලබන්නේ ය. එසේ නොවී නම් "අරණාුවාසී මහාථෙර" පදවියට පත්කර ගනු නොලබන්නේ ය. එ මෙන් ම මාහිමි අයාමෙහි "මහාසාමි" පදවියට පත් වීමට ද අවකාශ නො ලබන්නේ ය. එයින් තොර ව සංඝරාජ කෙනෙකු වශයෙන් සිරිධම්ම රාජ නගරයට යාමෙක් කොයින් ද? රාම් කම්හෙං රජුට සැළ වූයේ තුිපිටකධාරී උගත් සිල්වත් ලංකාවේ සංඝරාජ කෙනෙකු, එහි නිර්මල ලංකා ථෙරවාදය උගන්වමින් සිටිනබව යි. මෙපමණකින් ස්ථවිරවාද උපසම්පදාව ලැබීමේ ශේෂ්ඨත්වය සිතා ගත යුතු ව ඇත.<sup>26</sup>

# සද්ධම්ම සංගහ

අප මෙතෙක් දැරු මතය වූයේ සියම් රාජා ඉතිහාසය ආරම්භ වීමෙන් පසු, එම රටේ දී ලියැවුණු මුල් පොත මෙය බව යි. මේ ගැන කලකට සිට කළ සොයා බැලීම අනුව එ වන් තීරණයක් ගත් නමුත් **සෝතබිබ මාලිනී**<sup>27</sup>. නම් පාලි බණ කථා අසූවක් ඇති පොතක් ද දැක ගතහැකි වූ පසු සාධාරණ ලෙස එය **සද්ධම්ම සංගහය** කළ ධම්මකිත්ති මහාසාමි කළ පුථම කෘතිය ලෙස නිගමනය කරන ලදී. සද්ධම්ම සංගහයෙහි එකොළොස් වන පරිච්ඡේදය එහි එක්තරා සම්පිණ්ඩනයක් වන බව පෙනී යන කරුණකි.28

සද්ධම්ම සංගහයට එම නම යෝගා වනුයේ "සදහම් සහරා" කකළ අරුතෙන් ම නොව සද්ධර්මය නිර්මලව ආරක්ෂා කරන්නට දඹදිව ලක්දිව රහත්, තොම රහත් මහතෙරුත් වහන්සේ දරු තැත සහරා කිරීමෙක් වශයෙනැ යි හැභේ. 1-3 පරි. දඹදිව සංගීති තුය සඳහා ද, 4-9 පරි. ලක් බුදු සසුනේ තතු උදෙසා ද, 10 පරි. සද්ධර්මය ලිවිමේ අනුසස් දැක්වීම පිණිස ද, 11 පරි. ධර්ම ශුවණානිසංස සනාථ කෙරෙන සිත් ගන්නා බණ කථා එකොළසකට ද වෙන් වනු පෙනේ. එය කෙසේ වූව ද විදේශිකයෙකු විදේශයක සිට ලංකාව ගැන මෙ තරම් වටිනා තොරතුරු ලිවීමක් ගැන නොදනිමු. වෛශා වංශිකයකු හැටියට සිරිධම්මරාජ නගරයෙහි උපත ලැබූ, එහි දී ලත් පැවිදි ඇති ව ගුරුවර මහතෙරුන් සමග ලංකාවට පැමිණ ථෙරවාද උපසම්පදාවත්, ඉන් අනතුරුව එහි අවස්ථා වන අරණා මහාථෙර පදවිය මෙන් ම උසස් ම නනතුර වූ මහාසාම් ධූරය ද ලබා යළි තම නිජබිමටත් එ තැන් සිට අයෝදය (අයුධාා) පුරය හරහා සුබෝදයට වැඩමවා රාම්කම්හෙං රජු පුධාන මුළු මහත් තායි ජනතාවට ථෙරවාදය හඳුන්වා දී ඔවුන් එය මැනෙවින් පවත්වා ගෙන යන අතර ඒ නවතම තායි බෞද්ධයනට දිනපතා ධර්මය දේශනා කළ අයුරින් සෝතබ්බ මාලිනිය ද ථෙරවාදයේ උතුම් කම හා එය තව තවත් ලියමින් ඉදිරියට ද මැනෙවින් පවත්වා ගෙන යා අතුලාසනයක් ද ඇතුළත් කෙරෙමින් "ථෙරවාදයේ නිර්මල ඉතිහාසය" මේ යයි කියා දෙන අයුරින් සද්ධම්ම සංගහය ද රචිත යි. කතුවර ධම්මකිත්ති මහාසාමීහු ගුන්ථාරම්භයෙහි තෙරුවන් වැදිමෙන් අනතුරුව පවසන ගාථා දෙකින් උන්වහන්සේගේ සිතුම් පැතුම් පළමුව හෙළි වේ.<sup>29</sup>

සද්ධම්ම සංගහය ඉතිහාස පොතක් ලෙස පිළිගෙන අවසාන ය³0. අවසන් නො වූ කරුණු වනුයේ, එහි කතුවරයා, රචනා කළ කාලය, කතුවරයා ගේ ගුරුවරයා, එය රචනා කරන අවස්ථාවෙහි වැඩ සිටි අාරාමය කරවූ මහරජතුමා ආදී බොහෝ දේ ය. 1885 දී ඇරඹී ඒ "අනත් මනත්" යුගයට සිය වසරක් ගෙවී ඇත.³¹ සුළුවෙන් නමුත් ඒවායින් කීපයක් ඉදිරිපත් කිරීම පුයෝජනය වේ. කතුවරයා කුමත් ජාතියකට අයත් දැයි කිව නොහැකි බව ජී. සේදේස් මහතා 1915 දී පළකළ අදහසක් වූවත්³² පරණවිතාන සූරීහු 1232 දී ද 1944 සහ 1960 වර්ෂවල දී ද "සියම් ජාතිකයෙක්" යි කී හ.³³ එය එසේ ම අනුමත කළෝ ද වෙනි.³⁴ ලුවී ද සොයිසා මහතා 1885 දී "ඉන්දියානු ජාතිකයෙකි" යි ඉදිරිපත් කළ මතය මහාචාර්ය මලලසේකර ආදි වියතුන්ගේ පිළිගැනීමට භාජන වූවකි.³⁵

ධම්මකිත්ති මහතෙරුන් සහ උන්වහන්සේගේ ශිෂායාගේ (ධම්මකිත්ති මහාසාමි) නිජබිම වූ තමලිංගමුව ඉන්දියාවට අයත් ලෙස ද සලකති. මී එසේ සිතීමට හේතුවූයේ බටහිර බෙංගාලයේ මින්ඩපූර් දිස්තික්කයේ පිහිටි තම්ලූක් පෙදෙස පැරණි පොත් පත්වල තාමුලිප්තියි එනු දැකීමෙන් විය යුතු ය. සද්ධම්ම සංගහයෙහි එන අයෝදය පුරය, පුරාණ කෝසල රාජායෙහි වූ අයෝධාාව ලෙස සැලකීම තව දකරුණක් විය හැකි ය. එවිට වුව ද කතුවර ධම්මකිත්ති මහාසාමි ද ඉන්දියානු ජාතිකයෙකු බවට පත්වනු වැළැක්විය නොහේ. මහාවංසයෙහි එන තම්බරට්ඨ යනු බුරුමයට යි සිතුවෝ ද වෙති<sup>37</sup>.

සද්ධම්ම සංගහ නිගමන ගාථා දෙකෙක ම "ධම්මකිත්ති මහාසාමි-උරුසාමි" යි පෙනී පෙනී එය "ඤාණකිත්ති" යි පිටපත් කරන්නටත්<sup>38</sup>, මහනුවර යුගයේ ලියැවුණු **සද්ධර්මාවවාදයෙහි. ''සද්ධර්ම සංගුහය''** යි නම් කර තිබෙනු දුටු පමණින්, එ නමින් පොතක් ඉන් පෙර නො වූ බව දැන, "එසේ නම් එය වැලිවිට සරණංකර සංඝරාජයන්ගේ කෘතියක් විය යුතු ය" යි කල්පතා කිරීම නිසා දෝ කතුවරයා උන්වහන්සේ ය යි කියන්නටත්, කිසිදු පසුබිමෙකින් තොරව "මහාකස්සප" කර්තෘ යි පවසන්නටත් යුහුසුලු වීම් ද පෙනේ<sup>39</sup>.

නිකාය සංගුහයෙහි එන ධර්මකීර්ති නම දැරු "තෙරුන්" දෙ නම ගෙන් එක නමක් **සද්ධම්ම සංගහයෙහි** කතුවරයා විය යුතු ය යි ලුවී ද සොයිසා මහතා 1885 දී ඉදිරිපත් කළ අතිශය දුර්වල මතයට, 1915 දී එක් වූවකි. ජී. සේදේස් මහතාගේ "පරමරාජ (i)"<sup>40</sup> පරමරාජ මහාරාජ විසින් ලංකාරාම මහාවාසය කරවන ලදැ යි **සද්ධම්ම සංගහයෙහි** දැක් වේ. එය දුටු පමණින් එසේ නම් කිරීම, එතෙකින් නොනිමියේ ය. ඒ මත දෙක 1932 දී පරණවිතාන මහතා තවදුරටත් තව තවත් දේ කියන්නට උපකාර කර ගති.<sup>41</sup> එහි අනිෂ්ට පුතිඵල ලෙහෙසියෙන් විසඳුමකට ඉඩ නොතැබී ය.

ලංකාරාම මහාවාසය සුඛෝදයෙහි වූවෙකි. I පරමරාජ (1370-88) අයෝධාාවෙහි වූවෙකි. පරණවිතාන මහතා 1932 දී පරමරාජ අයෝධාා අගනුවර ලංකාරාමය කරවී ය යි කියා 1960 දී ලංකාරාමය සුඛෝදයෙහි වූබව පිළිගතී<sup>42</sup>. යළි 1958 දී ලංකාරාමයට අම්බවතාරාමය යි කියන්ට ද පෙළෙඹේ. $^{43}$  පරමරාජ, මහාරාජ කෙනෙක් ද නොවේ $^{44}$ . පංඤෝආ නමින් සිටි හේ තම කැමැත්තෙන් රජ වීමේ දී ඒ නම ගත්තේ ය.<sup>45</sup>

පරමරාජ මහාරාජ යනු රාම් කම්හෙං රජුට ම නමකි. පළමුවැන්න ධම්මකිත්ති මහාසාමි සංඝරාජයන් විසින් ද, දෙ වැන්න ඔහුගේ පියා වූ ඉන්දාදිතා රජු කුන් සම් ජන් පරාජය කිරීම නිම්ක්තෙන් "නිර්භීත රාම" යන අරුතින් ද, දුන් ගෞරව නාමය යි<sup>46</sup>. "උතුම් රජ" යන අරුතෙන් "පරමරාජ" ද "ශුේෂ්ඨ අධිරාජයා" යන අරුතෙන් "මහාරාජ" ද එක් ව තැබූ නම යි. ඒ රජු 1292 දී කරවූ සෙල් ලිපියේ කොටසක ගල් වඩුවා අතිත් ම ලියැවී මෙසේ කියැ වේ. "රාම් ගම්හෙං තායි ජාතිකයන්ගේ නායකයාත්, පාලකයාත් වෙ යි. සෑම තායි ජාතිකයෙකුගේ ම ගුරුවරයා ද එතුමා ය. කුසල් සහ නීතිය ඔවුන් දැන ගත්තේ එතුමා ගෙනි. තායි ජනතාව තුළින් එතුමාට සම වන්නේ කවරෙක් දැ යි සෙවීම තේරුමක් නැති දෙයකි. විදාහව සහ ශිල්ප අතින් ද, නිර්භීතකමින්



ද, එඩිතරකමින් ද ශක්තියෙන් හා ධෛර්යයෙන් ද එතුමාට සම කෙනෙකු සොයාගත නොහැකි ය"<sup>47</sup>. එතුමා ගැන සාධාරණ ලෙස සලකා බැලූ ජී. සේදේස්, රෙජිනෝල්ඩ් ලී මේ සහ ඩී. ජී. ඊ. හෝල් යන විද්වතුන්" ශ්‍රේෂ්ඨතම අධිරාජයා, සියමේ පළමුතායි රජ, තායි ජාතිකයන්ගේ අසහාය වීරයා" යනුවෙන් නම් කර ඇතිබව සඳහන්කළ යුත්තකි.<sup>48</sup> මෙහි දී සඳහන්කළ යුතු අනෙක් කරුණ වනුයේ "මහාරාජ" යන්න පිළිබඳව පූර්ණ අවබෝධයක් ඇති ව ම ධම්මකිත්ති මහාසාම් විසින් එම උප පදය එතුමාට යෙදීම යි. සිරිධම්ම නගරයෙහි උසස් ම රජුන් සඳහා එය යෙදුනකි<sup>49</sup>.

"රාම කම්හෙං පරමරාජ මහාරාජ" යන නම් දෙකින් "රාම-පරමරාජ" දෙක අයුධාා යුගයේ (1350-1767) රජුන් තම රාජා නාමය ලෙස ගෙන තිබීම පැහැදිලි කරුණෙකි. බැන්කොක් යුගයේ සියලු රජුන්ට "රාම" යනු භාවිත යි. ,

සද්ධම්ම සංගහයෙන් අප දක්නේ, ධම්මකිත්ති මහතෙරගේ ශිෂායා ධම්මකිත්ති මහාසාමි බව යි. පාරමීමහාසතකයෙන්දක්නා ලද්දේ, ඒ ධම්මකිත්ති මහාසාමිගේ ශිෂායා සීලවංස ථෙර බව යි. ඒ සීලවංස ථෙර පසුව සීලවංස ධම්මකිත්ති මහාසාමී ය. සද්ධර්මාලංකාරය කියනුයේ ධම්කිත්ති මහාසාමිගේ අතිජාත ශිෂායා සීලවංස ධම්මකිත්ති මහාසාමි බවත්, ඒ සීලවංස මාහිමියන්ගේ අනුජාත ශිෂායා දේවරක්ඛිත ජයබාහු ධම්මකිත්ති මහාසාමි බව යි. සෙසු මූලාශුයන් පසෙක තිබිය දී මෙ පමණෙකිත් වුව ද වටහා ගතහැකි මෙම සතා තත්ත්වය ඉදිරියෙහි "ලවක් දෙවක්" තැති දෙයින් වියත් ලේඛකයන් විසින් කරනු ලැබ ඇති අවුල ලෙහෙසියෙන් පහසුවෙන් විසදිය හැකි නොවේ.

ලුවී ද සොයිසා මහතා සදහන් කරන්නේ සද්ධම්ම සංගහ කතුවරයා, යට කී සීලවංස සහ දේවරක්ඛිත දෙනමගෙන් එක නමක් ලෙස යි. 50 ඒ ආචාර්ය-අන්තේවාසික දෙ නම සිටි කාලය නිශ්චය කළ නො හේ. IV විකුමබාහු රජු (1356-73) දවස, එ නම් 1369 දී සිදු කැරුණු ශාසන ශෝධනයෙහි සීලවංස මාහිමි ද II වීරබාහු රජු (1391-1409) දවස, එනම් 1396 දී කරන ලද ශාසන ශෝධනයෙහි දේවරක්ඛිත මාහිමි පුමූඛත්වය දැරූහ. අනුමානයෙන් එම දෙනමට දිය හැකි පදවි කාල මෙසේ යි. සීලවංස ධම්මකිත්ති මහාසාමි (1360-92) සහ දේවරක්ඛිත ජයබාහු ධම්මකිත්ති මහාසාමි (1392-8) වේ. මහාචාර්ය මලලසේකර කියනුයේ කතුවරයාගේ ආචාර්යවරයා, ඒ දෙනමගෙන් එක නමක්බව යි. 51 පරණවිතාන සූරීන්කියනුයේ ගඩලාදෙණි විහාරය කරවූ සීලවංස

ධම්මකිත්ති මහාසාමිගේ ශිෂාා බවයි.<sup>52</sup> මේ එකක් වත් පිළිගත තොහේ. "තාත්තා යනු පුතා හෝ මුණුබුරා ය. පුතාගෙන් හෝ මුනුබුරාගෙන් පියා හෙවත් සීයා උපත්තේ ය. තාත්තා යනු පුතාගේ පුතා ය" කීම් වැනි ය. **සද්ධම්ම සංගහය** හා එහි කතුවරයා ධම්මකිත්ති මහාසාමි තුදුස් වනසිය වස අග භාගයට අයත් සේ වරදවා ගත් මලලසේකර සහ පරණවිතාන යන මහාචාර්යවරුනට සද්ධර්මාලංකාරයෙහි පෙනුණු උන්වහන්සේ හඳුනාගත නොහැකි වූයෙන් ඒ "අනාෳ ධම්මකිත්ති තෙර" යි $^{53}$  නම් කිරීම ද තවත් අසාර්ථක පුයත්නයක් පමණි. ඒ නිසා ම සමකාලීන හා පශ්චාත්කාලීන ගවේෂකයනට මහත් අසීරු තත්වයක් උදාවීය.54 දීප්තිමත් ශාසනික ඉතිහාසයක් ද අඳුරෙන් අඳුරට ගියේ ය.

#### පරම්පරාවක් හා වංශයක්

ස්ථවිරෝපසම්පදාව ලත් බැවින් ධම්මකිත්ති මහාසාමි අයත් වනුයේ මහාවිහාර පරම්පරාවට යි. ඒ බව **සද්ධර්මරත්නාකරයෙහි**. "...මහාවිහාරවාසී ස්ථවිර පරම්පරානුගත පුටහත්තසේල වනවාසී ධර්මකීර්ති මහාස්වාමීපාදයන් වහන්සේ..."55 යි දැක් වේ. එම තත්ත්වය අස්ගිරි තල්පතට අනුව යමින් දිඹුලාගල කාශාප මාහිමියන්ගේ සිට මහාචාර්ය මැන්දිස් රෝහණදීර පෙන්වා දෙයි.<sup>56</sup> I බුවනෙකබා රජු දවස පළාබත්ගල වැඩසිටි උන්වහන්සේ "පළාබත්ගල ධම්මකිත්ති" වනු අස්ගිරියේ තල්පතින් ද පෙනේ.<sup>57</sup> උන්වහන්සේ ලක්දිව ඇතිකළ දක්ෂ භික්ෂූ පරපුර "පළාබත්ගල වනවාසී පරම්පරාව, පළාබත්ගල වනවාසී වූ ධර්මකීර්ති පරම්පරාව, ධර්මකීර්ති පරම්පරාව"58 යනුවෙන් සද්ධර්මරත්නාකරයෙහි නම් කෙරේ. තවදුරටත් එය "...මහාවිහාරයෙහි වාසය කරන්නා වූ මහාසංඝයා වහන්සේගේ පරම්පරාවෙන් අසම්භින්නත්වය නො හළ..." යනුවෙන් මහාවිහාර පරම්පරා අයිතිය විදහා දක්ව යි. එහි ආරම්භකයා හෙවත් ආදී කර්තෘවරයා පළාබත්ගල ධම්මකිත්ති මහාසාමි ය. පුන පුනා කියතොත් පළාබත්ගල ධම්මකිත්ති මහාසාමි මහාවිහාර පරම්පරාවටත්, උත්වහන්සේගෙන් ඇරඹී පරපුරට යට කී සීලවංස සහ දේවරක්ඛිත යන මාහිමිවරු අයත් වෙති. ඒ දෙනමගේ උපාධාායන්වයෙන් හා ආචාර්යක්වයෙන් පැවිදි උපසම්පදා ලක් සිද්ධාර්ථ ධම්මදින්නාචරිය විමලකීර්ති ධම්මකිත්ති මාහිමි ද යනතුන් නම එම පරපුරේ මාහිමිවරු ය.

මේ අනුව බළාබත්ගල පරපුරේ පුථමස්ථානය සීලවංස මාහිමියන්ට ද, ද්විතීය ස්ථානය දේවරක්ඛිත මාහිමියනට ද තෘතිය ස්ථානය විමලකිත්ති මාහිමියනට ද අයත් වේ. මෙය නොවටහා ගත් බොහෝ දෙනා මහත් අවුලක් ම කර ගත් හ. මෙම මාහිමිවරු පිළිබඳ තොරතුරු පළට බැවින් විස්තර නො කරමු.

යට දැක් වූ පරිදි 1248 දී පමණ ලක්දිවට වැඩි ධම්මකිත්ති මාහිමියන් 1271 දී මහාසාමි ධූරයට ද පත්ව 1280 පමණ පෙරළා තමලිංගමු "සිරිධම්මරාජ නගරයට ගොස් 1283 පමණ සුඛෝදයට වැඩමවා ඇති. උන්වහන්සේ ඇතුළු සංඝයාට කර වූ ඒ අරණා මහාවිහාරය, සද්ධම්ම සංගහයෙහි දැක්වෙනුයේ ලංකාරාම මහාවාසය නමිනි. ඒ අනුව 1295 පමණ සද්ධම්ම සංගහය කරන ලද බව සිතිය හැකි ය. රාම් කම්හෙං රජු ගේ අභාවය 1299 පමණ සිදු වූ බවට, පිළිගතහැකි පරිදි අනුමාන කරන බැවින්<sup>59</sup> ඉන් පසු යළි ලක්දිවට පැමිණ සිටි බවට 1312 දී අස්ගිරියට සංඝයා පත් කළ සිද්ධියෙන් ඔප්පු වේ.

සූඛෝදය සෙල් ලිපිය පවසන පරිදි රාම් කම්හෙං රජු පුධාන තායි ජනතාව නිර්මල ථෙරවාදය පමණක් නොව ලේඛන කලාව, ගෘහනිර්මාණ ශිල්පය යටතේ චෛතා සහ විහාර කිරීමාදිය ද හඳුන්වා දෙන ලද බවට තොරතුරු තිබේ. ශාස්තුයන්හි ආචාර්යත්වය හා නිර්වදා ශිල්පයන්හි අතිදක්ෂතාවය උන්වහන්සේ තුළ පැවති බව පාරමී මහාසතකයෙහි දැක් වේ. සිරිධම්මරාජ නගරයෙහි සුඛෝදයෙහි හා චියෙංමායි යන නගරවල නටබුන් අතර ඇති ලංකා සම්පුදායානුකූල වෙහෙර විහාර ආදිය උන්වහන්සේ මහ පෙන්වීමෙහි පුතිඵල ලෙස සැලකිය හැකි ය. සුඛෝදය සියම් ශිෂ්ටාචාරයේ තොටිල්ල වූයේ උන්වහන්සේ නිසා ය.

බෝයගම විමලසිරි හිමියන් පෙන්වා දෙන පරිදි සියමේ "ලංකා වංශය" රාම් කම්හෙං රජු ඇරයුමෙන් සුබෝදයට වැඩම කළ සංඝරාජයන්ගෙන් ආරම්භ වූවකි. එය භික්ෂූ පරපුරකි. 60 එවිට අපට මෙ බඳු නිගමනයකට එළඹිය හැකි ය. එනම් මහාවිහාර පරම්පරාව 1290 පමණ වන විට සියමෙහි ද වාහප්ත වූ බව යි. "මහායානිකයන් සහ පුරාණ ථෙරවාදීන් සංස්කෘතයෙන් කටයුතු කළ නිසා සුබෝදය යුගයේ ආරම්භයත් සමග ම ලංකා වංශයේ භික්ෂූන් පැමිණෙන විට සියමේ පැවතුනේ සංස්කෘත භාෂාවෙන් කටයුතු කරන මිශු බුද්ධාගමකි. ලංකාවේ දී ....උපසම්පදා වී සිංහල භික්ෂූන් ද සමග පළමුව තමලිංගොමූවට ද දෙ වනුව සුබෝදයට ද වැඩ, ලංකා ථෙරවාදයේ පාලි නිුපිටකය උගන්වන්නට වූ... බොහෝ කුල දරුවන් පැවිදි කොට ලංකා වංශය පිහිටුවා පාලි අධාාපනය දියුණු කොට..."61 යනුවෙන්

තවදුරටත් විමලසිරි හිමියන් පවසන පරිදි නිසැකයෙන් එරට සිල්වත් සහ පරපුරක් බිහිවූයේ ධම්මකිත්ති මාහිමියන් නිසා ය.

නිර්මල බුද්ධ ධර්මය, ථෙරවාද උපසම්පදාව, පාලිභාෂාව සියම් රටට ලැබුණේ ද ධර්මකිර්ති මහාස්වාමීන් නිසා ය. එය රාම් කම්හෙං රජුගේ විශිෂ්ට දොනය සිතා ගැනීමට කදිම අවස්ථාවකි. එදත් අදත් එම උත්කෘෂ්ඨ දායාදයන් තායි ජනතාවගේ ජීවනයේ පුධාන ලක්ෂ බවට පත්ව තිබීම ගෞරව ලැබිය යුත්තෙකි. එහි පුතිඵලයක් වනුයේ ඔවුන් ලංකා බුද්ධ ශාසනය කෙරෙහි දක්වන විශේෂත්වය යි.

මෙම ලිපිය අවසන් කරන්නට, සීලවංස ධම්මකිත්ති මාහිමියන් ස්වකීය ආචාර්යවර ධම්මකිත්ති මහාසාම් පිළිබඳ ව පාරම් මහාසතකයෙහි කියූවත් යළි සිහිපත් කරමු. "රාජිත්ද මෝලි මණිරංසි විරාජිතග්ග පාදාරවිත්ද යුගලස්ස" යනු යි. පළාබත්ගල ධම්මකිත්ති මහාසාම් සංඝරාජයන්ගේ "දෙපා පියුම් බැබලුණේ ශ්‍රේෂ්ඨ රජුන්ගේ ඔටුනුවල වූ මාණිකා රශ්මියෙනි." උත්වහන්සේ ලංකාව-සිරිධම්ම රාජ නගර-සියම යන රටවල එම අවධියෙහි සිටි රජුන්ගේ ගෞරවයට පාතුවූහ. එදා සම්බුද්ධ ශාසනය උත්වහ්සේගෙන් බැබලියේ ය. එහි පුතිඵල එදත් අදත් පවතී.

#### සටහන්

- 1. ජිමා ජිනකාලමාලි, පොල්වත්තේ බුද්ධදත්ත හිමි. 1956: 72–3, 178 –9 පි.
  - JKM. Jinakalamali, ed. A. P. Buddhadatta Thera, PTS. 1962; pp. 120-3; CGM. Corrections of Geiger's Mahavamsa etc.; A. P. Buddhadatta Thera, PTS. 1962; pp. 87-8; EC. The Sheaf of Garlands of the Epochs of the Conqueror, (trans. of Jinakālamālippakaranam) N. A. Jayawickrama, PTS. 1968; pp. 120-3; CGM. Corrections of Geiger's Mahavamsa etc; A. P. Buddhadatta Thera, 1957; "13. King Chandrabhanu and miraculous Image", pp. 241-6; CHBAS. A. Concise History of Buddhist Art in Siam, Reginald Le May, 1963; pp. 116-7; CSEA. The Culture of South East Asia. R. L. May, 1956; pp. 172-3; අදාස. අග්තිදිග ආසියාවේ සංස්කෘතිය, රෙජිල්ඩ් ලී මේ. 1971 : 132-3 : කාබොස. තායිලන්ත බෞද්ධ සංස්කෘතිය, බෝයගම විමලසිරි හිම, 1970 : 30-1, 255-7 පි.
- 2. තමලිංගමු (පූජාවලිය), තම්බරට්ඨ (මහාවංස), තඹරට (එම සි,). තඹලිභවිසය (හත්ථවනගල්ල විහාරවංස), තඹලිභමුදේශ (එම ස.), තමලිංගොමු දේශ (එළු අත්තනගලු වංස) යනුවෙනු දැක්වෙන සිරිධම්මනගරය යි. තාමුලිංග, සිරි ධම්මරාජනගරය යනු ද නම්. සියම් මලයානු අර්ධද්වීපයෙහි නැගෙනහිර පිහිටි මෙහි අගනුවර වූයේ ලිගෝරය යි. දැනට නකොත් ශුි තම්මරත් (Nakon Sritammarat) නමින් හැඳින් වේ.
- 3. "...තමන්ට එකොළොස් වැන්නෙහි" **පුවලි**. 790 පි. දෙ වන ආකුමණය 1262 දී පමණ වි ය. රෙජිනෝල්ඩ් ලී මේ 1236, 1256, යි ද 1230, 1256 යි ද දක්ව යි. අආස 53 පි. CSEA. p. 80 CHBAS. pp. 40, 115.

- 4. පුවලී, පුජාවලිය, වේරගොඩ අමරමෝලි හිමි. 1953 : 791 පි.
- 5. **මච. මහාචංසො**, පොල්වත්තේ බුද්ධදත්ත හිමි, 1959: 82, 11-6.
- 6. මවශ මහාවංශය, ශුී සුමංගල නාහිමි-බටුවිතුඩාව, 1930:264 පි. 1889 දී ඇල්. සී. විජේසිංහ මහතා ද 1953 දී විල්හෙල්ම් ගයිගර් මහතා ද ඉංගුීසි භාෂාවට අනුවාදය කර ඇත. ගයිගර් මහතාගේ පරිවර්තනය අතිශයින් දුර්වල යි.
- 7. සස. සද්ධම්ම සංගභෝ, කහදාමෝදර පියරතන හිමි. 1962 : 65 පි. එය ම දැක්වෙන තැන් තව ද වේ. ථෙනෙ. ථෙරවාදී නෞද්ධාචාර්යෝ, පොල්වත්තේ බුද්ධදත්ත හිමි, 1960:125 පි. පාසා. පාලි සාහිතයේ. පො. බු. හිමි. 1966 : 384-5 පි. අ. වි. 10 බ.
  - SS. Saddhamma Samgaho, Nedimale Saddhananda Thera, PTS. 1890; p. 90; BEFEO. Bulletin de i 'Ecole Francalse d' Extreme Orient, Vol. XV (1915), p. 43.
- 8. **පාමය පාරම මහාසනක**, වැලිපටන්විල දීප<sub>ී</sub>කර හිමි, 1921 : 97-8 පි. 112-4 ගා. **අවි**. 22.5 ගා.බ.
- 9. "සිස්සෝරසෝ තස්සතිජාතභුතෝ" **සඅල. සද්ධර්මාලඩ්කාරය**, කලුතර සාරානන්ද හිමි. 1931 : 764 පි. 6. ගා.
- 10. අවි. 7 බ.
- 11. "පාරම්පරානුගත විස්සුත වෙස්සවංසො" සඅල. 764 පි. 4 ගා.
- 12. **RIS, Recueil des Inscriptions du Siam,** Vol. I. Inscriptions de Sukhodaya, Coedes, 1924; pp. 39-43 (Siamese), 44-8 (French)
  - මෙහි 41 වන පිටුවේ "සංඝරාජ" යි යෙදුනේ ධම්මකිත්ති මහාසාම් සඳහා ය. එය පරණවිතාන සූරීන්ට පෙනුනේ ලංකාවට පෙර එම පදවිය එහි තිබීමක් ලෙස ය. 751, පි. පාසටහන 15. ලඉ. 708 පි. ලමා. ලිපිමාලා, සෙනරත් පරණවිතාන, 1972:95 පි. දැනට පෙනෙන අයුරින් එම වචනය මහාසාම් අර්ථයෙහි පළමුවරට යෙදීම එය යි. 1270 දී පමණ අනෝමදස්සි මාහිමියන් සඳහා හත්ථවනගල්ලවිහාරවංසයෙහි "සබ්බ යකි රාජ" යි යෙදුනේ වාක්ජන වශයෙන් වෙනස් ව ය. "සංඝරාජ" යන පදය පවා භාෂාවට එක්වූයේ 1265 දී පමණ රචිත උම්මග්ග ජාතකයෙනි. උජා. රැ. නෙන්නකෝන්. 1961. 3 පි.
- "arññika mi bihara" (monastere des Araññikas) RIS. pp. 41, 46. "the monastery of Anannika" CSEA. pp. 175, 179; "Wat Tapan Hin" (the Stone Bridge Temple) CHBAS. p. 120; Wat Sapan Hin (The Ceylon Monastery) JSS. Journal of the Siam Society, Vol. LVII (1969) pp. 33, 46.
  - පුබෝදයෙහි අශෝකාරාම භුමියෙහි 1399 පිහිටුවන ලද ශිලාලිපියෙහි, ලංකාරාමයට උපස්ථායක පවුල් දහයක් සම්මන කර තිබේ. එතෙක් එය ආරක්ෂාවූවකි.
  - "and assigning ten families as servants for that monastery; the Lankarama is also to be counted... "The Asokārama Inscription of 1399 A. D." **JSS.** Vol. LVII, p. 46.
- 14. පොළොන්නරු ගල් විහාර පර්වන ලිපිය හෙවන් මහාපරාකුමබාහු කතිකාවන එම තතු පවස යි. හෙළදිව රාජවර්ෂ විමර්ශ, කරහම්පිටිගොඩ සුමනසාර හිමි, 1968, 187-92 පි. : කස. කතිකාවත් සගරා, ඩී. බී. ජයතිලක, 1955 : 1-5 පි. EZ. Vol. ii. 263-8 පි. මව. 76. 1-21, ශී් සද්ධර්මාවවාද සංගූහ, වේරගොඩ අමරමොලි හිමි, 1956 : 294 පි. නිකාය සංගූහය, ඩී. එම්. ද ඉසෙඩි විකුමසිංහ, 1890 : 20-2 පි. සරක. 305 පි.
- 15. කස. 13 පි.
- 16. පුවලී. 787 පි. මව. 79. 76.

- 17. කස. 9 පි.
- 18. පුවලි. 796 පි. මව. 84: 37-40.
- 19. "දහස්තොට දී ...ස්ථවිර-මහාස්ථවිර-මාහිමි යනාදී ඨානාන්තර දෙවා..." **පුවලි**. 805 පි. "තතො පුන මහාසාමිපදං මූලපදං තථා -" **මව** 87. 64.
- 20. මව 88, 1-3 : පාමස. 96 පි. සංස්කාරක දීපංකර හිමි ii විජයබාහු ලෙස ද පරණවිතාන මහතා V විජයබාහු ලෙස ද වරදවා ගත්හ. HC. 637 ලඉ. 603 පි. ඒ බෝසත් විජයබාහු, මහා විජයබාහු යයි ගයිගර් මහතා ගනී. CV' II 208 පි.
- 21. මව. 88 43-7 : හෙරාවි. 95 පි.
- 22. සඅල. 764, පි. 4, 5 ගා. අවි. 8, ගා. 112 බ. පළාත්බත්ගල, සමනොල අසල පිහිටි බවට පැවති පැරණි මතය වෙනස් කොට එය දඹදෙණි අසල වූ බවට ඒ. ඇස්. හෙට්ටිආරච්චි මහතා කරුණු දක්වයි. සාහිතා (1981) 40-8 පි.
- 23. දසි. දළදා සිරිත, වැලිවිටියේ සොරත හිමි, 1970 : 44 පි.
- 24. අතප අස්ගිරියේ තල්පත, මැන්දිස් රෝහණදීර, 1960 : 6 පි.
- 25. "උපජ්ඣාය මූලිකා පබ්බජජා ච උපසම්පදා ච, උපජඣායෝව තුන්ව ඉසසරො න ආචරියෝ" **සමන්ත පාසාදිකා**, 3. කා. 754 පි. සිං**හල විශ්ව කෝෂ**ය, 2. 420-1, 4. 724-5 පි.
- 26. 1292 සෙල්ලිපියේ සඳහන් පරිදි සංඝරාජයන් සිරිධම්මරාජ නගරයේ සිට වැඩමවීමාදී තොරතුරු ඉතිහාසය හැදෑරුවන් විස්තර කෙරේ. තාබෞස. **තායිලන්ත බෞද්ධ සංස්කෘතිය**. බෝයගම විමලසිරි හිම්, 1970 : 16 පි. **පාසා**. 385. ථෙබො. 131. අආස. 134. 138, 141 පි.
  - CSEA, pp. 175, 179, 184; CHBAS, pp. 36, 124, 129. Hinduism and Buddhism, Vol. III, Charles Eliot, 1957; pp. 80-1; Visakha Puja, (B. E. 2501) H. H, Prince Dhaninivat Kromamun Bidyalab, pp. 6-7, JRASCB, Vol. XXXII. p. 192; 195; EZ. Vol. IV p. 70; HC. pp. 624, 780; JSS. Vol. 75 (1987) pp. 75-7.
  - සාහිතා මණ්ඩලීය ලිපිමාලා, 1967, 46, 50 ලිමා 16, ලඉ. 591 පි. පරණවිතාන සූරීන් ගේ ඉදිරිපත් කිරීම්, "ආද මාඑ ඉරෙට්ටන් කෑම" වැනි ය. ඒ මහතා ගේ උත්සාහය වී ඇත්තේ 1362 දී පමණ "අමුතුම" සංඝරාජ කෙනෙකු සියමට යැවීම ය. ලිමා. 65-72, 93-5 : HC. 751. ලඉග 591 පි.
- 27. මෙය 1911 දී පළ කරවූ අහුන්ගල්ලේ විමලසිරි තිස්ස හිමියන් ගේ අදහස වනුයේ සියමේ විශිෂ්ට දොනයෙන් හෙබි ආචාර්යවරයෙකු (සුධීමතා-ආචාර්යෙන) සම්පාදිත බව යි. බුරුම ගන්ධ වංසයෙහි, සෝකප්ප මාලිනී, සෝකප්පහාලිනී යනුවෙන් නම් දෙකක් ලෙස දැක් වේ. එහි එසේ සදහන් පමණින් බුරුම පොතක් ලෙස සලකනු නො වටි. JPTS (1886) p. 62:(1896) p. 82 : HC. p. 59 : ලු ග 59 පි. 1753 දී යළි උපසම්පදාව දීමට වැඩිය පුා උපාලි හිමියන් පුධාන පිරිස සද්ධම්ම සංගහය ද එම අත් පිටපත ද ගෙන එන ලදී. ම. 98. 118-9: පාසා. 437-8 තාබොස. 291පි. කලුගල සරණපාල හිමියන් විසින් 1986 දී සිංහලට අනුවාදිත යි.
- 28. සද්ධම්ම සංගහයේ i, ii, iv, v, vi, x කථා. සෝතබ්බමාලිනියේ 121–3, 69–71, 117–8, 12–5, 8–9, 7–8 පිටුවල දැක්වේ. ධම්මසභා මණ්ඩලය, එහි මණ්ඩලමාලා, දම්මසභා යන නම් දෙකින් ද දැක්ක හැකි ය. කථාවල ආරම්භය සහ අවසානය බොහෝ දුරට සමානය. විදේශයක ධර්මදූත සේවාවෙහි යෙදෙන කෙනෙකුට, උචිත අන්දමින් සෝකබ්බමාලිනිය සහ සද්ධම්ම සංගහය සකස් වී ඇත.

29. "පිටකට්ඨ කථා මග්ගං ආදාය සබ්බමත්ථතෝ ජිනසාසන වුද්ධත්තං පිටකත්තය ලේකිනං පසාද ජනතත්ථං ව ධීමතා රචිතං ඉමං සුතාථ සාධවෝ සබ්බේ සෝතතුකාමා ඉධාලයේ සද්ධම්ම සංගතං තාම පරිපුණ්ණමනාකුලං"

සස. 1 පි. 3, 4 ගා.

(සර්වඥ ශාසනාහිවෘද්ධිය සඳහා අර්ථ කථා සහිත තුන් පිටකය අර්ථ වශයේ සියල්ල සලකා ගෙන පුසාදය ඇති කිරිම පිණිස රචනා කරන ලද, නිරවුල්, **සද්ධම්ම සංගහනම්** වූ මෙය දම්සාවෙහි වන සියලු සත්පුරුෂයෝ අසත්වා.)

- 30. පාසා. චංශකථා : 383-6," ශාසන ඉතිහාසය පිළිබඳව මීළහට ලියන ලද වැදගත් පොත නම් සද්ධම්මසංගහයයි." ලඉ. 56 පි. "එය ලංකාවේ බුද්ධාගම සම්බන්ධ ඉතිහාසයකි" ලපාසා. xviii.
  - "The next work of importance which deals with the history of Sasana is the Pali work, the Saddhammasamgaha. "HC. p. 57. "It is a history of Buddhism in Ceylon" PLC. The Pali Literature of Ceylon; G. P. "It is a history of Buddhism in Ceylon" PLC. The Pali Literature of Ceylon; G. P. Malaseka, 1958, p. 10." "C'est d'abrod le Saddhammasangaha, histoire sommaire des conciles bouddhiques et des pemiers temps du bouddhisme a Ceylon" G. Coedes, BEFEO. Vol. XV-1915; p. 43. (සද්ධම්ම සංගහය වූ කලී බෞද්ධ සංගායතාවත් හේ සහ ලංකාවේ බෞද්ධාගම පිළිබඳ මුල් යුගයේ සංක්ෂිප්ත ඉතිහාසයයි)
- 31. Cat. Z. A. Catagolue of Pali, Sinhalese and Sanskrit Manuscripts in the Temple Libraries in Ceylon, Louis de Zoysa, 1885; pp. 19-20; Vidyodaya J. Jan. 1985; p. 29 fn. 8.
- 32. BEFEO; Vol. XV-1915; p. 43.
- 33. JRASCB. Vol. XXXII-1932; p. 204; JGIS. Journal of the Greater India Society, Vol. XI No. I. Jan. 1944; p. 18; HC. History of Ceylon, 1960; p. 754.
- 34. ආස. ආගම හා සමාජය, කොටහේනේ පඤ්ඤාකිත්ති හිමි, 2500 : 206 පි. ලඉ. 56 පි. අතප. 4 පි. ශාස්තීය ලිපි හා කථා, චාල්ස් ගොඩකුඹුර, 1971:331 පි. ලඉ. 56 පි. HC. p. 56, මෙම හැඳින්වීමේ ඇති අයහපත් පුතිඵලය වූයේ සද්ධම්ම සංගහය තුදුස් වන සියවසට ඇද දැමීම යි. ලංකා ඉතිහාසය කියන අන්දමට සීලවංශ ධම්මකිත්ති මාහිමි ශිෂා කෘතියෙකි.
- 35. සරණඩිකර සංඝරාජ සමය, කොටගම වාච්ස්සර හිමි, 1964, 135 පි. PLC. p. 245. ලපාසා. 184 පි. මෙහි දී තමලිංගමුවෙන් වැඩි ධම්මකිත්ති මහතෙරුන් ගේ තැන දී ඇත්තේ සීලවංශ සහ දේවරක්ඛිත යන ධම්මකිත්ති මාහිමිවරුන්ගෙන් එක නමකට ය.
- 36. දසි. 96 පි.
- 37. සාසනවංස දීපය, දුාණතිලක හිමි, 1914 : 697 පි. 1352 ගා.
- 38. කුණකිත්ති : **BEFEO.** Vol. XV. p. 43 : **තාබොස**. 56, 228 පි. ධම්මකිත්ති නමිත් කෙතෙකු සියමේ තො දුටු පිටපත්කරුවත් එරට සුපුසිද්ධ ගුන්ථාකාර හිමියන් කෙරෙහි ආරෝපණය කිරීමක් විය හැකි ය. සේදේස් මහතා සියමේ වජිරකුණ පුස්තකාලයෙහි හා කාම්බෝජයේ බත්තම්බන්හි වත් චාල් (Vat Val a Battamban) නම් ස්ථානයේ අත් පිටපත්හි ද එම වරද දැක ඇත.
- 39. වැලිවිට සරණකර සංඝරාජ : තුිපිටක පරීක්ෂණ, හිත්තැටියේ උදිත හිමි, 1956 : 210, 220 : ශාසනවංශ පුදීපය, මැදඋයන්ගොඩ විමලකීර්ති හිමි, 2498. 231 පි.

  Maha Kassap: G. H. A. van Zeyst, Ency. Bam. Vol. I p. 49.

- 40. BEFEO. Vol. XV, p. 43; Cat. Z. pp. 19-20.
- 41. **JRASCB.** Vol. XXXII. (1932) p. 204. සාමලිමා. 58 පි. සද්ධම්ම සංගහ නිගමනයෙහි "ධම්මකිත්ති" මහතෙරුන් ගැන (1-3 ගා. අවි. 7) කියූ වචන, පරණවිතාන මහතාට පෙනුනේ ගඩලාදෙණියේ සීලවංස ධම්මකිත්ති මාහිමියන් ගැන කියූවක් ලෙස ය. **HC.** 754. ලඉ. 711 පි. **JRASCB.** Vol. XXXII, p. 204; **HC.** p. 754; සාමලිමා. 57-8 : ලඉ. 711 පි.
- 42. JRASCB. Vol. XXXII, p. 204; HC. p. 754; கூடுடும். 57-8, eg. 711 8.
- 43. ලිමා 1.95 පි.
- 44. මහාරාජ (the Great King) ගණයට ඇතුළත් සිවු දෙනෙකි. සුබෝදයේ රාම්කම්හෙං (Ram Kamheng) ද වියං සෙංහි පුොම් (Prohn) ද අයුටියාවෙහි නරේසොං (Naresuan) සහ නරායි (Narai) ද බැන්කොක්හි වූලාලංකාර (Chulalogkorn) ද වෙති.

  HT. A History of Thailand, Rong Syamanada, 1977; p. 207.
- 45. "The new king (Pangoa) took upon himself the title of Boromaraja i" HT. p. 34'
- 46. **RIS** p. 39, 44, "brah rama gamhen" p. 39 "Brah Rama Gamhen" p. 44. **HSEA**. A **History of South East Asia**, D. G. E. Hall, 1961; "Rama Khamheng or "Rama the Brave" p. 145.
- 47. **RIS.** pp. 42-3, 48.
- 48. EhI Les Etats Hindouises d' Idoochine et d' Indonesie, G. Coedes, 1948; "Rama Kamheng est chef et le souverain de tous les Tais" p. 242; "The Rama Khamheng is Sovereignn lord of all the Tais "HSEA. p. 148; "...Ram Kamheng, who may justly be called the first Tai king of Siam" CHBAS. p. 112. අදාය. 129 ප.
- 49. **CSEA**. pp. 79, 84, 86, app. 53, 57, 58 8.
- 50. Cat. Z. p. 20
- 51. PLC. 245. ලපාසා. 183 පි.
- 52. **JRASCB.** Vol XXXII. p. 204; **HC.** p. 754 colo @ 58: @ 711 名.
- 53.
- 54. සමකාලීන වාද, විදෙන්දය (1930) 192-6, 258-61, 287-8, 299-300, 310-14, එම (1931) 18-23, 56-9 පි. සිඑමිණ 1936 6-7 කාණ්ඩ, 50, 52, 2-3, 8-13 කා. සෑම පඩිවරයෙකු ම පාහේ ධර්මකීර්ති නාමාවලි කෙරෙහි අවධානය යොමු කොට ඇත. දඹදෙණි, යාපහු, කුරුණෑගල යුගවල, තමලිංගමු ධම්මකිත්ති මහාථෙර, පළාබත්ගල ධම්මකිත්ති, සීලවංස සහ දේවරක්ඛිත හැර වෙනත් ඒ නමින් උතුමෝ නො වූහ. සි. ධ. වි. ධම්මකිත්ති මාහිමි අවසැන වී ය. හුදෙක් නම පමණක් ද ථෙර, මහාථෙර, මහාසාම් සංඝරාජ යන භාවිතයන් නො සලකා කළ විවරණ ද අවුලට හේතු වී ඇත. මූල වරදවා ගත් විට මැද අග ගැන කියනුම කවරේ ? මෙම පසුබිමෙහි මැන්දිස් රෝහණදීර සූරීන් ගේ අස්ගිරි තල්පතින් අඑත්වන ලංකා ඉතිහාසයන්, ශී ලංකාවේ සංඝ සංවිධානයන් පාඨකයනට මහභු මෙහෙයක් ඉටු කර යි. එසේ ම තවත් ලිපි දෙකක් වේ.

  J. Vidyalankara UC. Vol. I. No. 2. (1972) pp. 1-8; J. Vidyodaya UC. Vol. 13. No. 1 (Jan 1985) pp. 27-43.
- 55. **සරක. සද්ධර්මරත්නාකර**ය. වැලිව්ටියේ සෝරත හිම්, 1930:76 පි.
- 56. අතපඉ. 15-6:ලසස. 113-4 පි.

- 57. අතප. 6 පි.
- 58. සරක. 309, 524-5 පි.
- 59. විවිධ අයුරින් රාජා වර්ෂ දක්නට ලැබේ. 1275-1317 ඉන් මුල් කැන ගනී, සියම් සමිති සහරාවේ හොඳ ම අනුමානය ලෙස 1279-99 ඉදිරිපත් කර ඇත. "...the best guess is c. 1279c 1299" **JSS.** Vo. LVII, part I (1969) p. 59.
- 60. විමලිසිරි හිම්යන්ගේ අදහස වනුයේ බු. ව. 1820 (-543-1277 දී ලංකා වංශය සුබෝදයෙහි ආරම්භ වූ බව යි. **තාබෞස**. 20 පි. "ලද්ධා ථෙරුපසම්පදං" යටතේ අප විස්තර කළ පරිදි, තමලිංගමු ධම්මකිත්ති මහතෙරුන්ගේ ශිෂායා සාමණේර තත්වයෙහි පැමිණ උපසම්පදාව ලත්බව යි. විමලසිරි හිමි කියනුයේ ලක්දිව දී යළි උපසම්පදාව ලත්බව යි.
- 61. සම්භාවනා -බෝයගම විමලසිරි මහානායක ස්වාමීන්දු පුශස්ති. 1987 : 68 පි.

# ලක්දිව මහාසාම් (සගරජ) පරපුර

#### අබයරත්න අදිකාරි

මහාසවාමි > මහාසාමි > මාහිමි වශයෙන් වධ්නය වූ නිරුක්තිය අනුව පොලොත්තරු රාජා යුගයේ සිට පත්ව සහ සසුන මෙහෙය වූ, සංඝරාජ නාමයෙන් අදවිතීය තනතුරකින් පුදනු ලැබ, සසුන පාලනය කළ සංඝනෙතෘ ශාසනානුශාසක **මාහිම්** මහා සථවිර පාදයන් වහන්සේලා කවරහුදැයි හඳුන්වා දීම මෙම ලිපියෙහි අරමුණ යි. **සමනතපාසාදිකා** අටුවාවට අනුව අනුබුදු මිහිඳු හිමියන්ගෙන් ඇරඹුණු සහ සසුනේ මුල්ම පන්කිස් නම අවසන් වන්නේ එවක ථූපාරාමයේ වැඩසිටි කුනකගතක තිසස හිමියන්ගෙනි. ඔබ ථෙරිය නිකායික මහාවිහාර වංසික මහා සථවිර වශයෙන් පෙනී සිටියහ. කි. පූ. 543 සිට 77 දක්වා සියවස් පහකට වැඩි දිගු කාල පරාසයක් තුළ සසුන ආරක්ෂා කෙළෙත් ඔබවහන්සේලා ය. අනතුරු නවානුවක් දෙනා වහන්සේ ශාසනභාරධාරීව කිුයා කළහ. එසේ කල එක්සිය පන්තිස් වන තැන ලැබූ සංඝ නෙතෲන් වහන්සේ අරණාවාසි මහකසුප් මහතෙරපාණෝ ය². මේ වන විට කිුස්තු වර්ෂයෙන් වසර දහස ද ඉක්මවා පැවැත්තේ ය. තව ද, පළමුවන පරාකුමබාහු නරේශයන්ගේ (1153–86) රාජානදය ද අවසන් වෙමින් ගම්වැසි, වනවැසි දෙකුල ද ඇති වී, තුන්නිකාය, මහවෙහෙර, දෙනාතක හා බගිරිනක එක්සත් වී කතිකාවත් නීති ද පැනවී ඉමහත් ශාසනික විපය‰ිාසයක් ද සිදු වී තිබිණ. ඒ අතර උතුරුමූළ, ගලතුරුමූළ, විල්ගම්මූළ, මහතෙත්පාමුළ, දකුණුමූළ, කපාරාමූළ, සෙතෙවිරත්මූළ, වාදූම්මූළ යන අෂට මූලායතන ද තෙර, මහතෙර, අයතුන්, වාස, මහාථෙර හා මහාසාම, සංඝරාජ පදවි ද ඇතිකිරිමෙන් සසුනේ, දහමේ හා සදසනරේ පුනර්දීප්තියක් ඇතිවිණ.

## මහාසාම් පදවිය

අාරම්භයේ දී මිහිඳු හිමියනට පවා යොදා ඇත්තේ 'ථෙර' යනු පමණක් බැව් I "මහිඳුතෙරහතුබෙ" 2 "මිහිඳු තෙරහ ච" යන රජගල හා මිහින්තලේ බුාහ්මී ලිපිවලින් සනාථ වේ. සහ සසුනේ පුධානියා මහාසාමි උපපදයෙන් නම්කොට ඇත්තේ මිහිඳු යුගයෙන් සියවස් ගණනාවකට පසු ය. "අනුබුදු මහ මිහින්දු මහ හිමියන්" "මහිනද මහ (හි)මි" යන සෙල්ලිපි පාඨයන්ගෙන් එය සනාථ වේ.

නිකාය පුධාන මහතෙර නමට ද මහාසාමී උපපදය යෙදු අයුරු "සාගලී මහ හිමියන් නමින් පාළ වූ අපිස්සකොස් කිස් මහතෙර නම් පිහිටි දෙනා මහ වෙහෙරේහි."<sup>7</sup> යි ජේතවන පුවරු ලිපි පාඨයෙන් ඔප්පු වේ. පදවි නාමයන් වශයෙන් නිකායේ මහතෙරණුවන් ලෙස පිළිගෙන ඇත්තේ තුන් නිකාය එක්සත් කළ 1165 වසර ට පසුව ය. ඒ අනුව දොළොස්වන සියවසේ මධා භාගයේ සිට සතළොස්වන සියවස දක්වා වූ දිගු කාල පරාසය තුළ රචිත කිසිදු සම්භාවා ගුණු යක හෝ ඓතිහාසික අභිලේඛනයක මාහිමි (සංඝරාජ) පදවිය නිලවශයෙන් නොලත් කිසිදු හිමි නමක් සඳහා 'මාහිමි' යි නම් කොට නැත. $^8$  එසේ වුව ද මුගලන් රජුට ද  $(495-513)^9$ , දප්පූල රජුටද (653-62), $^{10}$ මහාසාමී අභිධානය පිරිනමා තිබේ. රුහුණු පුදේශයේ පුවාදයක් අනුව මහාසාමී අභිධානයක් පූවේාක්ත දප්පුලට ලැබිණ. රුහුණේ සිටි රෝහණ සාමී ගේ දියණියට ඔක්කාක වංශයේ මහාතිසස නිසා දරුවන් සිව් දෙනෙක් උපන්හ. දප්පුල දෙවැන්නා ය, පළමුවැන්නා වූ අගාබොධිගේ මරණයෙන් පසු දප්පූල සාමී රජ විය. හේ රට නිදහස් කොට සශීක කෙළේ ය. පුසන්න ජනතාව ඔහුට 'මහාසාමි' යි වාාවහාර කළහ.<sup>11</sup> මේ පුයෝගය පාලක රජු වෙනුවෙන් යෙදුනක් මිස හිමි නමක් සඳහා වූවක් නොවේ. තව ද, දෙවන පුවාදයක් **මහාචංසයේ** තෙවන කොටසේ එයි. ඊට අනුව රාජායට උරුමය පැවති වැඩිමහල් මානවම්ම ස්කන්ධ කුමාර වරයෙක් අපේකුෂාවෙන් ගෝකණිණ තීර්ථයේ මන්නු පිරිවහමින් සිටියේ ය. කඳ කුමරුගේ මොනරා මානවමමගේ ඇස බිඳ ඉන් දිය බීවේ ය. ඔහුට කඳ කුමරුගේ වරය ලැබිණ. ඇස අනධවීම නිසා හේ රාජාය අතහැර දැම්මේ ය. මලණු මානවමම අනුධ සහෝදරයා අභයගිරියේ දී පැවිද්ද ලබා දී එහි වූ උතකරොළහ පිරිවෙන කරවා පුද කොට භිකුතුන් හයසියයක් පිරිවර කොට දී, අවශා දැ සියල්ල සපුරා දළදා ආරක්ෂාව ද භාර කෙළේ ය. පුධාන මහතෙර නම බවට පත්ව රට දැහැමින් පාලනය කිරීම සඳහා අනුශාසනා ද කෙළේ ය. ඉන් මහාසාමී බවට පත්වූ අතර පැවිදි නූවූ තත් පරපුරේ ගෘහස්ථයෝ ද මහාසාමි අභිධානය රිසිසේ භාවිත කළහ.<sup>12</sup> මානවමම තෙරුන්ගේ පරපුරෙන් පැවත අා අයෙකි, විජයබාහු රජු. ඔහුගේ පියා මොගගලාන නමි. හෙතෙමේ ද මහාසාමී නමින් හැදින්විණ. පනාකඩු සන්නසේ "අප පිය මහ සැමිය මුගලන් රජ පා වහන්සේ" 13 යන පාඨයෙන් එය සතාථ වේ. මානවම්මගේ පියා දෙවන කසාප රජු ය (650-659). ඔහු රුහුණේ දප්පුල මහාසාමි ගේ සොහොයුරි කුමරියක සමභ විවාහ වී ඇත.<sup>14</sup> කසසප නිසා ඇය ලද දරුවෝ මානවමම හා සහෝදර තෙරණුවෝ ය. දොළොස්වන සියවසට පළමු යටත් පිරිසෙයින් අභයගිරියේ මහතෙරුන් ද, ජෙතවතේ මහතෙරුන් ද සාසන පරම්පරාවේ මහාසාමී උපපදය

ලබා ඇත. රත්මලානේ ශුී ධර්මාරාම නාහිමියන්ට අනුව සිරි රහල් මාහිමියන්ගේ යුගයත් යනතුරු භාවිත වූ කඳවුරු කුලය ආරම්භ වි ඇත්තේ පූවොක්ත මානවමම තෙරණුවන්ගෙනි. 15 ශුී ශාර්පුතු මාහිමියන් පවා තත් කඳවුරු කුලටයත්, උතතරොළහ මූලයටත් අයත් බැව් සනාථ වී තිබේ. උක්ත කරුණු අනුව මහාසාමි පදවිය කරුණු තුනක් සඳහා භාවිත කළ අයුරු පැහැදිලි වන්නේ ය.

- 1. රාජකීය දේශපාලන නායක පදවිය තහවුරු කරනු සඳහා.
- 2. මා නවමම තෙරණුවන් උතරොළහ ආයතනයේත්, අභයගිරියේත් පුධානත්වයට පත්වීමෙන් ආගමික නායකත්වය දක්වනු සඳහා.
- 3. 1165 දී සිදු කළ තුන්නිකාය එක්සත් කිරීමෙන් අනතුරුව බිහිවූ අගු සංඝ නායකත්වයට ශුී ශාර්පුනු සංඝරාජයන් පත්වීමත් සමභ උභය වාසයේ මහා සථවිර දෙනමගෙන් සුදුසු නම එකී පදවියට පත් කිරීමේ සංඝ හා රාජ සම්මුතියෙන් සිදු කළ කතිකාවත් නියමයන් කියාත්මක කිරීම, ශුී ශාර්පුනු මාහිමි ද මානවමම තෙරුන්ගෙන් ආරඛධ කඳවුරු කුලයට හා උතතරොළහ මූළයට අයත්හ. එහි පාරම්පරික උරුමයක්ද වෙයි.

#### මහාසභාමිවරු

රාජා යුග වශයෙන් ගත් කල පොළොන්නරු යුගය තුළ මතාස්ථාම්වරු දෙනමක් ශාසනයත්, මහ සහරුවනත් පාලනය කළහ. තුන්තිකාය එක්සත් කිරීමේ හාරදූර කාර්යයේ දී ලතාමණ්ඩප රැස්වීමේ මුලසුන ඉසිලුවේ දිඹුලාගල මහා කාශාප හිම්පාණෝ ය. ඔබ එවක සංඝනෙතු ය. සංඝජිත අතු ය. සංඝ පරිනායකයහ. ශාසනානුශාසකයහ. තුන්තිකාය එක්සත් කිරීමේ දී රාජා බලය ද, අනුගුහාදිය ද නොමදව ලබාදිණි. ඒ 1165 දී ය. සියලු කටයුතු නිමවන තුරු පළමුවන පරාකුමබාහු නරෙශයෝ හිටිපියවන ම ලතා මණ්ඩපදවාරයෙහි නිසි තන්හි හුන්හ. අපෙක්ෂිත පරිදි ම තුන්නිකාය එක්සත් වී එකම මහා විහාර සම්පුදාය ය පිළිගත් නිකාය භේදයෙන් තොර පරිරිය නිකාය බවට පත් විය. මුලසුනේ වැඩසිටි මහ කසුප් හිමි සංඝ පරිනායක වුව ද මහාසාමී නීල පදවිය භාරගෙන කිුයා නොකෙළේ, තමාගේ ජීවිතය සදාරකුකුවාසී වූ නිසා ය. සෙනසුනේ සිට මුලුමහත් සහරුවන ම මෙහෙයවීමේ පාලනය කිරීමේ භාරදූර කාර්යය ඉටුකිරීම සඳහා මහා සංඝයා අතරේ ගැවසීමට තරම් කැමැත්තක් උන්වහන්සේ තුළ නොවීය. නිල මහාසාමී පදවියට පත්වූයේ සාගරමති ශීූ ශාරිපුතු මාහිමි ය.

නිකාය සංගුහය රචිත දෙවන ධර්මකීර්ති මාහිමියන් විසින් ශාරීපුතු සංඝරාජයන් හඳුන්වා ඇත්තේ "එක ශැතීන් නෛක ගුනථ සහශු ධාරණයට සමත්ථ වජුදොන ඇති සාගරමති ශාරිපුනු සංඝරාජයන් වහන්සේ"18 යනුවෙනි. නිල පදවියට පත්වන අවස්ථාවේ සාර්වභෞම නිුපිටකධාරී බැවිත් ද, සියලුම අටුවාවන් සඳහා ටීකා ලියූ පුධාන ආචාර්යවරයා වශයෙන් ද පෙනී සිටි මාහිමි ස්වකීය පාණ්ඩිතායේ හා ජීවිත පරිඥානයේ පාරපුාප්තව සිටියහ. නව ථෙරිය නිකාය මහසහරුවන, විනයධරභාවයට සව පාරම්පයීය සේ මූල් තන්හි තබා කිුයා කළහ.<sup>19</sup> "මහාවිහාර සථවිර පරම්පරාව" "මහාරිටඨ වංසය" යන විශිෂට සංකල්ප ම මහ සහරුවන පාලනය කිරීමේ මූලික සිදධානන විය. ථෙරිය නිකායික මූලික පාරම්පර්යය සේ සළකන ලද්දේ "සිත්හි ධරා පවත්වාගත ආවාවූ පිටකතුය පාළි ධර්මය අප බුදුහු පිරිතිවී සාරසිය සූ පණස් වසක් ඉක්ම ගිය තැතේ දී සංගායනා කොට ගුන්ථාරුඪ කළසේක්"20 යන අස්ගිරි තල්පත් මූලාශුයෙන් ද, වංසකථාවන්ගෙන් ද අනාවරණය වන ශාසනික කර්තවාායන් ය. එක්සිය පන්තිස් තැනට පත් සංඝ පරිතායක මහකසුප් හිමියන්ට අනතුරුව මහාසුවාමී නිල පදවිය හෙබවූ, නිසමුකත, ථෙර, මහාථෙර, පිරිවෙන්පති, මූළායතනාධිපති, ගම්වැසි, වනවැසි, මහා සථවිර යන ශාසනික පදවි අවසථාවන් පසුකොට මහාසාමී – සංඝරාජ – නිලපදවියට පත් සූවිසි මහ තෙර නමක් ගැන මෙරට පුධාන වංසකථා ඇතුළු සම්භාවා අභිලේඛන මූලාශුයන්ගෙන් තොරතුරු එළි පෙහෙළි වෙයි. පිළිගත් සංඝ හා රාජා සම්මත කුම විධි අනුව ලක් බුදු සසුනේ ශේෂඨ නිල පදවිය වන මහාසවාමී සංඝරාජ පදවියට පත් සංඝනෙතෲන් වහන්සේ සාගරමති ශී ශාරිපුතු පුථම ටීකාචාර්යවරයන් වහන්සේ ය.

උදුම්බරගිරි වනවාසී මෙධඬකර හිමිලියූ විනය සන්නයේ "සැරියුත් මහ හිමි" යි අමතා ඇත.<sup>23</sup> පරීක්ෂක ධුරණධර රාජගුරු ධර්මකීර්ති හිමියන්ගේ **දාඨාවංස කාවෂයේ** "සාරිතනුජසස මහාදිසාමී"යි දක්වා ඇත.<sup>24</sup> වාචිසසර මහතෙරණුවන්ගේ **විනය ටිකාවේ** "මහාසාමි"යි ද<sup>25</sup> බුදධනාග හිමියන්ගේ **කඬාාවරණි ටිකාවේ** "මහාසාමි" යයි ද<sup>26</sup> ශී සඬඝරක්බිත මාහිමියන්ගේ **බුදදකසිකා ටිකාවේ** "මහාසාමී" යයි ද<sup>27</sup> ගෞරවපූව්කව සඳහන් කොට ඇත. පුථම මහාසභාමි සංඝරාජ ශී ශාර්පුතු මහ තෙරපාණෝ 1166 පමණේ සිට 96 දක්වා වූ දිගු කලක් නිලපදවිය දැරුහ.

## වෛයනකරණි මෞදගලනයන මහාසාමී

පූඵොක්ත සාගරමති ශී ශාරිපුතු පුථම සංඝරාජයන් දිගු කලක් නිල තනතුර දරා අපවත්වූවායින් පසු දවිතීය සංඝරාජ මහාසාම් වශයෙන් පත්වූවෝ සුපුසිද්ධ වියරණ ඇදුරු මුගලන් මහතෙරණුවෝ ය. මෙම ඨාතානතර පුාපතිය බොහෝ විද්වතුන්ගේ අවධානයට යොමු නොවූවකි. ෂට්භාෂා පරමේශ්වර ශී රාහුල මහාසාමි සංඝරාජයන් විසින් ලියූ ගුනථ දෙකක ම වෛකරණී මෞද්ගලාායන මහාසාමි ගැන සඳහන් කොට තිබේ. සිරි රහල් මාහිමි සුඑකීය පතුළුකාපුදීපයේ දෙවන සංඝරාජයන් ගැන ලියා ඇත්තේ, පහත දැක්වෙන පරිදි ය:

"අනුරාධපුර සථූපාරාම විහාරවාසී ශුදධා වීර්ය, පුඳා කෘපාදී ලෞකික ගුණරත්ත භුෂණයෙන් විභුෂිත වූ "යො ශක්තිඃ පාණිතෞ යා ච - චාඥ කාතාායතාදිෂූ, සොයං මූර්ති මති මතොා මෞද්ගලාායත රුපිනීං" යනාදීත් සවකෘත වාහකරණ ශුවණ පරිණත ප්රිතිත තදානිත්තන මහා වෛයාහකරණ කව්වරයන් විසින් ශබ්ද ශාසතුකරණයෙහි දතකාභිෂෙක ඇති භුමණඩල මණඩන සකල ගණිගණයන් විසින් සම්භාවනීය වූ ආචාර්ය මෞද්ගලාායන සවාමි පාදයෝ".<sup>28</sup>

ගල්විතාර ලිපියේ අන්තර්ගත කතිකාවත් වගන්ති 1118 න් පටත් ගත් පූවේාක්ත දේශපාලන අරගලත්, අනතුරුව කාලිංග මාඝ (1213-32) ගේ ශාසන විලෝපයක් නිසා අගනුවර සාකලායෙන් ම විනාශයට පත් විය. අස්ගිරි තල්පතේ සදහන් වන්නේ මහාසභාමී පුධාන මහසහත දළදා පාදා පොළොව යට ආරක්ෂිතව සහවා, රාමඤඤ දේශයටත්, උදුම්බරගිරියේ එක් භිකුෂු කොටසක් දඹදෙණියේ විජයබාහු රජු (1232-36) වෙනත්, ඉතිරි කොටස යාපහුවේ ශුභ සේනාපති වෙනත් වැඩම කළ බවයි. $^{29}$  1215 ට පෙර අගනුවර හැර දමා රාමඤ්ඤ දේශයට වැඩමවූ මාහිමි 1200-15 අතර එම තනතුරට පක්වී සිටි මුගලන් මහථෙර බැව් නිශ්චිතව සඳහන් කළ හැකිය. ඒ වනවිට මාහිමි අනුවයස් තරමේ වූහ. ඒ වර දළදා පාදා භුගත කොට ඇත්තේ කොත්මලේ පෙදෙසේ ය. වංස කථාවට අනුව මහතෙරවරුන් චෝළ පාඩි දේශය කරා ගිය බවත්, මහාසාමී ඇතුළු තෙරවරුන් රාමඤ්ඤ දේශයට වැඩමවූ බවත් **අස්ගිරි තල්පතත්** වාර්තා කොට ඇත. පරණවිතාන සූරීන්ගේ අදහස නම් මාඝ ආකුමණයට වසර පසළොසකටත් පෙර සිට ම පොළොන්නරු අගනුවර බිඳවැටීම ආරම්භ වූ බවයි.<sup>30</sup> මහසහන පොළොන්නරුව හැරදමා යාම ඇරඹුනේ ද 1212 ටත් පෙර සිට ම ය. මේ අතර තුර රට තුළ මාහිමි පුරප්පාඩුව සසුනේ ඇතිවීම නිසා හිස්

තනතුර පිරවීම සඳහා සැරියුත් මුගලන් දෙනමගේ ම ශිෂාාවර ශී සංඝරක්ෂිත මහාසථවිර සංඝරාජ පදවියට පත් වූ බැව් නිශ්චිතව කිව හැකි ය.

## තෙවන සංඝරාජ ශී සංඝරක්ෂිත මහාසාමී.

වෛයාාකරණි මෞද්ගලාායන මහාසචාමීන්ගේ පදවි කාලය දීර්ඝ එකක් නොවී. 1200 සිට දැලේ පදවිය දරා ඇත්තේ සීමිත වසර ගණනාවකි. ඒ අතර මොගාලලාන වියරණය ලියන කාලයේ වැඩ සිටියේ අනුරාධපුර ථූපාරාමවාසීව ය. නිල පදවි කාලය පොළොන්නරුවේ නිල අරමෙහි වැඩ සිටියහ. 1215 ට පෙර සිට ම පොළොන්නරු රාජධානියේ රාජා උරුමය පිළිබද අරගල ඇතිවී සශීකව පැවැති සෞභාගාය පිරිහෙමින් පැවැත්තේ ය. වයෝවෘද්ධව සිටි මුගලන් මාහිමි පුමුඛ මහ සහන පොළොන්නරුව හැරදමා මලයට, රුහුණට හා විදේශයනට වැඩම වූහ. කෙසේ වූව ද මුගලන් මාහිමි විදේශගනවීමත් සමහ ඇතිවූ ශාසනානුශාසක පුරප්පාඩුව පිරවීම සඳහා එතෙක් ගුාමවාසී මහාසථවිර පදවිය හෙබවූ ශීු සංඝරක්ෂිත මහතෙරණුවෝ තෘතීය මහාසභාමී පදවියට පත් කරනු ලැබූ, සාර්වභෞම පාණ්ඩිතායෙන් හෙබි ශීු සංඝරක්ෂිත මහාසාමී අරගල බාධා මදධායේ 1200 න් පසු කළාහණවතී රැජිනගේ (1208-08) සමයේ මුගලන් මහාසාමීගෙන් පුරප්පාඩු මහාසාමි තනතුරෙහි වැඩ අරඹා පොළොන්නරුව හැරදමා සොළී, පාඩි, අරමණ දෙශ කරා වැඩම වූහ.<sup>31</sup> මේ අතර බෝපිටිය සෙල්ලිපියට අනුව පොළොන්නරුවේ හටගත් අරගල නිසා කළාාණවතී රැජිණට පවා සටනින් පැරදී මහනුවර හේවාහැට බෝපිටිය පියසට පලා ඒමට සිදු විය. එවිට මහසහන ඇතුඑ පුභු පුරවැසියනට ද පලායාමට සිදුවූ බැව් සතාෳයකි.<sup>32</sup> සුබොධාලංකාර පරිචෙඡද අවසානයේ "ඉති සඬඝරකුබිත මහාසාමී පාද විරචිතෙ"යි එන සඳහනින් අනාවරණය වනුයේ ගුනුථය ලියා ඇත්තේ ශීු සංඝරක්ෂිත මහතෙර පාදයන් මහාසාමී පදවිය හොබවමින් සිටි කාලයේ බවකි. ඒ අතර වූතෙකාදය ලියා අවසන් කරමින් නිගමනයේ දක්වා ඇත්තේ "ඉති සඬඝරඣිත ථෙරපාද විරචිතෙ වුත්තොදයො" යනුවෙනි. ඉන් ගමාවනුයේ මාහිමි ථෙර තත්වයේ සිටිය දී **වුතෙතාදය** ඡඤස් ගුන්ථය ලියා ඇති බවයි. තව ද **යොගවිනිචජය**, සුසදදසිදඛ් යන ගුනථ ද මාහිමි පදවිය ලබන්නට පෙර ලියන ලද ගුනථ වශයෙන් සැළකිය යුතු වේ. මාහිමි පස්වන ගුනථය **බුදදකසිකා ටිකාව** ද **සම්බන්ධචිනතා** නම් වූ සයවන ගුන් ය ද ලියා ඇත්තේ මහාසථවිර පදවිය ලබා සිටි කාලයේ දී ය. කෘති දෙකේ ම අග තමා මහසථවිර බැවී පැහැදිලිව දක්වා තිබේ. 1222 දී කතිකාවත් සම්මේලනයේ මුලසුන

හෙබවූ ශුී සංඝරක්ෂිත මහයතිවරයෝ මහාසාමී පදව් ලබා සිටියහ. එම තිසා පූවේාකක ගුනු මහාසාමී පදවිය ලබන්නට පෙර ලියන ලද බැව් සනාථ වේ. සමකාලීන ගුනු කාරක තෙර නමක් වන ආනනුද යති ස්වකීය ආචාර්යවරයා ලෙස දිඹුලාගල මෙධඩකර මහා සුට්ර හඳුන්වා ඇත. ආනනුද තෙරණුවන් ලියූ පදසාධන සනනයේ ශුී සංඝරක්ෂිත යතිවරයන් මහාසාමි ලෙස හඳුන්වා තිබේ. අනතුරුව දෙවන පැරකුම්බා දවස (1236-71) දෙවන කතිකාවතක් දඹදෙණි නුවර ශුී විජයසුන්දරාරාමයෙහි දී පැවැත්විණ. දිඹුලාගල ආරණාක මෙධඩකර මහාසාමී එහි මුලසූන දැරූහ. ඉන් පැහැදිලි වනුයේ ඒ අවස්ථාව වන විට දිගු කලක් මහාසාමී පදවිය දරමින් වැඩසිටි පැවිදි පඩිවරුන්ගේ පමණක් නොව දෙවන පැරකුම්බා පුධාන ගෘහසත බොහෝ පුභුන්ගේ ද ආචාර්ය භූත ශුී සංඝරක්ෂිත මහාසවාමී සංඝරාජ අපවත්ව සිටියහ. එහෙයින් වනවැසි නිකායික මහාසථවර පදවිය හොබවමින් වැඩ සිටි දිඹුලාගල ආරණාක මෙධඩකර මහතෙරණුවෝ මහාසාමී නිල තනතුරට පත්වූහ. ඔබ ශූී සංඝරක්ෂිත මාහිමියනට සමවයස්ක තත්වයේ වූහ.

## දිඹුලාගල ආරණපක මෙධඬකර මහාසාමී

දඹදෙණි කතිකාවතේ මෙධඬකර මහාසාමී ගැන සදහන් වන්නේ "තත්කාල ශාසතානුශාසක ආරණාක මෙධඩකර මහාසභාමී" යනුවෙනි. 1222 කතිකාවතේ අඩංගුව පැවති වගන්ති මෙම කතිකාවතෙහි ද අඩංගු කොට ඇත. නිකාය සංගුහය මාහිමි ගැන සඳහන් කොට ඇත්තේ "දිඹුලාගල පරම්පරාවෙන් පැවතෙන ආරණාක මෙධඩකර මහා සවාමී" යනුවෙනි.<sup>33</sup> **අස්ගිරි තල්පතේ** සඳහන්ව ඇත්තේ "මෙධඩකර මහාසාමී" වශයෙනි.<sup>34</sup> **කතිකාවත් සගරා** වාර්තාවනට අනුව මෙධඬුඛකර මහාසාමී වනරතතාභිධාන බුදධවංස මහතෙරපාණන් වහන්සේගේ පුධාන ශිෂාාවරයා ය.<sup>35</sup> **නිකාය සංගුහ** වාර්තාවට අනුව වනරතන බුදධවංස මහාසථවිර දිඹුලාගල පරම්පරාවෙන් පැවත එන මහතෙර නමකි.<sup>36</sup> ශී සංඝරකුමත මාහිමියන්ට 1222 දී කතිකාවත නිම කිරීමට සහායව වනවැසි කුලයෙහි පුධාන මහතෙර වශයෙන් පෙනී සිටී ඔබ 1266 වන විට තත්කාල ශාසතානුශාසක් පදවියට පත්ව සිටියහ. දැනට පවත්නා දඹදෙණි කතිකාවත සම්පාදනයට මෙන්ම කිුයාත්මක කිරිමට තත් සම්මේලනයේ මුලසුන හෙබ වූ මහාසාමීවරයා ඔබවහන්සේ ය. ඔබ වනරතන බුද්ධවංස මහතෙරනමගේ මෙන්ම ශීු සංඝරක්ෂිත මාහිමි පාණන්ගේ ද ශිෂාාවරයෙකි. ආකුමණකාරී තත්වයන් යටතේ පොළොන්නරුව දිඹුලාගල විසීම දුෂ්කර වූයෙන් මාහිමි දඹදෙණි රාජධාතිය කරා වැඩමවා ශාසනික කටයුතුවල නිරතවුහ. ඉහත කී

පරිදි, ශී සංඝරක්ෂිත මහාසාම සවකීය **සමබනධ විනතා** නිගමනයේ දී ආරණාක මෙධඩකර මහතෙරණුවන් හඳුන්වා ඇත්තේ ශිෂාවරයකු වශයෙන් පමණක් නොව කළාහණ මිතුයකු වශයෙන් ද බැව් පුසතුතයෙහිලා අතිශයින් වැදගති. සම්බනධචිනතා නිගමන පදායේ අන්තර්ගතය අතිශයින් වැදගත් වනුයේ සුපෙෂල ශික්ෂාකාමී මහතෙරනමක් තුළ තිබියයුතු සකල ගුණාංග ආරණාක මෙධඩකර මහ තෙරණුවන් තුළ පැවති බැව් පවසා ඇති අයුරිනි.

## අනවමදර්ශී මහාසාමී

ජොතිෂ විශෙෂඥ මහතෙර නමක වශයෙන් කීර්තියට පත් ඔබ, මහාසාමි පදවිය ලබා ඇත්තේ පූඵොක්ත ආරණාක මෙධඩකර මහාසාමීන් 1257 ට පෙර නුදුරු කාලයක අපවත්වීමෙන් අනතුරුව ය.<sup>51</sup> දෛවඥ කාමධෙනු ජොතිෂ ගුණුයෙහි තමා ගැන ථෙර පදවිය පමණක් සඳහන් කොට තිබීමෙන් අනාවරණය වනුයේ ඔබ මහාසාමී පදවියට පත්වන්නට පෙර එම ගුණුය ලියූ බවයි. 1257 දී පැවැත් වූ මලුකම් පූජාවේ දී මහාසාමී පදවියට පත් වූ ඔබ 1266 දී **පූජාවලිය** ලියන විටත් එම පදවිය හෙබවූහ. රජුගේ පන්තිස් වන වසරේ දී පැවැත් වූ මලුකම් පූජාව 1270 ට වැටෙයි. දෙවන පැරකුම්බාගේ පොත්පත් සුලබ කිරීමේ මහා කිුයාදාමයට එකතු වූ ඔබ තෙර, මහතෙර, මහාසාමී අවස්ථා තුනේ දී ම ගුණු නිෂ්පාදනයෙන් හා සංස්කරණයෙන් අනුස්මරණීය විශිෂටතම සේවයක නියුකත වූහ. විසුඳුබ්මගෙ පිටපතක අග එන ගාථා කීපයකින් අනවමදර්ශී මාහිමි සෙනෙවිරත්මූල

#### වෙසසවංසික ධර්මකීර්ති මහාසාමී

1270 දී රජුගේ පන්තිස්වන වසරේ දී බෝසන් විජයබා (1270-72) විසින් පැවැත්වූ මලුකම් උත්සවයේ දී අනවමදර්ශී මහාසාමීන්ගෙන් පසු එම උතතරීතර තනතුර පිරවීම සදහා අනිකුත් මහ තෙරනමක් පත් කරන ලදහ. පසු කලෙක ලියූ සදධර්මාලංකාරයේ නිගමන ගාථාවන්හි "බුවනෙකබාහු රජ යාපහුවේ රජකරන කල පළාබත්ගල වනවාසයේ ආරණාක සංඝයාට නායක වෙශාවංශික ධර්මකීර්ති නම් මහා සභාමී නමක් වැජඹුණාහ." යි සදහනක් වෙයි. 38 පරසතුරන් විසින් බෝසත් විජයබා ඝාතනය කළායින් පසු ඔහු මලණු පළමුවන බුවනෙකබාහු යාපහුවට පළාගොස් එහි දොළොස් වසක් රාජාය කළේ ය. 1270 දී පත්කළ මහාසාමී වනාහි බුවනෙකබා දවස පළාබත්ගල වනවාසයට අධිපතිව වැඩ විසූ වෙශාවංශික ධර්මකීර්ති

මාහිමි බව සැකයෙන් තොරව නිගමනය කළ හැකිය. ගුණුයෙහි අන් තන්හි විස්තරවන ගම්පළ සමයේ වැඩ විසූ ශීලවංස ධර්මකීර්ති තත් අනුජාත ශිෂා ජයබාහු ධර්මකීර්ති හා කෝට්ටේ රාජධානි යුගයේ වැඩ විසූ ධර්මාචාර්ය ධමමදිනන විමලකීර්ති ධර්මකීර්ති යන මහාසභාමීහු එකී වෙශාවංශික ධර්මකීර්ති මහාසාමීන්ගේ පරපුරේ කීර්තිමක් ශිෂා පුශිෂාාවරයන් වහන්සේලා ය.

## උපගුප්ත මහාසාමී

ලක්දිව සංඝරාජ පරපුර ගැන කරුණු විමර්ෂණය කළ විද්වතුන් උපගුපත මහාසාමින් ගැන කිසිදු විස්තරයක් එළි පෙහෙළි කොට නැත. බොහෝ වියතුන් වෙස්සවංසික ධර්මකීර්ති මාහිමියන් ගැන විස්තර ඉදිරිපත් කිරීමෙන් අනතුරුව කිත්සිරිමෙවන් කැළණි සෙල්ලිපිය පිහිට වූ විල්ගම්මුල මාහිමියන් පිළිබඳ ඓතිහාසික පුවෘත්ති ගෙන හැර දක්වා ඇත. 1270 දී පත් කළ මහාසාමීන්ගෙන් පසු 1344 දී පිහිටුවු එකී කැළණි ලිපිය ඇසුරින් වසර 72 ක් ම වෙනත් මහාසාමී නමක් පත්ව සිටි බවට උගතුන් විසින් තොරතුරු ඉදිරිපත් කොට නැත. සමසතළිස් වියෙන් පසු මහතෙර පදවි ලැබ වයස්ගතව ලබන මහාසාමී පදවිය දිගු කලක් ඉසිලීමට කවර යම් යතිවරයෙකුට හෝ අවස්ථාවක් නොලැබේ. එහෙයින් 1270 සිට 1344 දක්වා වූ කාල සීමාව තුළ තවත් මහාසාමී යතිවරයකු පත්ව සිටියාට සැකක් තැත. අස්ගිරි තල්පතට අනුව 1295 දී වත්හිමි බුවනෙකබා කුරුණැගල රජ විය. **දළදා සිරිතේත්, රාජරත්නාකරයේත්** එන වාර්තාවන්ට අනුව මලුකම් අටක් පැවැත්වූ රජු මහාසාමී නමක් ද පත්කොට ඇත.<sup>39</sup> එක්තරා පුස්කොළ පොතක සතරවන පරාකුමබාහු 1325 දී රජවූ බව සඳහන් වන නිසා දෙවන බුවනෙකබා 1303 දක්වා විසූ බවක් පෙනේ. ඒ අනුව 1295-1303 අතර කාලය තුළ පූවේාකත මහාසාමී පත්ව සිටිය යුතු ය. වේගිරි පූජා පතුයෙන් ඒ මහාසාමී කවරෙක්දැයි අනාවරණය කරගැනීමට හොඳ සාක්ෂියක් ලැබේ. "දඹදෙණියේ පළාබත්ගල වනවාසයේ උපගුප්ත මාහිමි සවාමීන් වහන්සේ සමනළ වදින්නට අවුත් කැරගල මල් පැල අඹේ යයි යන තැන රාතිුයේ දී සැනපුණු තැනේ දී උඩකන්දේ ගල්ලෙනක් ඇත යයි කියා මහාසවාමීන් කැඳවා ගෙන ගොසින්" යන මෙම වාර්තාවෙන් උපගුප්ත නම් මහාසාමි නමක් ශීු පාද වන්දනාවේ ගිය අතරමහ නාථ දෙවිරුව දැක නාථ දෙවොල ඉදිකොට නිමවා එහි නඩත්තුවට තමාට එතෙක් පුද ලැබ තිබුණු ඉඩම් දේපොළක් ද වෙන්කොට පවරා දී ඇත.<sup>40</sup> මේ පූජා පනුය ලියා ඇත්තේ පරම්පරා එකොළසක් ගත වී 1529 දී ය. විහාර භාරකාරත්වය වසර විස්සක් යයි උපරිම කාලයක් දී සැළකුවහොත් පරම්පරා එකොළසක් වසර 220 කි. එසේ තීරණය කළහොත් උපගුප්ත මහාසාමීන් වැඩ සිටියේ 1309 යයි නිගමනය කළ හැකිය.

## විල්ගම්මූළ මහාසාමී

උපගුප්ත මහාසාමීන්ගේ අපවත්වීමෙන් පසු, විල්ගම්මුළ මහතෙරපාණෝ ඊළහ මහාසාමි පදවියට පත්වූහ. සිව්වන පැරකුම්බාගෙන් අනේක අනුගුහ ලත් මාහිමි රජුගේ ආරාධනයෙන් අනාගතවංශ, සිංහල බොධ්වංශ ආදී ගුනුථ රචනා කළහ. ගුනුථ රචනා කළ අවදියේ මාහිමි මහාථෙර වශයෙන් වැඩ සිටියහ. ඒ බැව් මහාබෝධි වංශයේ "කීර්ති ශුී මෙසවර්ණ රාජාධිරාජ කළාහණ විහාරාධිපති වූ ...ගුණාතිශයෙන් යුක්ත විල්ගම්මූළ මහා සථවිරපාදයන් වහන්සේ" නිගමන පාඨයෙන් කිත්සිරි මෙවන් කැළණි විහාරයේ අධිපතීන් වහන්සේ වූ බැව් පුකට වේ. එහි අධිපතිත්වයට පත්වන්නට පෙර ඔබ වැඩ සිටියෝ කුරුණෑගල් පුරවරයේ වූ අරම්හි ය. පූවෝකත කිත්සිරිමෙවන් විහාරය දෙළොස්වන සියවසේ මහපැරකුම්බාගේ සුළු පියා මායා රට පාලනය කළ කීර්ති ශීී මෙසවර්ණ රජු විසින් කරවූවකි. එහි මුල් ම තෙර නම "ගහතලා කරඹවලාන" පියසින් පැමිණි කෙනෙකි. එහි අයිතිය ශාසනබන්ධු පරම්පරාවට ය. කිත්සිරිමේ රජුගේ සිට එකී මුල්තෙර තම අයත් පරපුරේ දසවැන්නා විල්ගම්මුළ මාහිමි ය.

පස්වන පැරකුම්බා දවස දැදිගම ආශුමයේ වැඩ සිටියෝ ශුී පරාකුමබාහු විල්ගම්මුළ මහාසාමී නොවෙති. උන්වහන්සේ කවරෙක්දැයි මහාචාර්ය පරණවිතාන සූරීන් සොයාගන ඇත. 41 එනම් උදුම්බර මෙධඩකර මහාසාමීහු වෙති. මෙරට මූලාශුයන්හි මාහිමි ගැන නිශ්චිත වාර්තා නොදක්නා ලැබේ. වුතතමාලා සංදෙස සතකයේ පමණක් ඔබ ගැන මෙසේ දැක්වේ:-

"සබබා දෙසඐහුතා ගතබුධමධූපා සෙවතාධාර භුතෙ

සීලකානා සුගනෙධ සකුලසරසජෙ සංඝරාජාරවිනෙද"

මින් ගමාාවන සංඝරාජ මාහිමි උදුම්බරගිරි මෙධඬකර නමැයි නිහඬ විද්වතකු වන ඒ. එස්. හෙට්ටිආරච්චි සූරීන්ගේ මතයයි.42

I ලොකපපදිපකසාර නිගමනය, II සූඛොදයේ ලීදයා රජුගේ සෙල්ලිපිය, III ජිනකාලමාලී යන විදේශ මූලාශුයවල ඉතා පැහැදිලිව මාහිමි ගැන විස්තර සඳහන් වේ.<sup>43</sup> තුදුස්වන සියවසේ මැද සියම්, බුරුම රටවල ඔබ හඳුන්වා ඇත්තේ සංඝරාජ නමිනි. මුල දී පස්වන පැරකුම්බාගේ නොමඳ අනුගුහ ලත් මාහිමි රජු තෙවන විකුමබාහු අතින් පරාජයට පත්වූවායින් පසු ඊට එකහ නොවී මාහිමි තමා ඇසුරු කළ විදේශිකය් සිටි රාමඤ්ඤ සියම් දේශයකරා වැඩම කළහ. මුලින් 1359 දී රාමඤ්ඤ (බුරුම) දේශයට වැඩම කළ විට එහි මුතතිම නුවර බිංගආ රජුගේ මව වන සුසදධා දේවිය විසින් කරවා පුදකළ ආරාමයේ විසූහ. 1361 දී සුබොදයේ ලීදයා රජුගේ ආරාධනයෙන් එහි වැඩමවා අම්බවන විහාරයේ විසූහ. ලීදයා රජු මාහිමි වෙත පුවෘජාාව ලැබීය. විදේශගතව අපමණ ශාසනික සේවාවන්හි නිරතවීමෙන් මෙරටට මහත් කීර්තියක් අත්කර දුන්හ.

යළිදු සාගරමති පළමුවන සංඝරාජ ශුී ශාර්පුතු මාහිමිගෙන් ආරම්භව ශුී දෙවරක්ෂිත ජයබාහු ධර්මකීර්ති මාහිමිගෙන් අවසන් වන කාලය තුළ සංඝරාජයන් වහන්සේලා එකොළොස් නමක් ශාසනානුශාසක වූහ. පූවේාක්ත උදුම්බරගිරි මෙධඩකර මහාසාමී ඔබ වහන්සේලා අතර නවවන තැනට පත්වෙති.

අනතුරුව පිළිවෙළින් අමරගිරි වනරතන මාහිමි, ගණවැසි වංශික සීලවංස ධර්මකීර්ති මහාසාමි, මහදැළියාවංශික දෙවරක්ෂිත ජයබාහු ධර්මකීර්ති මහාසාමී, විකුමබාහු රජු (1357-74) දවස පිළිවෙළින් තනතුරු හෙබවූහ. 44 සවැනි පැරකුම්බා රාජායට පත්කිරීමට හදා වඩා සම්පූර්ණ කාර්යභාරය ඉටුකළ වීදාගම මහතෙරපාණෝ ද මහාසාමී පදවිය හෙබවූහයි අලකේශ්වර ශුද්ධය නම් කෘතියේ දක්වා තිබේ. 45 අනතුරුව පසළොස්වන, සොළොස්වන සියවස්වල මාහිමි පදවිය හෙබවූ මාහිමිවරුන් දස නමගේ කාල පරිචෙඡදය සසුනේත්, ශබ්දශාසකුයන්හිත් සවර්ණ යුගය සේ සැළකේ.

ඔබ වහන්සේලා පිළිවෙළින් මෙසේ දැක්විය හැකි වේ. ජයවර්ධන පුර වනරතන සංඝරාජ, සිද්ධාර්ථ ධමමදිනතාචාර්ය විමලකීර්ති ධර්මකීර්ති සංඝරාජ, ෂට්භාෂාපරමේශ්වර තිුපිටක වාගීශ්වර ගලතුරුමූල මෙධඬකර සංඝරාජ, ෂට්භාෂා පරමේශවර තිුපිටක වාගීශ්වර තොටගමුවේ ශී රාහුල වාචිසසර සංඝරාජ මේ යකිවරු සවැනි පැරකුම්භා දස (1412-67) හා ජයබාහු අන්තිමට (1467-69) කාලය තුළ තමා අයත් නිල තනතුරුවල විශිෂ්ටතම සේවයක නියුක්ත වූහ. මහානෙතුපාසාදමූල වීදාගම මෛතීය සංඝරාජ සවන බුවනෙකබා රජු (1468-1475) දවස ද, සුනෙතුා මහාදෙවී පරිවේණාධිපති මහානෙතුපාසාදමූල මංගල සංඝරාජ අටවන පරාකුමබාහු රජ (1475-78) දවස ද, කෑරගල පද්මාවතී

පරිවේණාධිපති වනරතන සංඝරාජ, ධර්ම පරාකුමබාහු (1488-1510) දවස ද, ගඩලාදෙණියේ ධර්මකීර්ති සංඝරාජ වීරව්කුමබාහු රජු (1542-45) හා මායාදුන්නේ (1510-80) දවස ද, අස්ගිරි ගණනායක ගුණදාහේ උපසංඝරාජ- අනුමහාසාමී - එම දෙවනගල රතනාලංකාර වැඩබැලූ සංඝරාජ පළමුවන විමලධර්ම සූර්ය රජු (1592-1604) දවස ද, ගම්පළ රාජගුරු ධර්මකීර්ති වැඩ බැලූ සංඝරාජ හා වැලිවිට පිණ්ඩපාතික අසරණ සරණ සරණඬකර සංඝරාජ කීර්ති ශී රාජසිංහ (1747-81) රජ දවස ද සසුන් කෙත හෙබවූහ. මේ සියවස් ගණනාවක් තිස්සේ මහ සහරුවන ලැබූ උසස් ම පදවියයි. එය ද පියවරින් පියවර උසස්වීමකි. පරිවේණාධිපති හිමිවරුන් අතුරින් සුදුසු ම නම මූලායතන ධූරයටත්, උන්වහන්සේලා අතුරින් සුදුසුම නම උභයවාසාධිපති තනතුරට ද, උන්වහන්සේලා දෙනම අතුරින් සුදුසුම නම සංඝරාජ - මාහිමි - පදවියටත් පත්වූහ. එසේ පත්වනුයේ මහසහනගේ සම්මුතියෙන් හා රාජ අනුමතියෙනි. 46

## අමරගිරිවාසී වනරතන මහාසාමී

ගංගා ශී පුර සිව්වන බුවනෙකබා රජු (1347-56) දවස මේණවරවංශාභිජාත සෙනාලංකාධිකාර සෙනෙවිරත් ඇමතිගේ අනුගුහයෙන් උභය වාසයට අයක්මහා සංඝයා රැස්ව මෙම වනරතන මහාසාමීන්ගේ පුධානත්වයෙන් 1351 දී ශාසන ශොධනයක් සිදු කළහ. $^{47}$ තෙවන ධර්මකීර්ති මාහිමියන්ගේ **සද්ධර්මරත්නාකරයෙහි** මෙම ඇමතිවරයාගේ ශාසනික කර්තවායන් ගැන සදහන් කර ඇත ද වනරතන මහාසාමීන් ගැන හෝ අදාළ ශාසන සංශෝධනය ගැන හෝ සඳහන් කර නොතිබීම ඓතිහාසික වශයෙන් ඉමහත් අඩුපාඩුවකි. **රාජාවලියේ** හා **රාජරත්නාකරයේ** ද කිසිත් සඳහන් නොවීම ද අඩුවකි. එහෙත් **අස්ගිරි තල්පතේ** මෙම ශාසන ශොධනය අස්ගිරි විහාරය පිදීමෙන් තිස්නව වසරකට පසු එනම් 1351 දී සිදුකළ අවස්ථාව ගැන මැනවින් දක්වා තිබේ.<sup>48</sup> ඒ වනවිට අමරගිරි වනරතන හිමි මහාසාමී පදවියට පත්ව සිටියහ. **වුතතමාලාව** මෙම වර්ෂයට පෙරවූ නුදුරු වර්ෂයක ලියූ බවට ඇති මතය පිළිගතහොත් එහි මහතෙරවරුන් අතර මුලින් සඳහන්වන වනරතන මහතෙර අමරගිරි වනරතන මහාසචාමී සේ පිළිගැනීමට බාධාවක් නොපෙනේ.<sup>49</sup> **වුතතමාලාවේ** 47 වන පදායේ සඳහන් මහාථෙරපාදයන් වහන්සේ වනාහි ජයවර්ධන පුර වැඩසිටි පසුව මාහිමි පදවිය හෙබවූ වනරතන සංඝරාජයන් වහන්සේ යයි ද පිළිගැනිමක් වෙයි.50

#### ජයවර්ධනපුර වනරතන මහාසාමී

1424 දී ජයවර්ධන පුර සියම් කාම්බෝජ භිඤුන් දෙකිස් නමකට උපසම්පත්තිය ලබාදුන් විනය කර්ම උත්සවයක් විය. ඒ ලක්දිව පාරම්පරිකව පැවත ආ මහාවිහාර සම්පුදායානුකූල උපසම්පදාවයි. බුරුම භිකුසුන් හය නමක් ද මහාවිහාර උපසම්පදාව ලබනු සඳහා මෙහි ආහ. මේ සවැනි පැරකුම්බා රාජෙනාදයයි. මේ උපසම්පදාවන්හි කර්මාචාර්ය ලෙස පෙනී සිටි වනරතන මාහිමි ජයවර්ධන පුර වනරතන මහාස්වාමීහූ ය.<sup>51</sup> උක්ත බුරුම භිකුසුන් ගැන එරට **ශාසනවංශය** ඇතුළු මුලාශු වල කිසිත් වාර්තාවක් දක්නට නැත. සිරිරහල් හිමියන්ගේ පරවියෙහි සඳහන් වනුයේ ජයවර්ධන පුර වනරතන මාහිමියන් ගැන ය. උපසම්පදා උළෙලේ උපාදධානය ධමමාචරිය හිමි ගිරාවේ දහම් ඇදුරු සේ ද **ජිනකාලමාලියෙහි** සඳහන් විකුමබාහු මහතෙර 1417 දී **සද්ධර්මරත්නාකර**ය ලිවීමට ආරාධතාකළ උපසම්පත්තිය ලැබූ සියම් භිකුත් විසින් කැඳවාගන තම රටට ගෙන ගිය උපාදධාාය මහතෙරණුවන් සේ ද හඳුනා ගත හැකිය. 1425 දී පැවැත්වූ සුවණණසොභන රාමක්කු භිකු උපසම්පදා උළෙලේ දී ඔබ උපාදධාාය වශයෙන් කිුයා කළහ.<sup>52</sup> දිගු කලක් මාහිමි පදවිය හෙබවූ ඔබ මහත් කීර්තියට පත්වූවෝ ජයවර්ධන පුර වනරතන මාහිමි නමිනි. විද්වතුන් දිගු කලක් පිළිගෙන සිටියේ **හංසයේ** වර්ණිත කැරගල වනරතන මාහිමිත්, ජයවර්ධන පූර වනරතන මාහිමිත් එකම නමක් වශයෙනි. මහාචාර්ය එස්. පරණවිතාන ද එම මතය පිළිගෙන සිටි අයෙකි.53 මාහිමි පදවිය ලැබීමත් සමහ රාජ අනුගුහය ලක් ඔබ අගනුවර නිල අරම්හි වැඩසිටියහ. සුවණණසොහන උපසම්පදාවෙන් පසු මාහිමි ගැන පළවන වාර්තා නොදක්නා ලැබේ. ඉන් අනාවරණය වනුයේ 1450 න් පසු ළහම වසරක මාහිමි අපවත්ව වෙනත් නමක් මාහිමි පදවියට පත්වූ වගයි. විවිධ විමර්ෂණවලින් සොයාගත් කරුණු අනුව ඊළභට පත්වූ මහාසාමී ධමමදිනනාචාර්ය විමලකීර්ති ධර්මකීර්ති යතිවරයන් වහන්සේ ය. **ගිරාවේ** "දහම් ඇඳුරු මාහිමි" නමින් හඳුන්වා ඇත්තේ ඔබ වහන්සේ ය.<sup>54</sup> ගිරා, **කොවුල් සංදේශ** සමකාලීන කෘතිය, සංදේශ භාරකයින් දෙදෙනාට ම ජයවර්ධන පුර දකුණු පසවූ නිල අරම්හි දී පිළිවෙළින් වනරතන, විමලකීර්ති, ධර්මකීර්ති මාහිමිවරුන් දෙනම ම හමුවී ඇත.55

# ධමමදිනතාචරිය විමලකීර්ති ධර්මකීර්ති මහාසාමී

විශ්වකීර්තිමත් ධර්මකීර්ති පරපුරේ කෝට්ටේ ජයවර්ධන පුර යුගයේ වැඩ සිටි මහාසාමිවරයා ය. උන්වහන්සේගේ මුල් පැවිදි නම "ධමමදිනතාචාර්ය විමලකීර්ති"ය. ආචාර්යවරයා පූවේාකත මහදැලියාවංශික ශී දෙවරුමක ජයබාහු ධර්මකීර්ති සංඝරාජයන් වහන්සේ ය. පළාබත්ගල ආරණාක පිරිවෙන්පතිධූරය ද හෙබවූ විමලකීර්ති ධර්මකීර්ති සංඝරාජයන් වහන්සේට සවැනි පැරකුම්බා මහරජ (1412-67) විචිතු පොහෝ මැදුරක් කරවා පූජා කොට ද ඇත. ගිරා හා කෝකිල සංදේශ කතුවරුන් විසින් ද තත් උපොසථ මන්දිරය ගැන පවසා ඇත. 66 ශිෂාානු ශිෂා පරම්පරාව අනුව ඔබ හඳුන්වා ඇත්තේ තූන්වන ධර්මකීර්ති මාහිමි වශයෙනි. පුාචාර්යවරයෝ ගණවැසිවංශික ශීලවංශ ධර්මකීර්ති මාහිමි හා ඉහතින් වැඩ සිටි වෙසසවංශික ධර්මකීර්ති, රාජගුරු ධර්මකීර්ති ආදි යතිවරු ය. තෙවන ධර්මකීර්ති මාහිමියන් විසින් තම යුගයේ විශාලතම වාසගම් බණපොත වන සඳධර්මරත්නාකරය රචනාකරන ලදී. ධර්මකීර්ති පරපුරු දෙකකි. උක්ත රාජගුරු ධර්මකීර්ති මහතෙරපාණන් අයත් වනුයේ දිඹුලාගල වනවාසී පරපුරට ය. ඔබ ශී ශාරිපුතු සංඝරාජයන්ගේ සිව්වන ශිෂාවරයා ය. දාඨාවංස හා චූලවංස කතීෘතුත යතිවරයෝ ය. සෙසු ධර්මකීර්ති මාහිම්වරු පළාබත්ගල වන වාසයට අයත් වෙති.

#### ගලතුරුමුල මෙධඬකර මහාසාමි

ගෞඩදේශීය බෞද්ධාගම චකුවර්ති ශී රාමචඥභාරතී බමුණු පඩිතුමන් විසින් ලියූ වෘතතමාලාඛනහි වර්ණිත දීපඩකර හිමියන් පැවිදි කරන ලද්දේ ගලතුරුමූල ශී මෙධඩකර මාහිම් විසිනි. 57 මින් අනාවරණය වනුයේ සවන පැරකුම්බා (1412–167) දවස ගලතුරුමුල මාහිමි නමක් වැඩ සිටි බවයි. අවසන් වරට මාහිමි පදවිය 1460 දැලේ වසර කිහිපයක් දැරුවෝ පූවෝක්ත ධමමාචරිය විමලකීර්ති කෘතීය ධර්මකීර්ති මහතෙරණුවෝ ය. උන්වහන්සේගෙන් පසු මාහිමි පදවියට පක්වූවෝ ගලතුරුමූල මෙධඩකර මහ තෙරණුවෝ ය. ධමමාචරිය මාහිමි දවස ඔබ මහාථෙර තත්වයේ වූහ. ඒ පැරකුම්බාගේ එකුන් සාළිස් වසර ය. 87 පූවෝකත රම්මුංගොඩ දීපංකර, සුනෙතුාමහාදෙවි පරිවේණාධිපති මංගල, විජයබා පරිවේණාධිපති ශී රාහුල යන මාහිම්වරු ගලතුරුමූල ශී මෙධඩකර සංඝරාජයන් වහන්සේගේ ශිෂාවරයෝ ය. එවිට තුන්නම ම පැවිදි සහෝදර තෙරවරු ය. 59 සිරි රහල් හිමි තොටගමු විහාරවාසීව වෙසෙමින් පරෙවිය ලියූ අවස්ථාවේ එම වෙහෙරේ අධිපති වූවෝ ගලතුරුමුල මෙධඩකර මාහිමිපාණෝ ය.60

#### ශී රාහුල මහාසභාමි

මෙරට ඉතිහාසයේ මහාවිහාර පිරිවෙත හැරුණු විට විශ්ව කීර්තියට පත් සමස්ත ශාස්තු ශාලාවක් සේ විරුදාවලී ලත් තොටගමුවේ විජයබා පිරිවෙත හා එහි නිවාසවාසී, කුලපති වාචිස්සර දෙරණ සපැමිණි ගුරුවන් තිුපිටකවාගීශ්වරාචාර්ය සිරිසහබෝ ශීු විජයබාහු පරිවෙත් මහතෙර සාමීත්ගේ විස්තර කථාව අතිශය විචිතු වූවකි. ඔබ විසිත් රචිත සංස්කෘත වෘතතාරත්නාකර පඤිතිකාවේ 33, 34, 37, 47, 57 හා 97 වන පිටුවල ඔබ ලබා සිටි ඥාන සම්භාරය මැනවින් පුකටව දක්වා තිබේ. එමෙන් ම ඔබගේ පඤිතිකා පදීපයේ 116 වන පිටුව ඔබ වෙනුවෙන් පුයෝග කළ අභිධානයන් කවරේදැයි මොනවට කියාපායි. ඔබ ශිෂාවර රාමචඥභාරතීගේ භකති ශතක කාවායේ 119 වන පිටුව මාහිමියන්ගේ, කුශාගු බුද්ධිමත් ඥාන පරිපඤිතාව දේශීය විදේශීය විද්වතුන් ගේ මනස මොනවට පිනවයි. මාහිමි (සංඝරාජ) පදවියට පත්ව ඇත්තේ 1459 දී ය. ඒවන විට ඔබ 59 වන වියෙහි වූහ. 1491 දී අපවත් වනවිට වසර දෙකිසක් ම අතිඋතුම් සංඝරාජ පදවිය දරමින් සසුන් කෙත හෙබවූහ. පරමායුෂ වර්ෂ අසුතුන් වසරක් ගෙවා ඇත.

1408 දී වීරසුන්දර ජයබාහු කුමරු නමින් කඳවුරු කුලයෙහි උපත ලබා පැරකුම්බා රජ මැඳුරෙහි රාජ පුනු තනතුරෙහි හැදී වැඩී පසළොස් වියේ දී කඳසුරිඳුන්ගේ වර ලබා සකළොස් වියේ දී වාචිසයර නමින් සාමණේර පැවිද්ද ලැබී ය. විසිවයස්හි රාහුල නමින් උපසම්පත්තිය ද, ඊළහ වසර දහය ඉක්මවා ථෙර පදවිය ද ලද වාච්ස්සර රාහුල තෙරණුවෝ සකළිස් වන වියේ දී මහාථෙර පදවියට ද පත්වූහ. අනතුරුව එක් පණස් වියේ දී අති උත්තම පදවිය වන සංඝරාජ තනතුරට මුලු මහත් මහ සහනගේ එකහත්වයෙන් හා රාජ අනුමතියෙන් පත්වූහ. සාමානා කුමය වූයේ මහාථෙර පදවියේ ද කලක් ගතකළ මහතෙරනමක් දෙවාසයෙන් එකක වාසාධිපති පදවිය දරා වයොවදෙධව සිටිනාතර මාහිම් -සංඝරාජ- බවට පත්වීමයි. එය වසර කිහිපයකට පමණක් සීමාවනුයේ අඩු වසර ගණනක් තනතුරේ කටයුතු කොට කම් වූ පරිද්දෙන් අපවත් වීමයි. එහෙත් සිරි රහල් මාහිම් (1459-91) වසර දෙනිසක් මහපදවියෙහි හිඳිමින් ධර්මශාසතීය සේවාවක යෙදීම සුවිශේෂ අවස්ථාවක් වශයෙන් පිළිගැනේ.

### වීදාගම මෛතුය මහාසාමී

1474 දී පැවැත්වූ උපසම්පදා උත්සවයේ පුධානත්වය උසුලා ඇත්තේ වීදාගම මහතෙරණුවෝ ය. ලෝවැඩ සගරාව ලියන විට ථෙර පදවිය ද, 1 කව්ලකුණු මිණිමල හා බුදුගුණාලංකාරය ලියන විට මහාථෙර පදවිය ද 2 පසුකළ උත්වහන්සේ 1478 ට පසු නුදුරුම කාලයක මහාසාමී -සංඝරාජ -පදවියට පත්වූහ. වීදාගමාභිධාන මහාවිහාරාධිපති ශී මෙතෙය මහාසවාමී පාදයන් වහන්සේ කථිතවැ ඒ සංඝරාජාත්තමයාණන් වහන්සේගේ ශිෂායකු විසින් ලියන ලද එළු අත්තනගලුවංසය ගුන්ථාරාම්භක පාඨයෙන් ඒ වනවිට මාහිමි පදවිය

ලබා සිටි බැව් සනාථ වේ. සවැනි බුවනෙකබා රජුගේ (1468-75) අභිෂෙකයෙන් තෙවන වසරේ **බුදුගුණාලංකාරය** ලියා ඇත. රජු ආවයට පත්වූයේ 1475 දී නම් ඒ වනවිටත් ඔබ මහාථෙර තත්වයේ ම විසූහ. ඒ වනවිට මොනතරම් ගරු කටයුතු ශාසන භාරධාරී තත්වයක වැඩ සිටියෝ ද යත්, අපමණ රාජානුගුහය ලබමින් 1474 දී පැවැත් වූ රාමඤ්ඤ උපසම්පදා විනය කර්මයේ දී ගර්හාපරොපවාද මානුයකුත් තොලද මහතෙරවරුන් සූවිසි නමක පුධානත්වය ඉසිලීමේ වරපුසාදය ද ලැබීමෙන් මොනවට අවබෝධ වේ. **කළනාණි ශාසන වංශයෙහි** සඳහන් වනුයේ "රාජකුලූපගවූ වීදාගම මහාසභාමිපාදයන් වහන්සේ ලවා" යනුවෙනි. ඉන් තේරුම් යනුයේ එවකි තවත් මහාථෙර තත්වයේ වූවන් කොතෙකුත් සිටිය ද වීදාගම මහා සභාමින් හට ම වගකීම පැවරීමට තරම් රජු හා සමභ පැවති අසීමිත කුලූපගත්වයයි. ඒ අනුව මහාථෙර පදවියෙන් මාහිමි පදවියට පත්ව ඇත්තේ 1480 දැලේ අවස්ථාවක දී බැව් සතාථ වේ. සවැති බුවතෙකබා පමණක් තොව සත්වන පරාකුමබාහු ද ස්වකීය රාජාකාලය අවසන් කොට තුබුයෙන් අටවන පරාකුමබාහු ද (1475-88) තම රාජා කාලය අරඹා තිබිණි.<sup>63</sup> ඒ අනුව 1480 ට පෙර රජුගෙන් එළු අත්තනගලු වංශය ලිවීමට ආරාධනා ලැබුණු අතර, ඒ නුදුරු වසරක මහාසචාමී පදවියට පත් වූ බව පිළිගත යුතු ය.<sup>64</sup> මාහිමි ඒ වනවිට වයෝවෘද්ධව, ඇස් ද දුබලව පැවැති හෙයින් තමන් විසින් කියන ලදුව ශිෂා නමක විසින් ගුනථය ලියූ බැව් කෘතියේ ම සඳහන් වේ. ගුනුථකරණයට පසු 1489 දැලේ අවස්ථාවක මහාස්වාමී අපවත් වන්නට ඇත. සවන පැරකුම්බා හදාවඩා ර කවරණ දී අකුරු කරවා සිහසුනට ද පත් කරවූයේ මහා වීදාගම තෙරණුවත් පුථම වීදාගම හිමි ලෙසත්, පූවේාක්ත වීදාගම ශී ඝනානඥ පරිවේණාධිපති මෛතුෙය මහතෙතුපුසාදමූල මහතෙර දෙවන වීදාගම තෙරණුවන් ලෙසත් අවධාරණයෙන් දක්වා ඇත්තේ අගගමහා පණ්ඩිත පොල්වත්තේ බුදධදතත මහතාහිමියන් විසිනි.65

#### මඬගල මහාසාමී

සුනේතුා මහාදෙවී අනුස්මරණය කිරීම සදහා සිරි පැරකුම්බා මහරජු විසින් (1410-67) දේවියගේ නමින් සුනෙකුාදේවී මහා පිරිවෙන පිහිටුවන ලදි. මේ එම පිරිවෙන් අධිපති ධූරය දැරුවෝ මංගල මහා සවාමීහු ය. මේ මෙතුෙය මාහිමිගෙන් පසු සහරජ පදවියට පත්වූවෝ ඔබය. ඒ 1489-1500 පමණ වූ කාලයක් සදහාය. පරෙවි, කෝකිල සංදේශයන්හි ඔබවහන්සේ ඉමහත් ගෞරවයෙන් විස්තර ගෙනහැර පා තිබේ. මී ගී රාමචඥ පඩිතුමා ශී රාහුල මාහිමිගේ මෙන්ම මංගල

සංඝරාජයන්ගේ ද භිෂාවරයෙකි. ඔහු විසින් ලියූ **වෘතතමාලාඛනාවේ** ශී නිවාස පරිවේණාධිපති රම්මුංගොඩ දීපංකර මහතෙර, ශීු මංගල සංඝරාජයන්ගේ පැවිදි සහෝදරයකු ලෙස දක්වා තිබේ. මෙම දෙනමත්, විල්ගම්මූළ මහා සභාමීත්, උතුරුමූළ රාහුල මහතෙරුන්ගේ ශිෂාවරයෝ වෙති. එවිට තුන්නම ම පැවිදි සහෝදරයෝ වෙති. රාමචඥ භාරතීගේ භකති ශතකයට සිංහල සන්නයක් ලියා ඇත්තේ රාහුල මහාසාමීන්ගේ ශිෂාාවර මංගල නම් තෙරණුවන් විසිනි. 69 මේ මංගල මාහිමි ම දැයි සිතීමට බොහෝදුරට ඉඩ තිබේ. උන්වහන්සේ නොවේ යයි තීරණයක් දීමට ඉඩක් නොවන්නේ රාමචනු භාරතීගේ **වෘතතමාලාඛනාවේ** මංගල සංඝරාජයන් ගැන ද සඳහන් කොට ඇති හෙයිනි. සුනෙනුාමහාදෙවි පරිවේණාධිපති පදවිය ද හෙබවූ මංගල මාහිමි ගලතුරුමුළ මෙධංකර මහා සාමීන් ගේ ද ශිෂාාවරයෙකි.<sup>70</sup> සංයුත් සහි පුස්කොළ පිටපතක නිගමනයේ එය ලියවූ සුනෙනුා මහාදෙවී පිරිවෙනේ කිුපිටකධාරී ගණවාචක මංගල තෙරුන් ගැන සඳහන් කොට ඇත. ඉන් අනාවරණය වනුයේ මංගල මාහිමිට පරිවේණාධිපති වශයෙන් පැවරී තිබුණු කාර්යභාරයකි. තව ද **වෘතතමාලාව හා බහාවේ** 52 වන ශෙලාකයේ ''මංගල සංඝරාජා" යන්නට "මංගල මහනෙක් පාමුල මහාසභාමීපාද"යි පැරැ ණි සන්නයේ තේරුම දී ඇත. ඉන් නිශ්චිත වනුයේ ඔබ මහනෙත් පාමුල මූලායතනාධිපති පදවිය ද ඉසුලූ බවයි.<sup>71</sup> උක්ත තනතුරු පමණක් නොව මහ සමන් දෙවොලේ නායක පදවියෙන් ද බුහුමනට පත්ව ඇත.<sup>72</sup> සංඝරාජ පදවියට පත්වීමෙන් හිස් වූ මූලායතනාධිපති පදවියට පත්වූවෝ රම්මුංගොඩ දීපංකර මහතෙරණුවෝ ය. සවැනි පැරකුම්බා රාජාාාදයේ ම මාහිමි වැඩසිටි බැව් බොහෝ දෙනකුගේ පිළිගැනීමයි. රාමඤඤ උපසම්පදා උළෙලට සහභාගි වූ මහතෙරවරුන් අතර පස්පිරිවෙන් වැසි මංගල තෙරණුවෝ මංගල සංඝරාජයන් වහන්සේ බවට සැකයක් නැති. එවක උන්වහන්සේ ථෙර තත්වයේ පසුවන්නට ඇත.<sup>73</sup> එහි පුධානත්වය ඉසුලූ මෛතුෙය මාහිමි 1489 දී පමණ අපවත් වූවායින් පසුව හිස් වූ පදවියට පත්වූවෝ මංගල මාහිමි ය. මෙම උත්තරිතර පදවියට පත්වූ බවට ඇති පුබල සාක්ෂිය ශී රාමචනු භාරතීගේ පූර්වෝක්ත **වෘතතමාලාඛනාවේ** "යො මංගල සංඝරාජා තසාොතතමසා අනුජම්" යන ශෙලාකපාදයයි.<sup>74</sup> ගුණුය රචනා කොට ඇත්තේ එහි කථානායක රම්මුංගොඩ දීපංකර හිමි මහාථෙර බවට පත්වූවායින් පසුව ය. මහණකම ලබා ඇත්තේ දොළොස්වන වියේ 1464 දී ය. 1492 දී මහාථෙර පදවියට පත්වී ඇත. ගුණුය ලියා ඇත්තේ එම වසරට පසු ය. ඒ වනවිට මංගල මහා ථෙර මාහිමි පදවියට පත්ව වසර ගණනාවක් ගතවී ගොස් ය. මාහිමි 1454 දී නිසමුක්ත ව, 1469 දී ථෙර තත්වය පසුකොට මහා ථෙර බවට ද

පත්ව 1474 දී පුභුත්වයෙන් උපසම්පදා උළෙලට ද සහභාගි වී වීදාගම මාහිම් 1480 දැලේ අපවත් වූවායින් පසු සංඝරාජ පදවියට පත් වූ සේ ගැනීම තිරවදා ය. ගලතුරුමූල මෙධඬකර මාහිමියන්ගේ තුන්වන ශිෂාවරයා වන මංගල හිමි ළාබාල වියේ දී ම සුනෙනුා මහාදේවී පිරිවෙන්පති පදවියට හා සමන් දේවාල විහාර නායක පදවියට ද පත්ව ඇත්තේ සවන පැරකුම්බා නරේශයන්ගේ නියමයෙනි. 1480 දැලේ මාහිමි පදවියට පත්වන විට අටවන පරාකුමබාහුගේ රාජොාදය (1488-1510) ආරම්භ වී පැවතිණ. 75 මංගල මාහිමි තිපිටකධාරී ය. මසකට නිපිටකයෙන් ගුන් 1700 ක් ලිවීම සදහා නඩත්තු කටයුතුවලට අවශා දීමනා විස්තර පැපිලියාන සෙල්ලිපියෙහි අඩංගු වී තිබේ. පුධාන කතුවරයා වූවෝ ද පිරිවෙන්පති මංගල ථෙරපාදයෝ ය. ඔබ ගණවාවක තෙරුන් වහන්සේ ලෙස ද හඳුන්වා තිබේ. 76 1500 දැලේ කෑරගල වනරතන මාහිමි උත්තරීතර මහපදවියට පත්ව සිටි නිසා ඒ වනතෙක් මංගල සංඝරාජයන් වහන්සේ එම පදවියෙහි ශාසනික හා ශාස්තීය සේවයේ නිරතව වැඩ විසූහ. 77

## කෑරගල ශී රාජගුරු වනරතන මහාසාමී

කැරගල සෙල්ලිපියෙහි "ශීු රාජගුරු" උපපදය සඳහන් වේ. **හංස** සංදේශයේ දස පද හැල්ලෙන් එහි 183-197 පදාායන්ගෙන් වර්ණිත මාහිමි පොල්වත්තේ බුද්ධදත්ත මහ නාහිමියන් විසින් හඳුන්වා ඇත්තේ දෙවන වනරතන සංඝරාජයන් වහන්සේ වශයෙනි.<sup>78</sup> මේ අටවන පැරකුම්බා රාජොාදයයි. මාහිමිගේ පරපුර ගැන **හංස සංදේශයේ** 183 වන පදාායෙහි සඳහන් වේ. **වුතතමාලාවේ** 47 වන පදාායෙහි "වනරතන මහාදි ථෙරපාදොවිරාජෙ" යි දක්වා තිබේ. "පාද" යන්න ගුරුවරයා යන අරුතින් යොදා ඇති බැව් පිළිගත යුතු නිගමනයකි.<sup>79</sup> බුරුම ධමාචෙතිය රජුට ලංකාවේ දී උපසම්පත්තිය ලැබූ බුරුම භිකුෂූන්න ලවා එරට දී උපසම්පදා කර්මයක් සිදු කිරිම අවශා විය. එහි මුලසුනට තෝරා ගත්තේ, සුවණණ සොභන තෙරුන් ය.<sup>80</sup> විසිහය වසරකට පෙර ලක්දිව දී වනරතන සංඝරාජයන්ගේ උපාධාායත්වයෙන් ද, රාහුල භදද තෙරුන්ගේ කර්මාචාර්යත්වයෙන් ද උදකුකෙබප සීමාවක දී උපසම්පදාව ලත් බව අනාවරණය වෙයි. උපසම්පදාපෙකු භිකුමුන් ගිහි බවට පත්කොට ඒ සමභ ම මහණ උපසම්පදාව දී නිස විනය කර්මය අවසන් කොට තිබීම සුවිශේෂ සිද්ධියකි.<sup>81</sup> 1474 උපසම්පදාව සිදුකළ කාරක සංඝ සභාව වීදාගම මහතෙරපාණන් විසින් තෝරා ගත්තේ සවත බුවනෙකබා (1468-75) රජුගේ අනුගුහයෙනි. සංඝ සභාව ධර්මකීර්ති මහාථෙර, වනරතන මහාථෙර පස්පිරිවෙන් වැසි

මංගල මහාථෙර, සිංහල යුවරාජාවරිය ථෙර යන පුභු හිමිවරු පුධානත්වය උසුලා ඇත.<sup>82</sup> මෙහිදී රාමඤ්ඤ භිඤුන් සිව්සාළිස් නමක් උපසම්පත්තිය ලබා ඇත. තෙරවරුත් ආපසු යාමේ දී,

- සිංහල මහතෙරුන් දූන් කතිකාවත් පිටපත,
- වතරතන මහතෙරුන් විසින් නිෂ්පාදනය කළ ගාථා රචනාව,
- III සිංහල රජුගේ සංදේශය $^{83}$  යන ලියවිලි ගෙන ගොස් ඇත.

මෙහි සඳහන් වනරතන මහාථෙර වනාහි පසුව මහාසාමි පදවි පුාප්ත තෙවන වනරතන මහාසාමීහු වෙති. මේ තෙවන වනරතන මහාසාමී දෙවන වනරතන සංඝරාජයන්ගේ ශිෂායවරයෙකු විය හැකි යයි පූජා පො. බුද්ධදක්ත මහතාහිමි පවසකි.<sup>84</sup> **හංසයේ** දසපදහැල්ලට අනුව මාහිමිගේ පුවේණි සහිත පරපුරක් 183 සිට 197 දක්වා වූ පදෳයන්ගෙන් ඔබගේ බහුශුැතභාවය හා කීර්තිය මොනවට විස්තර කොට ඇත. මේ පරපුර දඹදෙණි යුගයේ වත්තල නාගසේන තෙරණුවන්ගෙන් ඇරඹිණ. තෙවන පරපුරේ දී අලගක්කෝනාරයන්ගේ සහෝදරියන්ටත්, අත්තනායක දළසෙන්ගමු මිනන්නරුටත්ලද පුතුගේ බැණනු සිභානා සුදසුන් මහලේනාගේ මුණුබුරා මෙම වනරතන සංඝරාජයන් ය. **හංසයේ** එන කරුණු සෙල්ලිපියෙන් සනාථ වේ. ඔබ මහාසාමී පදවියට පත්වූයේ 1500 දැලේ අවස්ථාවක ය. එවිට ඔබගේ මුල් අවදිය අටවන වීර පරාකුමබාහු (1475-88) රාජෙනාදයට අයක් ය. බොහෝ විද්වතුන්ගේ පිළිගැනීම වනුයේ කැරගල ලිපිය මෙම රජ විසින් පිහිටවූ බව ය. පසළොස්වන, සොළොස්වන සියවස්වල වැඩසිටි රාජපූජිත මහාසාමීවරුන්ගේ අවසන් මාහිමි කැරගලට වැඩමවීමට සිදුවූයේ 1505 දී පැමිණි පෘතුගීසීන්ගේ කෙළවරක් නුදුටු අරගල වියවුල් අධිකවීම හේතුවෙනි. මහාසාමි පුමුඛ මහසහන ද, සසුන හා පිරිවෙන් ආයතන සමභ භාෂා ශාසනු සේවා ද අභාවයට පත් විය. මේ පසුබිම යටතේ මහාසාමීවරයකු පත්වීමේ කිුයාවලිය ශාසනික වශයෙන් අඩාල විය. එහෙත් ධර්මකීර්ති පරම්පරාවේ ගඩලාදෙණියේ ධර්මකීර්ති මහතෙරසාමි මහාසාමීවරුන්ගේ කර්තවාය ඉටුකළ බැව් පුකාශ වේ. ඔබ වීර විකුමබාහු (1542–92) රජුගේ අනුගුහ ලබමින් ගැටඹේ මහවැලි ගංතෙර දී උපසම්පදා කර්මයක් සිදු කළහ. පන්සියයක් භිඤුන් ඊට සහභාගි වී ඇති අතර අට මාසයක් උළෙල පැවතිණ. මෙවක මහාසාමී පදවියට පමණක් දෙවන අනුසාමී පදවියක් පැවතිණ. අස්ගිරි ගණනායක ගුණදාහේ පඤ්ඤාදීප මහතෙර එකී අනුසාමී පදවියට රජු විසින් ම පත්කොට ඇත. කොනප්පු බණ්ඩාර පළමුවන විමලධර්මසූරිය (1592-1604) නමින් සිහසුනට පත්කළ දෙවනගල රතනාලංකාර මහතෙරුන්

ද අනුමහාසාමී ලෙස අදාළ ශාසනික කර්තවාායන් ඉටු කළ බැව් ඓතිහාසික පුවෘත්තීන්හි සඳහන්ව ඇත.

1698 උපත ලබා, රජ මැදුරේ හැදී වැඩි වැලිවිට සරණඩකර නමින් පුසිද්ධව නැතිව ගිය උපසම්පත්තිය යළි මෙහි ගෙන්වා 1753 දී උපසම්පත්තිය ලබා කීර්ති ශී රාජසිංහ (1747-81) රජුගෙන් සංඝරාජ පදවිය ලැබූවෝ ලක්දිව අවසන් මහා සංඝරාජ පදවිය හෙබවීය.

## ආශිත මූලාශු

- 1. කතිකාවත් සගරාව, 8-9 පිටු
- 2. **ශී ලංකාවේ සම්භාවෘ අදධානපනය හා මහ සගන** ආචාර්ය ඒ. අදිකාරී, 107 පිට, යුනයිටඩ් මර්චන්ට් සමාගාම, 1993
- 3. මහාචංසය, 81 පරි, 1-9 ගාථා
- 4. මහාවංසය, 81 පරි, 22-46, 47, 59, 65-79 ගාථා හා **පූජාවලී**, 691 පිටුව
- 5. නිකාය සංගුහය, "අමුතු කතිකාවකුදු කරවා බොහෝ ශාසනොපකාර කළ විජයබාහු වත්හිමි නම් මහරජාණගේ", 21 පිටුව, කුමාරණතුංග සං.
- 6. මහාවංසය, පරි 84, 71 පිටුව හා දඹදෙණි කතිකාවත
- 7. පූජාවලී, අමරමෝලී නාහිමි සංස්කරණය, 804 පිටුව
- 8. වුළවංසය, 88 සිට 91 දක්වා, පොල්වත්තේ බුද්ධදත්ත මහතාහිමි
- 9. **නිකාය සංගුහය**, කුමාරණතුංග, 19 පිට
- 10. Epigraphia Zeylanica, Vol. V. No 12
- 11. පුජාවලී, 790 පිට, වේරගොඩ අමරමෝලි නාහිමි
- 12. **දඹදෙ**ණි අස්න, 3 පිට
- 13. නිකාය සංගුහය, කුමාරණතුංග, 19 පිට
- 14. කුදුසික සන්නය, 123 පිට
- 15. විශුද්ධිමාර්ග සන්නය, 3 පිට, බෙ. ශුදධාතිෂා
- 16. පාළි සාහිතය, 295 පිට, අගගමහා පණ්ඩිත පොල්වත්තේ බුද්ධදතක මහතාහිමි
- 17. අස්ගිරි තල්පත, 5 පිට
- 18. අලුක්තුවර දේවාලය ගැන වූ ලිපියක් **කඳවුරු සිරිත** සමභ පළවී ඇත. එහි එන රජු රෝගාතුර වූ අවස්ථාව දැක්වෙන උධෘතයකි. **සාහිතෳ ලිපි**, 63-68 පිටු බැලිය යුතු
- 19. ශීූ ලංකාවේ සංඝ සංවිධානය, 5 පිට
- 20. **පාළි සාහිතෳය**, 317 පිට, අගගමහා පණ්ඩිත පොල්වත්තේ බුද්ධදත්ත මහතාහිමි
- 21. **දළදා පූජාවලි**ය, 49 පිටුව හා **මහාවංස** 90 පරි, 80-84 පදා
- 22. මෙම ගම් බිම් පිහිටා ඇත්තේ ගම්පළ අසලය, තව ද **මහාවංස** 88 වන පරිචෙඡදයේ වාර්තා වී ඇත්තේ ජාතක කථා රජු විසින් ම සිංහලට නැගු බවයි
- 23. සිංහල සාහිතපය ලිපි, සර් ඩී. බී. ජයතිලක සූරීන්
- 24. වුතතමාලා සහෙදස සතකය, 51-59 පදා
- 25. අස්ගිරි තල්පත, 7 පිට
- 26. Ephigraphia Zeylanica, Vol. V. P463
- 27. Epigraphia Zeylanica, Vol. IV. No 19

- 28. නිකාය සංගුහය
- 29. අස්ගිරි තල්පත, 5 පිටුව
- 30. කතිකාවත් සගරාව, 9 පිටුව
- 31. නිකාය සංගුහය
- 32. නිකාය සංගුහය, 20 පිටුව
- 33. සබරගමුවේ පැරැණි ලියවීලි, 24-26 පිටු
- 34. සාහිතන සගරාව, 1972, 48 පිටුව, සංස්කෘතික කටයුතු දෙපාර්තමේන්තුව
- 35. I දළදා සිරිත, රාජසේකර, 51 පිටුව II රාජරත්නාකර, තිසේරා, 144 පිටුව
- 36. අස්ගිරි තල්පත, 5 පිටුව
- 37. පරණවිතාන ලිපි මාලා
- 38. "මෙධඬකර තෙරවරු" යටතේ ඒ. එස්. හෙට්ටිආරච්චි මහතා විසින් සපයා ඇති ඓතිහාසික තිබනධනයේ 39, 40, 41 පිටු බැලිය යුතු
- 39. **ශාසනවංශ**ය, 33 පිටුව, **ජනකාලමාලී**, 69-70 පිටු
- 40. මේ IV වන විකකම බාහු ය.
- 41. අලකේශ්වර යුද්ධය, 21 පිට
- 42. ගුණදාහේ මහතෙර සාමීන්ගෙන් පසු සංඝ සම්මුතියෙන් දෙවනගල රතනාලංකාර මහතෙර සාමීන්ට සංඝරාජ පදවියේ රාජකාරී ඉටුකිරිමට වීරව්කුමබාහු රජු විසින් පැවරූ බව අස්ගිරි තල්පතේ සඳහන් වෙයි.
- 43. නිකාය සංගුහය, 28-29 පිටු, අමරමෝලි සංස්කරණය
- 44. අස්ගිරි තල්පත, 7 පිටුව
- 45. ගුණාර්ණවය, 178 පිටුව ගුණාරතන සමුදෙදා දීපදීපාය මාතො – ජනනයන මුනුසෙදකා වාදිමතෙකහ සීහෝ ජින ගදිත කිසිකඛා රකඛනා සනක චිතෙකා – වනරතන මහාදි ථෙරපාදො ව්රාජෙ'' **වුකාමාලා**, 47 පදාය
- 46. සිරිරහල් මාහිමි, 20-21 පිටු, පූජා, ග. පුක්කුසාර හිමි, කොළඹ, 1978
- 47. කි. ව. 1501 දී සියමේ රතනපඤ්ඤ හිමියන් විසින් ලියූ ජිනකාලමාලී ගුණුයෙහි මේගැන වාර්තා වේ. **ජිනකාලමාලී** සංස්කරණය, 77 පිටුව, පූජාා. පො. බුදුධදනක මහතාහිමි, කොළඹ, 1956
- 48. බුරුම ශාසන වංශය හා මහා විහාර වංසාලංකාරය
- 49. University of Ceylon, History of Ceylon, Vol. I, PP 658-659
- 50. ශි්රා සංදෙස විවරණය, 56 පදාාය, මුනිදාස කුමාරණතුංග, කොළඹ, 1963
- 51. I සංදෙශවලී, පූජා. හිත්තැටියේ උදිත හිමි, 189 පිටුව, කොළඹ, 1949 II කොවුල් සංදේශය, 119 පදාස
- 52. 55 හා 56 පදා
  - I "අවුත් සොඳුරු විසිතුරු මේ වෙහෙර තුරු"
  - II "විනයනය දැන නැණ– පහතින නිවන යනමෙන"
  - III "දහම් ව්දුරු පාරිත'රිත පිළි ඇදුරු දහම් ඇදුරු මාහිමි සඳ සහ සොදුරූ"
- 58. වෘතතමාලාඛන, 28 ශෙලාකය
- 59. I පැපිළියානේ ශීලා ලේඛන, II කතිකාවත් සඟරා, 40 පිටුව, සර් ඩී. බී. ජයතිලක
- 60. I වෘතතමාලාඛන, ගුන්වාර්ණවය, මංගල හිමි දීපංකර හිමියන්ගේ බාල පැවිදි සහෝදරයා
  II භක්ති ශතක සන්නයේ අග ශෙලාකයක "ශිෂාො යො වරජසසුමංගල මූනිර්" යන්නෙන්
  මංගල හිමි ශී රාහුල හිමියන්ගේ බාල සහෝදරනමක බැව් සනාථ කෙරේ.

- 61. **දීපවංස**, 39 පරි, 58 පදාාය
- 62. "වීදාගම වෙහෙරෙහි මෙක් තෙරිළු සඳ" ලෝවැඩ සගරාව, නිගමන පදාාය
- 63. I "කිත් යස කොත් දසදික් දිගුයටග බඳ මෙත් මහතෙත් පාමුල මහ තෙරිඳු සඳ"

  II "තො යෙක් කව්නළු සඳ වියරණලකර ලකරින්, බුදු ගුණාලංකාර තිගමන පදාාය
  වියතුත් සැරූ මෙත් තෙත්පාමුල මහතෙරිඳු", **කව්ලකුණු මිණිමාලා** තිගමන පදාාය
- 64. **රාජවර්ෂ විමර්ෂ**, ක. සුමනසාර නාහිමි, 1968, 125, 162 පිටු
- 65. "වීදාගම පුබන්ධ" කෘතියෙහි රැ. තෙන්නකෝන් පළ කොට ඇත්තේ අටවන පැරකුම්බා විසින් ආරාධනය කළ බවයි. මහාචාර්ය රෝහණධීරයන් හා මකුලුදුවේ පියරතන හිමියන් පිළිගෙන ඇත්තේ සත්වන පැරැකුම්බා විසින් ආරාධනය කළ බවයි.
- 66. ථෙරවාදී බෞද්ධාචාර්යවරයෝ, 151 පිටුව, අනූල මුදුණාලය, කොළඹ.
- 67. "මව් බිසොවුන් සඳහා අප තිරිඳු සඳ" ගිරා සංදේශය, 65 වන පදාාය
- 68. "අමාකර විනය සිඳු නය රුවන්ගල නමා නැණ නිරිඳු කිරණින් උදම් කළ" "පැහැදමහත් මුනි බණ දෙසුමෙහි පසිඳු නැමද සුනෙත් මහදෙවි පිරුවන් තෙරුඳු", **ගිරා සංදේශය**, 69 පදාාය
- 69. **ගිරාවේ** 57 පදායේ සිටත්, කෝකිලයේ 116 පදායේ සිටත් පරිශීලනය කළ මැනවි
- 70. "ශිෂාෝ යෝ වරජස්සුමංගල මුතීර් ධීමාත් සවයා භාෂයා කාරුණොත මුතීඥ භක්ති ශතකං වාාාඛාාාතමාඛාාතවාත්" භක්ති ශතක සත්නයේ අවසන් පදාාය
- 71. I වෘතතමාලාඛන II කොලඹ කටුගෙයි ඇති සංයුත් සඟි පුස්කොළ පොත, නිගමන පදා
- 72. ජයවර්ධන පුර සංඝරාජ, 51 පිටුව, මහාචාර්ය මැන්දිස් රෝහණදීර, 1978, දීපානි, නුගේගොඩ
- 73. -එම-
- 74. කළනණි ශීලා ලිපි, 70 පිටුව, 1924
- 75. වෘතතමාලාඛන, ගුනථාර්ණවය. 52 පදාසය
- 76. **හෙළදිව රාජවර්ෂ විමර්ෂ**, 129, 162 පිටු, ක. සුමනසාර නාහිමි, 1968
- 77. "සුනෙතත දෙවි පරිවෙණ තාමෙ රමෙම විහාරෙ ගණවාචකො යො සදධා ධනො සීල ගුණාභිරාමො – තිපෙටකො මංගල ථෙර තාමො සබබසැකපුභාවං අභිපන්ථයං සො – ලෙඛාපයී පොන්ථක මෙතදගගං" කොළඹ කෞතුකාගාර පුස්කොළ පොත, තිගමන ගාථා
- 78. කැරගල සෙල්ලපිය, කුි. ව. 1500 දී පිහිටුවා ඇත්තේ කැරගල ශුී රාජගුරු වනරතන මාහිමියන් ගැන විස්තර සඳහන් කරමිනි
- 79. ජනකාලමාලී, 138 පිටුව, පි. බුදධදතක මහතාහිමි, 1956
- 80. ථෙරවාදී බෞදධාචාර්යවරයෝ, පී. බුදධදතක මහතාහිම්, 136 පිටුව, 1960
- 81. සිරිරහල් මාහිම්, ග. පූඤ්ඤසාර නාහිමි, 1978
- 82. කළනණි ශිලාලිපි, 73 පිටුව
- 83. කළනණ ශිලාලිපි, 75 පිටුව
- 84. ථෙරවාදී බෞද්ධාචාර්යයෝ, 145 පිටුව
- 85. අස්ගිරි තල්පත, 13 පිටුව

# THAILAND'S SUBLIME GIFT TO SRI LANKA: THE SERVICES RENDERED BY UPĀLI MAHĀ THERA AND HIS ASSOCIATES

#### by Lorna Dewaraja

#### Introduction

Thailand and Sri Lanka are linked by an indissoluble bond, the bond of a common faith. Both countries, having an intensely devout Buddhist population, have maintained a close relationship for centuries: a relationship, which was mutually beneficial, which enriched and strengthened both societies. The extent to which this spiritual link developed and the indelible impact it has made over the centuries is clearly seen in the introduction of the Sīhala Sangha to Thailand in 1425 and the Siam Nikāya or Siamese Chapter to Sri Lanka in 1753. The establishment of the Siam Nikāya was realized under the patronage of two kings, Dhammika of Thailand (1733-58), known in Thai sources as King Boromakot and Kirti Śrī Rajāsinha, King of Kandy (1747-82). The outstanding personality on the Thai side was the saintly and erudite Upāli Mahā Thera, while on the Sinhala side it was the indefatigable Saranankara Thera. The establishment of the Siam Nikāya which in fact was the reintroduction of the Sīhala Sangha to Sri Lanka was the climax of centuries of endeavour on the part of Sri Lankan rulers, and hence it is considered as an event of singular importance in the religious, cultural and political history of the island and is recorded in elaborate detail not only in the Cūlawamsa1 the official history of the island, but also in several contemporary and near contemporary works, some of which are not yet published. The impact of the Thai contact has been far reaching and longstanding for the Siam Nikāya still remains the most powerful and influential of all the chapters in Sri Lanka. To this day even a democratically elected President or Prime Minister, before he or she assumes responsibilities will visit the headquarters of the Siamese chapter in Kandy and receive the blessings of the Chief Prelate or Mahānāyaka.

It will be seen in the course of this study that up to the end of the fifteenth century, Thai-Sri Lanka relations have been more or less a one-

way traffic, Sri Lanka providing the inspiration and instruction and Thailand looking up to her for guidance. The Sinhalese not only cherished and preserved but were also instrumental in disseminating in South East Asia, the Theravada tradition, and together with it an inward force which created and sustained the external manifestations of what we call civilization. All the religious and cultural influences, whether in the form of religious texts, art objects, sacred relics or erudite monks flowed from the little island across the Bay of Bengal to a fertile and receptive field. The climax of this process was the introduction to Thailand in the fifteenth century of the Sīhala Sangha or the Sinhalese fraternity of monks.2 From the sixteenth century onwards the island became a prey to European colonial expansion and Christian missionary enterprise. The resources of the rulers were spent on preserving the political independence of the island and hence they had little time for matters spiritual. Buddhist institutions, art and education, which had entirely depended on royal patronage, suffered as a result. For three centuries the struggle for survival went on and in the thick of it a King of Kandy, set his shoulder to the task of resuscitating the Sangha and revitalizing Buddhism. The tide had now turned, for on this occasion Sri Lanka looked up to Siam<sup>3</sup> for spiritual succour. The focus of this paper will be how Thailand gratefully responded to Sri Lanka's request to restore Buddhism from the abysmal depths it had fallen.

#### Historical Background and the Sri Lankan Contribution

Ever since the Thais established themselves in the region which roughly corresponded to present day Thailand, they embraced Theravāda Buddhism. In the second half of the thirteenth century the influence of Sri Lankan Buddhism was strongly felt specially after the reforms of Parakrāmabāhu the Great (1153-86) when there was an overflow of Sri Lankan Buddhist missionary enterprise into South East Asia. Inscriptions and other tangible remains found in Nakhon Si Thammarat, Sukhōdaya and Ayōdhya such as the Sihinga Buddha Pratimā or the Sinhala Buddha image, Lankārāma, Lanka Bō, Lankā mandap not only testify to the esteem with which sacred objects from Sri Lanka were held, but also symbolically express the rapid dissemination of Sri Lankan Buddhism in Thailand.

The culmination of those events that were taking place for over two centuries was the establishment in Thailand of the *Sīhala Saṇgha*, in 1425. A detailed account of this ordination is given in the *Jinakālamāli*<sup>4</sup> in the chapter entitled *Sihalasangamanakalo*. It is said that thirty-nine monks from Nabbisipura, Kamboja and Rāmañña, having heard of the

flourishing state of Buddhism in Sri Lanka and also the availability of the authentic scriptures there, decided to visit the island, gain ordination afresh, study the doctrine and introduce both the theory and correct practice of religion into their respective countries. This incident took place under the patronage of Parākramabāhu VI (1412-67) of Kotte, whose reign is well known for the literary and cultural activity. The event is not mentioned in Sinhalese sources but we learn from the Jinakālamāli that the visiting monks received ordination while mounted on a raft in the Kalyāni river (near Colombo) and in the presence of a chapter consisting of twenty monks. The newly ordained bhikkhus toured the island visiting sacred places of worship and returned to their native land taking with them two Sinhalese monks. The. Jinakālamāli goes on to describe how the Sihala Sangha was popularized in Thailand. The monks tarried at Ayōdhya, Sajjanalaya, Sukhōdaya, conferring ordination and finally reached Nabbisipura, Khalanganagara, Haripunjaya and Yonarattha. In all these places ceremonies of ordination were performed with the active support of the rulers, ministers and people; so that soon there were many, bhikkhus belonging to the Sihala fraternity. All this goes to prove the prestige that Sri Lanka enjoyed in these countries as the home of orthodox Buddhism. Church discipline and ecclesiastical ceremonies were based on the patterns prevailing in Sri Lanka and Buddhist architecture and Pali scholarship were encouraged by its members. This was the last occasion that Sri Lanka was able to spiritually enrich her co-religionists abroad; for the reign of Parākramabāhu VI was the final flicker of a dying flame.

# Foreign Invasions, Political Instability and the Extinction of the Sangha in Sri Lanka

For a brief spell in the reign of Parākramabāhu VI of Kotte the island was united under one sceptre. But soon after separatist tendencies were visible. Although the king of Kotte was regarded as the sovereign, Jaffna became semi autonomous. The central highland districts, which had for long nurtured separatist feelings, broke away from the overlordship of Kotte, and became another kingdom, with Kandy as its capital. Divided and weak the Sinhalese could offer but a feeble resistance to the Portuguese intruders. By the end of the sixteenth century a greater part of the Kingdom of Kotte and the whole of Jaffna was in Portuguese hands and only the King of Kandy was left to bear the brunt of the struggle against the foreigner. While the Dutch replaced the Portuguese as masters of the maritime districts, Kandy continued her valiant resistance to preserve her independence. Amidst political instability and economic decline Buddhism

suffered a severe setback. In the coastal areas controlled by Christian masters the religion lost its dignity; in the Kandyan areas, though under a Buddhist monarch it lost its vitality. The Sangha could not cope with the situation for it lacked its former leadership and direction. Right through the history of the island it is clear that royal vigilance was necessary to maintain the continuity of the Sangha and only the king's coercive power could preserve discipline within it. But in the sixteenth and seventeenth centuries the rulers were so pre-occupied with the struggle for survival that not only did the number of monks dwindle, but degeneration set in within the ranks of the Sangha. Economic causes too may have contributed to the corruption of the Sangha. A long period of generous patronage by all ranks of society led to the accumulation of wealth in the vihāras. It is possible that under these circumstances certain monks became more attached to temple property than to monastic vows. Earlier royal authority and the vigilance of the Elders of the Sangha helped to exclude avaricious monks from the Order but during the period under survey both those were lacking. The conversion of Dharmapāla king of Kotte (1551-1597) to Roman Catholicism and Rājasinha I of Sitāvaka (1581-92) to Saivism certainly contributed to accelerate the decline.

Just over a hundred years after the brilliant epoch of Parākramabāhu VI, the Order of monks in the island became extinct. The layman enters the monastery as a *Sāmanera* or novice. After a period of training and at the minimum age of 20 he becomes a full fledged *bhikkhu* after a ceremony known as the *Upasampadā*. For the performance of any ecclesiastical act according to the rules of discipline, 5 *bhikkhus* are needed. If at any given time 5 *bhikkhus* are not found in the country the Sangha becomes extinct and the *Buddha Sāsana* or Buddhist Church does not exist and has to be replenished by obtaining bhikkhus from abroad. It is for this reason that all Sri Lankan kings considered it their prime duty to admit *Sāmaneras* to the priesthood and also have regular *upasampadā* ceremonies performed.

Two attempts were made by Vimaladharmasūriya 1 (1592-1604) and Vimaladharmasūriya II (1687-1707) to restore the Sangha by inviting monks from Arakan in Burma but none of these produced any permanent results, and a few years after the death of the last mentioned ruler the Order had lapsed and some of the monasteries came to be occupied by a set of degenerate monks known as *ganas*. It is said in the chronicles that they "cherished evil, were of bad moral living, followed false doctrine, took pleasure in the maintaining of women and children and in domestic duties and devoted themselves to unseemly professions such as astrology,

medical activity and the like." Hence orthodox Buddhist opinion was against them and the need for the revival of the Sangha was felt.

## Dynastic Change and the Activities of Saraṇankara Sāmanēra

In 1739 there was a dynastic change in Kandy. Narēndrasinha (1707-1739) the last of the line of Sinhalese kings died without an heir, and a prince from Madurai, in South India, whose sister the king had married succeeded to the throne as Sri Vijaya Rājasinha (1739-1747). He was the first of the Nāyakkar kings of Kandy, so called because of their connection with the Nāyaks of Madurai. The King was a Hindu by birth, but on his accession he and his queens embraced Buddhism. This was a tactical move for by this means the foreign dynasty was accepted by the people who had an intense devotion for their traditional faith. The task of reviving the Sangha and restoring Buddhism now devolved on the new dynasty. Just at this critical juncture, as it often happens in history, a distinguished figure appeared on the scene. This was Saranankara Sāmanēra, who was born in 1689 in the village of Välivita in Tumpane, renounced worldly life at an early age mastered Pāli, Sanskrit and the Buddhist texts, the study of which had been neglected, and rose to pre-eminence. He trained an energetic band of pupils and soon gained recognition in society and the respect of royalty. He entreated the Nāyakkar king to accomplish the most urgent need of the day - the restoration of the Sangha, by fetching monks from abroad.6

However, the King of Kandy had no ships to accomplish this task and he had to solicit help from the Dutch who were forcibly occupying the coastlands. The Dutch governor agreed to help the king because it was politically and economically advantageous for them to control the king's foreign relations. The next problem which confronted the king and the courtiers was to find out in which country Buddhism prevailed in its orthodox form. Emissaries were sent to various countries including, India, Arakan, Rāmañña, and Siam to find out the state of Buddhism in these countries. A very favourable report came from Siam where the Sihala Sangha of the Mahā Vihāra tradition was still flourishing. Under King Boromakot (1733-1758) of Ayuthaya, the country enjoyed peace and tranquility and religion, arts and letters flourished.7 On receiving the report Śri Vijaya Rājasinha sent a high powered delegation in 1747, headed by Vilbagedera Rala to king Boromakot who received the envoys with great honour. Unfortunately at this very juncture news reached Vilbagedera that Sri Vijaya Rājasinha had died. Not knowing the religious views of the new



Statue of Vëlivita Saranankara Sangharāja from Algama Vihare

king, the Siamese monarch was reluctant to allow the monks to proceed to Sri Lanka. Greatly disappointed the envoys returned home and conveyed the greetings of His Siamese Majesty to the new king Kīrti Śri Rājasinha (1747-1782).

#### Mission Accomplished

Pressure was now brought on the new king to accomplish the task that his predecessor had begun. As a result and through the joint efforts of the kings of Kandy and Siam, on the 14th May 1753, eighteen theras headed by Upāli and Āryamuni, seven novices, three envoys and seventy-two others arrived at the harbour of Trincomalee in a Dutch boat. They were brought in procession to Kandy, the king with all his retinue meeting the distinguished visitors at the bank of the river. They were housed in the Malvatta Vihāra which had been suitably prepared for the purpose.

Saturday, the 20th of July 1753 was the full moon day of Äsela. That night the king brimming with joy went to the preaching hall on foot and placed his head at the feet of the Siamese monks, offered a fan and with all reverence invited them to perform the *Upasampadā*. In the presence of the king the following Sri Lankan monks were admitted to the Higher Ordination with Upāli Thera as their Upādhyāya and Brahmajōthi Thera and Mahāpuñña Thera as their Ācāriyas.

Kobbākaduve Unnānse
Välivita Saranaņkara Unnānse
Hulangamuve Unnānse
Nāvinne Unnanse
Bambaradeniya Unnānse
Tibbotuvāve Siddhartha Buddharakkhita Unnānse

"Thus after many years," says the author of the *Syāmavarnanāva*, "the feast of the Great Ordination which had so long been neglected in Lanka, was re-established once more, amidst the rejoicing of the populace, the triumphant noise of drums, chanks and the 5 kinds of music and the roar of canon." <sup>9</sup>

The *Upasampadā* was restored and the Siam Nikāya was established. The founding of this chapter was patronized by the king of Siam and the king of Kandy. In 1802 the British who were masters of the maritime provinces of Sri Lanka, at the time encouraged the founding of the Amarapura Nikāya with its headquarters in their territory. This was an

attempt on the part of the British to sever the bond that prevailed between the bhikkhus of the maritime provinces and the king of Kandy. In 1864 another chapter known as the Rāmañña Nikāya came into existence in the same way. On both these occasions the Upasampadā was brought from Burma. Hence the Siamese Chapter is not only the oldest of the three chapters in Sri Lanka but also the only one in the island which could boast of being established under royal patronage. It could also claim unbroken spiritual succession from the ancient Sangha of the Mahāvihāra, the first monastery established in the island by the apostle Mahinda, for in 1425 in the reign of Parākramabāhu VI of Kōtte, the Sīhala Sangha was introduced to Thailand and 325 years later it was re-introduced to Sri Lanka as the Siam Nikāya. It has preserved to this day, the name of its founder and the land of his origin, Syāmopāli Vansika Mahā Nikāya. It has to be stated that although there are three chapters in Sri Lanka today, there is no doctrinal variations among them. The difference is in the orginisational structure and in very minor rules of discipline.

# **Training in Ecclesiastical Procedure**

Having accomplished their main task which was the result of centuries of effort by a series of rulers, Upāli Thera and his associates did not stop here because there was much more to be done. It was mentioned that the study of the Pāli language and practices relating to monastic discipline had been grossly neglected in Sri Lanka, so much so that even the most basic ecclesiastical procedures had gone into abeyance. Upāli Thera had to teach the Sinhala monks the basic procedures and even the *Kammavācā* or the Pāli formula recited at the performance of ecclesiastical acts like *pabbajjā* (ordination) and *Upasampadā* (Higher Ordination). These rules are laid down in the *Upāli Kathikāvata* or set of rules formulated by Upāli Thera which is available in Thailand. When requested a copy of the Kammāvacā had been sent by king Dhammika to Sri Lanka and a fragment of this is still available in the library of the *Malvatta Vihāra* in Kandy.<sup>10</sup>

The newly ordained *bhikkhus* were given instruction in the performance of the *Pātimokkha* ritual, which was vital for the Buddhist monastic community to maintain and establish its purity and exercise control over its miscreants. Following the Thai royal tradition, Kīrti Śrī Rājasinha, invited the Thai *bhikkhus* and Sinhala *bhikkhus* to observe the *Vassāvāsa* or rains retreat, a monastic practice coming down from the time of the Buddha, which ensures that monks are confined to one



Statue of king Kīrti Śrī Rājasinha from Dambulla Vihāre

monastery for three months during the heavy rainy season and ends with the *Kathina* festival. During the period of the retreat, Upāli thera with great wisdom and foresight admitted 97 samaneras belonging to both *Malvatta* and *Asgiriya Vihāras* to the Higher Ordination. Thus Upāli thera's endeavours helped to restore the sangha, revive monastic practices and strengthen it numerically. The dearth of monks in the island would have convinced him that many more were needed to ensure the stability of Buddhism in the face of many dangers for years to come.

Upāli thera's commitment and thoroughness in performing the task expected of him is clear when he effected the delimitation of ecclesiastical boundaries within which the sangha was expected to perform its activities according to *Vinaya* rules. All monastic rites like the *pabbajjā*, *Upasampadā* and *patimokkha* had to be done within a consecrated venue (*sīma*) or boundary. A great deal of importance is attached to the ritualistic validity of the (sīma) and Upāli thera demonstrated and explained in detail to the Sinhala monks, the procedure of the delimitation of the sima and the ritual connected with it.<sup>11</sup>

#### Kathina Ceremony

On the full moon day of November 1753 which fell on the 9th Saturday, the Kathina ceremony which signified the end of the rains retreat was celebrated in great splendour with people from all parts of the island and also foreign merchants assembling in Kandy. This too was the impact of Thailand where the Kathina Ceremony was a magnificent one with the royal family participating, offering new robes and lavish gifts to the priesthood. It was the practice in Thailand then and now and even in Sri Lanka from ancient times that the robes offered to the Sangha at the Kathina Ceremony should be prepared within one day — that is spinning the yarn, weaving the cloth, cutting up the robes and sewing and dyeing them. The robes, thus prepared in the traditional manner were taken by the king in procession and offered first to the Temple of the Tooth Relic and then to all the bhikkhus who observed the rains retreat. At the successful conclusion of all these significant events, Kīrti Śrī Rājasinha brimming with gratitude towards his royal brother king Boromakot of Thailand held on the 14th October 1753, an exhibition of the Tooth Relic for the benefit of the Thai monks and envoys.

The Thai monks and envoys were escorted by the Sinhala ministers to a pilgrimage of the ancient Buddhist sites and the 16 sacred shrines in

the island. While touring the kingdom Upāli Thera and his compatriots provided instruction to the *Sinhala Sangha* all over the kingdom on the rules of discipline applicable to the monks (*Vinaya*) and the correct performance of ecclesiastical acts, the observance of the *Vassāvāsa* and *Kaṭhina* and the recitation of the *Kammavācā*. On his return he delimited *sima* or boundaries in several areas. During his stay Upāli Thera had admitted 600 monks to the *Upasampadā* and ordained 3000 as *sāmaneras*. It is interesting to note that the Thai and Sinhala monks communicated in the Pāli language.

#### The Institutionalisation of the Sangha

Their main objective achieved, the Thai monks continued to labour for the welfare for the spiritual and moral upliftment of their hosts. After the restoration of the Order the king proceeded to re-organise and institutionalize the Sangha following the advice of Upāli Thera. The king placed Saranaṇkara as the head of the *bhikkhus* in the island and presented to him the insignia of office of *Sangharāja*. Tibbotuvāve Buddharakkhita was appointed *Upa Sangharāja* or Deputy. The nomenclature too was based on the Thai pattern for in earlier times the Primate of the Buddhist Church in Sri Lanka was known as *Mahā Sāmi*. From its very inception the Siam Nikāya had two chief monasteries in Kandy, *Malvatta* and *Asgiriya*. The king appointed heads to these two institutions and placed all the shrines and monasteries throughout the island including the ancient monuments of Anuradhapura and Polonnaruwa under the supervision of these two.<sup>14</sup>

#### Social Reforms

Apart from these reforms of a purely religious nature the Thai monks attempted to eliminate certain malpractices which had crept into Kandyan society. Due to the close social and political ties with South India, popular Buddhism had at this time imbibed many Hindu beliefs and practices. It is possible that with the accession of the Nāyakkar dynasty and the consequent influx of Hindu Nāyakkar relatives of the king to Kandy, the upper strata of Kandyan society became gradually Hinduised. There may have been Brahmin priests among the new comers who tried to maintain their dominance. Some of the Kandyan aristocrats too claimed descent from a Brahmin ancestor. Upāli Thera and his compatriots noticed that some of the Kandyan aristocrats entered places of worship in a very undecorous manner -with their headgear, shoes and swords. He had to advise them

against this kind of behaviour, but had difficulty in convincing the Brahmins that it was very unbecoming to enter places of religious worship in this manner. The Brahmins argued that these rules regarding dress should apply only to the low castes. As a result the proud Brahmins were refused entrance to the monasteries. It is said that when the king of Thailand heard of this state of affairs, he ordered to be sent to Sri Lanka, copies of certain books for the instruction of the people specially the Brahmins. <sup>15</sup>

# The Transformation of the Äsela Perahära into the Daladā Perahära 16

The Tooth Relic or the Dalada was brought to Sri Lanka in the reign of Kirti Śri Meghavanna (303-331) who ruled in Anuradhapura. The Mahāvamsa says that a great deal of money was spent in celebrating the festival in honour of the Relic and the king decreed that the Relic should be taken round the city of Anuradhapura annually. There is evidence to show that his decree was faithfully carried out by his successors for the well known Chinese traveller Fa Hsien who visited India and Sri Lanka in the 5th century describes in elaborate detail this magnificent festival. The Devāle Perahäras that form a part of the Äsela Perahära today did not form a part of the procession in Fa Hsien's time. Somewhere down the line the practice of taking the Tooth Relic in procession annually seems to have gone into abeyance very likely due to security reasons, as the Relic became the symbol of royalty. The Äsela Perahära of the 17th century as reported by Robert Knox consisted only of the Devale Perahäras honouring the Hindu and Mahāyana deities namely, Natha, Vishnu, Kataragama and Pattini. Upāli Thera who witnessed this was quite perturbed that in the heart of a Buddhist country, the deities should be honoured in all pageantry and the Buddha ignored. It is said that as a result of the agitation caused by Upali Thera, the king ordered that henceforth "Gods and men should follow the Buddha," in the procession. This is how the Tooth Relic of the Buddha became the focus of the Äsela Mahā Perahëra. This indeed is a great service that Upāli Thera has rendered to Sri Lanka, for this procession which is now held in honour of the Tooth Relic is the greatest event in the entire Buddhist world.

# The Second Mission from Thailand in January 1756<sup>17</sup>

Once the Order of *Bhikkhus* was firmly established and definite steps were taken for the maintaining of discipline, the need was felt for the training of newly ordained monks in meditation and the study of Buddhist texts. It is to meet this need that King Boromakot of Siam sent 16 theras

and 11 novices. The most prominent members of this mission were Suvisuddhācariya Mahā Thera and Varagnānamuni Anu Thera. The former belonged to the *Vidarsanādhura*, the school of monks who were committed to higher forms of meditation and the latter belonged to the *Granthadhura*, the school of monks who were devoted to the study of sacred texts. The two leaders of the delegation were apparently masters in their respective spheres. The monks brought with them 97 books that were not found in Sri Lanka and for the next 4 years worked for the welfare of the Sri Lankan Sangha.

#### The purge of the Sangha<sup>18</sup>

Once the Order was established the king found it necessary to hold a convocation to purge the sangha of its undesirable elements, advise those bhikkhus who remained, and promulgate a set of disciplinary rules for their guidance. On several occasions before this, rulers had attempted this task and Kirti Śrī Rājasinha was following their example. He gathered the support of pious monks like Saranankara and "ordered an investigation, took strong measures against them (impious monks) and had them seriously admonished, that from now onwards those who had renounced the world, should forever avoid unseemly tasks like astrology, medical activity and the like and should foster the words of the Buddha." According to the *Mandārampura Puvata*, the king on the advice of Saranankara, tried and banished out of the kingdom, certain monks of Sitāvaka and Moravaka, who distorted the Dhamma and misled the laity. The set of rules known as the *Mahanuvara Katikāvata* or *Kirti Śrī Rājasinha Katikāvata* was framed after this convocation.

#### **Literary Revival and Political Repercussions**

The restoration of the Order and its reorganization under the leadership of the *Sangharāja* with its headquarters at Kandy had other repercussions which were of a longstanding nature. It was seen that learning had been completely neglected and there were only a few who knew the Pāli language. The arrival of the Thai monks bringing with them rare books on the Dhamma, the restoration of the *granthadhura* by Varagnānamuni thera, the need to study the texts, the importance attached to the Pāli language to understand the texts and also to communicate with the Thai visitors, the overwhelming generosity of Kirti Śrī Rājasinha and his successor, the dynamic leadership provided by the Thai and newly ordained Sinhala monks, gave a tremendous impetus to learning. The school of monks trained under the guidance of Saraṇankara carried the torch of

learning outside the confines of the Kandyan Kingdom into the Dutch occupied disāvany of Matara in the extreme south of the island and began a literary and religious revival after a long period of darkness. Different centres of learning emerged headed by the pupils of Saranankara.19 The monasteries in the south became affiliated institutions of the Malvatta Vihara in Kandy. Thither the maritime sāmaneras went for their ordination and the relations between the Kandyan and maritime monks were very close and intimate. By placing all the monasteries in the island under the superintendance of Malvatta and Asgiriya, the king centralized the monastic administration. The religious revival thus tended to draw together the people of the Kandyan and coastal areas through the bond of a common faith. This gave strength and dignity to the Nayakkar ruler, for like the Sinhala kings of yore he came to be regarded as the defender of the faith and could therefore command the loyalty of the Sinhalese wherever they lived whether in Dutch territory or his own. The sentimental attachment to king and religion became accentuated at this time cutting across political boundaries and strengthening the position of the Kīrti Śrī vis a vis the Dutch.20

#### Conclusion

The impact of the Thai contact and the services rendered by Upali Thera cannot be over estimated. If, after a series of mishaps, he did not arrive in 1753, subsequent events in Sri Lanka and Thailand prove beyond doubt that the Siam Nikāya would never have been established in Sri Lanka and certainly not under a Buddhist king. King Boromakot the magnanimous ruler whose tireless efforts facilitated the restoration of the sangha in Sri Lanka died in 1758 and the country was plunged in a fratricidal struggle for the throne. During the reign of his son Ekatat (1758-1767) the Burmese sacked Ayutthia in 1767 which ended its existence as the Thai metropolis. This was the most terrible blow to Thailand as most of her treasures both material and cultural were lost for ever. In this situation the cordial relations with Sri Lanka and the exchange of missions could never have taken place. On the Sri Lankan side the situation was not much better. For soon after the arrival of the second mission trouble was brewing between the king of Kandy and the Dutch. The Dutch invaded Kandy in 1765 while the king and the royal family went into hiding. The Temple of the Tooth which was the target of their attack was looted, the king's palace was razed to the ground and the rest of the city lay at the mercy of the Hollander. After the invaders retreated the king regained his throne. However, the atmosphere in Kandy, the strained relationship with the Dutch and the confusion in Ayutthia was not conducive for diplomatic relations to take place. In the last and auspicious moment in 1753 the *Upasampadā* was restored and it proved to be an unqualified success.

Summarising the impact of the Thai contact it must be emphasized that it retrieved Buddhism from the darkest chasm it had fallen into, during its long history of 2300 years in the island. The extinction of the *sangha* means the virtual disappearance of Buddhism from the island. This had happened before during the Cōla interregnum when the monks either disrobed or fled to South India and Burma to escape the harassments of the invaders. Matters were soon rectified by Vijyabāhu 1 (1055-1110) who held *pabbajjā* and *upasampadā* ceremonies and' regenerated the Order. This practice was continued by successive rulers who thus quantitively and qualitatively strengthened the *sangha*.

By the 16th century the situation had changed for the worst and a new danger threatened the very survival of Buddhism in Sri Lanka, the onslaught of Christian missionary enterprise. Kandy had now become the last bulwark of independent Buddhism. The once flourishing monasteries of Anuradhapura and Polonnaruwa were in ruins and the maritime provinces were ruled by Christian powers. The time and resources of the king of Kandy was exhausted in his attempts to maintain the sovereignty of his kingdom so that he had little time for matters spiritual. The island was devoid of the yellow robe, the monasteries came to be occupied by a set of degenerate, corrupt persons called ganas Many temple libraries had been burnt down by the Portuguese invaders and also on the orders of Rajasinha I of Sitāwaka and Pāli learning grossly neglected. This was the tragic situation when Thailand stepped in on the orders of King Boromakot of Ayuthia. The restoration of the Upasampadā was only one of Upāli Theras many achievements. In addition he set up simas or consecrated boundaries in 25 places in the country for the correct performance of ecclesiastical rites. Three or four centuries ago the Sīhala sangha gave instruction to the entire Buddhist world on these matters and Sri Lanka was looked upon as the repository of the pure Theravada tradition. In the 18th century the Sinhala monks had to learn the correct intonation of the Kammavācā from the Thai monks. With the arrival of the second mission (1756), the Granthadhura and the Vidarsanādhura, which too was taken from Sri Lanka earlier was reintroduced. Thus Upāli Thera's work was completed in every possible way. It could be mentioned that the scholar monks who kept the flame of learning alive during the 19th century all belonged to the papillary succession of Saranankara Thera who was a pupil of Upāli Thera.

#### **END NOTES**

- 1. The Cūlavamsa being the more recent part of the Mahāvamsa, Parts I and II, translated by Wilhelm Geiger and from the German to English by Mrs C Mabel Rickmers, Pāli Text Society, London, 1929.
- 2. University of Ceylon. History of Ceylon. Colombo 1960, Vol. 1 Pt. II pp. 753 to 755.
- 3. The old name Siam will be used whenever the sources refer to the country by that name.
- 4. Jinakālamāli transcribed from a Siamese text and edited by A. P. Buddhadatta Mahāthera of Sri Lanka. P.T.S. 1962. This is a treatise on some historical facts relating to the Buddhist Order written in A.D. 1576 by a Thai Elder named Ratanapañña, who belonged to the Sinhala fraternity of monks. It is one of the few Pāli works dealing with the international contacts of Buddhism.
- 5. Cūlavarnsa Part II 100.45.
- 6. Dewaraja, L. S. *The Kandyan Kingdom of Sri Lanka* 1707-1782, Sri Lanka, 1988, pp. 99 ff.
- 7. Symananda, Rong, A History of Thailand, Bangkok, 1981.
- 8. Sangharājasādhucariyāva, ed. Henpitagedara Piyananda, Sri Lanka, 1969.
- Syāmavarnanāva, Journal of the Royal Asiatic Society, Ceylon Branch. Vol. XVIII, p. 38.
- 10. For details of the work done by Upāli Maha Thera in Sri Lanka see the excellent work written in Sinhala by G. Hemapala Wijayawardhana and P. B. Meegaskumbura, *Thai Sri Lanka Religious ties in the Eighteenth Century*. Sri Lanka, 1993.
- 11. Sangharājasādhucariyāva. pp. 23 ff.
- 12. Cūlavamsa, 100,16.
- 13. Letter written by the Commander in Chief of the King of Siam to the Commander in Chief of the King of Kandy. This letter written in Pāli in Cambodian characters is still found in the *Malvatta Vihara* in Kandy. See *Second Report of the Historical Manuscripts Commission*, Colombo. 1935.
- 14. Dewaraja, L. S. For details see, p. 115.
- Second Report of the Ceylon Historical Manuscripts Commission, 1935, p. 38, "report by Mr S. Paranavitane on a Pali Document in Cambodian characters found in the Malvatta Vihara, Kandy."
- 16. Cūlavamsa, pp. 99, 67.
- 17. Cūlavamsa, pp. 100, 172, 173, 174.
- 18. Cūlavamsa, pp. 100, 50-51. Also D. B. Jayatilaka, Katikāvat Sangarā, 1955, p. 26.
- 19. Hewawasam, P. B. J. *Matara Yugayē Sahitiyadharayan hā Sahitiya Nibandhana*, Sri Lanka, 1966, pp. 133-187.
- 20. Dewaraja, L. S., p. 115.

#### LOOKING FOR MONKS FROM ARAKAN

A chapter of the Kandyan-Dutch relations in the 18th century

#### by Lodewijk J. Wagenaar

Hulamgamuve Jinadāsa, head of the Asgiriya Vihāra had died in 1729, and with him the last *bhikkhu* on the island of Sri Lanka. Since then only *sāmanera's* or novices were left behind to promote Buddhism. Being laymen they were not allowed to perform any ecclesiastic act, a minumum of five *Bhikkus* were needed to do so, thus even before 1729, the Order or *Sangha* had become extinct. After his accension, King Sri Vīra Parākrama Narēndrasinha (1707-1739) or Narēndrasinha for short, showed more interest in wordly affairs, that's why the nickname 'playboy' had been often attributed to him. As a result he neglected one of the most important tasks of the Kandyan Kings, the duty to secure the continuity of the *Sangha* by holding annual ceremonies of ordination.

Narēndrasinha left no heirs. A younger brother of his wife succeeded as King Sri Vijaya Rājasinha (1739-47). With him the Nāyakkar Dynasty became heir to the Kandyan throne. Sri Vijaya Rājasinha and his brotherin-law Kīrti Sri Rājasinha (1747-82) were eager to promote the Buddhist cause as a way to consolidate their royal power. Their South-Indian offspring and by consequence their position as strangers in a Sinhala environment easily explain the need of this policy. Of course, there was also a personal drive. From the sources, however, it is difficult to interpret fully their motivation and therefore we have to stick to the facts. What we know is that both Kings tried to invite *bikkhus* from an orthodox *Theravāda* nation in South Asia to restore the Sri Lankan Sangha Order by performing the Higher Ordination or *Upasampadā*.

Sri Lanka in colonial times was an isolated nation with limited international contacts. In the 16th and 17th centuries there had been religious contacts with the Kingdom of Arakan which were still in memory in the 17th century. Therefore, it is understandable that the Nāyakkar Kings had Arakan in mind as a country where they could trust the true and orthodox character of Buddhism. Not aware of the political turmoil in this region, the Nāyakkars asked the Dutch East-India Company for help to

procure monks from Arakan to restore the Order of Sangha in Sri Lanka. This article will reveal that no Buddhist monks from Arakan have set foot on Sri Lankan soil during the 18th century. Nevertheless, it is proper to record some remarks on this abortive religious relationship and give some information from Dutch sources which show us the historical background of the *Upasampadā* which was performed on 20<sup>th</sup> July 1753 in Kandy in which monks from Siam (Thailand) were instrumental.

#### Restoration of the Sri Lankan Sangha order in 1753

"And thus after many years this feast of the great Ordination which for so long had been neglected in Lanka was re-established once more amidst the rejoicing of the populace, the triumphant noise of drums, chants and five kinds of music and the roar of cannon", tells us the Syāmavarnanāva, reflecting on the occasion of the Higher Ordination or Upasampadā in 1753, in front of the Daladā Māligava or the Temple of the Tooth. At last, after many years Kīrti Srī Rājasinha had been successful in restoring the extinct Sangha in Sri Lanka. Therefore, the Upasampadā of six novices in July 1753 was a glorious event, restoring the Sangha in Sri Lanka. However, it was Upāli Mahāthera from Siam who, with his retinue of monks sent by King Boromokot (1732-58) made it all possible to happen. This was the origin of the Siyam Nikāya or Siamese Chapter, patronised by the Kings of Kandy and that Siam. It could claim historical links with the famous sect of the ancient Sangha of the first monastery of Sri Lanka, the Mahāvihāra as well as with the Sinhala Order of Siam. The direct dealings of Sri Lankan monks with those of Siam commenced in the 14th century- by inviting a Sangharāja from Sri Lanka to Sukhodaya in Siam in 1339 to reorganise the order of the Sangha in that country. Almost a century later, in 1425, under the patronage of Parākramabāhu VI (1412-67) of Kotte, Siamese monks renewed their Ordination on a raft in the Këlani River, studied the doctrine and re-introduced the Sinhala Order in Siam.

#### Contacts between Sri Lanka and Arakan, 1433-1697

This occasion, however, which took place in the reign of Parākramabāhu VI of Kotte (1412 1467), had not left much trace in Sri Lankan memory. Religious contacts with Arakan might have been at least as important, as is shown by Catherine Raymond. After the foundation of

<sup>1.</sup> From the Syāmavarnanāva, quoted by L. S. Dewaraja, The Kandyan Kingdom of Sri Lanka, 1707-1782. Second edition, Colombo 1988, p. 117.

Mrauk-U in 1433, the last capital of Arakan, the religious between Sri Lanka and Arakan or *Rakkhangadesa* continued, even grew more important as ever before. The 'golden age' of Arakanese Theravāda Buddhism thus was unthinkable without the import of many copies of the *tripitaka* or scriptures from Sri Lanka. Close to the *Mahāmuni*, the famous image of the Buddha, libraries had been built to keep those holy texts, to be venerated by the Arakanese Sangha, Long before the gift to Siam of a replica of the Tooth of the Buddha, Arakan had got one in the reign of Min Bin (1531-71), placed in a relic shrine in the *Andaw stupa*. This demonstrates how much the two countries esteemed each others.<sup>2</sup>

Sri Lanka experienced a wave of European colonialism during this period. Occupation of the Maritime Provinces by the Portuguese negatively affected religious life, even in such a way that under Rājasinha I (1581-93) the *Sangha* became moribund. His successor Wimaladharmasūriya I (1591-1604) successfully sent envoys to Arakan to invite *bhikkhus* to come to the island to celebrate the much needed *Upasampadā*. It must have been strange to observe the King, dressed in the Portuguese fashion of the time and using the Portuguese language as the *lingua franca*. Nevertheless he acted as champion for the Kandyan cause. He repaired temples which had been destroyed, by the Portuguese. The *Daladā Māligāva* or Temple of the Tooth was constructed on his orders in the newly fortified city of Kandy and he restored the Buddhist *Sangha* by resuscitation the Higher Ordination in 1596.

During the reigns of his sucessors, Senarat (1605-35) and Rājasinha II (1635-87) religious life in the Kandyan Kingdom again became affected by negligence. As a matter of fact, one cannot leave out the impact of colonial rule when interpreting the causes of this religious degeneration. The Dutch East-India Company (VOC) entered an alliance with Kandy in 1638, and promised to oust the Portuguese competitors. So did the Company, however, basically nothing was substantially changed. The Dutch stayed and prepared to protect the country from the Portuguese for ever. Both parties were exhausted with warfare and the Sinhalese population in the lowlands brought to starvation. Only after the administration of father and son Rijcklof van Goens, the famous fighters, and after the death of Rājasinha II, the new Dutch Governor Laurens Pijl (1679-92) was able to

C. Raymond, Étude des relations religieuses entre le Sri Lanka et l' Arakan du XIIe au XVIIe siecle: documentation historique ét evidences archéologiques. *Journal Asiatique* 283 (1995), nr. 2, 469-462.

renew relations with Kandy. This change of policy was welcomed by Wimaladharmasūriya II (1687-07). Pijl's successors Thomas van Rhee (1692-1697), Gerrit de Heere (1697-1703) and Jan Simons (1703-1707) pursued this policy of more peaceful cohabitation. The new policy was based on the motto 'not to offend the King'. The Company even was inclined to assist the king when asked for, if only this help was given without affecting the Company's trade interests.

Wimaladharmasūriya II also had to remain in good relations with the Buddhist monks and wished to restore Theravada Buddhism, as his grand-uncle and name-sake had done successfully a century before. He co-operated with the Dutch and sent a scouting mission to Arakan, as called in Sinhala, Rakkangadesa. The documents in the Colombo Museum (Cūrnnikā Pota) and in the British Museum (Rakkanghasasana Cūrnikāva) as well as the Mahāwamsa and Cūlawamsa chronicles give ample information about the three missions made to Arakan for this purpose<sup>3</sup>. Dutch sources give supplementary information to the sources referred to above. The first mission of 1693 was to find out who the King of Arakan was at the time, and to examine the nature of Arakanese Buddhism, No formal credentials or presents for the King or special gifts for the Sangha were taken, only a letter in Pāli was given to be handed over to the King. On Thursday, the 7th day in the dark half of the month of Poson in the Saka year 1615, as referred to in the first Sinhala source, the three envoys and their retinue of twenty persons left Kandy and after four days journey arrived in Colombo. They were presumably lodged in Wolvendahl, in the resthouse exclusively reserved for envoys from Kandy. There they had to wait some days before they could embark on their vessel on 29 June. Three days later, 2 July, they weighed anchor and after six days the envoys disembarked at Tuticorin, the Company's main settlement in Madura. A week later they departed again and sailed to Arakan in 18 days and arrived close to the Kaladan River, which in Sinhala sources had been calculated as the 7th day in the bright half of the month of Nikini.

Soon after, the first missionaries were sent to learn about the orthodox character of Buddhism in Arakan and to find out details about the King. They moved upstream waiting for court officials to receive them. D. B. Jayatilaka, who summarised the Sinhala story in English, states that the Arakanese Court was very much surprised about the arrival of the

<sup>3.</sup> P. E. E. Fernando, The Rakkhanga-Sannas-Curnikava and the date of the arrival of Arakanese monks in Ceylon. *University of Ceylon Review*, XVII (1959), pp. 41-46.

unexpected Dutch ship to their territory.4 In 1665 the VOC had abandoned the settlement in Arakan in order to safeguard the Dutch trade interests in Bengal. The Arakanese were under the impression that the Company could act as an ally against the Mogul expansion by the Nabob of Bengal, Shayista Khan. In 1670 Chittagong and other Arakanese parts of Bengal were lost. It was a major blow to King Sandathudamma (1656-96) of Arakan. Therefore, the Arakanese were rather suspicious in 1693 and asked why the Kandyans used a Dutch vessel and inquired whether any merchandise were on board. The Kandyan chiefs could disprove this suspicion by revealing the nature of their visit. After this and many other interrogations, which took place during the days after their arrival, the envoys were admitted to the Court in a pompous procession and escorted by royal elephants. During the audience they handed over the Pāli letter. The King promised to help and asked them to wait for a formal reaction, which indeed was written.

With this Royal Letter the chiefs arrived in Kandy, nearly a year after their departure. The letter from the King of Arakan was covered in silk, sealed and deposited in the Royal Treasury or Maha-Aramudala, on Sunday 29 april 1694, full moon day of the month of Vesak of the year Bhava. Only two months later, on 28 June 1694, obviously at the first suitable and auspicious moment, the letter was transferred to a pavillion set up for the occasion near the  $B\bar{o}dhi$  tree in front of the palace. The seals were broken, the silk cover unwrapped and the letter read before the King. After this the letter was wrapped and sealed again and filed in the palace archives.

Two years later a second mission arrives in Arakan, with gifts to be presented to the King, to the Sangha and to the Mahāmuni, being the prestigious and venerable statue of the Buddha. Among these presents were 550 sets of religious texts, ata pirikaras (eight utility articles) and other offerings, in consequence to this visit, some thirty three bhikkhus under the guidance of the Venerable Satanana and Longrapungi embarked on two ships from Arakan for Sri Lanka, as indicated in the Dutch sources. After their arrival in the island, representatives of Wimaladharmasūriya II accompanied the Arakanese bhikkhus all the way from Company's land to Kandy. There the King received them personally and arranged them to be lodged in the Malvatta Vihara, on Thursday 25 March 1697. Some time later Higher Ordination (Usampasadā) took place in front of the Temple

<sup>4.</sup> D. B. Jayatilaka, Sinhalese embassies to Arakan. JRASCB, XXXV (1941), pp. 1-6.

of the Tooth. Three and a half month later the Arakanese bhikkhus returned to their fatherland. On 12 July they crossed the border between Kandyan and VOC territory, Governor Gerrit de Heere was informed of this event on the 20th of July, while on tour in Jaffna Two weeks later the Governor, still on circuit tour, received a copy of a letter from the King of Kandy addressed to the King of Arakan, 'Moeroepia Damma Ragia' (King Marupya, who usurped the throne from 1696-1698). This copy was sent as an attachment to a memo, dated the 10th of August and signed by the Political Council in absence of the Governor. This is recorded in the official diary of his circuit tour to Jaffna.6 Ten years later, the then Governor Joan Simons in his memoir to his successor wrote: "It is said that the late King [Wimaladharma II) carried no correspondence with any of the neighbouring kings or nations, except that in the year 1697 some priests were brought from Arakan in two of the Company's vessels, for the purpose of reviewing and promoting the religion which was nearly extirpated by Raja Singa. These priests returned the same way after completion of their work".7

#### Looking for monks again, 1739-42

After ten years of the resuscitation, a rapid degeneration of the Order of Sanga commenced. This was badly reflected on the administration of Narēndrasinha (1707-39), the last King of the Perādeniya dynasty. Dewaraja quoting the *Cūlawaṃsa* states that degeneration of monks "cherished evil, bad moral living, followed false doctrine, took pleasure in the maintaining of women and children and in domestic duties and devoted themselves to unseemly professions such as astrology, medical activity and the like." Hinduism and popular varieties of Buddhism emptied the essential doctrine of its meaning, to such an extent that in 1753 the Siamese monks felt confused and shocked by these aberrations.

Wilhelm Geiger (ed.), Cūlawaṃsa being the more recent part of Mahāvaṃsa. Reprint, New Delhi, 1992. Part II, 239 note 1 mentions the Higher Ordination took place at Gëtamba.

<sup>6.</sup> Diary of occurences druing the tour of Gerrit de Heere, Governor of Ceylon, from Colombo to Jaffna, July 9 to September 3, 1697. (Translation by Sophia Anthonisz.) Colombo 1914, p. 8.

<sup>7.</sup> Memoir of Cornelis Joan Simons, Governor and Director of Ceylon, for his successor Hendrick Becker, 1707 (translated by Sophia Anthonisz.). Colombo 1914, p. 7.

<sup>8.</sup> Lorna Dewaraja, Thailand repays her debt to Sri Lanka: a study of the cultural contact between the two countries from the fifteenth to the eighteenth centuries. *Sri Lanka and dthe Silk Road of the See*, ed. S. Bandaranayake. Colombo 1990, pp. 253-259.

In 1739 a new dynasty of rulers in Kandy took over the royal sword. Sri Vijaya Rājasinha (1739-47), a younger brother of the South Indian wife of the last Sinhala King who had no family ties at all with the Kandyan nobility succeeded the throne. He, however, had been educated as a Buddhist prince, and might have understood quite well how to lay the foundation for his political power. This young boy, born to a Hindu family had distant relationship with the Nāyakkars of Madurai, realised that he was the defender of Buddhism and its cause in Sri Lanka. Accordingly, he embarked on the nationalistic revival of Buddhism so ambitiously built up by his successor Kīrti Srī (1747-87).9

In 1740, King Sri Vijaya Rājasinha requested the Dutch Governor in Colombo to make available a ship for a mission "to a country where the Theravāda Buddhist *Sangha* existed". He expected that he might be as successful in restoring the Sangha as his Singalese predecessor Wimaladharmasūriya II did in 1697. The discussions and decisions of the Council meeting held on 20 June 1740, are summarized in the minutes of the Political Council. "It was decided to accomodate the Court with a yacht to transport Kandyan envoys to Siam". It should be noted that no mention had been made about Arakan or Pegu but Siam. The real destination, however, is recorded in other Dutch sources. In 1751 Governor Stein van Gollenesse (1743-51) resignated. In the 'Memoir", left for his successor Gerrit Joan Vreeland (1751-52) Stein van Gollenesse recalled the mishap of this expedition and stated "You are not ignorant of the bad success of the first deputation sent from here to Pegu for this end of the year 1741 by the yacht *Constantia* which perished on that coast". <sup>11</sup>

Sinappah Arasaratman, the translator and editor of this Memoir of Van Gollenesse, reconstructs the growing friendly relationship between Kandy and Colombo with the help of the correspondence between Colombo and the Governor-General and Councils in Batavia. In a letter of 12 November 1739 Governor Van Imhoff reported on the Dutch undertaking

<sup>9.</sup> This revival sometimes is called 'national' or 'nationalistic'. The religious policy of the Nāyakkar Kings had certainly aslo as a goal to strengthen the Crown. One may doubt if 'Sinhalese' or 'Kandyan' sentiments were at stake.

<sup>10.</sup> R. G. Anthonisz, Report of the Dutch Records contained in the Government Archives, Ceylon. Colombo 1907. An impressive series of Council Minutes are kept in the Sri Lanka National Archives, Colombo. For June 20th 1740, see: SLNA 1/78.

<sup>11.</sup> Memoir of Julius Stein van Gollenesse, Governor of Ceylon, 1743-1751, for his successor Gerrit Joan Vreeland, 28th February, 1751 (translated and edited with an introduction by Sinappah Arasaratnam). Colombo 1974, p. 48.

to help the King to procure brides from South India, Some Tamil officials in the service of the VOC accompanied the envoys to help in the negotiations. It is recorded in a report of April. 1740, sent to Batavia that the enterprise proved successful and, two brides am their retinue arrived in three themes, escorted by a Company's sloop. Another report, signed on 6 August 1740, refers to the King's request for assistance in transporting an embassy to Siam or to other countries in Southeast Asia to look for High Priest of Buddhism and to invite them to Ceylon to re-establish the Order of Sangha by re-introducing the higher ordination in order to and purify and strengthen the clergy. Therefore a ship was needed. Arasaratnam that the expected positive affects on Dutch-Kandyan relations directed the decision of the Dutch Governor and Councillors in Colombo to ask for approval from their superiors in Batavia, The Batavian Government responded positively, and as a result of this the Governor in Colombo had an official backing when he offered the yacht Constantia to transport Kandyan envoys to Pegu. This event was reported in a letter to Batavia dated 20 February, 1741.

Three days after this report was sent to Batavia, the yacht Constantia left the roadstead of Colombo on 23 February 1741, having on board a Kandyan mission lead by Doranagama Mohandiram. After a stop in Batavia from 28 April until 4 June, the party set sail for Malacca. Again the Kandyan Missionaries had to have patience, for they had to stay in Malacca from 19 June until 6 July. A month later, due to bad weather conditions, they lost two anchors. On the 10th of September it proved the ship was not sailworthy anymore. The shipper decided to abandon ship and to use the boat to reach the coast of Artaban. Two days later an English vessel picked them up. However, when changing to the English vessel the weight of too many persons at one side of the little boat caused another accident. The boat capsized and some Kandyans among whom one of the three envoys, were drowned. The survivors of the retinue and two envoys, and the complete Dutch crew were safely delivered in Siriam at the estuary of the Irrawaddi River. There the Kandyan missionaries asked for transport to Pegu but the English refused. Another English ship transported the Kandyans and the Dutch to Tegenapatnam, in the Coromandel Coast. The Kandyan missionaries had no other choice than to return from there to Sri Lanka. On 16 March 1742, about a year after the start of his unsuccesful mission, Doranagama arrived in Colombo. On his returned to Kandy, Doranagama Mohandiram complained to the King, accusing the Dutch of bad navigation techniques and of unpolite behaviour. A comprehensive file related to this

mishap was sent to Batavia as well as to the Directors of the VOC in the Netherlands. We find an extract in the Colombo Daghregister of 16 March 1742: "Today, Friday in the afternoon, the sloop Hindersteijn arrived from Mannar, bringing the Kandyan ambassador Domegamme Mohandiram, coming from Pegu." The diary gives ample information on what happened on arrival. At 4 pm, special commissioners sailed to the sloop to welcome the Kandyan courtier. The boat was fitted with a sun shelter of red cloth in order to honour the high guest. The native soldiers of the Governor's guard offered their militairy salute. The Sinhalese musicians performed their ordinary skills Dornegamme preceded to the residence of Governor Daniel Overbook with an escort. All higher officials were present at the reception. At Dornegamme's special request, the Kandyan monks who arrived there were also welcomed at the audience of the Governor. This followed the usual exchange of polite phrases. The Governor said he was pleased to find Dornegamme in good health after the unfortunate voyage. Dornegamme in his reply said that the mishap was very unhappy for the King as well as for the Company. His reception in Batavia and Malacca had been very pleasant, however, the last section of the voyage had been very dangerous. He had been warned against the risks of this route. "I had no choice but to obey the King's orders", he added. Then he complained about the behaviour of the Dutch in Siriam. Nevertheless, he had been able to carry presents to the King of Pegu, who in return gifted him with a purple velvet, decorated with gold ribbon from Suratte. He could have been successful in bringing bhikkhus to Kandy if not the yacht had been wrecked. The Governor silenced after this last remark. Then the Mohandiram asked for a tailor to make a robe according to Kandyan fashion, since the cloth from Pegu was not suitable for a courtier. After a while Dornegamme was accompanied to the resthouse near Pas Naklegamme, just outside the limits of Colombo, After having been received by the Governor during the farewell audience, Dornegamma left for Kandy, on Tuesday 20 March 1742.12

In the Dutch VOC-archives we also find an account of the officers of the *Constantia*, reporting about the journey from the day of departure in Batavia till their arrival in Siriam. The wreckage of 10 September was caused by the English pilot and his mate, they wrote. This account was written and signed in the English settlement of Siriam, on 23 October 1741. In a report sent to Steven Vermondt, Dutch chief with the rank of under merchant in Portonovo, a small VOC-settlement at the coast of

<sup>12.</sup> SLNA, 1/3050, Extract of the Colombo Diary, 16. 03. 1742.

Coromandel, we find information on the efforts made by Dornegamma to complete his mission. The report, signed on 16 February. 1742 in Tegenapatnam, justifies the expenses made on behalve of the Kandyan envoy, as 2,000 rixdollars, which had been necessary to buy new presents for the King of Pegu, This report further refers that the Kandyan envoy proposed to travel overland to the English settlement of Madraspatnam and continue from there in a leased vessel to Pegu, which cost 33 1/3 pagodas. The presents cost 200 pagodas. The envoy needed these desperately, since he did not dare to leave for Sri Lanka without having met the King of Pegu.

The Dutch Government of Coastal Ceylon was eager to inform the Directors at home. The journal of the boat of the yacht *Constantia* was one of the reports sent to The Netherlands. Its short account starts on Monday, 11 September 1741, and gives a list of the passengers and crew who were saved after the boat capsized on 12 September 1741. They consisted of two Kandyan envoys, the shipper, the first and the second mate, the quartermaster, a carpenter, ten sailors, the English pilot and his servant being a freeman from Pegu, a clerk from Malacca who was to act as interpreter at the Court of Pegu, and finally a small boy from Sri Lanka being a young slave belonging to the master Earlier one Kandyan monk and a servant had left the yacht *Constantia* on 7 September, before the pilot came aboard. They had planned to travel overland to the capital of Pegu. The report signed in Jaffna on 27 February 1742, records that altogether there were 21 heads.

From Jaffna Dornëgamma sailed via Mannar to Colombo. There he arrived March 16th 1742, as mentioned above. It is not clear yet what actually happened in Siriam and Tegenapatnam. No account could be found relating to the visit to the Court of Pegu by the Kandyans, What refers to this in correspondance between Kandy and Colombo, and in other Dutch records now in Colombo and The Hague, is that the Court of Kandy was furious, especially since they suspected the Governor of having delayed the news about the mishap. Again and again they asked when and what date Colombo had received the news about it, and from what sources. The Dutch evaded the question, and even more, they bluntly underlined in their answering letters the high costs the Company incurred, suggesting that the Kandyan Court should compensate for these expenses. The Court of Kandy in return refused even to discuss this matter arguing that they also had incurred considerable losses.

### How to convince the court, 1742-46

From a letter written by the Dutch Governor Julius Stein van Gollenesse to the Court of Kandy, dated 29 October 1744, refers that in 1742 fresh letters had been sent by the King of Kandy, through the Company, to the Kings of Pegu and Arakan. Van Gollenesse refers to these letters and stated that the Dutch Governor of Coromandel had not been able to deliver these letters to the expected destination. The Governor further wrote that all efforts made had been without success "since both kingdoms had been disturbed by wars and internal troubles, and as a consequence the people and especially the priests had fled to other places". Further in this letter the Governor Van Gollenesse for guidelines that he should forward to his colleague, the Dutch Governor in Coromandel to retain the Royal Letters there awaiting better times or to return them via Colombo to the Court of Kandy?<sup>13</sup>

In the 'Royal Letter" signed 19 January, 1746, which was to be presented to the King during the audience in Kandy of that year, the Governor largely dwelled on His Majesty's desire to send a mission to places "where the Buddhist religion was pure and orthodox". Earlier he wrote, he had communicated to the Court that a mission to Pegu was out of the question, as the wars there are still continuing. To his astonishment the courtiers had retorted that Pegu was in and that the story about troubles and warfare in that region was only fabrications by the Governor. This made the Governor feel sad, he wrote in the said letter of 19 January, for never before the Company had been accused of uttering lies. Nevertheless, the Governor continued in his letter, the Company would prepare a ship to send envoys to Batavia and keep the vessel waiting there till the end of that very month.. Any refusal of this offer, he remarked, could cause a long delay because of adverse winds during the monsoon.

In the written instruction of 18 January 1746, the two ambassadors were exactly prescribed how to answer to certain questions. Certainly, this was the usual procedure for all ambassadors who were sent annually to Kandy. Questions were expected related to the Kandyan Royal Letters, still waiting in Nagapattinam. A request from Kandy to bring them back had been communicated to Colombo only shortly before the departure to

<sup>13.</sup> NA, VOC 2621, Governor Julius Valentijn Stein van Gollenesse to the Court of Kandy, 29/10/1744.

<sup>14.</sup> NA, VOC 9897, Governor Julius Valentijn Stein van Gollenesse to the King of Kandy, 19/1/1746.

Kandy of the Dutch ambassadors. That request stated: "to collect the King's Letter and carry it to a place where the Buddhist doctrine is practised in a pure orthodox way, to get a reply in the Pāli language and to send it to Kandy, accompanied by a letter of the Honorable Governor, indicating the name of the King and his Realm, its government and the nature of the priests". If this subject was touched, the Dutch ambassadors had to answer that such a request was received only quite recently and that no action had been taken yet. Furthermore, they must stress that the execution of this request might take years. One year to carry the 'ola' from Nagapattinam to Batavia and another year to send it to Siam, one more year to get an answer to the Kandyan Court. Yet another one or two year's necessary- to bring Kandyan envoys via Batavia to Siam and finally another year for their return to Kandy. Therefore, the ambassadors had to how to achieve its goal. The King might prefer to send envoys straight away to Batavia in that case they should embark not later than end of March. Thus, they could arrive in Batavia at the end of April or early May, which would be just in time to transit for ships leaving for Siam. In such a case, the envoys would be able to return to Sri Lanka in 1747. A later departure from Colombo, the Dutch ambassadors should add, might cause an unwanted extension of the stay in Batavia of nearly one year, depending on the change of prevailing winds. The Dutch ambassadors communicated this, as they were instructed. 15

One should not certainly forget to view the events related to the restoring of the Sangha in a broader context. The Court was not happy about the closure of the ports by the Dutch. All trade, such as the export of arecanuts and the import of cloth from Coromandel had to through the hands of the Dutch. The Nayakkar family closely linked with South-Indian trading tradition and the courtiers themselves were furious about it. Their economy was just tapped off by the Dutch without benefitting the Sri Lankans. As a reprisal, the Court time to time threatened to withdraw consent for the peeling of cinnamon in the King's territory. Sometimes protesting Chalias were supported and strengthened their cause. This resulted in welcoming them many times when they fled to Kandyan territory. In certain instances, the Court refused to give consent to admit them to Kandyan territory for peeling cinnamon there, and to transport the costly bark to Company's territory. The two parties, however, were dependant of each other. The Company occupied most of the sea shores and had the military power to enforce the status quo of this remarkable and odd

<sup>15.</sup> NA, VOC 9897, Instruction for the Dutch Ambassadors, 18/1/1746.

cohabitation. Therefore, the dependency was rather unilateral when seen from the Kandyan perspective.

However, that might have been the case, the Company had to look after her economical interests, even more so after earlier refusals by the Kandyan King to peel in Kandyan lands. Therefore, this Embassy of 1746 under Richard Minnen was meant as a kind of "good will" mission. The Gentlemen Seventeen in Holland, who got copies of all relevant correspondence and other documents, had followed the developments in Sri Lanka. In their 'general despatch' to Batavia, September 14th, 1748, they reflected on the policy to be followed concerning the King of Kandy. "Bring him in a good mood", they wrote, "flatter him, do everything which does not injures the honour of the Company". Therefore, assisting the Court logistically by transporting Kandyan envoys to other Buddhist nations, could only foster the cause of the Company. "Only if our possession is at peace, the Company can reap the fruits of this dearest conquest", the Directors in Holland wrote. A copy of this letter to the authorities in Batavia was directly sent to Colombo, to instruct and guide the Governor in his policy towards the Court of Kandy.16

The Court was not too reluctant to ask for favours and even for help, even in a period of tense relations with Colombo, This can be demonstrated by the Kandyan request for medical assistance to the King In 1746 Srī Vijaya Rājasinha (1739-1747) already was a very sick man which lead to a situation where the powers of the First Adigar Ähëlepola was strengthened. On his request, it must be noted, a special mission had left Colombo 15 December 1745, with a surgeon and much to the surprise of the King a 'Cabinet of Rarities' filled with medical samples or simplicia, including dead parts of animals17 The Dutch party, leaving behind the surgeon, returned 18 February 1746, carrying a letter from the said First Adigar in which he touched up on the foreign mission, among other matters such as the disputed frontiers between Kandyan and Company's territories. On 21 February the translation of this and other letters was completed. The First Adigar wrote to the Dutch Dissave of Colombo, through whom all official mail was directed to the Governor where he stated on the mission to Arakan: "Since the Heeren Hollanders had brought in the past priests from Arakan for the augmentation of the Buddhist doctrine, His Majesty

<sup>16.</sup> SLNA, 1/824, Extract [concerning Ceylon] of the General Letter from the Gentlemen Seventeen to the Governor-General in Batavia, 14/9/1748.

<sup>17.</sup> NA, VOC 9898, Report by Jacob Heeser, 4/1746.

approves to engage in similar entreprise again Therefore, His Majesty would be pleased to learn from the Honorouble Governor the name of the present King of Arakan, the nature of the Buddhist priests and their way of life and what trouble and dangers might be involved in sending a mission there". This letter was confusing to the Dutch as to why this sudden focus on Arakan? Information about this might be brought home from Kandy by the ambassadors who had left January 19th for the regular embassy to Kandy. But that was not the case. As far as the Kandyan foreign mission was concerned nothing was accomplished during the annual embassy of 1746.

On the 12th of June, 1746, the Dissave of Colombo received a letter from the Dissave of the Three and Four Korles. Since his province was bordering Dutch territory, the former was the mouthpiece of the Dutch Governor; the latter acted usually as spokesman for the Court. In the 'ola' translated on 13 June by the official translator P. Philipsz., the Dissave was informed that the departure of three courtiers and their retinue to Colombo has been planned to take place on the 15th June, "to send the said persons with an ola to Arakan."20 It was assumed that the Company would prepare ships to transport the envoys. The letter might have surprised the Governor, as this was not in line with his policy. He presumed that a clear answer would stop the envoys. Therefore, the Dissave of Colombo wrote a letter, dated 21 June, 1746, requesting to hold up the departure of the envoys who were about to leave for Colombo with an ola for the King of Arakan and stated "Since the persons sent by the Governor from Nagapattinam to Arakan, to investigate any impediments for His Majesty's envoys to set out for this country, had not returned yet, one cannot know yet what message they would bring". He concluded this letter with an interesting suggestion to his Kandyan counterpart for setting up of an extra post between the Caimelle River and Chilauw to accelerate the speed of delivery of possible news from Arakan about the matter of getting 'priests of the pure Buddhist doctrine'.21 It is not clear that whether they took any action to implement the second issue. However, the first issue was solved in the way the Governor wanted. The envoys for Arakan were thus withheld.

<sup>18.</sup> Heeren = Gentlemen.

<sup>19.</sup> SLNA, 1/3298, Report of the embassy to Kandy, 19 January-6 April 1746.

<sup>20.</sup> NA, VOC 9897, Translation of Sinhalese ola from the Dessave of Three and Four Korles to the Dutch Dessave of Colombo, 13/6/1746.

<sup>21.</sup> NA, VOC 9897, Concept ola from the Dutch Dessave of Colombo to the Dessave of the Three and Four Korles, 21/6/1746.

Three months later, on 4 October, Kandyan envoys arrived in Colombo. They brought with them a letter from the King, dated 25 September 1746. The translation of the letter was available for discussion by the Governor and his Council on the day after the arrival of the envoys. The letter referred to the earlier promise made by the Governor to inquire about the state of affairs in Arakan in order to bring priest from there "to augment the Buddhist doctrine". Since then no news had been communicated regarding these inquiries. He was eager to be aware of the current situation, "because his predecessors had been so succesful in bringing priests from Arakan and continuing the Buddhist doctrine, of which the Dutch Gentlemen certainly should be aware of the fact themselves".22 The Governor could easily understand that this text did not differ very much from the one sent earlier by the First Adigar. His comments were reserved until the next conference with the Kandyan courtiers, whom he would receive at the 'Farewell Audience' on Friday, 7 October 1746. The envoys were brought from their lodge in Wolfendahl to the Castle of Colombo in two of the Company's official carriages with due honours. As usually the Kandyan Chiefs made a sightseeing tour through the Castle. Special attention was given to the printing press, which had been installed during the term of office of Governor Van Imhoff in 1739. The tour of the Kandyan courtiers ended with a visit to the Governor's House.

Governor Stein van Gollenesse apologized for not being able to bring any good news. His colleague in Coromandel had tried everything possible, but in vain. They had written him informing that it was impossible to send for priests from, Arakan, as "at the moment this realm, not less than Pegu, has been troubled by heavy internal wars, and within several years six kings have been murdered, one after the other. As a result of that no Dutchman could visit there without fear of death."

The Kandyans replied that the situation might change after some time, repeatedly stating that earlier Dutch Governors had been instrumental to bring priests from Arakan to Kandy. The Governor, however, reiterated by saying that he could not give any guarantee about any succes. While waiting for better times he might lose the possibility of performing his duty and help the King in obtaining Buddhists priests. The Governor therefore, suggested that a trip to Siam be organised as the Company had a settlement there. Then the Kandyan envoys asked which coast was more

<sup>22.</sup> NA, VOC 9897, Translation of Sinhalese ola of 25/9/1746, Srī Vijaya Rājasinha to Governor Julius Stein ven Gollenesse.

distant, Siam or Arakan, The Governor, in reply to this question said the route to Siam was longer, but safer. "Arakan has dangerous waters, which caused accidents to ships and men, though it is to be hoped that such misfortunes may not happen always", the Governor added. The Governor tried to convince the courtiers by saying that if the departure could be planned in the good season, it would take only a month to travel to Batavia and another one month from there to Siam.

The courtiers were very stubborn with all these views expressed. The ola that they had brought with them referred only to Arakan and Arakan only. It was the land where they had succes in earlier occasions whereas the Court knew nothing about the state of affairs in Siam. The account of this conference in Colombo is very vivid. The Dutch preferred Siam to Arakan as there was no risk involved. The Governor repeatedly stated that Siam was safe. The kandyan envoys said "no, it isn't the Dutch Governor replied that 'yes, it is' and the dialogue continued in that manner. The Governor at last suggested that the Governor-General in Batavia might be able to find ways to send for priests from Siam without a fact finding mission by Kandyan chiefs at all. The envoys repeated that the King would like to have more information about the country, its King and manners and morals of the inhabitants there. Then only the courtiers could be sent with presents and follow the procedures and give the necessary respect.<sup>23</sup>

The resistance of Kandyan envoys to travel to Siam could be easily justified. The adventures with the ship *Constantia* were still fresh in their memory. They were well aware and had confidence on the Arakanese role in restoring the *Sangha* a century before.

On 13 October the Governor wrote to the First Adigar and informed him about the arrival of a ship in Nagapattinam which had been earlier to Arakan by the Governor of Coromandel, Galenus Merssen. The Dutch envoys visited there had reported that "the war there was being waged even heavier as was the case in Pegu. Accordingly, the hope of bringing priests from there was beyond reality." After a long explanation the Governor again suggested Siam as the best place. No wars have disrupted the lives of the people there and matters could be easily handled with the Dutch settlement there. Travel arrangements too could be arranged without any problem and free of costs. In this manner the Company was able to

<sup>23.</sup> NA, VOC 9897, Report of the Conference othe Kandyan envoys andthe Dutch Governor, 7/10/1746.

transport the Kandyan envoys to Siam via Batavia. The Dutch Governor wrote to the King informing that a quick decision would be advisable, because of the change of the monsoon. "The desire of a thirsty soul wanting a drink of fresh water, cannot be stronger than my hankering after the honour to bring these priests this way", the Governor wrote humbly but full of diplomatic flattery.

The Governor also referred to another question. Earlier the Court had asked to buy a quantity of 1000 rubies from Pegu to make a costly ornament for the King. The Governor informed that the rubies were difficult to get at that moment as a result of the prevailing troubles in that region. However, the Governor of Coromandel had been able to collect only 52 pieces as samples. The Governor as a gesture of good will and to please the Court presented a magic lantern, being "an extra curious work from Europe which makes beautiful shows in the dark." The man who was sent with it could demonstrate a show with a lot of tricks. In this way the Governor expressed his intention of pleasing the Court of Kandy.<sup>24</sup>

## First Sri Lankan delegation to Siam, 1747 and its aftermath till July, 1753

At last the Court accepted the proposals by the Dutch Governor. A delegation of chiefs left Ceylon as passengers of the East-Indiamen *Woitkensdorp*. This ship, owned by the Amsterdam Chamber of the East-India Company, had called in Sri Lanka on its way to Batavia. It safely arrived in Batavia on March 15th. The *Sara Jacoba*, one of the many Dutch ships which formed the permanent fleet in Asia, had been waiting at the roadstead of Batavia with the explicit task to bring the news about the safe arrival of the Kandyan chiefs. On 17 September, the *Woitkensdorp* anchored at the roadstead of Colombo. The day after, the Governor Stein van Gollenesse wrote to Kandy that the Kandyan envoys had been received at Batavia with exceptional pomp, honour and respect as they have been sent by "the greatest monarch and supreme ruler of Sri Lanka". The Governor expressed his wish to act as intermediary and to pass the cordial greetings from the Governor-General in Batavia, Baron van Imhoff who formerly served as Dutch Governor in Colombo.<sup>25</sup>

<sup>24.</sup> NA, VOC 9897, Letter from Governor Julius Valentijn Stein van Gollenesse to the First Adigar, 13/10/1746.

<sup>25.</sup> NA, VOC 2693, Letter from Governor Julius Valentijn Stein van Gollenesse to the King of Kandy, 18/9/1747. On the order of Governor-General, Gustaaf Willem Baron van Imhoff, the *Sara Jacoba* had been waiting on the roadstead of Batavia till the departure of the envoys to Siam. Only then it left to bring the news to Colombo.

The three envoys sent this time reached Siam without too many problems. However, the mission ended in a failure. Soon after the arrival of envoys in Siam, news reached at the Siamese Court to the effect that Srī Vijaya Rājasinha had died. The "Royal Letter' from Kandy carried by the Kandyan envoys lost its significance. The Siamese King could not arrange monks without having confidence of the new King. The young Nāyakkar, Kīrti Srī Rājasinha (1747-87) took up the continuity after August, 1747. Initially the King had to establish personal prestige and political power amidst the Sinhalese nobles at the Court. Only in January, 1750, the Company officially got news about the ascendancy to the throne of Kīrti Srī Again the Company was asked to assist in sending a Kandyan mission to Siam. The relations between the Company and the Court of Kandy had been problematic during the reign of the late king. The succession to the throne by Kīrti Srī had not changed this situation. One of the disputes had to do with the Kandyan refusal to sent back some 800 cinnamon peelers who had fled away from Company's territory. How tense relations were we learn from discussions held in the Political Council in Colombo. On 17 February, 1750, envoys from Kandy had brought an 'ola" from the Court. After translation it was found that the letter contained a complaint about the way the Company had tried to blackmail the Court by threatening to cancel any further action to assist the King in sending Kandyan envoys to Siam. The Political Council decided at its meeting of 28 February that a sharp statement should be made about this and other pending issues during the coming conference with the Kandyan envoys. On that occasion the Governor would underline the great efforts and expenses the Company had made in the past to assist the King with foreign missions. Then the Governor would proceed and express his disappointment about the refusal to release the Chalias, This only could be seen as a blow in his face. Such an unfair treatment had never occurred before. Therefore, a reconsideration of future operational assistance in sending Kandyan envoys to Siam was right and justified, the Governor would conclude, as "the detainment of the cinnamon peelers had caused so much damage to the Company's interest, that one could not tolerate this anymore."26

Both parties had to climb down. One could not do without the other, and both parties lacked the power to change the situation of cohabitation by force. The Company needed good relations with Kandy in order to

<sup>26.</sup> NA, VOC 2726, Minutes of the meeting of the Polical Council of 28/2/1750. With thanks to Nirmal Dewasiri, University of Colombo, who drew my attention to this document.

continue its lucrative cinnamom trade. Thus the Company arranged for transportation of a new mission to Siam.27 After a lot of adventures the envoys arrived in Ayuthaya. That time the credentials were accepted without any problem and as a result of this a Siamese delegation of monks could be assembled and sent. The happy news of these developments was brought to Sri Lanka by the Kandyan envoys in January 1753. Before they left for Kandy the envoys reported on their Journey during their conference with the Governor at Thursday 16th of that month.28 Soon after they left for Kandy, On 30 May 1753, the Dutch sources further reported that a group of Siamese monks had arrived in Trincomale and proceeded to Kandy. This time the group was lead by Ven. Upāli along with the native monk Wëlivita Saranankara Thera who took necessary steps to restore the Sangha community in Sri Lanka. 'The Sangha which had become virtually moribund" to quote Kotelawele, "with no leadershop or organisation, was given form, shape and official recognition".29 For decades the Nāyakkar Kings had been looking for monks from Arakan to restore the Sangha and to consolidatate the royal power. Fate decided differently. With the Higher Ordination of 20th July 1753, the Siamese Chapter in Sri Lankan ecclesiastical history commenced.

<sup>27.</sup> Stein van Gollenesse clearly reveals the Dutch 'agenda' in these affairs. In his 'Memoir' he wrote: "In the meanwhile we live with them now for six or seven months in a perfectly good understanding for which it is possible that the trouble and expence which the Company takes to procure for them the long expected priests of the Buddhist religion from Siam have contributed not a little. .. In this manner we live with a Court whose friendship is necassary to us for a peaceable enjoyment of what the land yields ..". Memoir of Julius Stein van Gollenesse, Governor of Ceylon, 1743-1751, for his successor Gerrit Joan Vreeland, 28th February, 1751 (translated and edited with an introduction by Sinappah Arasaratnam). Colombo, 1974, p. 48.

<sup>28.</sup> SLNA 1/3059, Extract of the Colombo Diary, 16/1/1753.

<sup>29.</sup> D. A. Kotelawele, The VOC in Sri Lanka, 1688-1766: problems and policies, in. K. M. de Silva (ed.), *History of Sri Lanka*, Volume II (c 1500-c 1800). Peradeniya 1995, 290.

#### REFERENCES

- Anthonisz, R. G., Report of the Dutch Records contained in the Government Archives, Ceylon, Colombo 1907.
- Cūlawamsa being the more recent part of Mahāvamsa, Wilhelm Geiger (ed.), Reprint, New Delhi 1992. Part II.
- Dewaraja, L. S., The Kandyan Kingdom 1638-1739: a survey of its political history, K. M. de Silva (ed.), *History of Sri Lanka*, Vol II, Peradenya, 1995, 183-209.
- Dewaraja, L. S., *The Kandyan Kingdom of Sri Lanka*, 1707-1782, (second edition), Colombo, 1988.
- Dewaraja, Lorna, Thailand repays her debt to Sri Lanka: a study of the cultural contact between the two countries from the fifteenth to the eighteenth centuries, S. Bandaranayake (ed.), Sri Lanka and the Silk Road of the Sea, Colombo, 1990, 253-259.
- Diary of occurences during the tour of Gerrit de Heere, Governor of Ceylon, from Colombo to Jaffna, July 9 to September 3, 1697. (Translation by Sophia Anthonisz.) Colombo, 1914.
- Fernando, P. E. E., The Rakkhanga-Sannas-Curnikava and the date of the arrival of Arakanese monks in Ceylon, *University of Ceylon Review*, XVII (1959), 41-46.
- Hall, D. G. E., Studies in relations with Arakan, in: *JBRS* 26-27 (1936-1937), 67-97 (Kraus Reprint 1977).
- Jayatilaka, D. B. Sinhalese Embassies to Arakan, JRAS(CB), XXXV, 1941, 1-6.
- Kotelawele, D. A., The VOC in Sri Lanka 1688-1766: problems and policies, K. M. de Silva (ed.), *History of Sri Lanka*, Vol II, Peradeniya, 1995, 233-280.
- Memoir of Cornelis Joan Simons, Governor and Director of Ceylon, for his successor Hendrick Becker, 1707 (translated by Sophia Anthonisz.). Colombo 1914.
- Memoir of Julius Stein van Gollenesse, Governor of Ceylon, 1743-1751, for his successor Gerrit Joan Vreeland, 28th February, 1751 (traslated and edited with an introduction by Sinappah Arasaratnam). Colombo, 1974.
- National Archives, The Hague (NA): VOC 2621, 2645, 2693, 2756, 9897, 9898.
- Raymond, C., Étude des relations religieuses entre le Sri Lanka et l' Arakan du XIIe au XVIIIe siecle: documentation historique et évidences archeologiques. *Journal Asiatique* 283 (19995), nr. 2.
- Sri Lanka National Archives, Colombo (SLNA), 1/824, 1/3050, 1/3270, 1/3298, 1/3305, 1/3308, 1/3309.

# AN ACCOUNT OF KING KIRTI SRI'S EMBASSY TO SIAM IN 1672 SAKA (1750. A.D.)\*

### Translated from the Sinhalese by P. E. Pieris

### Introduction

The learned Ratanapāla Sthavira, who wrote the Sinhalese translation of the Vimāna Wastuwa in the Saka year 1692 (1770 A.D.), has left a short sketch of the history of the decline of the priesthood in Lankā and of the attempts made under various kings to re-establish it on a sound basis. He says:—

Two hundred and forty years after the death of our Lord Buddha, the shelter of all the worlds, who departed this life after he had for forty-five years showered on all the heavenly food of his doctrine, and had accomplished every act which befits a Buddha (when the Mahā Rāja Pëtissa was holding sway over our Island of Lankā), his doctrine was first introduced by Mahindu Mahā Thero and the other priests who accompanied him from Dambadiva. Ever since the faithful and wise kings who have reigned from time to time, aided by their great ministers and the efforts of pious priests learned in the law, had carefully swept away all schisms that had surung up and preserved the doctrine inviolate. But in recent times the disappearance of such kings and ministers, followed by the oppression of the unbelieving Parangis and Damilas, had robbed the pious priests of the Four Necessaries: and as the religious young men of good families who assumed the robe had not the learning to study with care the Three Pitakas, which contain the Vinaya, Sūtra, and Abhidharma, and to order their lives in consonace with the precepts contained therein, by degrees power fell into the hands of low-born priests of profane life, to the great injury of the church. And as for the priestly succession, which beginning from Upāli Sthavirayō (whom the Buddha himself had named as the first in the knowledge of the

<sup>\*</sup> Reproduced from JRAS(CB) vol. XVIII, No. 54, 1903, pp. 17-47

Vinaya), and continued in the persons of Dasekaya, Sonakaya, Siggavaya, Moggaliputthaya, Mihindu, &c., and recruited from all pions folk who assumed the robe without any distinction of family in proper and perpetual succession of master and pupil, this they ignored; and, confusing physical with spiritual kinship, refused to allow pious young men of good family to assume the robe, and treated all the estates and wealth which generations of godly kings and ministers had dedicated to the service of the priesthood as if they had been dedicated to the use of their private families. Accordingly, for the sake of this wealth, they had the members of their own families ordained, so that being robed they might receive the due rājakāriya; pretending that this was the succession appointed by the church. But indeed that succession, which was maintained immaculate by disrobing all priests who had violated their oaths and by the ordination of religious and well-born youths, was reduced to a mockery; and, save for a few holy priests, the majority were as men fouling themselves with hot ashes while the gems lay before them. And while the Dharma and the Vinaya, subjects for unending study, lay in their path, they preferred the study of such profane matters as astrology, medicine, and devil worship, all of which they practised in unbecoming fashion within and without the capital; and thus winning the goodwill of kings and powerful ministers they obtained much wealth and high office. They led scandalous lives and, ignoring the precepts of the law, they betook themselves to cultivation and trade, accumulating jewellery and clothes, and making the support of their brothers and nephews an article of their faith. When by the increase in the number of these shameless priests and by the oppression of the unblieving Parangis and Damilas the faith was on the brink of destruction, it came to pass that a valiant and powerful king of the name of Raja Sinha succeeded to the throne of Lankā. In the year of Buddha 2199\* he reduced the strong fortress of Colombo and crushed the power of the Parangis. He also invited over the Hollanders and, with the object of protecting the royal line and the inhabitants of the Island from the attacks of unbelieving foreigners, he appointed them to be the guardians of the coast.‡

"The way being thus cleared, Rāja Sinha's successor Vimala Dharma Sūriya devoted himself to the good work: and indeed the need

<sup>\*</sup> A.D. 1656

<sup>‡</sup> For full text (Sinhala) refer to appendix I.

was pressing, as it was admitted that not more than five Upasampadā priests of holy life were to be found in the Island. He accordingly sent an embassy to "Rakkangu Rata" (Arracan?) and obtained thence the ten ranks of priests who were required for the ordination ceremony.

This pious king died after a reign of twenty-two years, and was succeeded by the lukewarm Narēndra Sinha; under whom all the scandalous practices of the priesthood revived. "So far from begging from door to door," The historian bitterly complains, "they regarded even the eating out of their alms-bowls as a disgrace. Their fodd was cooked in the same fashion as that of the great nobles among the laity: and it was eaten out of plates. In fact, they were priests in nothing but the use of the name." There was one bright exception, in the person of Saranankara the future Sanga Raja. He continued with a small band in the practice of the severest austerities and the pursuit of learning, waiting for the better day that was to dawn.

After a reign of twenty-three years Narēndra Sinha was succeeded by Wijaya Rāja Sinha, "a king endowed with all the virtues, the ornament of the Solar race, who sought his refuge in the Three-fold Gem," says the enthusiastic chronicler. Early in his reign he sent an embassy to fetch a body of priests. The expedition was however disastrous, all except one perishing in the sea. The survivor made his way to Pegu, whence he returned home to tell the sorrowful tale.

But the king did not lose heart. A second embassy was soon ready and provided with suitable offerings. On arriving at Batavia the presents were left behind, while the ambassadors proceeded to Siam to inquire if priests were available; but on their return to Batavia they learnt that their good king was dead. As their Dutch hosts advised them not to convey the priests without first ascertaining the wishes of the ruling king, they reluctantly set sail for Lanka leaving the presents behind, their object unaccomplished. Their misfortunes were, however, only begun, as on the voyage the majority perished, but few surviving to reach their country.

There King Kīrti Srī Rāja Sinha, the great reformer, had succeeded to the Crown; he applied himself vigorously to sweeping away all the abuses that had crept into the priesthood, ably and zealously supported by his Minister Ëhēlapola and Saranankara Unnānse. His crowning work was the re-institution of the *Upasampadāwa* in Lankā. The romantic history of the embassy he sent to Siam to fetch the necessary priests will be shown in

the following account, which as appears from the internal evidence, must have been written either by Ellepola Mohottāla or Aittaliyadde Rāla, two out of the five Sinhalese ambassadors.

The present translation, which does not pretend to literal accuracy, is made from a paper manuscript which has been generously placed at my disposal by E. R. Gooneratne Mudaliyar of Galle; it was found among the papers of the late Valentine de Saram, Mahā Mudaliyar, and was given by his son-in-law the late Bandaranayaka Mahā Mudaliyar, to his own nephew, the present owner,

A second account, written by Wilbāgedara Muhandiram, another of the ambassadors, is in existence; the additional information contained therein will be found embodied in the notes.

I have been also favored with the comments of the Priest Jinawarawansa of royal blood, once known as the Prince Prisdang of Siam. These, too, will be found included.\* I have further to acknowledge the great assistance I have received from Don Dines Dahanāyaka of Galle in the preparation of this article.

### **Translation**

Our mighty lord, sprung from Mahā Sammata of the family of Manu, king of kings, and ruler of the world, our gracious and illustrious king, in the magnitude of his kindness and the splendour of his god-like knowledge gave order that ambassadors should proceed to the kingdom of Siam to fetch thence the priesthood and re-establish the festival of the Great Ordination.

Accordingly we started in the Saka year 1672 named Prabavadithmi, on the twelfth day of the solar month Kataka, being Thursday the fifth day of the lunar month, at dusk, from the noble city of Senkadagala called Siriwardhanapura, escorting the royal message and presents with all care. The following had been appointed to form the embassy, viz., Pattapola Mohottāla, the Atapattu Lekama; Ëllepola Mohottāla, the Vedikkāra Lekama: Īriyagama Rāla, the Yatinuwara Muhandiram of the Nānyakkāra Lekama; Wilbāgedara Rāla, the Tumpanabe Muhandiram of the Padikāra Lekama; and Aittaliyadde Rāla, the Dumbara Mubandiram of the Vedikāra

<sup>•</sup> For full text (Sinhala) refer to appendix II.

<sup>\*</sup> For details about the Prince Priest refer to the article by Sumet Jumsai in this Number.

Lekama; while Pinnapāta, Dissave of Mātale; Angammana Mohottāla, the Mahā Lekama; Dodanwela Rate Rāla of Yatinuwara: Nilawature Rāla, Muhandiram of the Lekama of Musketeers; and Usgiriya Rāla, Muhandiram of the Nānayakkāra Lekama, had been commanded to accompany us on board ship.

Our first halt was at Wattārantenna. Thence we started on the fourth day, being Sunday, at the tenth hour, and approached Godapola Nuwara, where we rested two days. On Tuesday we started at the eleventh hour of the morning and halted at Nālanda. On Wednesday we halted at Gōnawala, on Thursday at Mingirivëwa, on Friday at Alutvëwa, on Saturday at Gantalē. and on Sunday we reached Tambalagamuwa, where we rested two days., On Tuesday we started at the thirteenth hour and about the eighth hour after dark we approached the harbour of Trincomalee; where three officers from the fort met us and accompanied us with the royal message and presents together with our attendants and soldiers, amidst every mark of respect, to our halting-place. On Wednesday afternoon we were escorted with much ceremony within the fort, where we had an interview befitting the occaion with the Commander, after which we were againg escorted back to our lodging, when the officers left us.

On the morning of the following Thursday, being the fifth day of the lunar month, about the twenty-eighth hour, in the propitious asterism Hata in the Makara Lagna, when Venus was in the ascendant, we went on board., Here we remained seven days till on Wednesday morning at the twenty-seventh hour the flags were run up and sail hoisted, the anchors were weighed, and we steered out of the harbour with a fair breeze. On the following Thursday night about the sixteenth hour a storm overtook us and the ship was in great danger. Two masts and sails and several ropes were destroyed, and the ship was driven round and round. In our peril we consoled ourselves with the reflection of the Three-fold Gem, till our gallant captain came and did us be of good cheer. Till Friday morning he was encouraging his skiful steersman to stand by the helm. and we rushed forward at a great pace. We roughly repaired the damage and drove the ship before the wind for twelve days and nights without ceasing, till on Monday morning we saw to the north a long stretch of level land and a high range of hills with three beautiful peaks, mountains of enormous size, shaped like corn ricks. Next we sighted Acheen and Sumatra and learned that they were inhabited by Javanese. Till noon on the eighth day, being Monday, these great plains and hills and rocky nountains remained in sight. On this day the wind dropped and we were at a standstill for seven days,. and were even obliged to cast anchor to prevent the ship drifting back. At last on Sunday morning, the wind freshening, we weighed anchor again and started. By midday we sighted to the north a lofty range of mountains and two stretches of low land at the mouth of a river as well as a harbour; this was a country inhabited by Malays. To north, south, east, and west we saw four small vessels and on the north-east a large ship. Our captain was greatly alarmed, as he did not know if they were friends or foes, and while they were still at a distance he weighed anchor, turned his ship round, and steered back fifteen *gaw*.

Having thus escaped the danger, we started again on our way, and seven days later on Sunday morning we sighted on the east a great rocky mountain surrounded by a dense forest of *kolon* tree with a bank of sand stretching round it. The captain, telling us that if we drew near we would not be able to cross the bar, made great efforts for seven days to tack to the south. He succeeded at last and we started again at dawn on Sunday and sailed on for four days. In the evening we sounded and found twelve fathoms of water; and as thee was a stretch of sand by the mouth of a river we furled sail and dropped anchor. On Thursday sail was hoisted in the ship's boat and several people with an officer started to explore. They returned on Friday morning and reported that extensive sandbanks layon every side.

The captain accordingly fitted out another boat with all the necessary tackle and sent an officer with eight sailors to Malacca. On Saturday morning our ship snapped one of her cables, lost her anchor, and began to toss about; but our captain quickly lowered another anchor. Seven days later on Thursday, five hours after dawn, the officer who had proceeded to Malacca returned with the Company's factor and the chief carpenter called the Bass Thuvan Bramath, who brought with them in two sloops a large supply of water, betel, and arecanuts, with cocoanuts tender and hard; they addressed us with great kindness, and re-starting the ship we arrived the same evening at the harbour of Malacca. Here we waited three days till five officers came on board from the fort to welcome us and take us with the royal message and presents with our attendants on land. This was at dusk on Sunday, the twenty-ninth day of the solar month kanya, being the eleventh day of the waning half of the Lunar month. On landing we were conducted with great ceremony to our halting-place. On the seventh day following, being Wednesday, the Governor and the Fiscal called on us in the afternon to inquire after our well-being and the next day five officers took us in horse carriages to return the visit and accompanied us back again. On Sunday the twelfth day of the solar month we were taken back on boardship in sloops. Here we found al the damage properly repaired, and at dawn on Wednesday we set sail and proceeded without stopping for eight days, till on Thursday we saw a range of mountains, rocky plains, hills, and sandy streteches surrounding us like the embankment of a tank. The captain and officers after much deliberation declared that it would be useless to sail back; and examining their chart and noticing three leafy trees on one of the stretches of sand that lay in our way, they steered the ship through a narrow passage that lay near and after four days passed the range of mountains.

Then we proceeded four days till, on Thursday evening, on looking round us we saw that we had passed the ranges of hills and high mountains with their plains and great forests and the sea with its stretches of sand, and had reached the open. As the wind failed we cast anchor, having three mountains to our south. After ten days the wind freshened somewhat; so we weighed anchor and tacked about for five days and nights, trying in vain to get on to our course. As we were drifting back and were too far to the south to reach Siam, the captain and officers held a consultation, and as they saw from their books that there was no hope of a favourable wind for the next six months, they agreed that it was necessary to stop on the way till then. After informing us of their decision they turned back, and on the afternon of Friday, being fourteen days later, we approached the harbour of Malacca a second time and cast anchor. After some delay five offices came on board from the fort to interview us, and took us on land with the royal message and presents in boats. This was on the afternon of Saturday the seventeenth day of the solar month Vrischika. We were received with great distinction and the same halting-place as before was assigned to us, and all our wants were supplied without stint. From this day we remained here five months and eleven days till the twenty-seventh day of the solar month Mēsa, being Thursday the eleventh day of the lunar month in the Saka year 1673. On the morning of this day at the twentieth hour, we were taken on board with many presents and a large supply of necessaries; a skilled pilot was also ordered to accompany us, and 500 rix-dollars were placed at our disposal.

From this day, being Friday, till Monday the fourteenth day of the solar month Vrasamba, which is the thirteenth day of the dark half of the lunar month, we sailed on without casting anchor or meeting with any mischance. On the morning of this day at the eleventh hour we approached the harbour of Siam, and seeing a ship which was recognised from her appearance as the Hollander's ship. "Karta," the captain and officers were

greatly rejoiced and fired off the guns and celebrated games, speaking to us most kindly and asking us to join them. When we dropped anchor the Hollander's flag was lowered, and the Lion Flag of Lankā was hoisted at the masthead. At the same time the captain got into his boat and sailed quickly to the mouth of the river and up to the country of Siam.

Seven days later, on Monday morning, three messengers came on board from Siam and had an interview with us. They went and saw how the royal message was disposed, and prostrated themselves and made obeisance before it three times; after this they presented us with cocoanuts tender and hard, with betel and arecanuts, and wen away the same day. On the twentieh day of the solar month Mithuna, which is the eighth day of the increasing moon of the lunar month Poson, beingg Wednesday, about the tenth hour of the morning, two officers came from the capital and accompanied us with the royal message and presents to the place called Amsterdam, which is built at the mouth of the river; here we landed and remained two days. On the morning of the third day, being Friday the ninth day of the month, the message was transferre to a boat adorned with various devices, with hangings of silk and red stuffs which served as curtains, with awnings above and carpets below. The presents were taken in thirteen boats: five boats were set apart for the five ambassadors, and our attendants too were similarly provided for. The escort that had come from Siam accompanied us in forty-eight boats with their tents adorned in the manner described above, rowing on either side of us. Eight large boats with flags and umbrellas were attached to the one conveying the royal message by means of stout ropes, one to each, thus taking the latter in tow. We proceeded in this manner up the river amidst great rejoicings on the part of the people, and the same afternoon we reached the district called Bangkok. The Siamese officer stationed here received us with great respect and provided us with all necessaries.

The next morning, being Saturdey, the chief priests from the neighbouring vihāras were invited to the spot, and accepted alms at our hands with robes and the priestly necessaries, and the Panchasila was administered, after which we and our attendants were entertained at a feast. Leaving here the same morning we arrived in the evening at the district called Mung Nolak Van, where too the Siamese officer entertained us. The next morning, being Sunday, he arranged for the chief priests to come and accept offerings at our hands and to administer *pansil*, after which we were entertained in turn. Immediately after this we started, and by rowing the whole night we reached the spot called Wat Pro Yath at

dawn on Monday, and halted near the great vihāre there. Here too we were receied with the same ceremony, and similar religious exercises were arranged for us by the officer in command; further, in obedience to the king's order he arranged an *Upasampadā Chāritra Pinkama* at this temple, so that we might both derive pleasure and acquire merit by the sight.

We remained seven days, and at dawn on the eighth day, being Monday, five great Officers of State came from the capital and took the royal message in a large canopied litter which was placed on board a gilt boat, while we proceede in five others accompanied by the presents and attendants. When we reached the spot called Bai Pas Sath the two banks of the rivers were adorned with arches of gold and silver cloth, while a large concourse of people holding flags and umbrellas of various kinds were thronged togerther on gaily decked boats. We ware filled with admiration at the sights on this river, crowded as it was with every kind of merchandise.

About the eighth hour of the same morning we approached the capital of Ayōdhya Pura and were presented to the sub-king. We showed him the royal message and presents, at which he expressed his great pleasure and spoke to us most kindly for a short time and inquired about our journey. He further informed us that a subsequent communication would be made to us regarding the presentation of the royal message and presents at the court. After this he desired us to return to our halting-place. We accordingly returned down the river to he Dutch settlement.

When the Siamese officers had conveyed the news to the king, he sent orders that we and our atteridants were to be fully supplied with all necessaries from the royal stores during our stay here.

Later some officers came with a large supply of all kinds of eatables and sweets of sugar, with mandarin oranges, ripe plantains, betel, arecanuts, lime, tobacco, and various other articles. They came a second time and sistributed silver coins called *ticcal* and *masam-puwa* form the royal treasury among us all. Moreover, the tradespeople were ordered to attend the people from Lankā, the chief priests of the vihāras were requested to be so kind as to visit the men at all times and to preach *bana*, and to please them by allowing them to offer the usual offerings and thus acquire merit.

On the seventeenth day of the solar month Kataka about five hours before dawn three officers came and accompanied us in boats. We landed in the street at the great gate in the city wall and entered carriages drawn

by horses. The two sides of the street were decorated with various kinds of cloths and hung with gilt lamps shaped like pumpkins decorated with glass and plates of mica; the street shone as with moonlight in the blaze of a hundred thousand lamps. We drove up the middle of the street as far as the great gate called Yam Thak. It was one unbroken stretch of gold-worked cloths of five colours, trays and boxed of silver and gold, ornaments of copper, bronze, brass, and zinc, red and white sandalwood, embroidered quilts and curtains, all kinds of medical stores, rice, cocoanuts, plantains, mandarin oranges, oranges, seeetmeats, all manner of flowers, all manner of eatables and drinkables, with sweets and meats: the shops were adorned with gilding, and the street a blaze of splendour. When we arrived within sight of the palace, which shone with gilt work, we alighted from our carriages and rested a short time in a hall hung with beautiful curtains where, according to their custom, sapu floweres were presented to us. Then we proceeded within the palace, entering by two gates adorned with gilding and all kinds of colours. On either side of the great throne were arranged figures of bears, lions, rākshas, door-guardians, nāgas, and bairawa yākshayas, two of each, adorned with gold. In their midst rose the throne, which appeared about 10 cubits high; round it were fixed golden sēsat, while marvellous golden embroideries were hung round. The walls themselves were gilt and the finials above the dais were of gold. Here we were brought before the king and presented the royal letter and presents, after which we were graciously permitted to visit the interior of the place.

To the right of this was a gilt elephant stall; within—covered with trappings of solid gold, with golden bells, frontlets, and eye-chains, gold worked *henduwa* and ankusa behind a network of ropes plated with gold, with a golden awning above secured to a post covered with plates of gold, with gilt tail and trunk, its tusks adorned with golden rings and encased with golden sheaths set with two magnificent gems at their tips, eating sugar-cane from a large gilt boat set up within, while another such held water for its use—there stood, on a gold-worked platform, a tusked elephant, with its eyes and hair the colour of copper. In a similar stall was a black tusker thickly covered with gray spots. Similarly on our left were two elephants in their stalls.

In front of the gate in a gilt stable, almost hidden beneath their trappings of solid gold, was a ring of horses; a similar ring faced this, also another of elephants with gilt trappings. In the intervals of these was an innumerable host armed with gilt swords and shilelds resting on their knees; another dressed in armour with tridents in their hands; another armed with

bows with gilt quivers suspended round their necks; another of specially powerful men wearing on their heads the spire-shaped Siamese hat; and another standing in line with guns and pouches. There was also a motley crowd resting on their knees, dressed in gorgeous clothes, with their heads wrapped in cloths of various hues; this consisted of Pattani. Moors, Wadiga, Mukkara, men of Delhi, Malacca, and Java, Kavisi, Chinese, Parangis, Hollanders, Sannāsis, Yōgis, English, French, Castilians, Danes, men from Surat, Ava, and Pegu, representing every race. Within the great gate on either side were two platforms on which stood two palmirahs and two cannon made of the five kinds of metals; round these rested a band of fighting men armed with clubs. The palace gate, the hall in which the subking and the nobles were assembled, the doors, windows, and bars were all decorated in great profusion; the former were crowned with gilt spires, flowers, and wreaths. In the midst of all stood the king's palace of five stages, similarly adorned with gilt spires. At the four corners were four towers five stories high, pierced with many windows and lattice work. There were also many halls decorated with much gilding and built in two stages. The palace of the prince and the three palaces of the queens were similar in appearance. This magnificent pile is erected on the river wall, which commences at the river and encircles the whole city. The great gate is at the landing-place; the rampart starts from here and runs to the right; then it sweeps round in a circle encompassing the whole city and it finally meets the river again. Within the city there are canals running in parallel lines like the leaves of an indi branch. It is impossible to give any conception of the number of boats and passengers on these. Who will venture to say in what language the traffic on the great river can be described? There were also numberless streets thronged with people, full of shops displaying every kind of merchandise including images of gold. So far I have only attempted to describe the inner city just as I saw it.

As we were directed to return to our halting-place, two officers accompanied us back, first in carriages and then in boats.

Seven days later on Friday being full moon, two officers came and informed us that the king had given orders for us to go and worship at two vihāras on this day. We accordingly proceeded in boats and worshipped at the vihāre called Vat Puthi Suwan. The following is a description of the place. On the right of the great river there stretches a plain right up to the river bank; here are built long ranges of two-storied halls in the form of a square, with four gateways on the four sides; on the four walls were placed two hundred gilt images. Within the eastern gate is fashioned a likeness of



the sacred footprint with the auspicious symbol worked in gold. Right in the canter is a great gilt dagaba with four gates. On entering by the eastern gate there is found a flight of stone steps gilt: right in the womb of the dagaba are enshrined the holy relics; and it was so built that it was possible to walk round within the dagaba without approaching them. There was also within a gilt reproduction of the Sacred Foot. On either side of this gate were built two five-headed Nāga Rājas apparently descending to the bank of earth. To the north of this was a two storied building with a throne in the middle of it; on this was seated a gilt figure of the Buddha twelve cubits high. To the east of this and facing it was a five-storied building hung with awnings and adorned with paintings and gilding; the pillars in the middle were covered with plates of gold, and on a throne in the center was a life-size image of gold supported on either side by two similar gilt images of the two chief disciples Sāriyut Mahāsāmi and Mahā Mugalan Sāmi and numerous others. Above the gateway from the roof to the lintel there was pictured in gilt work Buddha in the Sakra world, seated on the White Throne and preaching his glorious Abhidharma to the god Mavu Deva and to the gods and Brahmas of unnumbered worlds; and again, when his discourse was ended, he is depicted as descending by the golden stairs to Sakaspura. The vihāre itself is strongly guarded by walls and gates; round about are built pleasant halls and priests houses filled with the holy men, with worshippers of high rank and devotees of either sex.

From this place we proceeded to worship at the Pallankara Ārāma Vihare, the description of which is as follows. The building is of three stages, built on a piece of level land by the bank of the river. Along the four walls were ranked various images of the Buddha and of Rahats as well as of gods and Brahmas, in diverse colours and adorned with gilding. In the middle was a glittering image of the Buddha life-size and seated on a throne, supported on either, side by images of Sariyut and Mahā Mugalan, all profusely adorned with gold. Facing this were two two-storied halls; round about were gilt dāgabas; the very gateways were gilt, and the place was one labyrinth of preaching- and living-halls, thronged with priests, pious men, and devotees. After worshipping here we were taken back to our halting place.

On the twenty-first day of the solar month Kanyā, being Sunday, three officers came in the morning and accompanied us in boats to the vihāre called Mahā Dhanvarama, in the district named Na pu than, that we might make offerings there to the Buddha and acquire merit, and also see the beauties of the place; and this is what we saw there. The place was a

fertile stretch of level land enclosed by four walls, outside which ran four canals. From the water-course to the east up to the gate there was a long covered passage of two stages. On entering at the gateway we saw on the four sides eight holy dagabas, so covered with gilding that they resembled masses of kinihiriyā flowers. In the intervals were various images. Among them at the four sides were four buildings of two stages against the inner walls of which, and rising to the roof were large gilt images of the Buddha. Within the space enclosed by these were four handsome gilt dagabas with images interspersed. In the very center of all was a dagaba richly adorned, with doors on the four sides fitted with stairs, un and down which we could ascend and descend. At the four corners of the square base of the spire were four dragons with wings outstretched and meeting above; in the four panels were four images of gods adorned with all the divine ornaments, as well as images of the gods who preside at the four points of the compass, with their hands clasped overhead. In the intervals were images of doorguardians armed with swords, of rākshas with clubs and of bairayās with staves, while above the circular base of the spire were depicted in solid gold the sacred halo. On either side of the stair leading from the eastern gate ran two snakes, their bodies the size of palmirah palms; where they reached the ground their hoods were raised and resting on slabs of crystal; their open jaws and projecting fangs filled the hearts of those who saw them with terror. Starting from here there were ranged round the dagaba images of lions, bears, swans, peacocks, kindurās, deer, oxen, wolves, buffaloes, makaras, and door-guardians armed with swords. Also, carrying palm fans, chāmaras, sēsat, triumphal chanks, and various offerings, with their hands clasped above their heads, were numerous images of Brahmas, Sakras, and the Suyama gods, all adorned with gold. In the hall to the east, with its eyes fixed on the dagaba, was an image of the Buddha supported on either side by images of the two great disciples with their hands clasped above their heads. Also there was another image of the lord as he was in life, begging for food with his bowl in his sacred hand. In another building, which was reached by a fright of steps, were various images of the Buddha and two figures of the Sacred Footprint with the auspicious symbols in gold. In a similar hall to the west were three images. Here was depicted in gold our lord reposing in lion fashion in his scented room, whilst Ānada Mahāsāmi is approaching holding in his right hand a golden candlestick.

On the four walls was depicted the Vessantara birth-story, and next his birth in the Thusita heaven, whence again he was begotten of King Suddhōdana in the womb of Queen Mahāmāya and was brought forth into the arms of gods, after which he made his Great Renunciation, and on his gleaming throne under the sacred Bō attained Buddhahood; and, seated on the White Throne of Sakraya, he preached his *Abhidharama* to the gods, and after receiving the offerings of the gods and Brahmas he descended by the divine stair to the Sākya city;—all this was pictured in gilt.

Outside the great wall of the vihāre were several preaching-halls; to the west of this was the residence of the Sanga Raja. The diningand preaching-halls were adorned in diverse fashions with gilding. One room was hung with a wnings and curtains embroidered with gold, whilst the floor was covered with flowers, whilst above were hung circular lamps. On two thrones on either side were placed two priestly fans: the handles of these were made of elephats' tusks, the ivory of which was sawn very fine like the leaves of the kus-kus, and woven with red velvet and thin strips of gold and silver like rushes to form the leaf of the fan. Two holy priests stood on either side making obeisance to where the Sanga Rāja was. Behind a curtain curiously embroidered with gold was a throne on which the Sanga Rāja himself was seated. His face was screened by a fan of golden-hued bird's plumes which he held in his right hand. We were led in at his command to make our obeisance to him and to acquire merit. After we had made suitable offerings to him we we were served with betel and arecanut, and were graciously praised by him for the faithful devotion the the Triple Gem which had brought us on this toilsome but blessed voyage across the dangerous sea. He was also pleased to say that priests would be sent to accompany us back to Lankā.

Surrounding this spot were several houses occupied by a vast number of priests and Sāmanēras, devotees of either sex who observe dasa sil, as well as crowd of pious and courtly folk who provided daily offerings.

After all this we were taken back to our halting-place in the evening. Eight days later, being Monday the eighth day, of the waning moon, two officers came and accompanied us to a vihāre which was full of priests; houses. Here we saw a building of three stages the tiles on the roof of which were gilt and appeared as a mass of *kinihiriyā* flowers. In front of this were two golden dāgabas. Having made our obeisance to these, we rested a short time in a hall here; after which we were invited to a two-storied hall where we were received with every mark of respect by the second sub-king and several Ministers of State, and were entertained with our attendants at a feast and subsequently with betel and arecanut. Then

several dancers in various gold-worked costumes were brought in to sing and dance before us; after which we were taken back to our resting place.

On the morning of the next day two officers came from the palace and took us on horseback to the town. We arrived at a street one side of which was occupied by two-storied buildings and variously gilt Elephant stalls: on the other side were similar horse stables. It is impossible to give the number of horses and elephants, male and female that was here: the street was entirely occupied by the stables and stalls, and there was no dwelling house at all. We rested in a hall on the side where the horse stables were.

As the was season was now drawing to a close a *Chīvara Katina Pūjā had* been ordered by the king for this day at the great vihāre of Kujayoth Ratnārāma. In this vihāre are a multitude of gilt images of the Buddha and a host of priests and Sāmanēras. We saw the procession; and this was the manner of it.

First there came, mounted on caparisoned elephants, a body of men with gaily-worked flags, richly dressed with Siamese hats of white resembling silver Karandu on their heads, and swords by their sides; a similar band mounted on horses followed; next came in succession a host with swords in gilt scabbards; another with gilt bows, their quivers slung over their necks: another similarly armed, with guns on their shoulders and powder pouches at their sides; another band similarly dressed with various kinds of arms; then a band carrying dhajas and patākas on gilt staves; a band of powerful men with gilt clubs; another with swords in scabbards worked with silver; another with swords; a similar band with instruments of music-trumpets, horns, fifes, lutes, durms large and small, all playing together. Along with these were two richly eaparisoned elephants with chamaras hung behind their ears and on their backs howdahs; within each was a Minister of State seated, holding in his two hands a gold salver on which were placed robes of the finest yellow silk: above were held gold-worked flags, sēsat, and spears, two of each, while on the two sides walked two female elephants carrying three men each. The officer who came next in similar fashion carried the pristly necessaries on a gold salver. A number of beautiful boys followed on a female-elephant covered with gold-worked clotsh: these carried the gilt swords, betel trays, chains, pendants, and gold bracelets of these two officers.

Next came a large crowd on foot armed with swords and the five kinds of weapons carrying flags and umbrellas, followed by a tusked elephant almost hidden under its gilt trappings, the gaps being covered with button flowers, marigolds, dunukē, wetakē, sapu, the white and red lotus, and water lilies, carrying in its howdah a Minister of State who bore a set of robes and the priestly necessaries: on either side rode two officers accompanied by seven men carrying sesat spears and flags. The minister's attendant boys, variously dressed, followed carrying his sword and spear and other ornaments. After that that another throng as before.

[The writer next proceeds to describe five other ministers who followed in similar state.]

Next, walking four abreast and carrying gold-worked flags, came a band of men holding four strings so that their order might not be disturbed. Then came a row of elephants with and without tusks, male and femele, with trappings of unheard-of splendour, carrying sets of robes and the priestly necessaries and all manner of offeings. Next came two great Officers of State employed in the inner palace, with the Master of the Chariots, the Custodian of the Sword of State, two Keepers of the Crown Jewels, two Officers of the Royal Betel Box, the two Chief Officeers of the Treasury, two Admirals of the Great Boats, two Masters of the Horse, two of the King's Physicians, two Officers who were in charge, the one of the stores of copper, brass, tin, timber, horns, ivory, white and red sandalwood, of the villages which produce them, and of the men employed in their service, the other of the royal rice and betel villages, and of their tenants,-all these came on elephants holding with both hands on golden trays their offerings of robes and other necessaries as described before, each accompanied by his vassals. Behind came a host of hundreds and thousands of devotees, male and female, carriying on their heads robes and offerings. Next came the two second Anu-Rājas, carried on the necks of stalwart men in two couch-shaped thrones with a balastrade of ivory, adorned with gold and rows of pearls, and set with magaificent gems; above their heads were carried ten sēsat, and they were followed by a host armed with the five kinds of weapons. Next, in the frist of two similarly adorned thrones, was borne on the shoulders of stout warriors the Great Officer of State to whose hands are entrusted all the affairs of Siam, and who is called the ūva Rajjuruvō. Above him were carried five sēsat, and bohind him was a band with umbrellas and swords. In the second throne was the second sub-king carried in similar state. Next came the great State Elephant; the whole of its body was the colour of copper, and it was covered with full trappings of gold; on each side of it were carried four sēsat and four flags; eight trays of gold filled with peeled sugar-cane, ripe jak, and plantains were carried for its food; its attendants-elephants with and without

tusks, male and female-followed: on them rode men carrying flags. A vast number of offerings to the Buddha were presented to the priests with the robes and priestly necessaries. The Siamese officers told us that by the royal command we too were to share in the merit acquired by this great *Kathina Pinkama*, and of all the other religious services which his illustrious majesty had ordained in his great devotion to the Triple Gem.

After this we were taken back to our halting-place.

This description is taken from the account given by Siddamparam Chetty, who was attached to us as interpreter, and who knew the details well; a considerable portion, both of what he related to us and what we personally saw, has been omitted to avoid the risk of appearing to relate the incredible.\*

On the night of Tuesday, about fourteen hours before dawn, two noblemen came from the palace and informed us that a religious torch procession was coming down the river for us to see; and this is the description of it. Tall bamboos were set up at the vihāras on either bank of the river of Siam; these were bent down, and on them were hung gilt circular lamps and lamps of various other kinds. The king himself, his son the prince, the second king, and the Ūva Rajjuruvō came in the gilt royal barges, on which were erected alcoves with curtains and awnings of various eoloured cloths; these boats were fitted with gold and silver stands holding lighted candles of wax and sweet-scented oils; a host of noblemen followed in similarly illuminated boats. There were also lamps made of red and white paper shaped like lotus flowers, with wax candles fixed in their cups; myriads of these beyond all counting were floating down the river. Fireworks of various devices were also cast into the water; these would travel underneath for some time and then burst into tongues of flame in all directions, with an explosion as of a jingal; the whole surface of the water appeared paved with fire. There were also dancers in gilt clothes in boats, singing and dancing to the music of drums.

Next, the priests residing within the city and in the vihāras on either bank of the river were presented with offerings, with robes, and the priestly necessaries, the boats, which carried them forming an unbroken procession.

<sup>\*</sup> Addendum. - As a discussion was raised on this statement I add the literal translation of the passage kindly supplied to me by Mr. W. P. Ranesinghe:

<sup>&</sup>quot;Althought we wrote them, many things were omitted from what was related to us and from what we saw, which seems to be incredible." - P.E.P.

This solemnity was observed on the thirteenth day of the increasing moon of the month Binara, on the full-moon day, on the first, seventh, and eighth days of the waning moon, and on the new moon, when the Was season came to a close. It was explained to us that this festival has been observed from time immemorial by the pious sovereigns of Ayōdhyapura year after year in honour of the sacred footprint, the relics of the Buddha, and of that other footprint which at the prayer of the Nāga king the Lord had in his lifetime imprinted on the sands of the river Nerbudda. On the afternoon of Wednesday two officers brought us in boats everything that was required for a similar offering, with a message from the king that we too should celebrate such an offering with our own hands. We accordingly went with them and lit lamps, which were floated down the stream, and burnt fireworks; similar ceremonies were performed by us the following Thursday and Friday.

On the seventh day of the solar month Thulā being Wednesday, in the morning, two officers came and accompanied us in boats to near the palace of the Ūva Rājjuruvo. There, in a two-staged octagonal hall hung with cloths of diverse kinds, among gorgeous gold-worked carpets stretched on the floor, was the sub-king himself seated on a marvellously wrought royal throne. Beautifully engraved swords of solid gold, trays and boxes of gold and silver, and various royal ornaments were placed on either side: there was a golden curtain drawn, and on this side of it the great ministers were on their knees making obeisance. Here we were ushered in and introduced. The sub-king inquired after our welfare, and betel was handed round on trays. We were then shown some books that were not to be found in Lankā at the time. We gazed at them in reverence, bowing our heads before the holy paper, and were graciously informed that these books and the priests would be given to us. Next a great feast of rice was served for us and our attendants, after which we received permission to withdraw.

On the eleventh day of the solar month Thulā, -being Sunday, three officers came from the palace in the morning and informed us that they had received orders to accompany us to worship the Sacred Footprint at the spot known as Swarna Panchatha Mahā Pahath. We accordingly proceeded up the river in boats, admiring the various vihāras, gilt dāgabas, priests' houses, villages, fields, gardens of jak, cocoanut, arecanuts, sugarcane, and plantain, situated on either bank. We travelled a whole day and night, and at dawn on Monday we mounted on some female-elephants carrying gilt howdahs and proceeded accompanied by our attendants similarly mounted. By evening we arrived within sight of the pinnacle of

the gilt dagaba erected on this sacred site, when we hastened down from our elephants and proceeded two miles on foot, resting in a hermit's cell in the neighbourhood of this august spot. The next day being Tuesday, the eight-day of the lunar month, we offered worship at the holy shrine. The following is a description of it. From the river of Siam to this place was a continuous line of vihāras, halls, villages, fields, and gardens; at intervals were large parks adorned with tanks and lakes and with shady groves of mangoes; among these could be procured food and drink and sweet things to help the traveller on his way. Where the road came to an end a great range of mountains rose on the right; this was formed by Sachcha Bandhana Paarvata and the caves where the hermits live. At their prayer the Sacred Foot had been imprinted as if it were in a mass of soft clay to the depth of about four inches right up to the ankle, showing the 216 auspicious signs, with the five toes separately marked. Enclosing this to the breadth of about a span were three rows of petals of pure gold, the inner rim set with priceless gems, the whole being covered with seven curtains curiously worked with gold. In the middle of the square structure were stone steps facing in every direction, and covered over with plates of silver so that the joining could not be seen. Above the sacred footstep and made of solid gold was a pagoda supported on suitable pillars, forming a shrine. At the four corners were placed four golden sēsat, and from above hung four bunches of precious stones like bunches of ripe arecanuts in size. On the edge of the roof hung ropes of pearls, and on the point of the spire was set a sapphire the size of a lime fruit. Within and overshadowing the footprint like a canopy, there hung from the middle of the spire a full-blown lotus of gold, in the middle of which was set a ruby of similar size. Chariots, ships, elephants, and horses with their riders, all made of gold, and of a suitable size, where placed on a golden support above the silver pavement. This was slung on wires of gold, to which were attached ornaments set with pearls the size of the nelli fruit, as well as other jewelled ornaments, rings, and chains. By some skilful device all this could be moved along the silver pavement. There were rows of vases with lotus; water-lilies, supu, dunukē, idda, soukenda, and jasmine flowers, as well as flowering plants. Above this shrine, which rivalled in its blaze of splendour the abode of the gods, and four-square with it, was a structure of eleven stages. Its pavement was of silver, while the four walls were adorned with gilding and various paintings; the ceiling was also gilt. and above the shrine and at the four corners were hung up five large gilt sēsat. In the intervals were large fullblown lotus flowers with sapphires, the size of lime fruits, set in their hearts. From the corners hung a network of pearls, while five bunches of various gems the size of large ripe arecanuts hung at the corners and the middle. Within, against the western wall, was raised a large gilt throne on which rested a gilt facsimile of the sacred footprint. Two doors faced the south and north; the doors and the doorposts were covered over with plates of gold; the former were in panels, the first adorned with the figure of a Bramah carrying a *sēsat*, the second of a Sakrayā blowing a conch, the third of a Suyam deity with a chāmara, the fourth of a Santhusita god with a jewelled fan,—all with their hands clasped above their heads in adoration. Above the door were hung two golden curtains.

At intervals on the outer face of the walls were square openings set with glass, in which were arranged figures of lions, bears, elephants, horses, cattle, makarayas, dragons, swans, serpents, and kinduras, &c., plated with gold. The columns of the verandah outside and the tiles on the roof were gilt, and the fioor covered with sheets of white lead. The various stages were separated by short walls supported at the corners by figures of the Sataravaran deities armed with swords, while those of other gods and Brahmas carrying offerings and the five kinds of lotus occupied the gaps. The spires terminating the roof were adorned with gilt five-headed snakes and dragons plated with gold lifting up their great hoods on high, while along the edges of the roof heads of snakes and dragons plated with gold were arranged alternately; in the intervals were figures of swans, peacocks, parrots, doves, pigeons, and other birds, all gilt and carrying lotus-flowers in their beaks, in such profusion as almost to hide the gilt tiles. On the walls were also gilt images of kinduras and nagas blowing horns.

All the eleven stages were similarly gilt, and on the extreme point of the central spire was fixed a gem the size of an orange. The wall surrounding this was of various kind of alabaster; at the four corners and at the sides of the four gates were fixed twelve large lamps of alabaster shaped like *karandu*, while 380 smaller ones adorned the walls. There were also fixed round about figures of elephants, horses, lions, bears, crocodiles, snakes, makaras, and deer, all of the same material and in due proportion; these served as lamps, the lights being placed inside them. There were also here and there figures of yakshas, rākshas, and bhairayās, serving as door-guardians at the eight points.

Lower down the mountain was a cave, in which was a gilt image of the Sachcha Bandhana hermit. Close by the flight of stone steps on the north side stood two large stone pillars on which were fixed stout iron rods; to these were secured pole of the size of a large arecanut tree cased in copper and gilt, supporting an umbrella also of copper gilt. At the north and south gates down either side the stone steps ran two snakes with bodies like large palmirah trees made of white lead; where they reached the ground their huge five-fold hoods made of bronze are raised aloft with such a fierce aspect as would strike terror in any beholder.

Encircling this spot and outside the wails there was a large number of *sēsat* of various coloured cloths: lower down and towards the rising sun was a gilt dāgaba with relics of the Buddha; on its spire was designed in gilt the six-hued halo of the lord blazing forth. To the west, on the top of the mountain where he had alighted from the sky; was another similar dāgaba: around it were several images as well as a *poya-gē*, a preachinghall, a life-sized statue of the Buddha, two vihāras containing many images, and a large dining-hall on the walls of which were illustrated incidents at the impressing of the Sacred Foot. There was also a tank of lead filled with cool water. Lower down again in a large cave to the south-east were three more gilt dāgabas.

Such was this marvellous place: none but the architect of the gods himself could have designed it.

There were two gates, carefully, secured with keys and bolts and watched by guards who were appointed according to the various watches. Here and there among the caves were seats fashioned for meditation. On all sides were priests' houses of two and three stages, adorned with gilding; these were crowded with holy priests and Sāmanēras, and pious devotees of either sex, while numerous tanks and wells of cool water adorned the spot.

After performing our religious exercises at this holy place on the morning of Tuesday, which was the first quarter of the moon, the Siamese officers informed us that there were several other sites to be visited, and accompanied us a distance of about 1½ gaw; here we worshipped at the innumerable images we found at the vihāras and caves. One of the latter wound about in three directions and contained many images; but the darkness was so intense that we were obliged to conduct our worship by torchlight. The caves and vihāras here were to be counted by the thousand; gilt dāgabas crowned the summits of the mountains. At all these we worshipped and did our obeisance to the holy priests who had retired to live among them. Wherever we truned, as far as the eye could reach, on every level rock and cave, there appeared a gilt dāgaba or an image; and towards all these we worshipped.

Round about were streams and mountain torrents of cool water and tanks and lakes with the banks carefully built up with stone and mortar. Among these we wandered, resting in delight beneath the shadow of the lofty trees, till we had madea circuit of this holy spot. We celebrated worship again this night and listened in the preaching hall to a learned priest well versed in the *Dharmma*, who discoursed form the commentaries on the lives of the great disciples of the Lord. The next day we worshipped againg both morning and evening, and also again on Friday morning; after which we bid farewell to the Great High Priests and the other priests who abode here, and immediately began the descent, accompanied by the Siamese officers. When we had left the sacred precincts behind we mounted our elephants and proceeded till we reached the river, where we joined the boats. We travelled all through the night, and about eight *pëyas* before dawn on Saturday we reachedour halting-place.

On Monday morning three officers took us in boats up the river till we came to a vast stretch of fields. Here in innumerable running streams of cool water were growing the five kinds of lotus,-ëmbul, upul, ōlu, nelun, and Mahānel: encircled by these were three or four thousand amunams of fields and gardens, among which we wandered till sunset. The grain was in every stage; the young shoot, the ripening ear, the flower, the tender corn, and some already mown. At last, when we had reached one of its boundaries, we were told in reply to our inquiries that this stretch of fields extended as far as the city of Ava. We then made our way by a cross road across the fields to the river and rowed over to the western bank.

Thirteen fathoms further on was a spot where long ago a series of the kings of Siam had erected a three-storied temple with a great throne on which was placed a recumbent statue of the Buddha, with relics, as well as a standing figure; but the river had burst the embankments, and the floodwater had reached within two fathoms of the temple gate.

And so it came to pass that when his present majesty visited the spot in the twenty-fifth year of his anointing as king, he was greatly distressed; and exerting his royal zeal he had the image safely carried by his strong men with the help of various engines a distance of 80 fathoms to a spot where he had erected a new resting-place for its repose. Over this he also built a temple of three stages, which was adorned with gilding, and from the gate to viver over the 80 fathoms that the image had been carried he erected a covered passage of one stage. He also built a preaching-hall and a new vihāre, and set up various other images, after which he celebrated a great pinkama. All this was told us by the Siamese officers.

After worshipping at this place and paying our respects to the priests we started down the river, admiring the numerous vihāras and priests, houses on either bank and the villages with their teeming population; arriving at our resting-place in the evening.

On Tuesday evening three officers came from the palace with a large supply of robes and priestly necessaries, and informed us that his majesty as most favourably disposed towadrds us: and, in order that he too might share in the merit which we had acquired by our pilgrimage to the Sacred Footstep, had ordered a quantity of the coins called *ticcal* to be distributed among us: he also sent us much eatables and drinkables, with fruit, betel, and arecanut, lime, &c. We were directed to offer the robes ourselves to the priests, and so acquire merit. Accordingly we proceeded in boats to the vihāre called Wat Nun Ok, and worshipped the golden Buddhas there, and offered the robes to the Chief Priest and three others who resided here, and acquired merit by making our obeisance to them, and afterwards returned home.

On the twenty-ninth day of the month Tula, being Thursday, two officers came in the morning and proceeded with us in boats till we reached the street, where we entered horse carriages. We alighted when we approached the palace and waited in a *mandape* till our arrival was announced, after which we were led to the hall of the sub-king. Here we were received by the king, the prince, and the sub-king, with the greatest kindness, and presents were also bestowed on us, the Ārachchies, and our attendants: and we were also bestowed on us, the Ārachchies, and our attendants: and we were shown the presents destined for Lankā. We were also informed we would receive permission in a few days to start home, after which we returned accompanied by the officers.

On Monday, the fourth day of the solar month Vrishchika, two officers came and accompanied us in boats to the great vihāre called Talarama, which is built on the bank of the river. Here we worshipped before the golden image of the Buddha and the dāgabas, and made offerings of robes and the priestly necessaries to the priests who had been appointed, to proceed to Ceylon. These were Upāli Mahā Nāyaka Thero, Ārya Muni Mahā Nāyaka Thero, the Anu Mahā Thero the Mahā Theros who read the *Kammavācha* and who prepare for ordination, and the Mahā Theros Indrajōtassa, Chandra Jōtassa, Kotthita, Kiyavu, Bojuna, Thuiuvan, Thonsuvannana, Janna, Prakyavuthan, Lokon, Dabut, Premak, Premi, Kruvakya, being twenty-one Theros and eight *Sāmanēras*. After this we were taken back to our halting-place.

On the morning of Thursday two officers came and took us to the palace. We halted for a short time at a mandape while our arrival was being announced; after which we were presented and received with great kindness by his majesty the king, the prince, and the sub-king. We were informed that the presents destined for Ceylon would be ready to start in a short time, and then were given permission to withdraw, when we returned again to the same mandape for a short interval. And this was the manner of our departure therefrom. From the palace gate and as far as the landingplace at the river bank the two sides of the street were decorated with cloths embroidered with gold, various scented flowers and fruits, and examples of the painter's skill. Next, heralded by the five kinds of music, came the royal message carried in a gold litter on either side of which were held gold-worked sēsat and flags. A new golden image of Buddha came next, borne in like fashion and accompanied by sēsat, chāmaras, gold-worked flags, and music. The sacred books and various offerings followed, guarded on either side by a band of warriors armed with the five kinds of weapons. Upāli Mahā Thero came next, curried in a palanquin curiously worked with gold and followed by many offerings; next was Ārya Muni Mahā Thero in similar state. These two were accompanied by the other Theros and Sāmanēras destined for Lankā, all of whom had been presented with various gifts; a band of warriors followed them, preceding the presents that were to be sent to Lanka which were conveyed in gilt chests. Three officers had been appointed to proceed to Lankā as ambassadors, and numerous honours had been conferred on them. Two of them came next in two litters shaped like beds and richly adorned with ornaments of solid gold. These were carried on the shoulders of men, while the third rode behind on a richly caparisoned horse. We, who had been gazing at this rare sight with delight, were now directed to enter the horse carriages in which we joined the procession. The gorgeous decorations on either side of the road, the vihāras and crowds of priests, the masses of men, women, and children gay in jewels and gold, who thronged to gaze at us, cannot be described in words. We proceeded thus as far as the river, lost in admiration at the splendour of the crowded street. Here we found awaiting us the royal barges, decked with the heads of lions, bears, elephants, kindurās, makarās, crocodiles, serpents, buffaloes, deer, peacocks, parrots, pigeons, dragons, and rākshas: whilst in the intervals were carved trees, creepers, and plants, all gilt. On their decks were constructed booths of gold worked cloths gaily adorned, and similar curtains were hung around, while various flages and umbrellas were fixed at stem and stern. On board these barges were converyed the image and

books and royal message as well as the priests. The king, the royal queens, the sub-king, the prince, as well as the nobles with their wives, accompanied us in similar boats; after them came a host of devotees of either sex and of citizens in boats in an unbroken stream, the boats being secured in rows by cables so as to move in line. In various boats dancing and singing were going on, while numberous drums kept up a continous volume of sound. Thus we proceded down the river till we reached the large new ship, which with its gilding within and without appeared like some ship of the gods. This was the vessel destined by his majesty for the use of the priests who were sailing for Lanka. So on Thursday, the first day of the increasing moon of the month II, about ten hours after dawn, the sub-king bore the golden image reverently on his own head within the ship, and placed it on a throne surrounded by gold embroidered hangings of various colours: the holy books and the king's message were similarly disposed of, and the presents and offerings were stowed away. The priests were then taken on board amidst cries of "Sādhu" and the firing of guns and the accompaniment of music, and were followed by the three Siamese ambassabors who were proceeding to Lankā accompanied by many presents. A message was also conveyed to us from the king, giving us permission to depart and also directing that Wilbagedara Muhandiram Rala alone, who was well known to the Theros and ambassadors-he had been to Siam on a previous occasionshould travel in the Siamese ship. The rest of us were also requested to go on board the ship: but as the number of the Siamese attendants and the quantity of their baggage was great, we were to continue our journey by the Hollander's ship. Three Siamese nobles were also ordered to accompany us as far as the seaport of Siam.

Accordingly we started in great state, and as we proceeded down the river the priests who lived in the vihāras on the banks, with the chief men of the villages and the people themselves crowded round in boats so that the river could not be seen bringing with them presents for the priests who were starting for Lankā. We arrived in this manner at the temple called Wat Then Lak Dhan, where the chief people provided presents and robes to be offered by us to the priests accompanying us so as to acquire merit; while at the same "time we were entertained at a feast.

When we drew near Bangkok we were similarly received and treated; the same occurred at Amsterdam, where we arrived next: at last on the afternoon of Friday, the fourteenth day of the solar month Vrischika, being the eighth day of the increasing half of the lunar month, we reached the harbour of Siam. Immediately the four of us who were to travel by the

Hollander's ship proceeded on board with our attendants, and the two ships anchored side by side, while the luggage meant for the Siamese ship was taken there; where too Wilbāgedara Muhandiram proceeded with one servant and an attendant soldier. On Wednesday the fourth day of the solar month Dhanu at the twenty-third hour of the morning, the two ships hoisted sail, and we steered out of the harbour, the Siamese ship leading. On Thursday this latter disappeared from our sight, and though we were greatly disturbed in mind about her, we sailed on till on the afternoon of Monday, the twenty-third day of the solar month; we reached the harbour of Malacca and cast anchor.

Six days later, on Saturday morning, three officers came from the fort and took us on land in a sloop, where we were conducted with much ceremony to our halting-place. Later we were taken inside the fort, where the Governor and other officers exerted themselves to allay our anxiety and assured us that the ship would arrive in safety. They also fitted out a sloop to go and make inquiries, and sent despatches regarding the matter to Batavia in a ship. But though we questioned the captains of all the vessels that came from foreign parts, we could obtain no information whatever; accordingly we resolved to wait till we did get some definite news. We waited on till the next year, which was the Saka year 1674. till on the thirteenth day of the solar month Vrisabha, the captain of a newly-arrived ship came to our halting-place and informed us that the Siamese ship had lost her masts and could not proceed on her voyage, and had consequently been towed back by several boats to Siam itself.

As we heard that a sloop trading with Siam was lying idle in the harbour, we consulted the Governor and started her captain off with a letter. We waited till Saturday the tenth day of the solar month Dhanu, when the Governor sent us by an officer from the fort a letter which Wilbāgedara Muhandiram Rāla had forwarded. The purport of this letter was that His Majesty the King of Siam had graciously bidden them when taken before him not to be disheartened at their mischance: the priests destined for Lankā, the presents, and the three Simese ambassadors would start again in the month of Wak from the district of Mirigiya, and reach Lankā this year itself; the ambassadors who were waiting at Malacca should accoedingly be directed to start home; in obedience to which command this letter was written.

We accordingly went on board on the thirteenth day of the solar month, being Friday, and on Saturday we steered out of the harbour, and on the evening of the fifteenth day of the solar month Makara, being Monday, we landed at the Castle of Colombo. The Governor received us with great consideration and arranged quarters for us near the church at Borella, where we remained for twenty-eight days. In the meantime he sent two Mudaliyars with a letter to Siriwardhanapura: these went and delivered their message before the great nobles there, who conveyed the same to the knowledge of his gracious majesty, when the Mudaliyars received great rewards. Moreover he gave orders for the Padikāra Mohottāla, Dedigama Muhandiram Rāla, and Pussëlla Muhandiram Rāla to proceed to Colombo and accompany the newly landed nobles back. They accordingly came to Colombo and delivered their message to the Governor, who received them with every mark of honour and accompanied them from the castle. Six days later, on the eighth day of the solar month Kumbha, which is the fourteenth day of the waning moon of the month Navam, we arrived at the capital and were presented before our gracious and ever-victorious king. We were received wih great kindness, and were anxiously questioned as to whether the priests were actually coming.

On the tenth day of the solar month Vrischehika messengers arrived with the news that the ship conveying the Siamese priests had cast anchor at the harbour of Trincomalee on Monday the fifth day of the incereasing moon of the mont Wesak, in the Saka year 1675,\* which is called Srimukha. No sooner was this glorious message received then our gracious king, the mighty ruler of Lankā, gave orders that palanquins fitted with cushions and mattresses should be despatched, as well as a supply of robes of fine cloth, with sweetmeats and rice cakes to help them on the way. He also sent elephants to head the procession and a richly caparisoned tusker with a golden litter for conveying the king's message, with a body of trumpeters, drummers, and other musicians. The following were entrusted with this work, viz., Ëhëlapola, Mahā Adikārama: Angammana, Dissave of Mātale; Hulangamuwa, Dissave of Uda Palāta; Ëllepola Kabande Mohottāla, the Kodituwakku Lekama; Ëllepola Mohottāla, the Vedikkāra Lekama; Kahande Mohottāla, the Kuruwe Lekama; Wiyalla Mohottāla, Muhandiram, who was in charge of the gabadāgama of Madula; and Harasgama Muhandiram Rāla, of the Vedikkāra Lekama. These accordingly started for the harbour and accompanied thence the priests, the three Siamese ambassadors, the king's letter, and the presents with every mark of honour. The letter was placed on the golden litter which was carried by the tusked elephant with jewelled trap-

<sup>\*</sup> AD 1753.

pings; the holy images and books were earried in state accompanied by flags and umbrellas; Upāli Mahā TerUnnānse, with the seventeen other Theros and seven Sāmanēras, travelled in palanquins richly fitted with mats and pillows; while the Siamese ambassadors followed in *andorus*. So they proceeded, helting at Olagamuwa, Gantale, Alutwëwa, Minihiriya, *Gonawela*, and *Nālanda*. On reaching Godapola nuwara five noblemen proceeded to meet them, viz., Dumbara Dissave of Mātale; Aṅgammana Mohottāla, the Mahā Lekama; Moladanda, Rate Rāla of Yatinuwara, Ëllepola Kahandāwe Mohottāla, the Padikāra Lekama, and Wilbāgedara Kuda Muhandiram Rāla of the same Lekama.

These went and made their obeisance to the priests and saw that they were properly lodged, and the image, the books, the royal letter and presents deposited in a place of safety; after this the ambassadors were also conducted to their lodgings with great ceremony. Later Ëhëlapola, Mahā Adikārama. Hulangamuwa, Dissave of Uda Palāta, and the aforesaid chiefs returned to the capital and had an audience with the king. A few days later Uduwela Muhandiram Rāla and Aittaliyadde Muharidiram Rāla were sent to Godapolanuwara to inquire after the well-being of the priests and ambassadors and the report the same to the king without delay. Later orders were given to Samarakodi, the Udagampaha Adigār, Dodanvela, Dissave of ūva, and Miwature Mohottāla, the Attapattu Lekama, to proceed to Godapolanuwara and escort thence the holy images, the books, the king's letter and presents, together with the priests, to the capital. This they did and accompanied them as far as Alutgantota, where they halted. The next day being Friday the seventh day of the waning half of the month Poson in the Saka year 1675. His Gracious Majesty himself, lord of the earth, who is resplendent with every virtue, proceeded to the Bodimuluwa by the side of the river. Here he made his obeisance to the priests and received them with every virtue, proceeded to the Bōdimaluwa by the side of the river. Here he made his obeisance to the priests and received them with all graciousness; and after pirit had been recited, they were brought in the evening to the Malwatte Vihāre, where lodgings had been newly erected and adorned for them with all speed: here they were lodged. and orders were given to provide them with all necessaries. At the smae time the Siamese ambassadors with the letter and presents were sent to the Bōgambra Thānāyama, where every honour was paid to them and their wants attended to.

On the evening of the second day of the solar month Kataka, being Friday the thirteenth day of the lunar month, at the Malwatte Vihāre, Upāli

Mahā Thero admitted one of the Sāmanerās who had accompanied him from Siam into the *Upasampadāwa*. On the night of Saturday the full moon day of the month Esada, at the first watch. His Majesty, the lamp in the jewelled hall of the Solar race, took his seat in the preaching-hall filled with exultant joy and kindness, and at his request (which was addressed to Upāli Mahā Thero Ārya Muni Mahā Thero, and the other Theros), Kobbyyākaduwae Unnānse, the Nāyaka Priest of the Uposatārāma, Wëliwita Unnānse. Hulangamuwa Unnānse, Bambaradeniya Unnānse. Thibbotuwāwe Unnānse. and Nāvinne, the Nayaka Unnānse of Asgiriya, were admitted into the *Uapsampadāwa* and thus after many years this feast of the Great Ordination which had so long been neglected in Lankā, was re-established once more amidst the rejoicings of the populace, the triumphant noise of drums, chanks, and the five kinds of music, and the roar of cannon.

On the night of Tuesday the twentieth day of the solar month the Audience Hall was adorned with awnings and hangings of silk and gold embroideries. And here our mighty king, the lord of kings, seated on his throne, received with all graciousness the three Siamese ambassadors who brought the letter and presents from their king. They were at the same time presented with three chains and three gold rings. three embroidered *toppetti*, three red and three yellow, an extra one being given to the ambassador who carried the king's letter: various presents were also given to the attendants, and three thousand ridi were distruibuted among them all. After this Upāli Mahāsāmi and the other Theres who accompanied him were invited to worship the Sacred Tooth and so acquire merit: and subsequently the ambassedors were allowed to do likewise.

As for the king's letter, after the principal nobles had met in the Audience Hall, Wëliwita Terunnānse caused it to be unwrapped by Tibbotuwāwa Terunnānse: it was then wrapped up again, and sealed and deposited in the treasury, covering and all. As for the books that had been received, they were paraded round the streets with great pomp in a golden litter placed on the back of a tusker with jewelled trappings, accompanied by the five kinds of music, after which they were formally dedicated.

[Then follow the names of the priests, differing somewhat from the names already given.]

### NOTES

- 1. Wilbāgedara Muhandiram has recorded the names of the sixtysix persons who composed the mission; they were—
  - Pattepola Mohottāla, three Ārachchies and nine men (hēwāyo) of his Lekama, and five personal attendants.
  - Ëllepola Mohottāla, three Ārachchies and seven men of his Lekama, and one attendant.
  - Īriyagama Muhandiram, two Ārachchies and five men of his Wasama, and one attendant.
  - Āittāliyadde Muhandiram, one Ārachchi and three men of his Wasama, and one attendant.
  - Wilbāgedara Muhandiram, two trachchies and three men of his Wasama, and two attendants— a wahumpurayā and a durayā.
  - In addition there were three trumpeters, three performers on the *tambōruwa*, five on the *singārama*, and two on the *horanëwa*.
- The message to the King of Siam was written in Pāli by Vëliwita Saranankara Unnānse of Malwatte Vihāre. There was also a second letter addressed to the Sanga Rāja.
- At Trincomalee the ambassadors were housed in the Commander's flower garden.
- 4. The Dutch ship that conevyed them was named the "Vel Trek."
- 5. In Sumatra, the writer tells us, gold, lead, and the whetstone are found.
- 6. At Malacca the royal letter was deposited in a two-storied building attached to the Fiscal's residence.
- 7. They started again in the month of Vesak, Saka 1673; and sailed past Rio and Johore, where *ponambra* and *minambra* (amber gris?) is found. "The robbers here." naively adds the writer, perhaps referring to the piratical Malays, "even slay people." Next they passed Pulu Timung, Pulu Piang, Pulu Hovu, mere rocky points in the sea, as well as Pahang, Kalantang, Tranganu, Patani, which latter produce gold, lead, and camphor; some of them were reported to be inhabited by cannibals; thence past Cambodjia to Siam.

- 8. On reaching the harbour the captain and Kannëdeniyë Ārachchi of the Padikāra Muhandiram Wasama were despatched to announce at the Siamese capital the arrival of the embassy: twenty- four days later the rest landed.
- 9. Amsterdam: the modern Paknam Samuddaprakar. J.
- 10. Mung: a district under a governor. J.
- 11. Wat Arama: the spot is the Wat Prode Satta, "the salvation of sen tient beings. The ancient temple is still existing, and had been repaired by the late king's brother. There is a sacred well here, the water of which is supposed to wash away sins.- J.
- 12. Bai: probably Ban (village); the name is Pa-sat, : "the foreset of animals." J.
- 13. Puri: in Siam a provincial town, and is not applied to the capital; the old capital was Sri Ayodhaya Mahā Nagara. J.
- 14. The money distributed among the Sinhalese amounted to 700 ticcals. Masam-puva: unknown: not Siamese. *Ticcal* is the foreign name given to the Siamese coin of the largest denomination, called *Bat*. Coins of smaller denominations of the same round shape are *saliung* anu fiang, and bia, the last being only tokens. J.
- 15. The elephant in the gilt stall opposite the palace gate was the white elephant; facing it was the black elephant: but the description given in the translated version would appear to relate to the red elephant. According to Baldaeus, the King of Siam was styled "Lord of the Golden Thrones, also of the White, Red, and Round-tailed Elephants, three excellent draught beasts which the highest god has given to none other."
- 16. The custom of drawing up the war elephants in circles in front of the palace also prevailed at the Sinhalese court.
- 17. After they had been granted an audience the members of the mis sion were entertained at a place named Mahā Sombath Kalan; the rooms were hung with a awnings and curtains. Each ambas sador was provided with three silver trays each (or each three?) fitted with fifty one small gold dishes, filled with various dain ties forming the five courses of a feast.

- 18. Vat Puthi Suwan: correctly Wat Buddhaiy S'van "Arama of the Heaven of Buddha" (s'van = swarga). J.
- 19. Mahā Dharmārāma (?): Neither Siamese nor Pāli: but there is a temple called Mahā Dhātu, the principal one in the city: from the description and the fact that it was the seat of the Sanga Rāja, the two are probably identical. In this temple was en shrined a solid gold image of great size, which was melted and carried away by the Burmese. A bronze one remains to this day in a state of decay. J.
- 20. Naputhan: or rather Na-pa-tan, "the paddy field of the burnt forest." The name is still in existence. J.
- 21. The Offerings made to the Sanga Rāja were:-

Razors

220 pieces of red and yellow silk
30 red fans
Toothpicks (metal)
30 Strings of prayer beads
Nailpicks (metal)
30 packets of needles
Looking-glasses
Cloves, nutmegs, cinnamon
Chunam boxes
Scissors
2 alms bowls

1 web of cloth

- 22. The second sub-king must have been "The Palace of the Rear Guard" (great personages are called by the names of their resi dences), who is at the head of the Reserve forces. But more probably it was one of the great ministers, to judge from the reception. J.
- 23. The Was season: the rainy season, when the priests retire from the forests into houses.
- 24. Kujayoth Ratnārāma: probably Wat Jayawardhanārāma, one of the well-known and royal temples, now in ruins. J.
- 25. No Minister of State would be employed in carrying things even at a religious procession. These were probably minor officers dressed as Devas. J.
- 26. No sub-Kings are entrusted with affairs of State except of the War Department and in building defensive works in war time. The

two great ministers are of the Interior and War, or of the North and South, having charge of the Government of the Northern and Southern Provinces respectively, and the latter of military affairs in time of peace as well. - J.

- 27. This is really the "Light Offering," or *Padīpa Pūja* performed on water twice at the end of the Was season on the full moon of the eleventh and twelth months, and is continued three days on each occasion. the middle day is the full moon, on which the people indulge in extravagance, in music, singing and playing on the water, and make offerings of floating lights and flowers and fireworks in miniature temporary boats and vessels of all sorts. It is in fact a popular *fete*. J.
- 28. Only three out of the five ambassadors, viz., Ëhellepola Mohottāla, Āittaliyadde Rāla, and Wilbāgedara, went on the pilgrimage to the Sacred Footprint: they were accompanied by seventeen of their *suite*, whose names are also stated.

On passing the first wall enclosing the sacred site the pilgrims knelt and worshipped with their foreheads touching the gorund; then they passed the copper umbrellas with stocks three spans in circumference, and up the stone steps with the serpents on either side to the first stage; another flight of stone steps brought them to the second stage, which was sprinkled with sand. These stages appear to have run right round the montain peak. The next flight was covered with lead, and led to the last stage, which was similarly covered. The imprint was of the right foot; it was enclosed in a building 14 carpenters' cubits square and 18 fath oms high; while the shrine over the imprint itself was 7 cubits high, raised on pillars of gold. Wilbāgedara also testifies to the extraordinary expenditure of gold over the ornamentation of the temple.

Reference is made to this shrine by Baldaeus, who also gives a list of the auspicious signs.

29. The rock on which the footprint was discovered had been named "Suwanna banphot:" *Panhata* is evidently *pabbata*, and mahā *pahatha* is *maha prāsat*. *Prāsat* is the corrupt *Pāli prāsada*, a building of from one to nine stories with a dāgaba-shaped top, like the Brazen Palace at Anuradhapura. The now existing build

ing, called the *mandape*, has replaced the original structure which was destroyed by lightning. - J.

- 30. Native resthouses for pilgrims, which abound to this daya. J.
- 31. Probably *Satapanna pabbata*, adapted from the name of the an cient cave in Rājagaha at which the first Buddhist Council took place. J.
- 32. The description of these stages seems to correspond to he usual basement of a *pasāda* building, wihich is always elaborately moulded in ornamental lines in stages with figures supporting them. J.
- 33. The offerings made at this shrine were-

1 gold pagoda (varāgan)

53 rupees

50 current ridis

1 ticcal ridi

2 coloured eloths worth 30 ridis

11 rolls of fine cloth, 18 cubits long. 5 1/2 spans wide. worth 175 ridis

3 cloths, named Kaveniya, Samukkalama and Sarasaya

2 lansolu cloths

1 silk tuppatiya

2 cloth water strainers

1 betel bag

60 wax candles

8 bundles incense sticks

1 log sandalwood

9 alms-bowis

Cloves (waswāsi), nutmeg. cinnamon, camphor,, cardamoms

Needles

Ridis, thuttus and cush

Flowers Lamps, &c.

- 34. This is literally true even to the present day for rivers and creeks are the highways of Siam and no household is without at least one boat. J.
- 35. Lak: a common name for a village temple, meaning pillar or post, probably referring to the mark set up when a site is selected for a temple. Dhan: perhaps Siamese Dion. "the pillar of charity." J.
- 36. Wilbāgedara has left us the following additional information. On Thursday the eighth day of the increasing moon of the month Uduwak in the Saka year 1674, about midnight, Pattapoia

Attapattuwe Mohottāla died at Bangkok while the ambassadors were on their way home. The corpse was dressed in four cloths with an inner and outer vest and a "jaggalat thoppiya;" a mattress was spread at the bottom of the coffin closed. Over all a violet (ailkarpa) thuppatiya was cast as a pall and the coffin placed on the deck. The priests then recited bana, and after offerings had been made to them the coffin was lowered into the ship's boat, which sailed away undera salute of thirty-two guns. After sailing eight gauwwas the coffin was landed at night and removed inside a house, while the twenty oarsmen were fed with rice bought at the spot. On Saturday at ten pëyas after dawn it was placed within the preaching-hall of the Vat Pakanoth Vihāre, wehn forty priests recited bana. Six hundred logs of wood were purehased, and the corpse cremated within apparently a crematorium.

A disgraceful incident followed: Nattabura Unnānse, who had accompanied the writer on his first voyage to Siam and had then deserted, now appeared on the scene in an attempt to obtain for himself the property of the deceased Mohottāla: in fact, as the writer usefully observes, he was robbed of a whole night's sleep by the importunities of this son of Belial, who was put off by a reference to the decision of the Court of Kandy. He then proceeded to the ship where the priests were, and demanded from them the offerings that had been made to them by the ambassadors: their refusal so exasperated him that the proceeded to strike the saintly Ārya Muni Thero and a novice on their heads with a club. The alarmed priests refused point blank to proceed and futher: for, said they, if the men sent from Lankā are such what would those who remain at home be like? However, Ellepola Mohottāla had the miscreant arrested and handed over to the authorities on land, while the Siamese ambassadors succeded in pacifying the agitated priests; and they set sail.

A few days later the ship was discovered to have spriung a leak, and she began to fill so rapidly that they were obliged to cast their cargo overboard to keep har afloat; the priests however recited *bana* day and night without intermission, and with such effect that they succeeded the next day in driving her aground on a mud bank near the harbour of Muwang Lakaon, a dependency of Siam, with all the crew and the king's presents safe. Here they landed and proceded to the capital, a fortified town named Pātaliputra; in the middle of it was a dāgaba (as large as the Ruwanwëli dāgaba at Plonnaruwa) which had been built by King Dharmāsōka to contain some relies of the Buddha. It was gilt from top to bottom, and the

gilding was in such excellent preservation that the whole resembled a newly polished gold *karanduwa*. Three hundred statues and two hundred gilt dagabas, varying in height from 9 to 11 carpenters cubits, encircled the central structure. There was also in the city a holy bō-tree which King Dharmasoka the Less had within recent times obrained from Anurādhapura. Every morning the priests of the various temples proceed to collect alms; three commissioners supervise the affairs of the clergy over all the Siamese dominions; and by their orders all, whether there to induced by religious sentiment or not, have to contribute to the support of the priesthood and the maintenance of the edifices.

The country is rich in deposit of black and white lead (tin?), rice, betel, arecanut, &c., but robbers are numerous and blood-thirsty, withch craft a bounds, and cancerous and leprous diseases are frequent.

From here the Siameso ambassadors sent a letter to their king to inform him of the misfortune that had overtaken them. This letter was sent by land in charge of ten people, who delivered it at the capital in a month and seven days. The king's order was that the ships should be repaired and taken back to Siam: which they accordingly proceeded to do, being hospitubly received by all the magnates of the coast. For instance, two of them sent the following presents:-

15 durians 60 bundles betel

300 mangosteen 16 bunches arecanuts

100 mangoes 15 dried fish

7 jak 100 do. (small)

45 pineapples 60 duck eggs

10 plantain bunches 1 package limes 9 bunches tender cocoanuts 5 boxes of rice

70 cocoanuts

At last, on Wednesday, the third day of the increasing moon of the month Esala, in the Saka year 1674, they arrived at the Siamese capital a second time, and were received in audience by the king. He addressed himself most graciously to the writer, and bade him not to be disheartened at his misfortune, as the king had given orders that everthing should be arranged for his return journey.

Their return, however, was still to be delayed. One of the king's great ships with a valuable cargo, including elephants, was lost on a voyage to Sinnapattanam, only seven or eight of the crew escaping in a boat; moreover, four ships riding at anchor in the harbour were destroyed by a cyclone; and to crown all, the sub-king himself died shortly after. The king accordingly hesitated about sending the priests to Lankā in such a year of disaster, and consulted Wilbagedara, who sent the following reply:- "I, too, am in great distress at the misfortunes that have occurred; but the uncertainty of the future, grief, and death are no new thing in our world of sorrow: therefore should you hasten to frucify your desire to spread the knowledge of the one thing that is certain, the preaching of the Lord." Further, he went on to add how in the days of old there were no Hollanders in the Island of Lanka, but his majesty King Srī Rāja Sinha had sent his royal message and summoned them from across the sea to guard his coasts, for which purpose be had put them in charge of his forts, and they had since served him with all loyalty: and every year embassies come from diverse countries to the court of our king to solicit his friendship with costly presents.

Apparently the king was greatly impressed. He sent courtiers to make further inquiries from Wilbāgedara, who informed them that the States of Sinnapattanam, Madura, Tanjore, Trichinopoly, Kilakkari, and Mysore send yearly tribute and obtain permission to participate in the pearl fishery.

Shortly after Wilbāgedara had a dream. He dreamt that he was leading a heard of elephants, one pure white in colour, and the rest speckled, to a freshly reaped fleld, where the Padikāra Mohattala and his own younger brother the Muhandiram came to meet him, removing the turbans they had round their heads. As they approached he noticed that leeches were climbing up his legs, and as he stopped to brush them off he awoke.

This dream was the harbinger of happy news. The following morning two ship captains named Nieholas Bath and Martino appeared, and with many declarations of their being the humble and loyal servants of their majesties of Siam and Lanka, placed their new ship the "Cecilia" at the service of the Sinhalese ambassador. This offer was joyfully accepted; and on Sunday the third day of the waning moon of the month Durutu, the priests and the Siamese mission of seventy-four souls, including the five ambassadors, their interpreters, clerk (somiyan), trachchies, (mun), "appus" (thenei), soldiers, two massageurs (atapaya mirlema reddu), musicians,

and attendant boys proceeded on board. After an uneventful voyage they reached Batavia; where they were hospitably reveived by the Dutch general, who presented them with various articles, including three guns. Here they transhipped into a larger vessel, the "Oscabel," in which they reached Trinacomalee on Monday, the thirteenth day of the increasing moon of the month Wesak, in the Saka year 1675.

# THE UPASAMPADĀ-KAMMAVĀCĀ:\*

Being the Buddhist Manual of the Form and Manner of Ordering of Priests and Deacons. The Pāli Text, with a Translation and Notes.

# by J. F. Dickson

In May, 1872, I was invited by my learned friend and pandit Keviṭiyāgala Unnānse, of the Malvatte Monastery in Kandy, to be present at an ordination service, held, occording to custom, on the full-moon day of Vesak (May–June), being the anniversary of the day on which Gautama Buddha attained Nirvāṇa B. C. 543. I gladly availed myself of this opportunity of witnessing the celebration of a rite of which Englishmen have but little knowledge, and which has rarely, if ever, been witnessed by any European in Ceylon.

Nothing could be more impressive than the order and solemnity of the proceedings. It was impossible not to feel that the ceremony was being conducted precisely as it was more than two thousand years ago.

The chapter house (Sinhalese,  $P\bar{o}ya$ -ge) is an oblong hall, with rows of pillars forming an inner space and leaving broad aisles at the sides. At the top of this inner space sat the aged Abbot (Sinhalese,  $Maha N\bar{a}yaka$ ), as president of the chapter; on either side of him sat the elder priests, and down the sides sat the other priests in number between thirty and forty. The chapter or assombly thus formed three sides of an oblong. The president sat on cushions and a carpet; the other priests sat on mats covered with white calico. They all sat cross-legged. On the fourth side, at the foot, stood the candidates, behind the pillars on the right stood the deacons, the left was given up to the visitors, and behind the candidates at the bottom was a crowd of Buddhist laymen.

To form a chapter for this purpose not less than ten duly ordained priests are required, and the president must be not less than ten years' standing from his Upasampadā ordination. The priests attending the chapter are required to give their undivided, unremitting, and devout attention throughout the service. Every priest is instructed to join heart and mind in

<sup>\*</sup> Reproduced from *The Orientalist*, September, 1884, pp. 206-213.

the exhortations, responses, formulas, etc., and to correct every error, lest the oversight of a single mistake should vitiate the efficacy of the rite. Previously to the ordination the candidates are subjected to a strict and searching examination as to their knowledge of the discourses of Buddha, the duties of a priest, etc. An examination and ordination is held on the full-moon day in Vesak, and on the three succeeding Poya days, or days of quarters of the moon.

After witnessing the celebration of this rite, I read the Upasampadā-Kammavācā or book setting forth the form and manner of ordering of priests and deacons, and I was subsequently induced to translate it. This manual was translated into Italian in 1776, by Padre Maria Percoto (Missionary in Ava and Pegu), under the title of "Kammuva, ossia trattato della ordinazione dei Talapoini del secondo ordine detti Pinzi," and a portion of it was edited in 1841, in Pāli and Latin, by Professor Spiegel. Clough translated it in 1834, and Hardy has given an interesting summary of it in his Eastern Monachism; but neither the text nor any complete translation is readily accessible, and I have therefore thought that this edition might possibly be acceptable to those who desire information respecting the practice of Buddhism in Ceylon, where, as is well pointed out by Mr. Childers, in his Pāli Dictionary, (s.v. Nibbānan, p. 272, note), "Buddhism retains almost its pristine purity."

With regard to the transliteration, <sup>1</sup> I have used the system adopted (after Fausböll) by Mr. Childers in his Dictionary. In the translation I have placed in italics the rubrical directions in the text, and all explanations and amplifications of the text I have placed in square brackets. I have thus endeavoured to give a translation of the text as it stands, and, at the same time, to set out the ordination service fully and completely, precisely in the form in use in Ceylon at the present time, as I have myself witnessed it. No one who compares this form with that given in article XV. of Hodgson's "Literature and Religion of the Buddhists in Nepaul," can fail t be struck with the purity and simplicity of the Ceylon rite as contrasted with that in use among the Northern Buddhists.

## The Ordination Service

Praise be to the Blessed One, the Holy One, to him who has arrived at the knowledge of all Truth.

<sup>1.</sup> We need hardly say that the transliteration in this reprint is our own. —Ed. *The Orientalist*.

[The candidate, accompanied by his Tutor, in the dress of a layman, but having the yellow robes of a priest in his arms, makes the usual obeisance and offering to the President of the chapter, and standing says,]

Grant me leave to speak. Lord, graciously grant me admission to deacon's orders. Kneels down, Lord, I pray for admission as a deacon. Again, Lord I pray for admission as a deacon. A third time, lord, I pray for admission as a deacon. In compassion for me, lord, take these yellow robes, and let me be ordained, in order to the destruction of all sorrow, and in order to the attainment of Nirvana. To be repeated three times. [The President takes the bundle of robes.] In compassion for me, lord, give me those yellow robes, and let me be ordained, in order to the destruction of all sorrow, and in order to the attainment of Nirvāṇa. To be repeated three times. [And the President then gives the bundle of robes, the yellow band of which he ties round the neck of the candidate, reciting the while the tacapańcakan, or formula of meditation on the perishable nature of the human body, as follows : kesā lomā nakhā dantā taco-taco dantā nakhā lomā kesā. Hair of the head, hair of the body, nails, teeth, skin-skin, teeth, nails, hair of the body, hair of the head. The candidate then rises up, and retires to throw off the dress of a layman, and to put on his yellow robes. While changing his dress he recites the following: - Patisankhā yōnisō cīvaran patisevāmi yāvad eva sītassa patighātāya uņhassa patighātāya dansamakasavātātapasirinsap- asamphassānan paṭighātāya yāvad eva hirikopīnapaticchādanatthan. In wisdom I put on the robes, as a protection against cold, as a protection against heat, as a protection against gadflies and musquitoes, wind and sun, and the touch of serpents, and to cover nakedness, i.e. I wear them in all humility, for use only, and not for ornament or show. [Having put on the yellow robes, he returns to the side of his tutor, and says,] Grant me leave to speak. I make obeisance to my lord. Lord, forgive me all my faults. Let the merit that I have gained be shared by my lord. It is fitting to give me to share in the merit gained by my lord. It is good, it is good. I share in it. Grant me leave to speak. Graciously give me, lord, the three refuges and the precepts. [He kneels dorn.] Lord, I pray for the refuges and the precepts.

[The tutor gives the three refuges and the ten precepts as follows, the candidate still kneeling, and repeating them after him sentence by sentence.

1.

Buddhan saranan gacchāmi.
Dhamman saranan gacchāmi.
Sanghan saranan gacchāmi.
Dutiyampi buddhan saranan gacchāmi.
Datiyampi dhamman saranan gacchāmi.
Dutiyampi sanghan saranan gacchāmi.
Tatiyampi buddhan saranan gacchāmi.
Tatiyampi dhamman saranan gacchāmi.
Tatiyampi dhamman saranan gacchāmi.
Tatiyampi sanghan saranan gacchāmi.
Saranattayan.

2.

Pāṇātipātā veramaṇī sikkhāpadaṇ.
Adinnādānā veramaṇī sikkhāpadaṇ.
Abrahmacariyā veramaṇī sikkhāpadāṇ.
Musāvādā veramaṇī sikkhāpadaṇ.
Surāmerayamajjapamādaṭṭhānā veramaṇī sikkhāpadaṇ.
Vikālabhojanā veramaṇī sikkhāpadaṇ.
Naccagītavāditavisūkadassanā veramaṇī sikkhāpadaṇ.
Mālāgandhavilepanadhāraṇamaṇḍanavibhūsanaṭṭhānā veramaṇī sikkhāpadaṇ.

Uccāsayanamahāsayanā veramaņī sikkhāpadaņ. Jātarūparajatapaṭiggahanā veramaņi sikkhāpadaņ. Dasasikkhāpadaņ.

1.

The Three Refuges.

I put my trust in Buddha.
I put my trust in the Law.
I put my trust in the Priesthood.
Again I put my trust in Buddha.
Again I put my trust in the Law.
Again I put my trust in the Priesthood.
Once more I put my trust in Buddha.
Once more I put my trust in the Law.
Once more I put my trust in the Law.
Once more I put my trust in the Priesthood.

2

The ten precepts or laws of the Priesthood.

Abstinence from destroying life;

Abstinence from theft;

Abstinence from fornication and all uncleanness;

Abstinence from lying;

Abstinence from fermented liquor, spirits and strong' drink which are a hindrance to merit;

Abstinence from eating at forbidden times;

Abstinence from dancing, singing, and shows;

Abstinence from adorning and beautifying the person by the use of garlands, perfumes and unguents;

Abstinence from using a high or a large couch or seat;

Abstinence from receiving gold and silver; are the ten moans (of leading a moral life).<sup>1</sup>

[The candidate says,]

I have received these ten precepts. Permit me. [He rises up, and makes obeisance to his Tutor.] Lord, I make obeisance. Forgive me all my faults. May the merit I have gained be shared by my lord. Give me to share in the merit of my lord. It is good, it is good. I share in it. [This completes the ordination of a deacon, and the candidate retires.]

The foregoing ceremony is gone through previous to the ordination of a priest in all cases, even where the candidate has already been admitted as a deacon. If the candidate is duly qualified for the priestly office, he can proceed at once from deacon's to priest's orders; otherwise he must pass a term of instruction as a deacon: but a candidate who has received deacon's orders must solicit them again, and go through the above ceremony when presented for priest's orders.

[The candidate, being duly qualified, returns with his tutor, and goes up to the President of the chapter, presenting an offering, and makes obeisance, saying,]

Permit me to speak. Lord, graciously grant me your sanction and support." Be kneels down. Lord, I pray for your sanction and support.

<sup>1.</sup> See Khuddakapātha, by R. C. Childers, pp. 2, 3.

He kneels down. Lord, I pray for your sanction and support; a second time, lord, I pray for your sanction and support third time, lord, I pray for your sanction and support. Lord, be my superior. *This is repeated three times*. [The President says,] It is well. [And the candidate replies,] I am content. *This is repeated three times*. From this day forth my lord is my charge. I am charge to my lord. [This vow of mutual assistance] *is repeated three times*.

[The candidate rises up, makes obeisance, and retires alone to the foot of the assembly, where his alms-bowl is strapped on to his back. His tutor then goes down, takes him by the hand, and brings him back, placing him in front of the President. One of the assembled priests stands up, and places himself on the other side of the candidate, who thus stands between two tutors. b The tutors say to the assembly,] With your permission, [and then proceed to examine the candidate as to his fitness to be admitted to priest's orders]. Your name is Nāga? It is so, lord. Your superior is the venerable Tissa? It is so. lord. [The two tutors together say,] Praise be to the Blessed one, the Holy one; to Him who has arrived at the knowledge of all Truth. [They then recite the following commands of Buddha.] First it is right to appoint a superior. When the superior has been appointed, it is right to inquire whether, the candidate has alms howl and robes [which they do as follows.] Is this your alms-bowl? It is so, lord. Is this the stole?c It is so, lord. Is this the upper robe? It is so, lord. Is this the under robe? It is so, lord. Go and stand there. [The candidate here retires, going backwards in a reverential posture, and stands at the lower corner of the assembly. The tutors remain in front of the President and one of them says, Priests, hear me. The candidate desires ordination under the venerable Tissa. Now is the time of the assembly of priests. I will instruct the candidate. [The tutors make obeisance to the President, and go down to the foot of the assembly, and join the candidate, whom they instruct and examine as follows.] Listen, Nāga. This is the time for you to speak the truth, to state what has occurred. When asked concerning anything in the midst of the assembly, if it be true, it is meet to say so, if it be not true, it is meet to say that it is not. Do not hesitate. Conceal nothing. They inquire of the candidate as follows. Have you any such diseases as these? Leprosy? No, lord. Boils? No, lord. Itch? No, lord. Asthma? No, lord. Epilepsy? No, lord. Are you a human being? Yes, lord. Are you a male? Yes, lord. Are you a free man? Yes, lord. Are you free from debt? Yes, lord. Are you exempt from military service? Yes, lord. Have you come with the

a b &c. See Notes on p. 211 et seq.

permission of your parents? Yes, lord, Are you of the full age of twenty years? Yes, lord, Are your almsbowl and robes complete? Yes, lord. What is your name? Lord, I am called Nāga. What is the name of your superior? Lord, my superior is called the venerable Tissa. [The two tutors here go to the top of the assembly, and make obeisance to the President, and one of them says,] Priests, hear me. The candidate desires ordination under the venerable Tissa. He has been duly instructed by me. Now is the time of the assembly of priests. If the candidate is here, it is right to tell him to approach. [One of the tutors says.] Come hither. [The candidate comes up, and stands between the tutors, makes obeisance to the assembly, and kneels down.] Priests, I ask the assembly for ordination. Priests, have compassion on me, and lift me up.d A second time, lords, I ask the assembly for ordination; lords, have compassion on me, and lift me up. A third time, lords, I ask the assembly for ordination. Lords, have compassion on me, and lift me up. [The candidate rises up, and makes obeisance. The tutors say,] Priests, hear me. This candidate desires ordination under the venerable Tissa. Now is the time of the assembly of priests. I will examine the candidate respecting the disqualifications for the priestly office. Listen, Nāga, This is the time for you to speak the truth, to state what has occurred. I will inquire of you concerning facts. If a thing is, it is right to say it is; if a thing is not, it is right to say it is not. Have you any such diseases as these? Leprosy? No, lord. Boils? No, lord. Itch? No, lord. Asthma? No, lord. Epilepsy? No, lord. Are you a human being? Yes, lord. Are you a male? Yes, lord. Are you free from debt? Yes, lord. Are you exempt from military service? Yes, lord. Have you come with the permission of your parents? Yes, lord. Are you of the full age of twenty years? Yes, lord. Are your alms-bowl and robes complete? Yes, lord. What is your name? Lord, I am called Nāga. What is the name of your superior? My superior, lord, is called the venerable Tissa. [Here ends the examination in the midst of the assembly, and one of the tutors reports the result as follows.] This candidate desires ordination under the venerable Tissa. He is free from disqualifications. He has his alms-bowl and robes complete. The candidate asks the assembly for ordination under his superior, the venerable Tissa. The assembly gives the candidate ordination under his superior, the venerable Tissa. If any of the venerable assembly approves the ordination of the candidate under the venerable Tissa, let him be silent; if any objects let him speak. A second time I state this matter. Priests, hear me. This candidate desires ordination under the venerable Tissa. He is free from disqualifications for the priestly office. His alms-bowl and robes are complete. The candidate asks the priesthood for ordination under his

superior, the venerable Tissa. The assembly gives the candidate ordination under his superior, the venerable Tissa. If any of the venerable assembly approve the ordination of the candidate under his superior the venerable Tissa, let him be silent; if any objects, let him speak. A third time I state this matter. Priests, listen. This candidate desires ordination under the venerable Tissa. He is free from disqualifications for the priestly office. His aims-bowl and robes are complete. The candidate asks the priesthood for ordination under his superior, the venerable Tissa. The assembly gives the candidate ordination under his superior, the venerable Tissa. If any of the venerable assembly approves the ordination of the candidate under his superior the venerable Tissa, let him be silent; if any objects, let him speak. [The two tutors here again make obeisance to the President, and say,] The candidate has received ordination from the priesthood under his superior, the venerable Tissa. The assembly approves the resolution: therefore it keeps silence. So I understand your wish.

[The ordination is here ended, and the candidate retires to the foot of the assembly, in which the tutors now resume their seats. The ceremony is repeated with each candidate, and when all the candidates have been ordained, one of the assembly (generally one of the tutors) rises up, and addresses the following exhortation to the recently ordained priests, who stand in a reverential attitude.]

It is meet to measure the shadow of the sun.<sup>e</sup> It is meet to tell the season. It is meet to tell the division of the day. It is meet to tell all these together. It is meet to tell the four requisites for a priest.<sup>f</sup> It is meet to tell the fours sins forbidden to priests to commit. Food collected in the almsbowl is a requisite of a priest. So fed, it is good for you to strive so long as life shall last. The following exceptions are allowed: rice offered to the whole body of the priests; rice offered to a certain number of priests; rice offered on special invitation to a particular priest; rice offered by lot;<sup>g</sup> rice offered once in fifteen days; rice offered on the full-moon days; rice offered on the day following full-moon day. Yes, lord.

Robes made of pieces of rag are a requisite of a priest. So clad, it is good for you to strive so long as life shall last. The following exceptions are allowed: robes made of linen, of cotton, of silk, of wool, of hemp, or of these five materials to-gether. Yes, lord. Lodging at the foot of a tree is a requisite for a priest. So lodged, it is good of you to strive so long as life shall last. The following exceptions are allowed: monasteries; large halls; houses of more than one story; houses surrounded by walls; rock caves:

Yes, lord. Cow's urine as medicine is a requisite for a priest. Thus provided, it is good for you to strive so long as life shall last. The following exceptions are allowed: cow's butter; cream; rape oil, honey; sugar. Yes, lord.

A priest must not indulge in sexual intercourse, in short, not even with a female of any kind. If any priest indulges in sexual intercourse, he ceases to be a priest, and is no longer a son of Sākya. Just as a man whose head is cut off is unable to live, so does a priest who has indulged in sexual intercourse cease to be a priest, or to be a son of Sākya. This is to be avoided by you as long as life shall last. Yes, lord.

A priest must not take, with dishonest intent, anything which is not given to him, not even a blade of grass. If any priest takes, with dishonest intent, either a quarter of a pagoda, or anything worth as much or more, he ceases to be a priest, and is no longer a son of Sākya. Just as a sere leaf loosed from its stalk can never again become green, so a priest who, with dishonest intent, has taken anything which has not been given to him, ceases to be a priest, or to be a son of Sākya. This is to be avoided by you as long as life shall last. Yes, lord.

A priest must not knowingly destroy human life, in short, not even the life of an ant. If any priest destroys human life even by causing abortion, he ceases to be a priest, or to be a son of Sākya. Just as a large rock once cleft in two can never be re-united, so does a priest who has knowingly destroyed human life cease to be a priest, or to be a son of Sākya. This is to be avoided by you as long as life shall last. Yes, lord.

A priest must not lay claim to more than human perfection, even by saying, "I delight in a solitary hut." If any priest with evil intent and for sake of gain untruly and falsely lays claim to more than human perfection, whether a state of mystic meditation, or freedom from passion. To refect tranquility, or a state of absorption removed from all worldly influence, or attainment of the four paths, or of the fruition of those paths, he ceases to be a priest, and is no longer a son of Sākya. Just as a palmyra tree, the top of which has been cut off, can never sprout again, so a priest who, with evil intent and for sake of gain, untruly and falsely has laid claim to more than human perfection, ceases to he a priest, or to he a son of Sākya, This is to be avoided so long as life shall last. Yes, lord.

#### NOTES

- a Nissayo. Without the consent and promise of assistance of a priest of ten years' standing, the candidate cannot obtain ordination. Nissayo involves mutual assistance and association for at least five years. The elder who gives nissa becomes the spiritual superior or preceptor (upajjhāyo), and the one who receives nissa becomes his coresident or pupil (nissantevāsiko). The relative duties of the two are laid down in detail in the Vinayapitaka. Briefly the superior is to advise and instruct his co-resident, and to perform towards him all the duties of a parent in sickness and in health. The coresident is to treat his superior with all the respect due to a father, and to perform for him all the duties of a personal attendant. Baddha directs that fluent-speaking and well-informed priests shall remain as pupils for five years. They who are not fluent-speaking shall remain as pupils as long as they live.
- b. Tutors (*Kammávācāriņo*). The tutors represent the assembly, and conduct the examinations on its behalf. Compare the relations of the proctors at Oxford to Convocation.
- c. San-ghāṭi, Stole. This part of the dress is a large double robe folded to about five inches in breadth, which is thrown over the left shoulder, and fastened close to the body by a waist-belt. This robe is used by a priest when traveling as a cloak.
- d. Lift me up (*ullumpatu*). The meaning of this is explained in the commentary to be, lift me up from the slough of demerit (*akusala*) to the dry land of merit (*kusala*), or lift me up from the lower order of a deacon (*sāmanera*) to the higher order of a fully ordained priest (*upasampadā*).
- e. The hour, day and month are carefully recorded, to settle the order of seniority among the newly ordained priests.
- f. The four *nissayā* or requisites are all that are necessary for an ascetic; but the exceptions under each head, which were allowed in early times only occasionally, have now been generally adopted as the rule; and the ascetic principle is, in fact, destroyed. Still the priests live strictly by rule, and with the utmost simplicity.
- g. Salākā, by lot or tally. The practice is occasionally for several householders to agree together to give food to the priests of a monastery. Each householder writes his name on a piece of ola or palm-leaf; all the names are put into an alms-bowl, and each priest draws a lot, and goes to the house thus indicated, whether it be rich or poor.
- h. Bhanyan. In Childers' Pāli Dictionary this is given as "hempen cloth" and in Monier Williams' Sanskrit Dictionary bhangā is given as hemp (Cannabis Satliva); but the commentary explains it as cloth made of the five materials mentioned in the text.
- i. A quarter of a pagoda, somewhat less than two shillings. It is a sin to take even a blade of grass, but a priest must be guilty of theft to the value of about two shillings to be expelled from the priesthood.
- k. *Kunthakipillikan*, lit., a large black ant, and the smallest kind of ant. To take life at all is a sin, but to take human life even by procuring abortion is a sin involving expulsion from the priesthood.
- Jhānan, abstract or mystic meditation. The following explanation is taken from Childers'
  Pāli Dictionary, s.v. "Jhāna is a religious exercise productive of the highest spiritual
  advantage, leading after death to re-birth in one of the Brahma heavens, and forming
  the principal means of entrance into the four Paths. The four Jhānas are four stages of

mystic meditation, whereby the believer's mind is purged from all earthly emotions, and detached as it were from the body, which remains plunged in a profound trance. The priest desirous of practicing Jhāna retires to some secluded spot, seats himself cross-legged, and shutting out the world, concentrates his mind upon a single thought. Gradually his soul becomes filled with a supernatural ecstasy and serenity, while his mind still reasons upon and investigates the subject chosen for contemplation; this is the first Jhāna. Still fixing his thoughts upon the same subject he then frees his mind from reasoning and investigation, while the ecstasy and serenity remain, and this is the second Jhāna. Next, his thoughts, still fixed as before, he divests himself of ecstasy and attains the third Jhāna, which is a state of tranquil serenity. Lastly he passes to the fourth Jhāna, in which the mind, exalted and purified, is in different to all emotions, alike of pleasure and of pain."

- m. Vimokkho (from muncati, to loosen). The term is thus explained in the Paṭisambhiuldāpakaranaṇ of the Khuddakanikāya. Paṭhamena jhānena nītaranehi muccatiti vimokkho arahattamaggena, sabbakilesehi muecatiti vimokkho. It is a loosening of the bonds formed by the elements of existence, and hence freedom from the ten evil passions. It is discussed under sixty-eight heads, of which the three principal are, I, Sunnato vimokkho, the regarding the body as mere emptiness; the contemplation of the Void, i.e. a state which has no self. 2, Animitto v., the freedom from passion which results from the contemplation of the unconditioned, or from regarding the perishable nature of the elements of existence. 3, Appanihito v., the freedom from longing or desire resulting from a contemplation of the sorrow attaching to the elements of existence. By these three the four paths and the four phala are attained by those who have vipassanā, or the power of supernatural sight.
- n. Samādhi, a state of meditation in which the mind, shut up in itself and insensible to that which is passing around, contemplates only the virtues of Buddha, etc. The following illustration is taken from the Mahāvaṇsa (see Turnour's translation, pp. 261, 262): "The usurper stripped the king naked, and casting him into iron chains, built up a wall, embedding him in it, and exposing his face only to the East, and plastered that wall over with clay. Thus the monarch Dhātusena was murdered by his son in the eighteenth year of his reign. This rāja, at the time he was improving the Kālavāpi tank, observed a certain priest absorbed in the samādhi meditation, and not being able to rouse him from that abstraction, had him buried under the embankment he was raising by heaping earth over him. This was the retribution manifested in this life for this impious act." The six kinds of Samādhi are, 1. Buddhānussatis, 2. Dhammānussatis, 3. Sanghānussatis, 4. Silānussatis, 5. Cāgānussatis, 6. Devātānussatis, abstract meditation on Buddha, the Law, the Church, moral duties, alms-giving the gods.
- Samāpatti is of eight kinds, 1. Paṭhamajjhānasamāpatti, 2. Dutiyajjhanas, 3. Tatiyajjhānas, 4. Catutthajjhānas, 5. Ākāsānuncāyatana s, 6. Vinnanancayatanas. 7. Ākincannāyatanas, 8. Nevasannānasannāyatanas; the perfect accomplishment of the state of abstraction resulting from the practice of each of the four jhānas (vide supra, note<sup>1</sup>), and from 5, mastering the idea that space is infinite; 6, that thought only exists; 7. that nothing exists; 8. that there is neither consciousness nor unconsciousness.
- p. Phala, the higher stages of the four paths, the fruition of the four paths. There are thus eight grades of sanctification in the road to Nirvāna, viz. sōtapattimaggo, sōtapattiphalan, sakadāgāmimaggo, sakadāgāmiphalan, anāgāmimaggo, anāgāmiphalan, arahattamaggo, arahattaphalan. Arahattaphala necessarily ends in Nirvāna, with which it is all but identical, and it is sometimes called simply nibbānan. See Childers' Dictionary, s.vv. maggo, nibbānan.

# A PALI DOCUMENT IN CAMBODIAN CHARACTERS FOUND IN THE MALVATTE VIHARE, KANDY\*

# by S. Paranavitana

The document of which the photographs (37 prints) have been sent to me contains a letter written in Pali (prints 1-33) from the Commander-in-Chief of the King of Siam to the Commander-in-Chief of the King of Kandy, and a copy of the Kammavaca the Pali formulae used by the chapter and the candidate for ordination in the *upasampada* ceremony. The latter document seems to be incomplete and has evidently been joined to the former at a comparatively recent date by some one ignorant of the Cambodian script, for the letters in this porion are upside down. The Sinhalese and Pali historical writings dealing with the Siamese religious missions to Ceyfon mention the fact that, among other books, a copy of the Kammavaca was sent to Ceylon by the Siamese King; and this is most probably a fragment of the identical book. As the Kammavaca is well known to students of Buddhim, no further details may be necessary about this part of the document.

Coming to the larger and more important document, a few remarks may be made about the script and the language before dealing with its contents. Following the usual practice in Siam in writing Pali, this document is written in the Cambodian script which, in this case, differs slightly from that in printed books and also in modern manuscripts. These variations, however, are not considerable and, after a little practice, the document can be read with ease even from the photographs.

The writing has been carefully executed, the letters are uniform, and, on the whole, the document presents a very good example of Siamese caligraphy. The Pali in which the document is written is, however, barbarous in style. There are innumerable peculiarities in orthography and violations of the rules of grammar. The construction of the sentences is, in places, so faulty as to make it very difficult to undersland what the writer meant to convey.

<sup>\*</sup> Reproduced from the Second Report of the Ceylon Historical Manuscripts Commission, September, 1935, pp. 58-61.

The letter comprises an official report from Siam about the reception accorded to the envoys sent there by Kirtti Sri Rajasinha, for the second time, to accompany the Siamese monks who returned to their native country after their labours for the cause of the Buddhist Church in Ceylon. It opens with a long list of the many highsounding, but often meaningless, titles of the Siamese monarch and mentions that this communication was sent by His Majesty's generalissimo to the dignitary of similar status in Ceylon. It then states in brief that the envoys, in the company of the monks, visited the city of Ayuddhya and presented the gigts of the Sinhalese King which included a model of the Tooth-Relic and a Buddha image fashioned out of a precious stone, to the ruler of Siam and also the gifts to the heir-apparent, the Sangharaja, as well as the offerings sent to the Footprint of the Buddha on the Saccabandhana mountain in siam.

The document then enters into details and relates how the Sinhalese envoys bearing royal gifts and the monks, were escorted by Siamese officials from the mouth of the river to the capital, the various honours paid to the sacred objects, the mannar in which the envoys were accommodated at the capital and how they were given an audience of the King at which the envoys presented the letter, written on a gold plate, and the fifts sent by the King of Kandy.

The document then relates how the Sinhalese envoys, after their formal reception by the King, amplified the various points dealt with in the letter, in their interviews with the Commander-in-Chief who reported these matters to the King. The envoys opened their account by relating that the first Siamese mission sent to Ceylon in B. E. 2296 reached Trinconmalee in safety, that the Ceylon King paid the members of this mission great honour and that with their help, he firmly established the Buddhist Church in Ceylon by ordaining 600 monks as *upasampannas*, and 3,000 persons as *samaneras*. Th Ceylon King requested his royal brother in Siam to partake of the merit thus reaped by him. Then the envoys related how the model of the Tooth-Relic and the Buddha image of gold were made and the honours paid to them in Ceylon; and an account is given of the manner in which these ceremonies were repeated in Siam.

Next the various gifts sent by the Ceylon King to the Siamese King, the heir-apparent, the Sangaraja, and the offerings to the footprint in Siam were disposed of according to the royal wish. The the envoys informed that religious books were rare in Ceylon and delivered the message of their master requesting that scriptures be sent to Ceylon. When the matter

was reported to the Siamccse King, His Majesty ordered that copies of canonical, exegetical grammatical, and other books, numbering ninety-seven in all, and of which the names are given, be sent to Ceylon. Then follows an account of how the King of Kandy caused religious discourses to be deliveed in his palace, eight times a month, by a monk who was a favourite at the court, ending as usual with a transference of a part of this merit to the Siamese King. In this part of their narrative, the Sinhalese envoys have aired their knowledge of the scriptures by quoting several extracts from the Pali books regarding the great merit one acquires by a gift of the dhamma.

The envoys then reported how Upali thera and his colleagues noticed that people in Kandy, when entering places of religious worship, did so without removing their head-dresses and the upper garments. They explained that procedure was unbecoming; but experienced some difficulty in making the people conform to the correct manner in which sacred places should be entered, i.e., with bare head and the upper garment covering only one shoulder. They, however, seem in the end to have made the majority of the people conform to this rule; but the Brahmanas in Kandy are said to have definitely refused t do so at the bidding of the Siamese monk, saying that such action befitted only those of the lower castes. As a consequence, the proud Brahmins were refused admittance to the Buddhist monastries. This section ends with quotations from various exegetical works laying down that any one who enters places of religious worship in a manner other than that recommended by the monks, would be boiled in hell; and His Siamese Majesty caused copies of these works to be sent to Ceylon for the instruction of the people of the Island, particularly the Brahmins.

The envoys next reported that the King of Kandy had made an image of the Buddha adorned with various ornaments and jewellery. It appears that when the first Sinhalese envoys visited Ayuddhya, they noticed in one of the viharas there, a similar Buddha image caused to be made by the Siamese King and questioned the Propriety of making representations of the Lord in that manner. Their Siamese mentors, however, set their doubts at rest by the very forcible argument that the King was a pious person and that it was impossible to think that he would do anything against the precepts of the Buddha. moreover, they produced a text called *Jambupati vatthu* as authority for the fashioning of Buddha images in this manner. A copy of this book was presented to the King of Ceylon, the outcome of this episode being the Buddha image mentioned above.

The envoys on their visit to the Parama Buddharama noticed the image called the Sihinga Buddha and, as they did not know what it was, the story connected with it was related t them from the book called Buddha Sihinga Nidana. On their stating that this book was not known in Ceylon, a copy of it was duly presented. It may be stated here that "Sihinga Buddha" is the Siamese name for the "Sihalapatima" which was taken to Siam from Ceylon in the thirteenth century (see my paper "Religious Intercourse between Ceylon and Siam in the 13th-15th centuries" in the Journal of the Royal Asiatic Society, Ceylon Branch, Vol.XXXII., pp. 190ff).

The envoys next related on account of the reception accorded to the second religious mission for Siam. The ship in which the Siamese envoys, three in number, and monks, were coming to Ceylon was wrecked off the eastern cost of the Island and eight persons including four theras and two samaneras, lost their lives. The rest of the passengers and crew, including the three Siamese envoys, twelve theras, nine samaneras, and 117 Vilanta people (presumably Hollanders) managed to escape and landed at Arunagama (Arugam near Pottuvil in Panama pattu). They waited at Arugam and Magul Mahavihara (near Lahugala about eight miles west of Potuvil) and despatched a messenger to Kandy with a letter conveying the news. The King was duly informed and His Majesty ordered the Gampahe Adikarammahe of the left hand (Pallegamapaha) and the Commander-in-Chief of the army to go and receive the distinguished visitors who were in distress and escort them t the capital. They accordingly went with a numerous retinue taking with them all necessary things for the comfort and entertainment of the visitors and conducted them in great state to the capital. In twelve days they reached Hanguranketa and the journey from that place to Kandy was performed in one day. The King himself accompanied by the officers of state, and the dignitaries of the church, proceeded as far as the Mahaweli-ganga to receive the envoys and after entering the city in state, the monks who arrived from Siam were lodged at the Malvatte Vihare and the envoys in a coconut grove calld Kutiyavaira. The details of the reception of the envoys, the gifts made by the King to them and to their entourage are next related. In the audience given to the Siamese envoys, they were required to bow down to the King only once whilst approaching the throne and once whilst leaving the presence.

When the time came for the Siamese envoys and the monks who wanted to return to Siam to leave the capital, the return embassy of the King of Kandy bearing the royal gifts above mentioned was despatched with them. The King himself and the *sangharaja* accompanied them as far

as the river and expressed great concern for their safe arrival in their native land.

The document next gives a long list of the presents, made by the Simese King, to each of the three Sinhalese envoys and the various members of their retinue including the messengers, the two Dutch interpreters, the guards, and not omitting even the servants. This part of the document, in detailling the various articles of apparel and ornaments presented to the envoys, &c., contain a number of ufamiliar words which are, most probably, the Siamese names of court dresses and jewellery in the Pali garb.

The Sinhalese envoys ended by paying a high tribute to the Dutch Captain of the vessel in which they sailed, reporting that owing to the courtesy and consideration with which he treated the monks whilst on board, they were able to perform the voyage without any discomfort. The name of the Captain is given as "Kapital lotelante", in which we can recognize, not the personal name of that officer, but the two Dutch titles, "Kapitein" and "luitenant". When this matter was reported to the King of Siam, His Majesty was greatly pleased, and costly presents were caused to be given to the Dutchman, remarking "Kapital-lotelante, the mariner, is a Vilanta (Hollander) by birth and is an outsider, yet he is possessed of a mind which takes delight in the religion of the Buddha, &c."

The envoys also reported that the monks Visuddhacariya and Varananamun remained in Kandy doing religious work and that those who returned to Siam did so on account of the fact that the climate of Kandy did not agree with them. The cold in Kandy during a part of the year is said to have been too much for the Siamese monks.

The document, next gives in detail the various costly presents sent by the King of Siam, through the returning envoys, to the King of Kandy, the sub-king, the *Sangharaja* of Ceylon and the Commander-in-Chief of the Island.

The letter is dated at Ayuddhya on Friday, the seventh of the dark half of the month of Asuja (Asvayuj) in the Rat-year, 2299 years after the *parinirvana* of the Buddha (15th October, 1756 A.D.).

It would be seen from the foregoing account that this contemporary document confirms the evidence we already possess about the religious intercourse between Ceylon and Siam in the reign of Kirttisri, and such Pali and Sinhalese writings as the Mahavamsa, the Sangharajasadhucariyava.

the Syamopasampadavata, Symaandesavarnnana and in the writings of the Dutch. In addition it gives us some interesting information not known from other sources, particularly about the second religious mission from Siam which is treated somewhat perfunctorily in the authorities quoted above. Thus it will be evident that, apart from the interest always attachd to any original document of this nature, it is of great importance for the study of the Island's history during this period; and should, I think, be published in a suitable manner for the benefit of students.

Colombo, October 29, 1934

# THE MISSION TO THAILAND As recorded in Contemporary Sinhala Literature: A brief survey

# by Vini Vitharana

No other single event of the Kandyan kingdom of the 8th century attracted the attention of contemporary local writers as did the visit of the Buddhist mission from Thailand headed by the Most Venerable Upāli (1753), and the sequence of protracted activities engaged in by the local clerics and the lay that led to its success.

It was not only protracted, but was marked by tremendous losses in terms of material (inclusive of sailing vessels) and the lives of several chieftains and attendants that tested the courage of their counterparts who followed them in subsequent missions.

It also involved successful diplomacy on the part of the court of Kandy which did not possess appropriate means of reaching the intended destinations located far off across the ocean, in having persuaded the Dutch, and that not just once, to grant the sailing facilities to and fro.

It also reflected the sustained inherent unity that prevailed between the Order of Monks (or what remained of it then) of Sri Lanka, the king (who by birth was non-Buddhist) and the people for whom the unshaken faith in their ancestral religion was part and parcel of their very lives.

It further demonstrated the unbending resolve to strengthen the utterly weakened Order and to resuscitate the disrupted life pattern on the resultant guidance and leadership as of the days gone by when social and cultural behavior together with political and administrative activities functioned and advanced in unity.

It was this spirit that waxed and never waned with each initial failure that inspired several writers to make their contributions in prose and verse, briefly or exhaustively in the literary style particular to each. All descriptions run parallel as far as they go, and hardly in opposition, because they were all contemporary with the event. They also stand in complement

to one another, and taken together provide the reader a comprehensive picture of the whole event, whether the scene be here in the Kandyan hills, or the ocean itself, or the territories over-seas. The historical significance of such a narrative can hardly be exaggerated.

Of all these works, that which supplies an account bereft of references to main occurrences that took place specially during the eight-year reign of the king Śrī Vijayarāja Sinha (1739-47) and the first sixteen years of the reign of the king Kīrti Srī Rājasinha (1747-80), and related succinctly and with clarity is the verse work, *Mandārampura Puvata*, composed from time to time by more than one author. It contains the history mainly of the interior of Sri Lanka from the 13<sup>th</sup> century to include the events of a portion of king Kīrti Śrī's reign when the mission to Thailand took place. The account as in other works is, hence, contemporary.

The main drama, however, commenced during the reign of king Vimaladharma Sūriya II (1684-1706) when the dearth of local monks who had obtained the Higher Ordination (*upasampadā*) and the disastrous consequences that might be manifest in the near future was acutely felt at the highest levels. Thirty-three senior monks arrived from Rakkhaṅga (Lower Burma) to re-introduce this ecclesiastical rite (1697). Though the thirty-three local monks obtained the *upasampadā* the practice was not perpetuated.

It took over four decades for any further measures to be activated.

In another year (i.e., in 1698 A.D.) was born a man of destiny. He was to enact a vital role in the history of Buddhism in Sri Lanka, which had so far existed as a sheet-anchor in the task of preserving and disseminating the Word of the Buddha in the world so far for twenty centuries. He saw the light of day in a village that nestled among the hills of the Up-Country at that time when the faith was showing positive signs of decay among the broad masses of the local people. He was later to be the architect of a formidable revival in religious, literary and other cultural activities, the venerable  $s\bar{a}man\bar{e}ra$  (novice) and, the still later, the Most Venerable Saṅgharāja (Chief Prelate) Väliviṭa Saraṇaṅkara.

He entered the Order as a young boy, and when 41 years of age, the ruling - king the last of the long line of Sinhala kings, Vīra Parākrama Narēndrasinha passed away leaving no direct heir (1739). The kingship passed on to his bother-in-law - a South Indian prince.

Neverthess, the ageing king, long before his end, had taken him to the venerable novice Saraṇaṅkara, and having placed his right hand in the hands of the monk, said, "Teach him the Word of the Buddha, Venerable One. Impart to him the knowledge of the arts and sciences, and make him protect the Dispensation of the Buddha and Kingdom of Lanka" (*Mpp.*511).

The king died happy at the progress made by the prince who would succeed him as the king Śrī Vijayarāja Sinha (1739).

After initiating further measures for the welfare of his kingdom, the new monarch, in gratitude for the endeavors taken to make him – a stranger, suitable in all possible ways to bear the responsibilities of kingship in the land of his adoption, approached him respectfully and inquired, "O Venerable One, what is it that you would demand of me, in particular".

Replied he, "O virtuous monarch, reinstate the rite of *upasampadā* among the Order of Monks in our land."

It was the initial intention of the venerable *sāmanēra* to visit the Thēravāda Buddhist lands himself, and decide on where that rite prevails at its pristine purity. He had then only to invite a few senior monks from there and have the ceremony performed locally, and thus have the *bhikkhu* Order restored. He made the king aware of his intentions, and invited him to provide for a trip abroad (*ibid*. 564).

The king made reply with the foresight that befits a king:

"The ocean is where terrible storms occur, and there is none but your own good self to lead us away form this adverse situation. Hence, it is preferable to have another in robes appointed for the mission".

On that advice the Ven. Saraṇaṅkara sought the opinions of various visitors from India about the possibility of obtaining any help from any region of that country. He had heard of the conditions prevailing in distant Marama and Rakkhaṅga (Burma) on the one hand, and Mongolia, Korea and China on the other, and in Siyam (Thailand) too. He preferred to send emissaries to Burma and Thailand (*ibid* 571).

In two slips that were placed at the disposal of the king the emissaries set sail, and it was only those that visited Siyam (Thailand) that returned with the news that pleased the Ven. Saraṇaṅkara. In that country they said; there abided venerable monks who belonged to the tradition of the Mahā Vihāra of ancient Anurādhapura and of the Maram region. (*Ibid.* 574-80).

Envoys were soon dispatched to that country, and the ship though lashed by storms and delayed in a group of islands, reached the destination. They were welcomed by the king, but unfortunately again news was reached of the demise of the king of Kandy, and they had to return with the promise that their request would be granted on hearing of the wishes of the new king (*ibid*: 583).

The king Kīrti Srī Rājasinha on succeeding to the throne of Kandy (1747) asked the same question from the Ven. Saraṇaṅkara as was asked by his predecessor eight years previously, and the same answer was supplied with the addition that these monks who, in particular, belonged to the Mahā Vihāra tradition be invited for the restoration of the rite of *upasampadā*.

"That would be sufficient for me," the venerable sāmanēra concluded.

So five chieftains – Īriyagama, Vilbāgedara, Paṭṭapola, Ällepola and Āyittaliyadde, with a chief attendant, Velagedara, and twenty other servitors embarked on the voyage one day at an auspicious moment (*ibid*. 652).

They reached their destination, proffered the royal gifts to the king and chief prelate of Siyam, and read out the scroll sent under the seal of the king of Kandy. The royal court listened with rapt attention and addressed the mission with words that gave them the highest satisfaction, and bestowed on them maximum comforts.

Then the king addressed the renowned prelate, the Most Venerable Upāli: "O, Venerable Lord, kind, virtuous and amply blessed, renowned like an urn of sacred relics, the monarch of Lanka, his ministers and the country's faithful year for the restoration of the *upasampadā* among the community of their venerable monks. During the days of yore, it was the Mahā Vihāra of Anurādhapura – the splendid city of Lanka that provided the same facility to us when it had disappeared from our own land, as a response to our request. Hence, O Lord, do accept the invitation extended by the king of Lanka, and venture forth to that country accompanied by a few monks who are well versed in that Act of Discipline without any delay."

The Prelate, accepted the invitation and, in the company of the Venerable Ariyamuni, Master of the Threefold Doctrine, the Venerable Mahānāma, Master of the Code of Discipline and ten other senior monks

and lay attendants, embarked on the long voyage with many gifts of excellent value inclusive of a copy of the Code of Ethics - *Vinaya*, bound in gold (*ibid*: 662).

On hearing of their arrival at the port of Trincomalee the king Kīrti Srī Rājasinha was overjoyed as though the Gem of a Universal Ruler (*sakviti ruvana*) had manifested itself in his hands (*ibid* 663).

He summoned over thirty chieftains to decorate the full route from the port to the capital city, and to organize a grand procession of drummers, blowers of conches and bugles, bearers of flags and cowries and whipcrackers in the company of dancers, caparisoned elephants and the chieftains themselves in full regalia. The route was to be strewn with white sand, flanked by archways of plantain trees and awnings. Palanquins were to be provided for the monks, and elephants for those who wished to ride them.

The procession advanced first to the ford on the river Mahaväli-Māgantoṭa, and proceeded south - wards to the capital city (*ibid*.674)

Seven ministers were assigned the task of decorating the city. A seven-roofed, pavilions, 120 cubics in length, was erected on the river bank at its northern entrance to welcome the delegation from Siyam.

So in the afternoon of the fourteenth day of Äsala (Āsaļha) of the 2296<sup>th</sup> year of the Buddhist Era, when the sun ascended the asterism of Cancer, the magnificent procession arrived at the Puspārāma (Malvatta) Vihāra in the center of the city (*ibid*. 696).

The king offered the circular leaf-fan (*vaṭāpata*) to the Most Venerable Upāli as a token of respectful welcome and invited him to perform the rite of *upasampadā*.

It was the venerable  $s\bar{a}man\bar{e}ra$  Kobbäkaduve, Chief of the Puṣpārāma, who received the Higher Ordination first. He was followed by the venerable  $s\bar{a}man\bar{e}ra$  Nāvinne Dhammadassi, Master of the Doctrine, and the Chief of the Asgiri Vihāra, the venerable  $s\bar{a}man\bar{e}ra$  Vālivita Saraṇaṅkara, Master of the Doctrine and adept in five languages, the venerable  $s\bar{a}man\bar{e}ra$  Halangmuvē, the venerable  $s\bar{a}man\bar{e}ra$  Bambaradeṇiye and the venerable  $s\bar{a}man\bar{e}ra$  Tibboṭuvāvē (ibid. 704)

Subsequently, on the Full-Moon day that soon followed, the twenty venerable members of the Mission visited other *vihāras* that were affiliated

to the Puṣpārāma and conferred the Higher Ordination to several other venerable *sāmanēras* (706).

So with a vital pre-requisite ultimately attended to after the passing of many a disastrous decade, a high wave of optimism swept through the land. Many and widespread were the measures executed by the king on the instruction of the venerable monks; and the monarch himself thought it wise to appoint the Most Venerable Välivita Saraṇaṅkara as the Saṅgharāja (Chief Prelate) of his kingdom (*ibid.* 715-16), and the Most Venerable Tibboṭuvāve Buddharakkhita as his Assistant (Upa-Saṅgharāja) and the Chief of the Puṣpārāma; and also appointed was the Most Venerable Ūralāvattē as Chief of the Asgiri Vihāra and as another Assistant Chief Prelate (*ibid.* 718-21).

No further mention of the venerable members of the Mission is evident in the *Mandārampura Puvata*. A portion of the text after verse 780 is noted as missing in the extant manuscript. It is likely that they were mention therein.

As referred to earlier, a few other literary works on the subject of this Mission were composed during the three decades that followed.

Two works – the Śyāmadūta Varṇanāva and Śyāma Varṇanāva were the first to appear, likely not much later than the very day of the upasampadā ceremony, and hence, by one of the local envoys. The details are immense, and nothing that the writer observed throughout the voyage to and fro, the ports of call, the destination and the activities there has escaped mention, right down to the date and hour of an occurrence. The sentences are long and detailed, and it is likely that he kept on writing them even as things were being observed by him, or as some action was taking place around him. It is an excellent narrative, indeed, and besides providing a realistic record of a significant historical event that involved two major Thēravāda kingdoms, it is a store-house of contemporary information about the geography, society and cultural activities, etc. etc., of two Asian regions that would be helpful to social scientists of the present day.

The two works are generally considered as one because the one is a shorter version of the other, and the author is likely Vilbāgedara Mohoṭṭāla, a member of the Mission.

The *Kusalakriyānu Sandēsaya* composed on the theme of *kusala kriyā*, 'acts of merit', apparently not many months after 1753, makes brief references to the venerable monks from Siyamdēśa (on three visits) Vilbāgedara and the Puṣpārāma Vihāra, and supplies a brief account of the main event.

So does the (Sinhala) *Vimānavastu Prakaraṇaya* of the Ven. Gammullē Ratanapāla – a work on spiritual mansions, supply an account of the degeneration of the Order of Monks of the late seventeenth and early eighteenth centuries, and outlines the sequence of events that stemmed the tide of decadence during the middle of the latter.

The Śyāmōpasampadāvata of the Ven. Tibboṭuvāvē – the Upasaṅgharāja, appeared in 1770, on being invited by Vilbāgedara, and is largely a re-narration of the contents of the Śyāma Varṇanāva. Its second part no doubt in his own style.

The Sangharāja Vittiya was composed by Kannāpola to mark the demise of the Most Venerable Saraṇaṅkara Saṅgharāja. The author appears to have been a popular poet with an extempore capability who had witnessed the ceremonial activities of 1753 in Seṅkaḍagala (Kandy) for a description of which he has devoted a major portion of his 147 quatrains all of which are rhymed though composed in a variety of metres. The descriptions of the gaily decorated city and the procession are realistic.

The best portrayal of the life of the Ven. Saraṇaṅkara Saṅgharāja is by an unknown author (but said to be Āyittaliyadde Muhandiram – Minister and a member of the Mission of 1753) who composed the prose-work, the *Saṅgharāja Sādhucariyāva* in 1779. It deals also with the cumulative deterioration of the Dispensation of the Buddha in the island from the days of the Kōṭṭē kings (16<sup>th</sup> century), and the uniting and successful measures adopted by the venerable *sāmaṇēra* to bring about an all-round revival in his own lifetime. It is, indeed, and excellent source-work for the reconstruction of the religious and literary scenario of the eighteenth century. The sentences are generally long and lay style more leagued than in most works of the period.

A work of nearly 300 rhymed verses in various metres is the *Sangarajavata*, likely of Munkotuvē Abēsinha Rāla. It has been composed somewhat eulogistically to mark the demise of the illustrious monk. Reference is made to his activities, inclusive of the Mission.

# බුද්ධ ශාසන පුනරුත්ථාපන වනපාරයට සමගාමී ව ඇති වූ භාෂා ශාස්තීය පුබෝධය

#### රෝහිණී පරණවිතාන

බුද්ධ වර්ෂ 2297 (කිු:ව: 1753) ශී ලංකාවේ බුද්ධ ශාසන ඉතිහාසයේ පමණක් නොව ශී ලාංකික ඉතිහාසයේ ම ඉතා වැදගත් සත්ධිස්ථානයක් ලෙස රත් අකුරෙත් ලියවුණ වර්ෂයකි. කිුස්තු පූර්ව තුත්වන ශතවර්ෂයේ මිහිත්තලාවෙන් නැගුණු බෞද්ධාලෝකයක් සමග ඇරඹුණු සිංහල බෞද්ධ ශිෂ්ටාචාරය සොළොස්වන ශතවර්ෂයෙන් පසු විවිධ බලවේගවලට ගොදුරු ව පරිහාතියට පත් විය. එහි ඉදිරි ගමනට පූරෝගාමී විය හැකි භිකුෂු සංඝයාගෙන් ශාසනය හිස් විය. මේ අවස්ථාවේ වැලිවිට ශී සරණංකර හිමියන් විසින් ශාසනයක් එමගින් සිංහල සමාජයක් පුනරුක්ථාපනය කරවීමේ පරම චේතනාවෙන් යුතුව සියමෙන් භිකුෂුත් වැඩම කොට 1753 උපසම්පදාව පිහිටුවනු ලැබීම නිසා සිංහල සමාජ ඉතිහාසයේ නව යුගයක් උදා වූයේ ය.

සොළොස්වන ශතවර්ෂාරම්භයේ දී පෘතුගීසි නැවක් ශුී ලංකාවේ බටහිර මුහුදු වෙරළට සම්පුාප්ත වීමත් සමග දිවයිනේ දේශපාලන හා සංස්කෘතික වාතාවරණය කුමයෙන් අන්ධකාරයෙන් වැසී යාමට තුඩු දුන් හේතුකාරක එකිනෙක නැගී ආයේ ය. යකඩ සැට්ට ඇහලාගෙන කුඩුගල් සපා කමින් ලේ බොන පුදුමාකාර මනුෂා වර්ගයක් ලෙස<sup>1</sup> දේශවාසීන් විසින් හඳුනා ගනු ලැබූ පෘතුගීසිහු කුමයෙන් රටේ අභාාන්තරයට පිවිසෙමින් පෙරදිග බලා යාතුා කිරීමට ඔවුන් මෙහෙයවනු ලැබු අරමුණු ඉෂ්ට කර ගැනීමට මාන බැලුහ. හයවන පරාකුමබාහු රජුගේ (1411-66) පාලන සමයේ දී දෙස්විදෙස්හි සිය බල තෙද කින් පැතිර වූ කෝට්ටේ රාජධාතිය මේ වන විට මුහුදුබඩ පළාත් දෙසින් ද, උඩරට පුදේශයෙන් ද, තම රාජධානියේ ම අභාන්තරයෙන් ද නැගුණු විරුද්ධ බලවේග හමුවේ දුබල තත්වයකට පත් ව සිටියේ ය. දේශීය වෙළඳාමේ ඒකාධිකාරය අත්පත් කර ගත් පෘතුගීසිනු එසේ දුබල තත්වයකට පත් වූ කෝට්ටේ පාලකයන් තමන්ට නතු කර ගෙන කතෝලික ආගම පතුරුවනු සඳහා අවශා වූ දේශපාලන බලය ලබා ගත්තෝ ය. තම අරමුණු ඉෂ්ට කර ගැනීමෙහි නිරත වූ පෘතුගීසින්ගේ කිුයාකලාපය නිසා දේශපාලනික හා ආර්ථික වශයෙන් පමණක් නොව ආගමික හා සංස්කෘතික වශයෙන් ද දිවයින තුළ පැවති ස්ථිරසාරභාවය විනාශ වී ගියේ ය.

පෘතුගීසින් විසින් නොමසුරු ව බෙදා දෙනු ලැබූ ධනය හා බලය කෙරෙහි ලොල් වූ සමහර බෞද්ධයෝ කැමැත්තෙන් ම සිය ආගමට පිටුපා කිුස්තු ලබ්ධිය වැළඳ ගත්හ. සමහරු පෘතුගීසින් විසින් බලයෙන් කිුස්තියානි ආගමට හරවා ගනු ලැබූහ. රට දැය සමය වනසා ලන පෘතුගීසින් ද රට දැය සමයට දුෝහි වූ ස්වදේශිකයන් ද නොරිස්සූ සමහර සිංහලයෝ සිය ගම්බිම් හැර දමා උඩරට රාජායේ පිළිසරණ පතා එහි ගියෝ ය. සීතාවක රජවරුන් කලක් පෘතුගීසින්ගේ හා කෝට්ටේ රජවරුන්ගේ කිුයාකලාපයට විරුද්ධ ව කටයුතු කරන අවස්ථාවේ දී ජනයා සීතාවක පාලකයන්ට පක්ෂව සිටිය ද, පළමුවන රාජසිංහ රජු (1581-93 ) පසුව ගෙන ගිය බෞද්ධ විරෝධී වාාපාර නිසා සීතාවක රාජාය කෙරෙහි තිබූ ඒ ජන පුසාදය ද සහමුලින් නැතිව ගියේ ය. පළමුවන රාජසිංහගේ මරණයෙන් පසු මුහුදුබඩ තීරය ඇතුළු මුළු කෝට්ටේ රාජධානිය ම තම අණසක යටතට ගත් පෘතුගීසිහු ඊළභට උඩරටට විරුද්ධව සේනා මෙහෙය වන්ට පටන් ගත්තෝ ය. මෙසේ වරින්වර පෘතුගීසි සේනා හා ගැටෙන්ට සිදු වීම, උඩරට සිංහල රාජධානියේ තිර පැවැත්මට බෙහෙවින් හානිකර විය. යුද්ධ බහුල වාතාවරණයක් තුළ අර්ථ කුමය ද පරිහානි මුඛයට නැඹුරු විය. මේ නිසා උඩරට රජුන්ට බෞද්ධාගමේත් සංඝ සමාජයේත් අධාාපනයේත් චිරස්ථිතිය උදෙසා යොමු වීමට ඉඩක් නොතිබිණ. පළමුවන විමලධර්මසූරිය රජතුමා (1591-1604) රක්ඛංග දේශයෙන් උපසම්පදා භිකුෂුන් ගෙන්වා නැවත උපසම්පදාව පිහිටුවා පිරිහී පැවති ශාසනය යථා තත්වයට පත් කිරීමට උත්සාහ කළ ද ඉන් දිගුකාලීන පුතිඵල ලබා ගත නොහැකි විය.

සංස සංස්ථාව පරිතාතියට පත්වීමත් සමග ගිහි බෞද්ධ සමාජය ද අධාාත්මික අගාධයකට ම යොමු වෙත්තට පටත් ගත්තේ ය. බුදු සසුත කෙමෙත් පිරිහිණ. ජනතාව කිස්තියාති ආගමට හරවා ගැනීම වළක්වා ලීමට හෝ සීමා කිරීමට හෝ හැකි යම් කිසි වාාපාරයක් දියත් කිරීමට තරම් පුබල තත්වයක් සංස සමාජය වෙත තිබුණේ නැත. කෝට්ටේ යුගයේ පටත් ම දිවයිනට පැමිණ සිටි දකුණු ඉන්දියානු ජන කොටස් ද රාජ අනුගුහය ලබමිත් ඔවුන්ගේ ඇදහීම් ජනතාව අතර පැතිරවීමෙහි තියුක්ත ව සිටියහ. ඒ අතර උඩරට රජවරුන් දකුණු ඉන්දියානු රාජ කුමාරිකාවන් සරණපාවා ගැනීම හේතු කොට ගෙන

උඩරට රාජ මාළිගය ආශිුත ව දකුණු ඉන්දියානු දුවිඩ සංස්කෘතියක් ආරම්භ වෙමින් පැවතිණි. බෞද්ධ භිකුෂු සංඝයාගේ උපදේශනයෙන් මග හැරුණු සිංහල ජනයා නානාපුකාර දෙවිවරුන්, භූතයන්, යකුන්, රකුසන් ඇදහීමෙහි දැඩි ලෙස ආසක්ත වන්නට වූහ. බුද්ධ ධර්මය පිළිබද අවබෝධයෙන් හා ආගමික පැවැත්මෙන් හීන වූ භිඤුන් ද මේ ම්ථාන විශ්වාස කෙරෙහි විශේෂ රුචියක් ඇති කරගෙන, ගුප්ත ශාස්තු පුහුණු කරමින් එය ජීවනෝපායක් බවට පත් කර ගැනීම නිසා ඉහත කී තත්වය වඩාත් උගු විය.<sup>2</sup>

උපසම්පදා භිකුුන් භීන වීම නිසා බුදු සසුන කෙමෙන් පිරිහි ගියේ ය. භිඤුන්ට කැප වූ ජීවන රටාවක් අනුව කටයුතු කරන සංඝ සමාජයක් දක්නට නොලැබිණ. තමන් විසින් ඉටු කළයුතු වූ කාර්යභාරය ගැන නොදත්, කුල සංසක්ත වූ පැවිදි පිරිසක් ඇති වූ අතර ඔවුහු ගණින්නාන්සේ යන නමින් පුසිද්ධියට පත් වූහ. පෙර රජුන් විහාරාරාමවලට පූජා කොට තිබූ වතුපිටි කුඹුරු අස්වද්දවා ගෙන ගැහැනුන් ලවා උයවා කමින් ශාසනයට නොගැළපෙන කටයුතුවල යෙදුණු, මොවුහු පන්සල් අරක් ගෙන සිටියහ.3 මිනිස්සු පස්පව්වලට යොමු වූ දූෂිත ජීවිත ගත කළහ. බුදුන්ගේ නම පමණක් මෙරට පැවතියේ ය. තෙරුවන් ඇදහීම පසෙක ලා දේව ඇදහිලි හා යකුෂ ඇදහිලි කෙරෙහි ජනයාගේ සිත් වැඩි වශයෙන් යොමු වී තිබුණේ ය. පෘතුගීසින් වෙත විසූ කොනප්පු බණ්ඩාර 1591 දී පළමුවැනි විමලධර්මසූරිය නමින් උඩරට රජ වූයේ මෙවැනි වාතාවරණයක් පැවති සමයක ය. දළදා වහන්සේ සඳහා මන්දිරයක් තැනවූ ඒ රජතුමා ශාසනයේ චිරස්ථිතිය පුාර්ථනා කරමින් 1602 දී රක්ඛංග දේශයෙන් උපසම්පදා භිකුසුත් ගෙන්වා උපසම්පදාව පිහිටෙව්වේ ය. මේ අතර පෘතුගීසිහු බෞද්ධ ජනතාව කිුස්තියානි ආගමට හරවමින් රටේ ආර්ථිකය සුරා කමින් දරුණු කිුයාකලාපයක් ගෙන ගියෝ ය. ඔවුන් මෙරටින් තුරත් කිරීම සඳහා උඩරට සිංහල රජවරු ලන්දේසී ජාතිකයන්ගේ උදව් උපකාර සොයා ගියහ. ශී ලංකාවේ මුහුදුබඩ පළාත්වල පැවති පෘතුගීසි බලය මැඩලීමට, ලන්දේසීන් ගෙන ගිය කිුියාමාර්ගය ද සඵල විය. පෘතුගීසින් යටත් කරගෙන තිබූ පළාත් ලන්දේසීන්ගේ අණසකට යටත් විය. ලන්දේසීන්ගේ උදව්වෙන් පෘතුගීසින් පන්නා ඒ පළාත් තමා යටතට ගැනීමට උඩරට සිංහල රජතුමා, එනම් දෙවන රාජසිංහ (1635-87) තුළ පැවති අපේඤාව සිහිනයක් බවට පත් විය. දෙවන රාජසිංහගේ පුත් දෙවන විමලධර්මසූර්ය (1687-1707) පෘතුගිසීන් හෝ ලන්දේසීන් සමග ගැටීමක් ඇති කර නොගත් බැවින් බුද්ධ ශාසනයේ චිරස්ථිතිය සඳහා යමක් කිරීමට ඔහුට මඳක් අවකාශ තිබිණ. ඔහු ද

රක්ඛංග දේශයෙන් උපසම්පදා භිඤුන් ගෙන්වා ශාසනය පුනරුත්ථාපනය කිරීමට කටයුතු කළ ද ශාසනය වැටී තිබුණ පරිහානි තත්වයෙන් මුදවා ගැනීමට එමගින් පුමාණවත් මෙහෙයක් ඉටු වූයේ නැත.

වරින්වර කරන ලද මෙවැනි ශාසන සංශෝධනවලින් සංඝ සමාජයේ දියුණුවට සුවිශේෂ සංගුහයක් නොලැබුණ ද කීප නමක් හෝ ඉන් ඵල නෙලා ගෙන තිබීම පසුකාලීන ව ඇති වූ දියුණුවට බෙහෙවින් ආධාර විය. එහෙත් පොදු වශයෙන් බැලූ විට ජනයා අතර පමණක් නොව භිඤු සංඝයා අතර ද බෞද්ධ චර්යා පිළිබඳ අවබෝධයක් හෝ භාවිතයක් නොතිබිණි. ඊට පුධාන හේතුව වූයේ එවැනි කටයුතු කෙරෙහි ජනතාව දැනුවත් කිරීමට හා මෙහෙයවීමට හැකි ආදර්ශමත් සුසිල්වත් භිකුෂු සංඝයා නොමැති වීම යි. ආගමික හා ශාස්තීය සේවාවෙහි පුධානත්වය ගත හැකි උගත් බෞද්ධ භිඤුන් නොසිටීම නිසා ශාස්තීය අධාාපනය හා ශාස්තු අධාායනය ඉතා පහළ මට්ටමක පැවතිණි. දෙවන විමලධර්මසූර්ය රජ දවස රක්ඛංග දේශයේ සිට උපසම්පදාව පිහිටවනු සඳහා පැමිණි භිකුෂූන් සමග පාලි භාෂාවෙන් කථා කළ හැකි වූයේ වටබුළුවේ හිමියන්ට පමණකි. පසු අවධියක දී සරණංකර හිමියන්ට පාලි භාෂාව ඉගෙන ගැනීමට සහාය වූ පල්කුඹුරේ අත්ථදස්සී හිමි හා ලෙව්කේ රාළ යන දෙදෙනා ද මෙහිමියන්ගේ ශිෂායෝ වූහ. ඔවුන් දෙදෙනාට ද පාලි භාෂාව පිළිබඳ පරිපූර්ණ දැනුමක් තිබුණේ නැත.4

මේ අවධියේ මුහුදුබඩ පළාත්වල පමණක් නොව උඩරට පුදේශයේ ද කිුස්තියානි ධර්ම පුචාරය බහුල වශයෙන් සිදුවිණ. ජාකෝමේ ගොන්සාල්වෙස් නම් කතෝලික පියතුමෙකුගේ පුධානත්වයෙන් සිදුවූ කිුස්තියානි ධර්ම පුචාරය ද බුද්ධ ශාසනයේ හායනයට තවත් හේතුවක් විය. කිුස්තු ධර්මයට ගැතිවී ඒ අාගම වැළඳ ගැනීමට යොමු වූ භිඤුන් ද එකල සිටි බව කියනු ලැබේ. මේ අවධියේ ලංකාවේ ඇති වූ දේශපාලන හා ආර්ථික කඩා වැටීමට ද බුද්ධ ශාසනයේ පරිහානියට ද ජනතාවගේ අධාාත්මික ජීවිතය දුබල වීමට ද පුධාන වශයෙන් හේතු වූයේ පෘතුගීසින් විසින් ගෙන යනු ලැබූ යටත් විජිත පුතිපත්තිය යි. දේශීය රජුන් අතර අසමගිය වර්ධනය කිරීම, ඔවුන් කතෝලික අාගමට හරවා ගැනීමට උපාය යෙදීම, ජනයා බලෙන් ආගමට හරවා ගැනීම, ඊට විරුද්ධ වූවන් දරුණු ලෙස විනාශ කිරීම සහ දේශීය ආගමික ආයතන විනාශ කොට රටේ පැවති ශාස්තීය දියුණූව පහත හෙළීම යන කිුයාවලි මගින් ජනතාවගේ අධාාත්මික ජීවිතය පහළ මට්ටමකට හෙළීම සඳහා පුබල වාාපාරයක නියුක්ත වූ ඔවුහු ඉන්

අතිසාර්ථක පුතිඵල ලැබූහ. මේ අතර පෘතුගීසින්ට විරුද්ධ බලවේගයක් ලෙස සිංහල රජුන් හා එකතු වූ ලන්දේසී ජාතිකයන් ජනතාවට යස ඉසුරු හා තාන්නමාන ලබා දෙමින් ඔවුන් රෙපරමාදු කිුස්තියානි ආගමට හරවා ගැනීමට පටත් ගැනීම නිසා ඉහත තත්වය තවත් දරුණු අතට පත් වූයේ ය.

මෙවැනි බාහිර බලවේග හමුවේ වුව ද සාමානා සිංහල ජනයා තුළ තිබුණු බෞද්ධකම සම්පූර්ණයෙන් නැතිවී ගියේ නැත. ඔවුන්ගේ දැඩි විශ්වාසයට පාතු වූ දෙවිවරුන් හා යකුපේතාදීන් සම්බන්ධ ඇදහිලිවලට ද බෞද්ධ මුහුණුවරක් ආරෝපණය කර ගෙන තිබිණ. ඒ දෙවිවරුන් හා යකුපේතයන් බුදුන් වහන්සේගෙන් වරම් ලැබ බුදු අණට කීකරු ව කටයුතු කරන්නන් ලෙස සැලකිණ. හැම දෙවි කෙනෙකුට ම වඩා බුදුන් වහන්සේ ශුේෂ්ඨය යන හැඟීම ඔවුන්ගේ සිත් තුළ පැවතිණ. 6 බෞද්ධ පුතිපත්තිවලට අනුව පැවතීම හා බෞද්ධ චර්යාවන්හි හැසිරිම ගැන යථාවබෝධයක් හෝ පරිචයක් ජනයා අතර නොවී ය. එහෙත් ඔවුනු බෞද්ධයන් ලෙස ම පෙනී සිටියහ.

ආගමික පුනර්ජීවන කිුයාවලියක දැඩි අවශානාවක් ඉදිරිපත් වී තිබුණත් පරිහාතිගත බෞද්ධාගම තංවා සංඝ ශාසනය සුසිල්වත් කොට එ මගින් ධර්ම ශාස්තීය අධාාපනයේ පුනර්ජීවනයක් ඇති කිරීමෙන් යහපත් බුද්ධිමත් පරපුරක් ඇති කොට ශී ලංකාව ආලෝකවත් කිරීම සඳහා පෙරමුණ ගත හැකි තායකයෙකුගේ අඩුව තිසා ජන සමාජය අඳුරේ ගිලී පැවතිණ. බුද්ධ වර්ෂ 2297 පොසොන් මස අවසතවක් නම් තිථිය ලක් රිවිදින තුම්පනේ ගුාමයේ විසූ කුලතුංග දෙමහල්ලන්ට පුතෙකු ලැබීමත් සමග ම ශුී ලංකාවේ දුර්භාගා සම්පන්න භාවය අවසන් කොට නව කාල පරිච්ඡේදයක උදාව සඳහා පදනමක් වැටිණි. ළමා වයසේ පටත් මේ කුලතුංග දරුවා පැවිදි වීමට දැඩි ආශාවක් දැක්විය. සිය කැමැත්ත පරිදි දෙමව්පියන්ගේ අනුදැනුම ද ඇති ව ඔහු සූරියගොඩ හිමියන් යටතේ සාමණේර පැවිද්ද ලැබුවේ ය. මේ කාලයේ උඩරට රාජා විචාළේ නරේෂදුසිංහ රජතුමා ය. සරණංකර හිමියන්ගේ ශාස්තීුය හා ශාසනික සේවය පුශංසා මුඛයෙන් සහරජවත කවියා, එතුමාගේ පහළ වීම වර්ණනා විස්තර කළේ මෙසේ ය.

> දෙවි බඹ කෙතෙක් දෙර නා ලොවින් ආවෙක් දෙර බෝසත් කෙනෙක් දෙර නොදත්තෙමු අපි කෙබන්දෙක් දෙල්7

සංඝ ශාසනයේ සංශෝධනයක් කිරීමට හෝ බෞද්ධාගමේ පුනර්ජීවනයක් ඇති කිරීමට පුථම තමන් ශීලයෙන් හා ඥානයෙන් සමූපෙත විය යුතු බව වටහා ගත් එතුමෝ කාලීනව ලබා ගත හැකිව තිබූ පහසුකම් පුයෝජනයට ගෙන පාලි භාෂාව ද එ මගින් බුද්ධධර්මය ද හොඳින් ඉගෙන ගත්හ. වටබුළුවේ හිමියන්ගේ ශිෂායෙකු වූ පල්කුඹුරේ අත්ථදස්සි හා ලෙව්කේරාළ හමු වී ඔවුන් දන්නා පමණින් පාලි භාෂාව උගත් සරණංකර හිමියෝ තමා ලත් ඒ දැනුම සිටිනාමඑවේ හිමි, ඉඑපැත්ගමුවේ හිමි හා කදිරාගොඩ හිමි යන තුන්පළට නොමසුරුව පුදානය කළහ.<sup>8</sup> මේ ශාස්තු පුදානය එක් පහන් වැටියකින් පහන් රැසක් අවුඑවන්නා සේ විශාල පිරිසක් වෙන කුමයෙන් පැතිරී ගියේ ය. ශාස්තු උගෙනීම හා පුතිපත්තීන්හි පිහිටීම කෙරේ ම යොමු වූ මේ හිමිවරුන්ගේ උත්සාහවන්තභාවය හා ශීලවන්තභාවය දුටු බොහෝ සාමණේරවරු ඔවුන්ට එකතු වූහ. කුමයෙන් වර්ධනයට පත් වූ සිල්වත් සාමණේර පුජාවට භාෂාශාස්තු හා ධර්මශාස්තු ඉගැන්වීමෙහි දිවා රෑ නොබලා වෙහෙස වූ සරණංකර හිමියෝ වැඩිකල් ඉක්මෙන්ට පෙර එම පුයත්නයේ විපුල පල ලැබූහ.

මේ තත්වය නොඉවසූ දුසිල්වත්හු රජතුමා වෙත ගොස් සරණංකර හිමියන් පුධාන සිල්වත් සහ පිරිස කෙරේ රජතුමා තුළ අපුසාදයක් ගොඩ නැංවීමේ චේතනාවෙන් ඔවුන්ට විරුද්ධව නොයෙක් කරුණු කියා පැහ. කාරණාකාරණ නොදත් රජතුමා ඒ සභූත්ගේ කීම පරිදි සිල්වත් සමාගම විසින් ඔවුනට බුහුමන් නොකරන ලදැයි යන චෝදනාව පිළිගෙන දුසිල්වතුන්ට ගරු කරන ලෙස සිල්වතුන්ට දැනුම් දුන්නේ ය. රජතුමා හමුවීමට පැමිණි එක්තරා සනාාසියකු විසින් ධර්ම දේශනාවක් අසනු කැමැත්තෙමැයි ඉල්ලීමක් කරනු ලැබූවේ මේ අතරතුර දී ය. මේ අභියෝගයට මුහුණ දී ධර්ම දේශනාවක් කරන ලෙස රජතුමා මල්වතු අස්ගිරි සංඝයාට දැනුම් දුන්නේ ය. එහෙත් එය ඉෂ්ට කිරීමට ඔවුහු අසමත් වූහ. මෙහි දී රන්මොලවක අදිකාරම විසින් රජතුමාගේ අවධානය සරණංකර හිමියන් වෙත යොමු කරවනු ලැබී ය. එහිමියෝ පැමිණ නිදාන තිරුක්ති විස්තර හා උදාහරණයෙන් සමන්විත මනහර ධර්ම දේශතාවක් කළහ. මිථාාදෘෂ්ටික සතාාසියා හිමියත් ඉදිරියේ වැද වැටුණේ ය. මේ සිද්ධියෙන් පසු සරණංකර හිමියන්ගේ ධර්ම ඥානය පුසිද්ධියට පත් විය. එතුමෝ රජතුමාගේ පුසාදයට පත් වූහ. මේ අවස්ථාවේ බෞද්ධ ගුන්ථකරණයෙහි නියුක්ත වන ලෙස රජතුමා විසින් කරන ලද ආරාධනාව පිළිගත් සරණංකර හිමියෝ පැරණි ගුන්ථ සම්පුදායට අනුව යමින් බුදුන් වහන්සේගේ නවගුණ අතරින්

බුද්ධෝ නම් ගුණය පැහැදිලි කරමින් සද්ධ<mark>ර්ම සාරාර්ථ සංගුහ</mark> නම් අගනා ධර්ම ගුන්ථයක් රචනා කළෝ ය.

මේ සාරගර්භ ගුන්ථය නිසා සරණංකර හිමියන් කෙරේ පුසාදයට පත් රජතුමා තමන් වෙත තිබූ **භේසජ්ජ මඤ්ජුසා** නම් පාලි වෛදාා ගුත්ථයට සත්තයක් සකසත ලෙස එතුමත්ට ආරාධතා කළේ ය. එය ධර්ම ගුත්ථයක් නොවූව ද රජුගේ ඉල්ලීම නිසා ඉවසා වදාරමිත් සරණංකර හිමියෝ ශිෂාායන්ගේ ද සහභාගිත්වය ඇතිව එකී සන්නය සකස් කොට දුන්හ. රජතුමාගේ ඉල්ලීම ඉටු කර එතුමා පුසාදයට පත් කිරීම මගින්, සංඝ සංශෝධනයක් ඇති කිරීම සඳහා නැවත උපසම්පදා කර්මයක් සිදු කර ගැනීමට රජතුමාගේ ආධාරය ලබා ගත හැකි වෙතැයි බලාපොරොත්තුවක් එතුමාගේ සිතේ පැවතිණ. මේ ගුත්ථය සම්බන්ධයෙන් ද පුසාදයට පත් රජතුමා සරණංකර හිමියන්ට ඇතෙකු පුදානය කළ ද හිමියෝ එය නොඉවසූ හ. එය ද තම ලැබූ තාන්නමාන්න ද එතුමෝ වෙන කෙනෙකුට පැවරුහ.<sup>9</sup>

සරණංකර හිමියන්ගේ එකම අපේක්ෂාව වූයේ රජවරුන්ගේ පුසාදය දිනාගෙන ඔවුන් ලවා කුමන ආකාරයෙකින් හෝ සියම් දේශයෙන් භික්ෂූන් වැඩම කරවා ගෙන නැවත උපසම්පදාව පිහිටුවීම යි. ඒ සම්බන්ධයෙන් එතුමා නොයෙක් වර රජවරුන්ගේ අනුගුහය ලබා ගැනීමට උක්සාහ දැරුවේය. ඒ අනුව විජයරාජසිංහ රජ සමයේ දී ලන්දේසි නැවකින් සියමට දූත කණ්ඩායමක් යවා ගැනීමට හැකි විය. ඔවුන් සියමට ළහා වීමට පෙර මුහුදේ දී විපතට පක්වූහ. දෙවැනි වරට යැවූ දූත කණ්ඩායම සියමට ගිය අවස්ථාවේ ලංකාවේ රජතුමා කලුරියකළ බව දැනගන්ට ලැබුණු නිසා ගිය කාර්යය ඉටු කර ගැනීමට නොහැකි විය. ඔහුගෙන් පසු රජ වූ කීර්ති ශීු රාජසිංහ රජු දවස සරණංකර හිමියන්ගේ උපදෙස් පරිදි නැවත දූත කණ්ඩායමක් සියමට යවනු ලැබිණ. පට්ටෙපොළ මොහොට්ටාල, ඇල්ලෙපොල මොහොට්ටාල, අායිත්තාලියද්දේ මුහන්දිරම, ඊරියගම මුහන්දිරම හා විල්බාගෙදර රාළ යන අයගෙන් සමන්විත වූ දූතයෝ ලන්දේසි නැවකින් සියමට ගොස් සියම් රජු හමුවී උපසම්පදා භික්ෂු කණ්ඩායමක් ලංකාවට යැවීමට කැමැත්ත ලබා ගත්හ. එහි පුතිඵලයක් ලෙස උපාලි තෙරුන් පුමුඛ උපසම්පදා භිඤු පිරිසක් ද සාමණේරවරු කිහිප පළක් ද ලංකාවට යාම සඳහා නැව් නැංගාහ. සුවසේ ලංකාවට සැපත් වූ මේ භිකු පිරිස රජතුමා ඇතුළු ජනතාව විසින් මහත් හරසරින් පිළිගනු ලැබූහ. ඒ බව මන්දාරම්පුර පුවතේ සඳහන් වන්නේ මෙසේ ය.

| කකුඑ රැස තෙවන පුණු පෝ ඇසළ ම    | ස    |
|--------------------------------|------|
| මල්වතු වෙහෙර ගම් සීමා තුළ පිවි | ස    |
| සියම් දෙස එකුන් විසි සහන අත්ප  | ස    |
| නොහළ ඇදුරු පරපුර හෙරණුන් මෙලෙ  | ස    |
| සරණ සිල් සමග දස සිල් දී විදි   | සේ   |
| දෙවු සඳ උපසපන මහසෙන් හිඳ දෙප   | සේ   |
| වෙඩි සක් නළා බෙර ඇ පහළ විය ගො  | සේ   |
| පුද පෙරහැර සමග ආදර කළ සතො      | සේ10 |

හිකු පිරිස සමග ඇමකිවරු ද කිහිප දෙනෙකු ද පැමිණි බව සඳහන් වේ. සියම් භිකුනු 1753 ඇසළ මස පුන්පොහෝදා මල්වතු විහාරයේ දී සිංහල සාමණේරවරුන් උපසම්පදා කළහ. එකැන් පටන් සියම් භික්ෂූන් සිල්වතුන් මහණ කරමින් ද සාමණේරවරුන්ට උපසම්පදාව ලබා දෙමින් ද ලංකා බුද්ධ ශාසනයේ ස්ථිරසාර දියුණුවක් ඇති කළෝ ය. ආපසු සියමට ගිය ඒ දූත පිරිස ලංකාවේ තත්වය සියම් රජතුමාට වාර්තා කොට මෙහි ධම්ගුණ හිහයක් පවතින නිසා සියමෙන් ලංකාවට ධම්ගුණ එවීමට කටයුතු සම්පාදනය කළහ. සියමෙන් එවන ලද ධම් ගුණ ලියා තිබුණේ කාම්බෝජ බසිනි. එහෙයින් උපසම්පදාව ලැබූ ලාංකික භිකුන්ට ඒ භාෂාව උගැන්වීමේ වැඩ පිළිවෙළක් ද ආරම්භ කෙරිණි.

දහඅටවන සිටවසේ පටන් උඩරටත් මුහුදුබඩ පළාත් ආශිත වත් වර්ධනයට පත් වූ දේශීය අධාාපනයේ පුරෝගාමියා වූයේ වැලිවිට ශී සරණංකර හිමියෝ යි. එතුමන් විසින් නිර්දේශීත අධාාපන කුමය විධිමත් විය. එහි උගත් ශිෂායෝ දැනීම් මට්ටම් අනුව කොටස් හතරකට බෙදනු ලැබූවෝ ය. අකුරු නොදත් අයට හෝඩිය උගන්වන ලදී. ලිවීම සිදු වූයේ වැලිපිල්ලේ ය. අකුරු ලිවීම සහ ලියවීම සඳහා වැලිපිලි භාවිත කළ බවත් සමහර විට ඇඳන්වලට ද වැලි අතුරා ලිවීම සිදු කළ බවත් සදහන් වේ. මදක් අකුරු දත් දෙවැනි පිරිසට සකස්කඩ, නාමාෂ්ට ශතකය, පතන ශතකය ආදී පොත් කියවීමට සලස්වන ලදී. ඊටත් වඩා මදක් උගත් පිරිසට හෙරණයික හා දින චර්යාව වැනි පොත් උගන්වන ලදී. පොතපත හොඳින් උගත්, උපසම්පදාව බලාපොරොත්තුවෙන් ඊට හැඩ ගැසෙන අයට සතර සංවර සිලය, සෙබියාව ඇතුළු තෙළෙස් ධුතාංග පිළිවෙත් හා ධම් දේශනා පුහුණු කරවනු ලැබිණ. 11 පාලි භාෂාව හා එහි වහාකරණ ආදිය ඉගැන්වීම සඳහා විශේෂ පන්ති පැවැත්වුණේ ය. පුධාන වශයෙන් අකුරු උච්චාරණය

කිරීම ද, පාලි භාෂාව හා වාාකරණය, සිංහල භාෂාව, සූතු ධර්ම හා සාමණේර ශික්ෂා උගන්වන ලදී. පාලි ගදාා පදාා රචනය, සිංහල ගදාා පදාෳ රචනය, පාලි භාෂාවෙන් ලිපි ලිවීම හා කථා කිරීම වැනි දැ ශිෂායන්ට විශේෂයෙන් පුහුණු කෙරිණ. වැල්ලේ ලියා මැනවින් අක්ෂරාභාාසය ලත් ශිෂායන් දිරාපත් වෙමින් පැවති පොත් පිටපත් කිරීමට යොදවනු ලැබිණ. මේ අවදියේ ලිවීම සඳහා භාවිත කරනු ලැබූවේ පුස්කොළ පොත් ය. පුස්කොළවල අකුරු ලියන ලද්දේ පත්හිත්වලිනි. නියමකන්ද ශාස්තුාලයෙන් ඇරඹුණු මේ භාෂා ශාස්තු අධායනයේ ශාඛා පුශාඛා නොයෙක් ස්ථානවල ආරම්භ කරන ලදී. සරණංකර හිමියන්ගේ ශිෂායෝ ඒවායේ පුධානත්වය උසුළමින් එතුමන්ගේ අරමුණ සාක්ෂාත් කර ගැනීමට සවිය සැපයූහ.

ශිෂා පරම්පරාවක් ඇති කොට රට පුරා අධාාපනය පැතිරවීම හා සිල්වත් සහ පරපුරක් ඇති කිරීම සම්බන්ධයෙන් සරණංකර හිමියන් කළ උතුම් සේවාව ගුන්ථ සම්පාදනය කිරීම මගින් තවත් පුභාමත් විය. ගුරුඑගෝමී හා බුද්ධපුතු හිමියන් ගත් මග යමින් බුදුන් වහන්සේගේ නව අරහාදී ගුණ අතරින් බුද්ධෝ යන ගුණය මාතෘකා කර ගෙන සරණංකර හිමියෝ **සද්ධර්ම සාරාර්ථ සංගුහ** නම් අනර්ඝ ගුන්ථයක් රචනා කළෝ ය. මේ සඳහා එතුමෝ **විසුද්ධිමග්ග, බුද්ධවංස, බෝධිවංස**, ජාතක, ධම්මපද, මිලින්දපඤ්හ ආදි ගුන්ථයන්ගෙන් කරුණු උපුටා දැක්වූවෝය. ඊට අමතරව **ථූපවංස, සද්ධර්ම රත්නාවලී, පූජාවලී, ධර්මපුදීපිකා** ආදී ගුන්ථ ද ඇසුරු කළෝ ය. විසි හැවිරිදි වියේදී රචනා කරන ලද මේ කෘතියෙන් පුකට වන එතුමන්ගේ ගුන්ථ ඥානය විස්මයජනක ය. ධර්ම ශාස්තු උගත් පිරිස අතිශයින් දුර්ලභ ව පැවති කාලයක මෙවැනි ගුන්ථයක් රචනා කිරීමෙන් පැහැදිලි වන්නේ ගුන්ථ ඥානය ලබා ගැනීමෙහි එතුමන් දැරූ ආයාසයේ මහිමය යි. සරණංකර හිමියන් උගත් පඩිරුවනක් ලෙස ජනතාව විසින් බහුමානයට පත් කරනු ලැබූවේ ගුන්ථය රචනා වීමෙන් පසුව ය. මෙය බුද්ධ ධර්මය සම්බන්ධයෙන් සකසන ලද කෝෂ ගුන්ථයක් වැනි ය. දැඩි ලෙස විවිධ ඇදහිලිවලට පුරුදු ව සිටි ජනතාවට බුදුන් වහන්සේගේ උතුම් බව හා බුද්ධ ධර්මයේ ස්වභාවය පිළිබඳ ඉතා පැහැදිලි විවරණයක් මේ ගුන්ථයෙන් ඉදිරිපක් විය. සිසුන් ලවා ගුන්ථ රචනා කරවීමට පෙර තමා ම ගුන්ථයක් ලිවීමෙන් එතුමා තම ශිෂා පරම්පරාවට මනා ආදර්ශයක් ලබා දුන්හ. පරිච්ඡේද නවයකින් සමන්විත මේ ධර්ම සංගුහයේ ගුන්ථකරණ පුවෘත්තිය හා දෙතිස් මහා පුරුෂ ලකුණ පිළිබඳ විස්තර සඳහන් කෙරේ. දිපංකර පාද මූලයේ පටන් ලැබූවාවු විවරණ කථා පරිච්ඡේද කිහිපයකින් විස්තර වේ. බුද්ධත්වය හා දම්සක්

පැවතුම් දේශනාව පිළිබඳ වක් මහාකාශාප හා මහ කප්පින තෙරුන් පිළිබඳ වත්, අවසන් පරිච්ඡේදයේ මංගල සූතුයත් විස්තර කර දැක්වේ. බුදුන් වහන්සේගේ එක් ගුණයක් මධා කොට ගෙන නිපිටක සාහිතායේත් හා අටුවා සාහිතායේත් දැක්වෙන නොයෙක් කරුණු සම්බන්ධ කරමින් ගුන්ථ රචනා කිරීමේ සම්පුදාය ආරම්භ වූයේ මේ අවස්ථාවට ශතවර්ෂ ගණනකට පෙර සිට ය. සරණංකර හිමියන් මේ ශාස්තු සංගුහය කරන කාලයේ සංඝ සමාජයේ දක්නට ලැබුණු පරිහානිය ගැන ම අවධානය යොමු කරමින් සංඝයා අතර ශාසනික පුතිපත්ති වර්ධනය කර ලීමේ බලාපොරොත්තුවෙන් ම මේ ගුන්ථය සකස් කරන ලද බව පෙනේ. දෙවියන්ගේ හා යකුපුේතයන්ගේ බලය ශක්තිය ගැන ම මෙනෙහි කරමින් විවිධ කිුයාවලීන්හි නිරත වූ ගිහි පැවිදි ජනතාවට බුදුන් වහන්සේ යනු කවරාකාරයේ පුද්ගලයෙක් දැයි පැහැදිලි කිරීම ද ගුන්ථකරණයේ අරමුණක් වූයේ ය. මෙහි දැක්වෙන ධුතාංගධරයන් අතර අගුස්ථානය ලද මහා කාශාප ස්ථවිරයන් පිළිබද කතාව මගින් ධුතාංගධරවීමේ වැදගත්කම භිඤුන්ට පහදා දීමට එතුමෝ කල්පනා කළහ. ශාසනයට අකැප කර්මාන්තයන්හි නිරත භිඤුන් යහ මගට යොමු කරලීම එතුමන්ගේ මූලික බලාපොරොත්තුව විය. මහා කප්පිත තෙරුන් පිළිබඳ කථාව ඉදිරිපත් කර ඇත්තේ සිල්වතුන්ට කැප දෙය පරිහරණය කරන දුසිල්වතුන්ට ඒ නිසා විදිය හැකි අපායාදී දුක් පිළිබඳ පැහැදිලි කිරීමේ පරමාර්ථයෙන් බව පෙනේ. ගුන්ථ රාශියක් ඇසුරු කරමින් බොහෝ ධර්ම කරුණු හා කථා උපුටා ගනිමින් මේ ගුන්ථය රචනා කිරීමේ දී එතුමා නිරන්තරයෙන් ම සංඝ සමාජය යහ මග යැවීමේ අපේකුෂාව පෙරදැරි කර ගත් බව පෙනී යයි. මෙය එතුමත් තුළ පැවති පාලි සංස්කෘත හා සිංහල යන භාෂා පිළිබඳ පුවීණක්වය ද බුද්ධධර්මය පිළිබඳ පෘථුල දැනීම ද පුකට කරවන ගුන්ථයකි.

පාලි භාෂාව නොදත් අයට බුද්ධ ධර්මය කියවා තේරුම් ගැනීමට පහසු වනු සදහා සරණංකර සහරජ හිමියෝ තමාගේ උගත් සිසුත් ලවා පාලි පොත්වලට සිංහලෙන් සත්න පොත් ලියෙව්වෝ ය. පැරණි ධර්ම ගුන්ථ පිළිබඳ අවබෝධයක් ඇති කිරීම හා ඒ ගුන්ථ භාවිතය වැඩි දියුණු කිරීම එතුමන්ගේ ශාස්තුීය සේවාවේ එක් පුධාන අරමුණක් විය. උපතිස්ස තෙරුන් විසින් රචනා කරන ලද පාලි මහා බෝඛ වංසයට සරණංකර හිමියෝ පදගතාර්ථ සත්නයක් ලියූහ. උපතිස්ස තෙරුන් විසින් රචිත එම පාලි ගදා කාවායට ගැටපද පරිකථා සත්න වශයෙන් පරිවාර ගුන්ථ කිහිපයක් ම ඒ වන විට ලියවී තිබුණේ ය. සරණංකර හිමියන් මේ පදගතාර්ථ සත්නය සකස් කළේ එකල පැවති

විදාහාස්ථානවල මේ පාලි ගදා කාවාය අධායන කටයුතු සඳහා භාවිත කරනු ලැබූ නිසා විය යුතු ය. මේ ගුන්ථයේ අවසානයේ සරණංකර හිමියෝ තමන් වහන්සේ විසින් රචිත **සද්ධර්ම සාරාර්ථ සංගුහ**ය හා **මුනිගුණාලංකාරය** හා **අභිසම්බෝධිඅලංකාරය** ගැන සඳහන් කරති. මීට අමතරව එතුමන් විසින් ලියන ලද **රත්නතුය පුණාම ගාථා සන්නයක්** ගැන ද සඳහන් වේ.

මේ හිමියන් විසින් **චතුභාණචාරපාලියට** ලියන ලද සන්නය **සතර බණවර සන්නය** හෙවත් **සාරාර්ථදීපනි** යනුවෙන් හැඳින්වේ. එතුමන් හැමවිට ම ගුන්ථ කරණයෙහි යෙදී ඇත්තේ කාලීන අවශානාවක් සපුරාලීමට ය. මේ අවදියේ විසූ ජනයා දෙවියන්, යකුන්, පුේතයන් අදහමින්, බලිතොවිල් පවත්වමින් බෞද්ධ පිළිවෙත්වලින් ඉවතට ගොස් සිටි බව මුලින් කියවිණ. එසේ ශාන්තිකර්ම බලිතොවිල් ආදිය කරමින් ශාන්තිය පතන්නවුන්ට පිරිතෙහි අගය වටහා දීම මේ ගුන්ථය රචනා කිරීමේ පරමාර්ථය වූ බව පෙනේ. පාලි පදවල අර්ථ පමණක් නොව භාවාර්ථ, තිරුක්ති, තිදාන හා විස්තර යන අංග පස ම සහිතව සැකසුණු මෙය රචනා කිරීමේ දී **සාරාර්ථ සමුච්ච**ය නම් වූ **සතර බණවර අටුචාව** ද **සංකෙෂපාර්ථ විවරණ** නම් වූ පැරණි සන්නය ද ආශුය කළ බව කියවේ.12 ජීවිතයේ යම් යම් උපදුව අවස්ථා එළඹුණු විට බලිතොවිල් ආදි ශාන්තිකර්ම කරමින් යකුන් දෙවියන් පිදීමෙහි නොයෙදී, තුිවිධ රත්නයේ ගුණ සිහි කරමින් පිරිත් සජඣායනාවේ නිරත වීමේ වැදගත්කම වඩාත් ඉස්මතු කරවීමේ අවශානාවක් පැවති බවත් ඒ සඳහා ම පිරිත් සූනුවලට ලියන ලද පදගත සත්තයකින් ද විස්තරාර්ථ වර්ණනාවකින් ද යුක්තව මේ සන්නය සකසන ලද බවත් සිතීම අපහසු කරුණක් නොවේ.

සරණංකර හිමියන් විසින් අරඹන ලද හැම කටයුත්තක්ම සමකාලීන සමාජයේ අභාපුදය උදෙසා ම විය. අකුරු කීම හා ලිවීම උගත් සාමණේරවරුත්ට ශාසන පිළිවෙත් ඉගැත්වීම පිණිස එතුමත් විසින් **බණ දහම් පොත** නම් රචනාවක් කරනු ලැබූ බව **සංඝරාජ සාධු** චරියාවේ සඳහන් ය. සෑම භිකුෂුවක විසින් ම නිරතුරුව පුහුණු කළ යුතු දහම් කොටස් ගැන එහි සඳහන් වේ. ශාසනයේ අභිවෘද්ධිය පැතු එතුමා සිය ශිෂා භිකුත්ට භිකුවක වශයෙන් පැවතිය යුතු පිළිවෙළ පහදමින් අනුශාසනා වට්ටෝරු සකස් කොට ඉදිරිපත් කළේ ය.

පුධාන වශයෙන් ම නිුපිටක ධර්මය ලියැවී ඇති පාලි භාෂාව පුගුණ කරවීමේ වැදගත්කම සරණංකර හිමියන් අවබෝධ කර ගත්තේ සාමණෙර අවධියේ දී ම ය. ඒ බව පල්කුඹුරේ අක්ථදස්සි හිමියන්ගෙන් හා ලෙව්කේ රාළගෙන් පාලි ඉගෙන ගැනීම සදහා එතුමත් කළ

දුෂ්කර කිුයාවලියෙන් පැහැදිලි වේ. එතුමන් විසින් ආරම්භ කරන ලද අධාාපන වාාපාරයේ පාලි භාෂා අධාායනයට විශේෂ අවධානයක් යොමු වූයේ එහි පුතිඵලයක් වශයෙන් විය යුතු ය. ධර්ම දේශනාවක් අසනු රිසිව මහනුවර රාජ මාළිගයට ආ සනාාාසියා ඉදිරිපත් කළ

විද්වානෙව විජානාති විද්වජ්ජන පරිශුමම් නහි වන්ධාා විජානාති - ගුර්වීං පුසව වේදනාම්

යන ගාථාව වටහා ගැනීමටවත් දැනුමක් එකල මහනුවර සිටි සංඝයා වෙත නොතිබිණි. සරණංකර හිමියන් පාලි භාෂාව අායාසයෙන් යුතු ව උගන්නා අවස්ථාවේ දී ම සිටිනාමඑවේ ධම්මජෝති හිමියන් ඇතුළු පිරිසට තමන් ලත් දැනුම ලබා දීමට කටයුතු කළ බව පුසිද්ධ කරුණකි. තමන් අායාසයෙන් පුගුණ කළ ඒ විෂය දැනුම ඉදිරි පරපුරට ලබා දීමේ අරමුණින් රූපමාලාව නම් වාහකරණ ගුන්ථයක් සරණංකර හිමියන් විසින් රචනා කරන ලද්දේ සාමණේර අවධියේ දී ම ය. එය දැනටත් පිරිවෙන්වල පාලි පිළිබඳ මූලික අධභාපනයක් දෙන අවස්ථාවල දී භාවිතා කෙරේ. විභක්ති රූප මැනවින් පැහැදිලි කෙරෙන එම ගුන්ථය රචනා කළාට පසුව එතුමන් විසින් රූපමාලා වණ්ණනාව යනුවෙන් තවත් ගුන්ථයක් රචනා කරනු ලැබිණ. මේ අවධියේ දී සිටිනාමඑවේ ධම්මජොති හිමියන් විසින් ද බාලාවතාරය නම් පාලි වාහකරණ ගුන්ථයට සිංහලෙන් අරුත් දෙමින් බාලාවතාර සංගුග නම් ගුන්ථයක් රචනා කරන ලදී.

සරණංකර සහරජුගේ ශිෂා අත්තරගම රාජගුරු බණ්ඩාර, පාලි භාෂා අධායනය සඳහා ආධාරක ගුන්ථ කිහිපයක් ම රචනා කළේ ය. ඔහු රාජගුරු නමින් හැඳින්වූයේ රජවරුන්ට ද ගුරුවරයෙකු වූ බැවිති. මෙතුමා පාලි, සිංහල, සංස්කෘත යන භාෂා බෙහෙවින් පුගුණ කළ පඩිවරයෙකි. ඔහු පාලි වාාකරණය සකස් කර ගැනීමේ දී සංස්කෘත වාාකරණය ද ඇසුරු කළේ ය. පාලි භාෂාවෙහි නාම, ආඛාාත, නිපාත, උපසර්ග යන පද විස්තර කරමින් අත්තරගම රාජගුරු බණ්ඩාර විසින් සද්ද විනිවජය පකරණය නම් කුඩා ගුන්ථය සකස් කරන ලද්දේ පාලි උගන්නා සිසුන්ගේ යහපත උදෙසා ය. සහරජ හිමියන් ලියූ රැපමාලාව අනුගමනය කරමින් ලියු මෙතුමා පාලි නාම වරනැගිල්ල සකස් කර දැක්වූයේ ය. වාාකරණයේ එන වැදගත් ම අංගයක් වන කාරක පිළිබඳ පැහැදිලි කරමින් කාරක පුෂ්ප මෘද්පරිය රචනා කළ ඔහු ආඛාාත පිළිබඳ විස්තර කරමින් ආඛනාත රූපමාලාව නම් කෘතිය රචනා කළේ ය. පාලි භාෂාව ඉගැන්වීමට අමතරව ඒ අධාාපන ආයතනවල සංස්කෘත

පිළිබඳව සිසුන් පුහුණු කරවීමට යොදා ගත හැකි **සංස්කෘත නාම චර** නැගිල්ල එතුමන් විසින් සකසන ලද්දකි. මේ කාලයේ පැවති හැම අධාාපත ආයතනයක ම භාෂා ඉගැන්වීම බොහෝ සෙයින් සිදු වූ බව ඒ සඳහා පොත් රාශියක් සකස් වීමෙන් පැහැදිලි වේ. පාලි වාාකරණය පිළිබඳව හොඳ දැනීමක් ඇති ව සිටි දියහුන්නත ධම්මජෝති හිමියන් විසින් බාලාවතාරයට **බාලාවතාර ලියන සන්නය** නම් කෘතියක් ද සකසන ලදී.<sup>13</sup> සහරජ හිමියන්ගේ ශිෂායෙකු වූ එතුමා වාසය කළේ ඔකඳපොල විහාරයේ ය. ඒ නිසා මේ ගුන්ථය **ඔකඳපොල සන්නය** නමින් ද හැඳින්වේ.

සරණංකර හිමියන් විසින් ආරම්භ කරන ලද අධාාපන අායතනවල සිංහල භාෂාව ලිවීම හා කියවීම සම්බන්ධ විශේෂ වැඩි පිළිවෙළක් කුියාත්මක වූ බව ඒ අවධියේ රචිත පොතපතින් පැහැදිලි වේ. සිංහල අකුරු හොදින් උච්චාරණය කිරීම උගැන්වීම සඳහා **සෝඩි** සන්නය නම් කුඩා පොතක් ද රචතා වී තිබේ. අකුරු අඳුනා ගැනීම ඉගෙනීම සඳහා රචනා කරන ලද **වදන්කවි පොතින්** එකල පැවති අධාාපන කුමයේ විධිමත්භාවය පැහැදිලි වේ. හෝඩියේ අකුරු කුමවත් ව ඉගැන්වීම ඉතා වැදගත් කායෳීයකි. සිංහල හෝඩියේ අකුරු නම් කිරීම ඒවායේ සෝෂ අසෝෂ භේදය, ධනිත සිථිල භාවය, ලසුගුරු භේදය ආදී විස්තර සහිත **වදන්කවිපොත** සරණංකර හිමියන්ගේ අධාාපන වාාපාරයේ මූලාරම්භක ගුණුය ලෙස සැලකිය හැකි ය. සිංහල පදාායෙන් ලියන ලද මේ ගුන්ථය සංස්කෘත භාෂාවේ බලපෑම ඇති ව සැකසුණකි. හෝඩිය පවා සකස්කර ඇත්තේ සංස්කෘත වණි මාලාව අනුව ය. එහෙයින් ඇ, ඇ, එ, ඔ යන අකුරු ස්වරමාලාවට ඇතුළත් කර නැත. අසුෂර හැඳින්වීම හා උච්චාරණය කිරීමේ කටයුත්ත අවසන් කරන ලද්දේ ඇ**ණවුම් සකස්කඩ**ය කියවීමෙනි. **මහබිනික්මන් සකස්කඩ** ද ඒ හා සමග ම කියවනු ලැබිණ. බුද්ධ ස්තුෝතුය සකස්කඩ කියවා අකුරු උච්චාරණය සඳහා කට සකස් වූ පසු කියවන ලද්දේ **නම්පොත** හා **මගුල් ලකුණයි**. අකුෂරාභානාසය සඳහා සකස් කෙරුණු මේ පොත් බොහොමයක කතුවරයා වූයේ අත්තරගම රාජගුරු බණ්ඩාර ය.<sup>13</sup> අකුරු ඉගෙනීම ආරම්භ කරන දරුවන්ගේ නුවණ වධ්නය වීම බලාපොරොත්තුවෙන් ගණපති හා සරස්වතී යන හින්දු දෙවිවරුන් පිදීමේ සම්පුදායක් මෙකල සමාජයේ පැතිර පැවතිණ. ගණදෙවි හැල්ල අකුරු උගන්නා දරුවන්ට ගණපතිගේ ආශිර්වාදය පතමින් ලියන ලද කව් පොතකි. මෙසේ භාෂාව උගන්නා අාධුනිකයන් වෙනුවෙන් කුමවත් කිුයාවලියක් සැකසීමේ පුරෝගාමී වූවෝ සරණංකර හිමිපාණෝ ය.

මේ අධාාපන කුමය උඩරට පමණක් නොව දිවයිනේ විවිධ ස්ථානවල ආරම්භ කරන ලදී. අකුරු නොදැන පොත්පත් ඇසුර නොලැබ අවිදු අඳුරෙහි ගිලෙන්ට ගිය ජන සමූහයකගේ නෙත් පාදවා ලීම සඳහා ඇරඹුණු මේ අධාාපන වාාපාරය තවත් උද්දීප්තියට පත් වූයේ උපසම්පදාව පිහිටුවා සහ සසුන පිරිසිදු කොට ඔවුන් අතර ධර්මාධාායනය හා ගුන්ථකරණය ආරම්භ වීමෙන් පසු ය. තෙල් නැතිව නිවී යාමට ආසන්න වූ ශාසන පුදීපය, ශීලවන්තභාවය හා ශාස්තුවන්ත භාවය නමැති තෙලින් නැවතත් පුභාමත් කරලීමේ මහභු මෙහෙයට උර දුන්නෝ ද සරණංකර හිමිපාණෝ ය. එතුමෝ ශාසන සංශෝධනයක් ඇති කරලීම, උපසම්පදාව පිහිටුවීමට සියමෙන් භිකුුන් වහන්සේලා වැඩම කරවා ගැනීම හා ශාස්තුීය පුනර්ජීවනයක් ඇති කිරීම සඳහා කුමවත් වැඩ පිලිවෙළක් කිුයාත්මක කරවීම සඳහා අපුතිහත ධෛර්යයෙන් යුතුව කිුිිියා කළෝ ය. එසේ තොවී නම් භාෂා ඥානයක් හෝ සාකුරතාවක් හෝ නොමැති ව ලාංකික ජනතාව අවිදා අභිධකාරයේ ගිලෙනු නිසැක ය. භාෂා ඥානයක් ලබාගැනීමේ වැදගත්කම සියබස්ලකර කවියා අවධාරණය කර දක්වා ඇත්තේ මෙසේය.

මෙතුන් ලෝ සියල් – ඉති සද වැටුප් රස්රැස් තොදිලියෙන අද බව්දා – තම කඳ නො කල්තායෙන්<sup>14</sup>

මේ මුළු තුන් ලෝකය ශබ්ද නැමති පහන් රශ්මි රාශියෙන් තොබැබළුණොක් අඣභාවය දෙන්නා වූ අඣකාර ස්කඣය තුන් කල්හි ම පවත්තේ නොවේ ද?

සහරජ හිමියෝ සිය ශිෂා පරම්පරාවට අසුරොහාාසය හා හාෂා දොනය පමණක් නොව ඡනුස් අලංකාර නිසණ්ඩු පිළිබඳ ව ද දැනුමක් ලබා දුන්හ. අධාාපන ආයතනවල පාලි සංස්කෘත භාෂා ඉගැන්වීම මගින් විවිධ විෂයයන් පිළිබඳ දැනුම ලබා ගැනීමට මග විවර කර දුන්හ. වැඩිකල් යන්ට පෙර කාවාාපුබණය කෙරේ විශාල උනනුවක් ඇති වූයේ එහි පුතිඵලයක් ලෙස ය. ඒ කවීන්ගෙන් බොහෝ දෙනා විවිධ විෂයීය ගුණ්දොනයෙන් සමූපෙත පණ්ඩිකයෝ වූහ. පුරාණ සාහිතා ගුණ් ආශුය කොට නැවතත් සාහිතාය පැරණි තත්වයට ගෙන ඒමට ඔවුහු දිරි දැරූහ. කාවා පුබණය සම්බණයයන් විශාල උනනුවක් දක්නට ලැබුණු අතර සාහිතාය හා සම්බණය වාදවිවාද පවා ඇති විය. මේ කටයුතුවල යෙදුණු ජනයා සරණංකර හිමියන් ආරම්භ කළ අධාාපන වාහපාරයේ පල විදිමින් පුාචීන භාෂාශාස්තු හැදෑරුවෝ වූහ. බොහෝ විට මේ ගත් ලියුවෝ ද ඔවුන් ඊට මෙහෙය

වූවෝ ද දහඅටවන සියවසේ ඇතිවූ ශාසනික දියුණුව නිසා පහළ වූ විද්වත් සංඝයා වහන්සේලා වූහ.

අටළොස්වන සියවසින් පසු ශාසනික පකුෂයෙන් මෙන්ම අධාාපතික පක්ෂයෙන් ද විශාල දියුණුවක් දක්නට ලැබිණ. දිවයිනේ බොහෝ ස්ථානවල පිරිවෙන් ආරම්භ විය. ධම්ගුනථ රචනය, ධම්ය ජනයා අතර පුචාරය කිරීම වැනි කටයුතු ඉහළ අඥමින් සිදු විය. ම්ලිනද පකුතා නම් අගනා පාලි ගුන්ථය සිංහලට පරිවර්තනය කරන ලැබුවේ සරණංකර හිමියන්ගේ ශිෂායකු වූ හීනටිකුඹුරේ සුමංගල හිමියන් විසිනි. විදාහා්දය, විදාහාලංකාර, පරමධම්මචේතිය වැනි සුපුසිද්ධ පිරිවෙන් ආරම්භවීමක් සමග බෞද්ධ අධාාපනයේ මං පෙක් පුඑල් වත්ට විය. ඒ අධාාපත ආයතන ශාස්තුවත්ත, ශීලවත්ත භිකුෂූන් වහන්සේලාගෙන් පුභාවත් විය. විදේශීය යටත් විජිත පාලනය නිසා තැගෙමින් පැවති කිුස්තියානි ආගමට බුද්ධාගම අබිබවා තැගෙන්ට අවස්ථාවක් උදා නොවූයේ වෙසෙසින් ම මේ ආයතන හා ඊට සම්බන්ධ ව සිටි භිකුදුන් වහන්සේලා නිසා ය. දහනවවන සියවසේ ඇතිවූ ශාස්තීය වාදවිවාදවලට සමගාමී ව පානදුරා වාදය වැනි ආගමික වාදවලට පවා ඉදිරිපත් විය හැකි වාාක්ත ධම්ඥ භිකුෂූන්වහන්සේලා පහළ වූයේ ද ඒ අධාාපතායතනවලිනි.

වර්තමාන සිංහල සාහිතා වාාපාරයේ දියුණුවට මහ හෙළිපෙහෙළි කළේ සරණංකර සංඝරාජ හිමි ය. විවිධ හේතු නිසා අඳුරට නැඹුරු වූ සාහිතාාය නැවත ආලෝකවත් කර ගත හැකි වන ආකාරයේ කිුයාවලියක් සැකසුවේ එතුමා ය. සරණංකර හිමියන්ගේ ශිෂා හිමිවරු ද ගිහි පඩිවරු ද උඩරට හා දකුණු පුදේශයේ සිංහල සාහිතාය හා බුද්ධ ධම්ය දියුණු කළෝ ය. සරණංකර සංඝරාජ හිමියන් විසින් ආරම්භ කොට වාාාප්ත කරන ලද මේ උත්තරීතර සමාජ සේවයේ ආලෝකයෙන් අදත් ලක්දිව බැබළෙයි. ඒ වෙනුවෙන් සියලුම ශීු ලාංකිකයෝ ඒ හිමියන්ට ණයගැති ය හ.

#### සටහන්

- රාජාවලිය. (සං) ඒ. වී. සුරවීර, සීමාසහිත ලේක්තවුස් ඉන්වෙස්ට්මන්ටස් සමාගම, කොළඹ, 1976, 214 පිටුව.
- වීමාන වස්තුපකරණය, 245 පිට.
- සගරජවත, (සං) පන්නල්පිටියේ පේමානඥ හිමි, විදාහලංකාර යන්තුාලය, කොළඹ. 1927, පිටුව 4.
- සංඝරාජ සාධුවර්යාව. (සං.) නාහල්ලේ පඤ්ඤාසේන සහ පුංචිබණාර සන්නස්ගල, ලේක්හවුස්, 1947, පිටුව 3.

- 5. වාච්ස්සර හිමි, කොටගම, **සරණඩිකර සඬඝරාජ සමය**, වයි දොන් ඇඩ්වින් සහ සමාගම 1966 පිටුව 42.
- 6. එදා හෙළ දීව, (පරි) ඩේවිඩ් කරුණාරත්න, සීමාසහිත ගුණසේන සහ සමාගම,  $1992,\ 239$  පිටුව.
- 7. **සගරජවත**, 73 පදාාය, 5 පිටුව.
- 8. සංකරාජ සාධු චරියාව, 8 පිටුව.
- 9. එම, 10 පිටුව.
- 10. **මන්දාරම්පුර පුවත**, (සං.) ලබුගම ලංකානඤ හිමි, 1996, 93 පිටුව, 705, 706 පදා.
- 11. සංකරාජ සාධු චරියාව, 5 පිටුව.
- 12. සතර බණවර සන්නය, (සං.) අත්තුඩාවේ රාහුල හිමි, සමයවධ්න පොත් හල, 2000, 191 පිටුව.
- 13. හේවාවසම් පී. බී. ජේ. **මාතර යුගයේ සාහිත** කරයන් හා සාහිත නිවන්ධන, ලංකාණ්ඩුවේ මුදුණාලය, 1966, 510 පිටුව.
- 14. සියබස්ලකර, (සං.) හේන්පිටගෙදර දොාණසීහ හිමි, 1 පිට, 6 පදාා.

# SRI LANKA-CAMBODIA RELATIONS WITH SPECIAL REFERENCE TO THE PERIOD 14<sup>TH</sup>-20<sup>TH</sup> CENTURIES

### by Hema Goonatilake

The emergence of Theravāda Buddhism in Cambodia is conventionally traced back to the 13th century A.C. However, there is emerging epigraphical and sculptural evidence, that Buddhism of both the *Mahāvihāra* and *Abhayagiri* of Sri Lanka had made a strong early impact on the development of Theravāda Buddhism in South East Asia when a good part of this region was dominated from about the 5th-6th century A.C. by the Mon Khmer culture, and later became part of the Khmer empire.

The movement of Buddhist monks and teachers from Sri Lanka to the region was facilitated by advances in navigation technology that witnessed a quantum leap during the period of the fourth-fifth centuries<sup>1</sup>. This helped the spread of the Pāli language, the *lingua franca* of Theravāda through Pāli texts written in Sri Lanka.

# Cambodian monk translates Sri Lankan Pāli text into Chinese

From the first to the sixth century, Funan, the earliest known kingdom in Cambodia with Oc Eo (in present day Vietnam), as the central port, was a trading power, and known as the most powerful kingdom in mainland Southeast Asia. The capital city of Funan was Phnom Ksach Sa in the province of present day Prey Veng in Cambodia. According to a local legend, the kingdom was founded by an Indian Brahmin named Kaundinya (Chinese form: Hun-t'ien) after subduing the queen of Funan, Soma (Chinese form: Liu-ye), a legend paralleling our Vijaya-Kuveni legend.

During the fifth and sixth centuries, Funan was an important centre of Buddhist learning (P. Pelliot, "Le Fou-nan", *BEFEO*, vol. III,1903, Briggs 1951, p. 12). According to the Chinese *History of Southern Ts'i* (479-501), the King of Funan, Kaundiya Jayavarman (478-514) sent in 484, an Indian Buddhist monk, Nāgasena, a resident of Funan as ambassador to the Court of the Chinese Emperor Wu-ti taking ivory stupas with him. According to another Chinese source, *History of Leang* (502-556), the same king sent another envoy to China in 503 with gifts including

a coral statue of the Buddha (Hazra, 1981, p. 73). These illustrate the importance of Funan as a centre of Buddhism then.

One of the earliest references to Buddhist relations between Cambodia [Funan] and Sri Lanka goes back to 505 A.C. The *Vimuttimagga*, (a manual of practical instructions on *sīla*, *samādhi* and *paṇṇa*) a Pāli text of the *Abhayagiri* school of Sri Lanka, composed by Upatissa in the 2nd century A.C., exists today in the Chinese language. At the invitation of the Chinese emperor, the Funanese monks Mandrasena and Sanghabhara (or Sanghapāla) had taken many Theravāda and Mahāyāna texts to China. It was the latter who translated the *Vimuttimagga* into Chinese in 505 A.C. (Demieville et al 1978). The Pāli language and the *Abhayagiri* tradition of Theravāda, it can be concluded, was known in Cambodia during this time. It may be noted here that it was several decades before this time that the Chinese Buddhist monk Fa-Hsien stayed at the *Abhayagiri Vihara*, and went back to China with a large number of Buddhist texts written in Sri Lanka.

## Further evidence for the presence of Pāli Language in Cambodia

There is other evidence for an early Pāli presence. A statue of the Buddha with an inscription with the formula in the Pāli language "Yē dhammā..." was found near Toul Preah in the province of Prey Veng in Southern Cambodia (IC, Vol. I, p. 297). The whole inscription is in Pāli with only the word hetuprabhavā in Sanskrit. On the basis of the script, Bhattācharya has dated this inscription to the 7th century. The presence of the Pāli language in the 7th century in the Southern part of Cambodia indicates that Theravāda Buddhism existed there at the time, at least in some pockets.

Evidence of an early Pali presence throughout South-east Asia comes from the very north of the South-east Asian region. Two gold plates with the same formula were found in Hmawza in Myanmar, also dated to the same period of 6th/7th centuries (Hall, 1981). The same formula was found at the Katuseya monastery at Mihintale containing the Pāli form "Yē dhammā ..." written in the 9th century Sinhala characters on a thin gold scroll. The verse is followed by a passage in corrupt Sanskrit (Goonatilake, 1974, p. 53).

# Cambodia-Sri Lanka marriage and trade alliances

The Sri Lanka chronicle, *Cūlavaṃsa* records that Cambodia and Sri Lanka had close political and cultural contacts in the 12th century.

This was a time when there was trade rivalry between Burma and Cambodia. The Burmese king suspecting the Sri Lankan envoys of consolidating contacts with the king of Cambodia, disrupted these friendly contacts. The Burmese king intercepted a letter written by the Sri Lankan King Parākramabāhu I (1110-1153 A.C.) addressed to him in the hands of Sri Lanka envoys, and seized them alleging that they were envoys sent to Cambodia (Cv, LXXVI, 21, 22). The Sri Lankan envoys were punished by tying pestles to their feet, and forcing them to water plants - a punishment that exists even today in Burma. On a later occasion, the Burmese captured a Sinhalese princess sent to Cambodia by the Sri Lankan king (Cv, LXXVI, 35 See also Sirisena 1978, pp. 22). Probably the king of Sri Lanka was responding to a request made by the Cambodian king Dharanindravarman II (who was a Buddhist) by sending a princess as a bride to his son Jayavaraman VII. Cambodia and Sri Lanka apparently attempted to consolidate their friendship by a marriage alliance as well. Luce (1969) has argued that the rulers of South-east Asian countries, especially the Cambodian and Burmese kings were eager to have consorts from Sri Lanka, probably because the people of these countries regarded Sri Lanka as the Holy Land of Buddhism. According to the Glass Palace Chronicle of the Kings of Burma (p. 114), the Burmese king Alaungsitthu (1112-1167) visited Sri Lanka, married the Sri Lanka king's daughter, and returned to Burma with an image of Maha Kassapa Thera.

During this time, Sri Lankan envoys and merchants travelled to the Isthmus by sea, and by land to Cambodia and China through Burma. Burma controlled these land routes leading to China. Chinese sources reveal that Cambodia was actively engaged in trade with the Chinese Empire. It is possible that the king of Sri Lanka had sent envoys to Cambodia with the intention of participating in this trade (Sirisena, 1978, p.66).

When, as described above, the king of Burma captured Sri Lankan envoys, he also confiscated their elephants, money as well as their ships. Further, he immediately stopped selling elephants to foreign countries and increased their prices. Sri Lanka at the time, was importing and exporting elephants. From the 6<sup>th</sup> century, Sri Lanka was a large emporium for foreign merchants and therefore, these Burmese elephants may have been for reexportation to the West. The 12<sup>th</sup> century Nainativu inscription of Parākramabāhu I mentions that Sri Lanka was engaged in trading elephants and horses (Indrapala, 1963, p. 70).

In retaliation to the Burmese King's action, a raid on some of the ports of Burma was carried out by King Parākramabāhu. A fleet of ships was equipped with the necessary arms and provisions together with physicians, nurses, and medicines. Only five ships, however, finally arrived at the port of Kusumi (present day Bassein) under the command of Nagaragiri Kitti. They defeated the Burmese army and destroyed many villages. The attack on the port of Kusumi is confirmed by the contemporary inscription of Devanagala written in Sinhalese (*EZ*, Vol III, No 34, pp. 312). In response, Burma lifted the ban on elephant trade. Sri Lankan monks now intervened between the two Buddhist countries, Sri Lanka and Burma, and their friendship was resumed (*Cv*, LXXVI, 10-75).

# Cambodian prince studies in Sri Lanka

After Parākramabāhu I's purification of the Sangha, Sri Lanka once again became an important international center of Buddhism, in fact, the most important one for Theravada. The Burmese Glass Palace Chronicle as well as the Kalyāni Inscriptions in Burma (named after the Kalyāni river in Sri Lanka on which higher ordination was performed) give accounts of how Uttarajeeva and his disciples visited Sri Lanka during 1171-1172 A.C. During this visit, the Sangha from Sri Lanka and from Burma jointly performed the higher ordination (upasampadā) on Chappata, the only novice (sāmanera) in the Burmese group. The group returned to Burma. But Chappata stayed back in Sri Lanka for 10 years, and studied the Tripitaka and commentaries under Sinhalese monks. Chappata returned to Burma with four other monks who were well versed in Tripitaka. Of the four monks, Sivali was a native of Tambralipti, Ananda, a South Indian from Kānchipura, Rāhula, a Sinhalese monk, and Tamalinda, a son of the king of Cambodia. These monks including Tamalinda returned to Burma, and formed a Sinhala sect. George Coedes (1968, p. 178) identified Tamalinda as the son of Jayavaraman VII (1181-1219). Jayavarman VII was a Mahāyana Buddhist who identified himself with the Bodhisattva Avalōkiteśvara as reflected in his religious monuments such as the Bayon. It is not clear whether Tamalinda went to Sri Lanka with Chappata and the group, or whether he was already in Sri Lanka when Chappata arrived. Jayavaraman VII's chief priest (purōhita) at his court was a Brahmin scholar from Burma<sup>3</sup>. It is likely that Burma being a center of Buddhism in the region during this time, Burmese Buddhist monks visited Cambodia and Tamalinda learnt about Sri Lanka from these monks.

# Sri Lankan Buddhism came to Cambodia in the 12th century

Michael Wright, in a recent paper (Conference Proceedings, 2001) has put together a few items of architectural evidence (supported by some circumstantial written evidence) to show that the Sinhala form of Buddhism, reformed by King Parākramabāhu I, and the Lankāvamsa ordination may have arrived at Angkor during the reign of Jayavarman VII. This he says, was probably via Nakhon Sri Thammarat in the southern part of modern Thailand, and probably found a foothold at Jayavarman VII's court. Wright also suggests that from Angkor, the Lankāvamsa spread north and west into what is now Thailand and Laos, carrying with it also Angkor prestige, sacred script and the cult of divine kingship. As the main evidence for this, he cites that the Pāli language was consistently written in Khmer script in the region for a long period of time. If Buddhism arrived in Thailand first, he has argued then Pāli would have been written either in Sinhala or Siamese script. He has also pointed out that the Ratanabimba Vamsa ("History of the Emerald Buddha") claims that the Emerald Buddha image, the Thai national palladium came from Lanka, first to Angkor and only later travelled to Thailand and Laos.

As for architectural evidence, Wright has pointed out that the stone *stupa* in the central tower of the vast temple Prasat Phra Khan was built in Sri Lankan style by Jayavarman VII (1181-1215) in honour of his dead father. This *stupa* is reminiscent of the then contemporary *stupa* style in Sri Lanka, as exemplified by the *Kiri Vehera* of Polonnaruwa. Wright further states that this *stupa* has been explained away by others as "a later addition" without any evidence whatsoever. Although Jayavarman VII was certainly a Mahāyana Buddhist, he would have been aware of Sri Lankan *stupa* architecture. Tamalinda who was ordained in Sri Lanka was probably his son, and thought that a Sinhala style stupa was a suitable monument for his father

The second item of architectural evidence Wright has presented is the presence of a statue facing *Potgul Vihāra* (12th century) at Polonnaruwa, an elderly man with a slight paunch, without royal adornment who he says, could be Jayavarman VII in old age. He points out that it is widely accepted that there are a number of sculptured portraits of Jayavarman VII, although royal portraiture is not well attested to in Asia. He has further stated that usually kings keep their eyes open, and that Jayavarman VII (1181 - 1210), a well-built young man with slight paunch, is unique in having himself portrayed without crown or jeweled ornaments with eyes closed in the

ecstasy of meditation. Only one similar figure outside Cambodia has been found, according to Wright, and it is this anonymous statue of this elderly man at *Potgul Vihāra*, which is also similarly unique in Sri Lankan art, closing his eyes to the world. It should be recalled here that Sri Lankan historians who are equally at a loss to definitely identify this image have variously identified it as that of King Parākramabāhu or of the *rishi Pulasti*.

## A prince from the Khmer empire becomes king of Sri Lanka

King Kīrti Sri Nissankamalla (1187-1196A.C.) of Sri Lanka was a successor and a nephew of Parākramabāhu I. He has been recently identified by Mendis Rohanadeera as a prince from Singburi near Lopburi of the Dvaravati kingdom (present day Thailand), which during the 12th century, formed part of the Khmer empire. Rohanadeera also argued that the princess sent to by King Parākramabāhu was a bride for Nissankamalla while he was still in Singburi (Rohanadeera 1998, pp. 38). One of the inscriptions of Nissankamalla (Slab Inscription of Kīrti Nissankamalla, EZ, No. 13, pp. 17) mentions "Kambojavāsala" (gateway to a Cambodian street) in Polonnaruwa, the Sri Lankan capital city after Anurādhapura. This indicates that there was a special residential quarter for Cambodians in Polonnaruwa which may have had Khmer monks, ambassadors or even soldiers. The inscription also states that the king bestowed on Cambodians, gold, cloth and whatever they wished, and commanded them not to catch birds. This inscription has been wrongly interpreted by Sri Lankan historians implying that the Cambodian residents sold birds to supplement their wages. The mention of catching of birds created further confusion among the then British researchers as to why Cambodians known to be Buddhists had the habit of killing birds, and therefore, they were interpreted to be non-Buddhists (Burrows, J. C.B.R.A.S., Vol. X, p. 65). Only those who are aware that the practice of eating birds has been common among the Cambodians and other South-East Asians and continues even today, could understand that king Nissankamalla may have been embarrassed with this un-Buddhist habit, and made every effort to stop it.

# Influence of Cambodian architecture on Sri Lanka

The influence of Sri Lankan art and architecture on Cambodia unlike in the case of Thailand where Sri Lanka, made a significant early contribution (examples – Dvaravati, Nakhon Sri Thammarat, Chiang Mai, Sri Sacchanalai, Sukkothai and Ayutthia), can be noticed only after the 15th century (see below), except for the stupa during the time of Jayavarman

VII, referred to above. It is interesting to note, however, that there was a reverse flow in that Cambodia influenced Sri Lanka in the field of architecture.

A pyramidal solid structure without doors or windows rising from a square at ground level found in Polonnaruwa has been identified as an uncommon stupa. This stupa known as Sat-mahal-prāsāda (a seven storied building) is a single tower with seven storeys, with each storey becoming less in width and height at each stage. In the centre of each of the four faces above the ground level, there is a niche projecting from the wall where there is a standing figure of stucco, which appears to be a deity. Two archeologists/historians Fergusson and Bell compared this unique Sri Lankan structure to the Cambodian prasats (Fergusson, Vol. I, 1910, p. 245) and Bell, ASCAR, 1903, p. 16). It has been, however, pointed out that Cambodian prasats have shrine rooms on top of their pyramidal bases, and a deep staircase in the middle of each face (Paranavitane, The Stupa in Sri Lanka, p. 99). There are others who argued that the Sri Lanka structure was more similar to the Wat Kukut (Coedes, BEFEO, Vol. XXV, p. 83), Si Liem chedi in Chiang Mai (Frederic, Louis, 1965 p. 376), and Wat Phra Tat, in Haripunjaya (Frederic, 1965, p. 41), all located in Northern Thailand.

Another unique architectural piece in Sri Lanka, the Potgul Vihāra (built during the reign of Parākramabāhu I (1110-1153) has also been considered to be influenced by Cambodia (Bell, pp 16). Bell pointed out that the Potgul Vihāra was unique in Sri Lanka for its highly symmetrical plan which closely resembled the plan of the Eastern Mebon at Angkor (EZ, Vol. 11, pp 238) The Potgul Vihāra which was a monastery resembles in its plan the temple of Mebon (a Hindu temple) and Pre Rup. The temple of Mebon erected in 952 A.D. is an example of the early Khmer pyramid temple built on three tiers of artificial terraces. The base of Mebon made of moulded sandstone supports five towers, the central tower being further elevated on a foundation of about four feet high. This arrangement of the towers is similar to that of the central shrine and four stupas on the top tier of the Potgul Vihāra (Briggs, p. 127). An identical plan was used for Pre Rup, which was built about fifteen years afterwards (Parmentier, Angkor Guide, p. 127). The similarities of these three buildings are that they have three tiers, the arrangement and the symmetrical placing of the five monuments on the uppermost tiers.

Differences between Mebon and Potgul Vihāra have also been pointed out. For example, Mebon has four main entrances while Potgul

Vihāra had only one, and two subsidiary entrances to the lower two tiers. It has also been pointed out that the more important features of the two monuments are similar, and therefore, it is possible that the *Potgulvehera* was inspired by Cambodian architecture and modified by the Sinhalese according to their needs (Sirisena p. 138). In fact, Bell has suggested that the "Kambojavasala" (residential quarters of the Cambodians) referred to above, was to the south of the city of Polonnaruwa, and that the *Potgul Vihāra* could have been built in commemoration of the arrival of this Cambodian mission. Bell further said, "In the erection of the *Potgul Vihāra* monastery, Sri Lanka and Cambodian architecture joined firm hands, each yielding somewhat to the idiosyncrasies of a people mostly foreign by blood, but united in bonds of faith and close friendship" (Bell 1906, p. 17).

Another piece of architecture that can be identified as having been influenced by Cambodia is the fortress of Yapahuva, the 14th century capital. The palace can be accessed by three flights of steps separated by terraces. The first with plain balustrades consisted of 24 steps and the second of 40 steps. The third flight had 35 steps and leads to the porch of the palace. These steps are flanked by heavy balustrades with intricately carved figures at the top of the balustrades. The lower steps were flanked by pedestals, the first pedestal being supported by huge lions, the next two by demons, and then a pair of gajasimhas having heads of elephants and bodies of lions (UHC, Vol. I Pt 2, ASCAR, 1910-11, pp. 57). Although staircases with balustrades, moonstones and guard-stones were common in Sri Lanka from the early centuries of the Christian era, the third flight of steps is unique, and it has been compared to staircases which gives access to certain prasats in Cambodia by Victor Gloubew (JCBRAS, Vol. XXXI, p. 461). The Pre Rup and Bakheng temples (889-900) have axial staircases with seated stone lions flanking each flight (Rawson, 1967, pp. 48, 54, 65). The lions found in Yāpahuva have strong similarities with this Khmer style.

# Sri Lankan monks make rapid progress in Cambodia

Mahāyana Buddhism was the predominant faith in the royal court of Dharanindravarman II and Jayavaraman VII at the time when Sinhala interactions were intensifying. Special mention should be made of the two wives of the latter, Jayarājadēvi and Indradēvi who contributed greatly to popularise Buddhism among the people by dramatizing Jātaka stories, the first traces of Theravāda features (Goonatilake, 2000). Cambodia for a

long time was a country of religious pluralism, also practicing *Vaisnava* worship, *Shiva* worship along with Mahāyāna Buddhism. However, in less than eighty years after the reign of Jayavarman VII, Theravada had become the predominant religion in Cambodia, as documented by the Chinese envoy Chou Ta-kuan who lived one year in Cambodia between 1296-1297. He was a member of a Chinese mission from the Mongol-Chinese ruler Timur Khan, Kublai Khan's grandson and successor, arrived in Cambodia in the reign of Indravaraman III (1295 A.C) the son-in-law of Jayavaraman VII. Chou Ta-Kuan gives an account of the social, political and religious conditions of Cambodia during this period. He mentions that three distinct religious sects existed in Cambodia namely, Pan-Ch'i (men of learning), Buddhist monks called Ch'u Ku (Thai: Jao-gu) and the Taoists Pa-ssuwei. (Chou Ta-Kuan, Trans, 1987)

From Chou Ta-Kuan's description Ch'u Ku "shave their heads, wear yellow garments, uncover the right shoulder, fasten a skirt of material around the lower part of the body, go barefoot ... take only one meal a day, and recite numerous texts written on palm leaves ...'. It is clear that the Chu-kus were Theravāda monks. That they were known during this period by its Thai name might indicate the close relations between Thailand and Cambodia.

By this time, the Sinhala *Mahāvihāra* sect had spread to Nakhon Sri Thammarat in southern Thailand after close relations between Sri Lanka and Nakhon Sri Thammarat were established during the time of. Parākramabāhu II (1236-1270 A. C.) Goonatilake 2001a). Sinhala monks also had influenced the construction of the first Sinhala style *stūpas* there (Noonsuk, 2001) We know from Thai inscriptions that in 1292, King Rama Khamheng of Thailand founded an *arañña* (forest) monastery, and offered it to the Mahāthēra from Nakhon Sri Thammarat, and the king, princes and princesses observed precepts during the *vassa* season, and the *kaṭhina* ceremony lasted a month (Griswold & Prasert, 1971). The predominant form of Sinhala Theravāda that came to South-east Asia was of the forest kind from its then headquarters in Dimbulāgala (referred to as *Udumbaragiri* in Thai inscriptions).

# Forest dwelling and Pāli language institutionalized in Cambodia

It was about the same time that the forest dwelling form became popular in Cambodia. By the reign of King Siri Sirindavamma or Indravaraman III (1296-1307), kings not only donated *kutis* and villages

to the monks, but also became monks and also went to the forest to practice the *dhamma*. It appears that through the Sri Lanka monks, Pāli began to be increasingly used in Cambodia during the same time. A Sanskrit inscription of Preah Khan found near a tank near Angkor Thom in which several Pāli words occur belongs to the reign of Indravaraman III. It refers to the *kuti*, the dwelling house for monks, constructed by Samtec brah Guru, the spiritual master of this king. The use of Pāli in this inscription shows the gradual institutionalization of Theravāda Buddhism in Cambodia at this time.

Another inscription dated 1308 A.C. found in a temple named Wat Yok Khpos, probably brought from Kok Svay Chek near Siem Reap in Central Cambodia is written partly in Pāli, Sanskrit and partly in Khmer. This gives the earliest epigraphic reference to a Sri Lankan monk. This inscription records that King Siri Sirindavamma after a year of his abdication from the throne, donated a village named Sirindaratanagama to Mahāthēra Siri Sirindamoli. The Sanskrit portion mentions that in the following year, an *upāsika* by the order of the king set up an image of the Buddha and made donations to it and that the king assigned four villages to the maintenance of the monastery (Coedes, *BEFEO*, Vol. XXXVI, p. 14-21; Coedes, 1968, p. 228; Briggs, 1949-1950, p. 251). After his abdication, the king went to the forest monastery and became a Buddhist monk and devoted himself to the study and practice of Theravada Buddhism. The title *Mahāthēra*, referred to in the Cambodian inscription indicates the connection with Sinhala Buddhism.

# Sinhala influence extended to literature

The Cambodian *Mahāvaṃsa* or the extended version of the original *Mahāvaṃsa* of Sri Lanka, written in Khmer script is a unique document discovered in Cambodia in the 19th century. The original *Mahāvaṃsa* on Sinhala history written in the 5th century A.C. in Sri Lanka contains 2,915 verses while the Cambodian *Mahāvaṃsa* contains 5,772 verses by having more episodes and other historical material taken from several Pāli commentaries. The Cambodian *Mahāvaṃsa* too deals with only Sri Lankan history. It has been attributed, based on its language and style by Ven. Saddhātissa (1980, p. 244) to a Khmer monk called Moggallāna who lived in Cambodia in the 9<sup>th</sup> or 10<sup>th</sup> century. The availability of a large number of manuscripts of this text in Khmer script shows that the *Mahāvaṃsa* was unusually popular among Khmer Buddhists.

The technical literature of Cambodia also increasingly changed from Sanskrit to Pāli. The *Bhesajjamañjusā*, a medical work, written in Sri Lanka, dated to 1267 A.C., was perhaps the most widely used medical text in Cambodia up to recent times.

# Sri Lankan monks introduce Buddhism in Laos

The Cambodia-Sri Lanka connection made an impact on other lands too. King Jayavarman Paramesvara or Jayavarmadiparamesvara who succeeded King Siri Sirindavamma in 1327 is the last king mentioned in the great inscriptions of Angkor Wat (The Cambodian chronicle begins with narration of kings from around 1350). By his reign, Sri Lankan Buddhism had penetrated to the masses, completely replacing Brahmanism<sup>4</sup> and Mahāyāna Buddhism which had existed more as royal and personal cults rather than religions for the broad masses (Coedes 1968). The resident Sri Lankan monks by the 14<sup>th</sup> century had become the main advisors to Cambodian kings. Jayavarmadiparamesvara's reign also saw the abrupt end of Sanskrit inscriptions giving way to Pāli as the official language.

King Jayavarmadiparamesvara gave his daughter, Nang Keo-Keng-Ya in marriage to Fa-Ngum of Laos who grew up in the royal palace and provided him with an army to reclaim his country of birth (Viravong, 1964, pp. 36). Fa-Ngum now founded the Kingdom of Laos in 1353 (Laos had earlier been part of the Khmer empire). When the Cambodian princess found that the people in Laos believed in cults of spirits, and performed animal sacrifice, she requested her father to send a Buddhist mission. According to the Wat Keo inscription in Luang Prabang dated 1602 A.C., the king of Cambodia sent a team of Buddhist monks, headed by three Sinhala monks. These three Sri Lankan monks were Mahādēva Lanka, the elder brother, Mahādēva Lankā, the younger brother, and Mahā Nandipanna. The chief of these three monks and the Cambodian monk teacher of Fa-Ngum became the first two Sangharājas of Laos. The team included 20 Buddhist monks and three other experts, Norasing, Norasan Noraray and Noradet. A gold Buddha image gifted from Sri Lanka to Cambodia called Prabang was brought along together with the Tripitaka. The first capital city of Laos was named Luang Prabhan after this image. This information is confirmed by the Wat Keo inscription in Luang Prabang dated 1602 A.C., (Coedes, 1925; Goonatilake, 2002; Le Boulanger, 1931; Levy, Paul, 1940; Viravong, 1964). The Prabang image remains up to now, the palladium of Laos and an important annual procession carrying

the image is held in its honour, reminiscent of the *Daladā Perahēra* carrying the Sri Lanka national palladium.

This 14<sup>th</sup> century Buddhist mission also planted a Bōdhi tree, and later a pagoda was constructed by the name of Vat Po Lanka (Lanka Bōdhi Vihāra). This is attested by a stele near the Bodhi tree commemorating this event, as well as by the Wat Keo inscription. In the third year, Wat Keo was built, and it was named after the queen Keo. The queen placed an emerald on the breast of the Buddha image. These factors taken together document the introduction into Laos, of Buddhism, especially its Sinhala School that had by now become dominant in the region. The introduction of Buddhism now served as an important factor for the moral unity and consolidation of the Lao State (Goonatilake, 2001).

# Cambodian monks receive Upsampadā in Sri Lanka

The period that followed Fa-Ngum's founding of Laos was one of the political confusions and foreign invasions. The Thais and Chams (in Southern Vietrnam) were engaged in war with the Khmers. Around the same time Fa-Ngum founded the kingdom of Laos, Ayutthiya seized Angkor, in 1351, again, in 1393, and finally in 1430. According to the *Annals of Ayutthiya*, Angkor was seized in 1353. The Cambodian chronicles record that Angkor was sacked in 1351 and that the Cambodian king took refuge at the court of Laos until he was eventually restored to the throne of Cambodia in 1355 (Briggs, p. 253, 257)

In spite of political turmoil, religious connections between Cambodia and Sri Lanka continued through the 15th century A. C. The Jinakālamāli<sup>5</sup> refers to this religious intercourse between Cambodia, Sri Lanka and Thailand that took place during these years of political unrest. In 1423, eight monks from Cambodia headed by Mahananasiddhi with twenty-five monks from Nabbisipura (Chiang Mai) and six Burmese monks went to Sri Lanka. Afterwards six Mon monks from the Ramanna country joined this group. Having studied the Tripitaka from the Mahāthēras in Sri Lanka, they received upasampadā ordination in the presence of a chapter of twenty Sihala Mahāthēras under the chairmanship of Vanaratana Mahāthēra, the Sangharāja of Sri Lanka at the time who was the head of the Keragala monastic institution in 1424 A.C., on the river Këlani. The ceremony was presided over by King Parākramabāhu VI (1412-67) of Jayavardhanapura. Sangharāja Vanaratana and Dhammācariya acted respectively as the kammavācācariya and upajjhaya. The evidence from the Jinakālamāli reveals that although there were political differences

between Cambodia and Thailand, this did not impede religious connections between them. On their return, the Sinhala *upasampadā* was introduced (in some cases, re-introduced) to the Syama, Lav, Ayojjha and Kamboja kingdoms (roughly covering present day Thai, Lao, Cambodian and Southern Vietnam regions).

The spread of this Sinhala *sangha* in Cambodia during this time is also attested by a Khmer inscription dated by Coedes to the 15th century with several Pāli words found at Kompong Svay in Eastern Cambodia. It refers to a monk whose name was "Lanka ... Sriyasa". He is said to have taught the Dhamma to royal princes. He did various activities to popularise the religion. The king conferred on this great person a title "Svāmi Silaviyyādhika Boddhissambhāra. Sanghaparicāra Mahāpurusha". These details are not sufficient to identify him with a then known thera in Sri Lankan sources. But it is quite certain that Lanka ... Sriyasa was a learned monk and played an important role in the religious history of Cambodia during this period. The name Lanka strongly suggests that he was from Sri Lanka.

### Continued Sri Lankan presence in new capital

King Ponhea Yat, also known as Suryavarman finally abandoned Angkor because it was too difficult to defend from the Thais, and moved to Basan (Srei Santhor) in Campong Cham province. After one year there, Ponhea Yat established himself in Phnom Penh in 1432. (Coedes, *BEFEO*, XIII) The Sri Lankan monks who had resided in Angkor appeared to have also followed the king to Phnom Penh. It is possible that the Cambodian monks who returned after receiving *upasampadā* in Sri Lanka also contributed to a new resurgence of Buddhist activities.

After King Poòhea Yat established Phnom Penh as the capital, he built there five key *wats* (vihāra). They were Wat Boddhaghosachar, Wat Unnalom, Wat Koh, Wat Dhammalankara and Wat Lanka. All these wats were associated with Sri Lankan monks.

Two monks from Sri Lanka, Assajita Mahā Thēra and Buddhaghosa Mahā Thēra had lived for some time in Cambodia during this time, and when Ven. Buddhaghōsa passed away, the king built a temple in his honour, and this temple was named Wat Boddhaghōsachar. This is better known today as Wat Chen Dom Deik. When Ven. Assajita passed away, the king built a *stūpa* on the hill of Bodhilom enshrining the eyebrows of Ven.

Assajita to commemorate him. From that time, Bodhilom was known as Wat Unnalom. Wat Unnalom today is the abode of the Cambodian Sangharāja.

At the time the five wats were built by the king, it appears that a Wat Pheam Phlom already existed in Phnom Penh near the present Phsa Chah (old market). This wat was well known to possess a golden Buddha statue brought from Sri Lanka. No mention is made in the Cambodian chronicles as to who, and how this Buddha image was brought to this wat. The chronicles only mention that King Poòhea Yat carried this statue in a procession from Wat Pheam Phlom, and placed it in Wat Unnalom and named it 'Preah Sokhalin' because the colour of the statue was gold. This statue is not found any more at Wat Unnalom.

At the ancient site of Wat Koh, only the Bodhi tree can be seen today. However, another pagoda by the same name exists today at a different place, not too far from Wat Unnalom. Wat Dhammalankara, however, is no more (Som Chan Ven 2002).

Wat Lanka was one of the five key *wats*, and was then designated the principal library in the country where the *Tripitaka* was kept. There were also buildings to house the Sri Lankan monks who taught the *Tripitaka*, and hence the *wat* was named after the Sri Lankan monks. The ancient site of Wat Lanka was where the Cambodian Development Council stands today and there still remains a part of the early stupa<sup>6</sup>. Today's Wat Lanka is at a different site. In the 1960s, the present king Norodom Sihanouk's mother Queen Kossamak had the new Wat Lanka repaired, and renamed it as Wat Kossamak. Yet, people continued to use the old name of Wat Lanka because of the strong Lanka connotation, and is so known up to now.

# Cambodia-Sri Lanka religious exchanges in the 19th century

Cambodia witnessed dramatic political changes from the 18th century. The north-west region was annexed to Thailand in 1795 with Battambang as its centre. In 1779, the capital moved to Udong (35 km from Phnom Penh) and the rest of the kingdom (except Battambang) faced until 1845, political instability and destruction caused by royal conflicts and wars between Thailand and Vietnam to take control of Udong. King Norodom (1860-1904), took the capital back to Phnom Penh and in 1863, the French imposed a protectorate over Cambodia. Norodom's mother remained in Udong and had several viharas constructed in Udong in Sinhala style.

The Buddha's ashes brought from Sri Lanka by Achar Ong<sup>7</sup> were enshrined in the main stupa of the Sangharāja's monastery in Wat Unnalom by King Norodom's mother. The organization of this ceremony is recorded to be the most memorable merit making that King Norodom's mother performed during her lifetime (Eng, *Ibid*, p. 1171, Yang Sam, 1990, p. 115).

King Norodom had spent ten years in Bangkok before he ascended the throne, and brought to Cambodia the newly formed elitist Thammayut Nikāya from Thailand. The Cambodian monk Pan who belonged to the spiritual lineage of King Mongkut of Thailand was made Sangharāja of the Thammayut Nikāya of Cambodia. Wat Batumvaddey (Pathmāvathī) which was constructed by the king adjacent to the royal palace became the headquarters of the Thammayut Nikāya. As in Thailand, this sect served the royalty and the elite families in Cambodia. The Mahānikāya, however, continued to be the major nikaya which the vast majority of people followed.<sup>8</sup>

In 1886, King Norodom in consultation with Sangharāja Pan of the Thammayut Nikaya and Sangharāja Nil Tien of Mahānikāya, sent Preah Maha Utol Mer, Preah Sivikajinadhamma Chap and Preah Bhikkhu Nanda as envoys to Sri Lanka along with an elephant tusk, a white umbrella studded with diamonds and other precious gifts to be offered to the Sacred Tooth. The Sangharāja Paramavaṃsa Dhammānanda Mahāthēra, and the Upalivamsa Sangharāja Sirimangalacarya of Sri Lanka gifted in return, a relic of the Buddha and one of Ānanda thēra and two saplings of the Sacred Mahābōdhi tree. The Sinhala monk Preah Ratanasara, accompanied the Cambodian envoys back to Phnom Penh in 1887. King Norodom received the relics and the Bōdhi trees with great honour and conducted celebrations for three days and nights, and the king himself planted one Bōdhi sapling in Wat Batumvaddey Rajavararam in Phnom Penh (Eng Soth, 1985)<sup>9</sup>.

An inscription at the Bōdhi tree at Wat Prachumsakor in Phnom Penh, about one km. from the royal palace, with no date, but installed in the twentieth century, describes the mission sent by King Norodom to Sri Lanka as well as the return mission accompanied by the Sinhala monk Preah Ratanasara who brought a relic of the Buddha and a relic of Ānanda Thēra and two saplings of the Sacred Mahābōdhi tree. The inscription also adds that the other Bōdhi sapling was planted in front of the Wat Prachumsakor on the second day of the waxing moon in the month of Vaisakha, the year of mouse, 2431 B. E. (1888 A.C.) It also describes the

procession of monks, royal family members, generals, officers of the royal government and other dignitaries that escorted the holy relic on elephants, horses and carriages with traditional music and dancing. The inscription also records the following information as reported by an old woman in 1951 (indicating that the inscription was installed after 1951). "The precious materials deposited by those who attended the ceremony in the hole in which the Bōdhi sapling was planted were stolen on the day after the ceremony. The leaves of the sapling faded for three days, and the Sangharāja Nil Tieng replanted it with a special ritual called Pin Peath, and royal body guards were stationed to protect the tree".

There is no mention in any Sri Lankan source of either the Cambodian mission to Sri Lanka or of a Sri Lankan monk accompanying a Cambodian mission to Cambodia around the year 1887. However, *Upālivaṃsa Sangharāja Siri Mangalācārya* of Sri Lanka who is mentioned in Cambodian sources can be identified for certain as Ven. Hikkaduwe Sri Sumangala Nāyaka Thera of Vidyōdaya Pirivena. Although he was not a Sangharāja (the term used in Sri Lanka by then was Mahānāyake), he was the leading monk during that period in terms of scholarship as well as of leadership, accepted nationally as well as internationally<sup>10</sup>.

The Sangharāja Paramavamsa Dhammānanda Mahāthēra of Sri Lanka, referred to in Cambodian records cannot be identified with any of the monks who held leadership positions during that time. Mahānāyaka of the Malwatte chapter in 1887 was Mahānāyakā Tibbotuwāwe Unnanse. Cambodian sources mention Preah Ratanasara as the Sri Lankan monk who accompanied the Cambodian delegation on their return to Cambodia in 1887. The term Preah which means Venerable was and is still used in Cambodia to refer to a Buddhist monk, the equivalent in Thai being Phra. The fact that there is no mention of the name of the village Venerable Ratanasāra came from, makes it more problematic to identify the monk. The only monk by the name of Ratanasāra associated with Venerable Hikkaduwe Sri Sumangala was Ven. Kahawe Ratanasāra. But it was only in 1897 that the Ven. Ratanasāra received higher ordination under Hikkaduwe Sri Sumangala. The Ven. Ratanasāra received the title "Sri Sumangala", became the Chief Sangha Nāyake of Colombo, and was appointed the third Principal of the Vidyodaya Pirivena only in 1922. The unidentified monk would be none other than Venerable Kahawe Ratanasāra if the date of the arrival of Preah Ratanasāra in Cambodia was any time after 1897, since a sāmanera could not have been sent as a representative of Ven. Hikkaduwe Sri Sumangala Nāyaka Thēra. If the latter's choice was a scholar monk to have been sent as representative to Cambodia, it would have been Ven. Mahagoda Gñanissara, the second Principal of the Vidyōdaya Pirivena.

## Cambodia-Sri Lanka relations continue up to now

The first record of Sri Lanka-Cambodia links in the twentieth century occurs in reference to the famous Buddhist missionary, Ven. Nārada Thera's visit to Cambodia. In March 1939, Ven. Nārada Thera visited Cambodia and Laos at the invitation of these two governments. His visit was considered a symbolical renewal of the long time relationship between these countries (Bechert, 1967, p.237).

The next renewal of Sri Lanka relations with Cambodia appears with the formation of the World Fellowship of Buddhists initiated by G. P. Malalasekera. Its first world conference held in June 1950 was attended by Buddhists of Theravāda, Mahāyāna and Vajrayāna from many countries in the world. Cambodia was represented by the Sangharāja Chuon Nath of Mahā Nikāya who was the greatest Cambodian Pāli scholar in the recent past (WFB Souvenir, 1950).

In the mid 1970s, Cambodia underwent the Pol Pot holocaust, during which almost all temples were destroyed, and a large number of monks killed or forced to disrobe. With the overthrow of Pol Pot, Buddhism was gradually restored. And in the 1990s, leading Buddhist institutions had been re-established. Sinhala connections again played a key role in these restoration activities. These activities included the restoration of the Buddhist Institute, the major centre of Buddhist education, research and documentation, the premier centre of monks' education, Monk's High School, the Buddhist Monks' University. Three Sri Lankan monks served as teachers in these institutions during the last ten years. The writing of a Pāli Grammar, instituting an annual research conference in the universities, and the initiation of a national level organization of *Dasa Sil Māthas* are among the other contributions made by the Sinhalese. As the present writer played a central role here, it would not be appropriate to describe these activities further.

#### Conclusion

The earliest traces of Cambodia-Sri Lanka religious relations go back to the beginning of the 6th century. Close political as well as religious relations between Cambodia and Sri Lanka during the 12th century resulted in a mutual influence, with the Sri Lanka stupa style being adopted in Cambodia while several Cambodian architectural features made a significant contribution to Sri Lanka.

Theravāda Buddhism became the religion of the court as well of the people from the beginning of the 14<sup>th</sup> century when Sinhala monks became advisors to Cambodian kings. By mid 14<sup>th</sup> century, Sinhala monks headed the Cambodian delegation that introduced Buddhism to Laos, and the senior Sinhala monk in the delegation became the first *Sangharāja* of Laos.

The spread of Theravāda temples throughout Cambodia from the 14th helped democratise Cambodia, and made the literati establish close links with the people. Deep cultural influences on the laity followed, including the influences of Pāli on the every day vocabulary, and the growth of indigenous Pāli and Khmer literature, partly based on Sri Lanka models. This spread of culture among the broad masses, contrasted with the earlier adoption of Brahmanic culture by only the court. And in the court it-self, speech forms in use for, and among the royalty changed from Sanskrit versions to Pāli. These religious interactions between Cambodia and Sri Lanka continued up to the 19th century, and continue up to now. After the Pol Pot disaster, Sinhalese again played a leading role in helping restore the Khmer Buddhist heritage.

#### NOTES

- By the middle of the T'ang period (618-907), Sri Lankan ships which were about 100 ft. long and carried about six to seven hundred men, were then, according to Chinese sources, the largest ships known to them (Wolters, 1927, pp. 146-148).
- 2 "Yē dhammā hetuppabhavā, Tesam hetum Tathagathā, Aha teasancāyō-nirōdhō, Evamvādi mahāsamanō" (All phenomena are born of causes).
- 3 Purōhitas to this day exist in the courts of Cambodia and Thailand.
- Brahmins, however, through the centuries, continued to officiate in royal ceremonies (Leclere, Adhemard, Cambodge, Fetes civiles et religieuses, Paris, 1917). Even today, there are around sixty Bako or Brahmin families who had intermarried over the centuries with Khmers who are resident in the palace premises and officiate at royal ceremonies. A Brahmin custom that is followed up to now by royals as well as by ordinary Cambodians is that when a person dies, male members in the family shave their hair.
- 5 *Jinakālamāli*, a Pali text compiled in Chiang Mai, Thailand in 1615 A.C. by the Thai monk Ratanāpanna Mahāthēra

- 6 Personal communication of Sam Chan Ren who was a monk student for 17 years of Choun Nath who was Sangharāja from 1948 to 1969.
- Achar is a religious official of a vihāra in Cambodia. There are several achars in a vihāra whose activities fall into two categories: a) officiating in religious ceremonies together with monks, b) management of a vihāra from the provision of food to the monks to construction of a school or a bridge.
- 8 Today only about 3 percent of monks belong to the Thammayut Nikāya.
- Yam Sam noted in 1989 that the Khmer Rouge did not cut down this Bōdhi tree, although they demolished the crematorium nearby (Yang Sam, 1990, p. 115).
- 10 Ven. Sumangala was part of the nexus of forty scholar monks in Sri Lanka who in the 19th century established worldwide contacts and helped initiate the contemporary international Buddhist movement

#### BIBLIOGRAPHY

Bechert, Heinz, Buddhismus, Staat und Gesellschaft in den Laendern des Theravada Buddhismus, Vol. II, 1967.

Bell, H. C. P. Archeological Survey of Ceylon Annual Report, (ASCAR), 1903.

Briggs, L. P., The Ancient Khmer Empire, Philadelphia, American Philosophical Society, 1951.

Chou Takuan, The Customs of Cambodia, The Siam Society, Bangkok, 1987.

Coedes, George, 'La plus ancienne inscription en Pali du Cambodge', BEFEO, Vol. XXXVI.

Coedes, George, 'Documents sur l'histoire politique et religiouse du Laos accidental', BEFEO, XXV.

Coedes, George, The Indianized States of Southeast Asia, University of Hawaii, 1968, Eng Tr. of Histoire ancienne des Etats hindouisés d'Extreme-Orient, Hanoi, 1944.

De Casparis, J. G., "Expansion of Buddhism into South-east Asia", *Ancient Ceylon*, 1990, No 14, pp. 1-23.

De Casparis, J. G., "New Evidence on Cultural Relations between Java and Ceylon in Ancient Times, *Artibus Asiae* 24, 1961.

Demieville, Paul, Hubert Durt and Anna Seidel, 1978, Repertoire du Canon Bouddhique Sino-Japonais, Edition de Taisho, Tokyo, Maison Franco-Japonais.

Duroiselle, Charles, 1933, "Excavations at Hmawza", Annual Report of the Archeological Survey of India, 1926-27, Calcutta, pp. 105-109.

Eng, Soth, Quaekasar mahapurus khmaer (Chronicle, Documents about Khmer Heroes), Paris, Association Culturelle Pierres d'Angkor, 1985.

Epigraphia Zeylanica (EZ), being Lithic and Other Inscriptions of Ceylon, Archeology Survey of Ceylon, London.

Frederic, Louis, The Temples and Sculpture of South-east Asia, London, 1965.

Fergusson, History of Indian and Eastern Architecture, London 1910.

Goonatilake, Hema, *The Impact of Some Mahāyāna Concepts of Sri Lankan Buddhism*, Thesis submitted to the Degree of Doctor of Philosophy, University of London, 1974.

Goonatilake, Hema, "Rediscovering Buddhist Women of the Past", Innovative Buddhist Women: Swimming against the Stream, ed. Karma Lekshe Tsomo, Curson Press, 2000.

Goonatilake, Hema, "Laos", Buddhist Encyclopaedia, Colombo, 2001.

Goonatilake, Hema, Paper presented at Conference on Cultural Exchange between Thailand and Sri Lanka, Nakorn Sri Thammarat, October, 2001.

Hall, D. G. E., A History of South-East Asia, McMillan, London, 1981.

Indrapala, K. The Nainativu Tamil Inscription of Parakramabahu I, *University of Ceylon Review*, Vol XXI, 1963, No 1.

Jinakālamāli: The Sheaf of Garlands of the Epochs of the Conqueror, Tr., Jayawickrama, N. A., Translation of PTS. London, 1978.

Journal of the Ceylon Branch of Royal Asiatic Society (J. C. B. R. A. S.), Colombo.

Journal of the Pali Text Society (JPTS), London.

Le Boulanger, Paul, Histoire du Laos Français, Libraire Plan, Paris, 1931.

Levy, Paul, "Les traces de l'introduction du bouddhisme a Luang Prabang", *BEFEO*, XL, 1940.

Noonsuk, Preecha & Noonsuk, Wannasan, Conference and Cultural Exchange between Thailand and Sri Lanka - Proceedings, Nakorn Sri Thammarat, October, 2001.

Paranavitane, S. The Stupa in Sri Lanka, Colombo, 1946.

Rawson, S. Philip, The Art of South-east Asia, London, 1967.

Rohanadeera, Mendis, 'Tēlakaṭāhagātha in a Thailand Inscription of 761 A.D.', Vidyōdaya Journal of Science, I, 1, 1987.

Rohanadeera, Mendis, Nissankamalla – Polonnaruva Period, Revised New Edition, Colombo, 1998.

Saddhastissa, H., "Pali Studies in Cambodia", Buddhist Studies in Honour of Walpola Rahula, Gordon Fraser, London, 1980.

Sirisena, W. M., Sri Lanka and South East Asia, E. J. Brill, Leiden, 1978.

Skilling, Peter, "The advent of Theravada Buddhism in Southeast Asia", Paper presented at L'ecole Française d'extreme Orient, Phnom Penh, July 1996.

Som Chan Ven, "History of Wat Unnalom", Publication by the Office of Information and Propagation and Office of Development of Culture, Tourism and Education, compiled by Somdeh Preah Bodhivong Sohai, Phnom Penh, 2002

Stargardt, Janice, 'The Oldest Known Pāli Texts, 5th-6th century: Results of the Cambridge Symposium on the Pyu Golden Pali Text from Sriksetra, 18-19 April 1995.

Vimuttimagga (Path of Liberation - English Translation), Buddhist Text Society, Kandy, 1969.

Viravong, Maha Sila, *The History of Laos*, (English translation of Phong Savadan Lao, Joint Publication Research Service, New York 1964.

Wickery, M., Conference and Cultural Exchange between Thailand and Sri Lanka – Proceedings, Nakorn Sri Thammarat, October, 2001.

Wolters, O. W. Early IndonesianCommerce: A Study of the Origins of Sri Vijaya, New York, 1927.

World Fellowship of Buddhists Conference Souvenir, Colombo, 1950

Yang Sam, Buddhism in Cambodia 1795-1954: M. A. Thesis, Cornell University, 1990.

# THE RATNA CHETIYA DĪPADUTTAMĀRĀMA, COLOMBO

by P. C. Jinavaravansa, Siyamkumāra Nāyaka Thero, 1910

With Notes on The Ven. P.C. Jinavaravansa by

Sumet Jumsai<sup>1</sup>

# Notes on The Ven. P. C. Jinavaravansa

The architect of the Ratna Chetiya was The Ven. P. C. Jinavaravansa the incumbent of Dīpaduttamārāma and Sangha Nāyaka of Colombo from 1905 to 1910. The chetiya was built in 1908-1910 and The Ven. P. C. Jinavaravansa wrote an account of it in a booklet published in 1910. One of the few remaining copies is preserved at Dīpaduttamārāma by The Ven. Mahindawansa, the present incumbent and Sangha Nāyaka of Colombo, by whose kind permission the text is herewith reproduced.

The Ven. P. C. Jinavaravansa, popularly known as the Prince Priest, lived two different lives, that of an outstanding diplomat and, later, that of a mendicant. He was born in 1851 as Prince Prisdang Chumsai<sup>2</sup> a grandson of King Rama III of Siam. In 1871 he was sent to study in England where he graduated in engineering at King's College, London. The Times of 7th July 1876 reported a speech by Mr. Gladstone who presided over the prize-giving ceremony for the new graduates praising the Siamese student for the monopoly of the awards. From 1880-6 the young prince became the first Siamese Minister, i.e., ambassador, accredited to 11 countries in Europe as well as the United States of America. Highlights of his enterprise in this period were the successful re-negotiations of certain clauses in an unequal treaty imposed by Britain in 18553, getting Siam to become a member of the International Postal Union and helping to establish the post and telegraph services in his country. There he arranged for Siam's participation in an international exhibition which paved the way to the Siamese pavilion at the Paris Exposition in 1900, and, most surprisingly, initiating the draft for the first Siamese Constitution in 1885. The prince returned to Siam in 1886 to serve as Director General of the Post and Telegraph Department. However, in 1890, betrayal, vicious allegations<sup>4</sup> and the resulting disillusionment prompted him to leave Siam and eventually take up the robe in Sri Lanka.

Thus, in 1896, began the prince's second life with his ordination at Waskaduwe Temple under the auspices of the great Pāli scholar of the day, The Ven. Śrī Subhūti.5 As mendicant he made a pilgrimage to India where he visited Lumbini, Buddha-Gaya, Baranasi and Kusinara. An extraordinary event occurred near Lumbini when by chance he came across an Englishman who had inadvertently unearthed caskets containing human bones on his farm.6 A brief look at the inscription on the gold foils accompanying the bones told the prince that the latter were of the Lord Buddha and his disciples. They were thus the only authenticated Relics known to date. With his intercession with the Vice Roy of India, the Relics were presented to King Chulalongkorn of Siam who enshrined them atop the Golden Mount in Bangkok. Fragments were however shared with other Buddhist countries such as Japan and Burma, and with Buddhist communities as far away as in Russia. In the meanwhile, the Prince Priest brought back tiny pieces which were eventually enshrined in the Ratna Chetiya. Some of the bone fragments can also be seen today, together with the inscription, at the National Museum in New Delhi. About this time, he requested the Supreme Patriarch of Siam to send bhikkus to Sri Lanka in order to re-ordain monks of all the sects on the island.7 The event duly took place in 1897, less than a century and a half after Upāli Bhikku and Āriyamuni Bikkhu came to Sri Lanka on a similar mission.

Back in Sri Lanka in 1900, he led an austere life of an ascetic culminating in a period of meditation on a small island near Matara. The island, which he named Chulalanka in honour of King Chulalongkorn, was a place where snakes were released and human bones deposited, and his stay there caused a considerable stir amongst the populace. Eventually he was asked to assume the incumbency of Dīpaduttamārāma, succeeding The Ven. Gunānanda who had previously deceased.

That was in 1905 when the temple had fallen into disrepair and its grounds occupied by squatters. The Prince Priest's energy went into clearing the compound, repairing the temple, and establishing two schools, one for boys, the other for girls. The former became known as Prince College and the latter he named Gunānanda College in honour of his predecessor. The aim of these schools was to provide, for the first time in Sri Lanka, modern and non-sectarian education for Sri Lankan Buddhists who were second class citizens in their own country, and to place them on an equal footing

with other communities on the island. Dīpaduttamārāma and the two schools soon rose in estime and became a place for dignitaries to visit.

The Prince Priest returned to Siam for the cremation of King Chulalongkorn in 1910. He disrobed and was never again to set foot on Sri Lanka. He died in 1935 and his ashes are kept in the chetiya of Wat Kharuehabodi across the river from his family home.

Royalties who have visited the temple during the Prince Priest's time and thereafter include

H.I.H. The Crown Prince of Germany and Consort

H.M. King Ananda Mahidol (Rama 8)

H.M. King Bhumibhol Aduldej (Rama 9, who risited again in 1939 and in 1950)

H.R.H. the Princess Mother

H.R.H. Princess Kalya Nivadhana

H.M. Queen Sirikit

H.M. Queen Rambhaibani

H.M. King Norodom Sihanouk of Cambodia and in more recent time, H.R.H. Princess Chulabhorn

Because of the Prince Priest and visits made by members of the Siamese Royal Family, Dīpaduttamārāma has today become known as the "Thai Temple".

## **IIIustrations**

- 1. The historic event of the Ordination of the prince prisdang Chumsai of Siam in 1896.
- 2. Ratna Chetiya at Dīpaduttamārāma.
- 3. Visit of H.M. King Ananda Mahidol, H.M. King Bhumibol Aduldej (who was then the Royal Prince), H.R.H. The Princess Mother and H.R.H. Princess Galyani Vadhana (not in the picture) to the Thai Temple in 1939.

  The royal party is seen leading by The Ven Jinananda, the Prince

The royal party is seen leading by The Ven. Jinānanda, the Prince Priest's pupil and successor as incumbent of the temple.

4. The Prince Priest in meditation in Chulalanka Island. 1904.

#### **Notes**

- 1. A great-great nephew of the Prince Priest, architect and painter, Fellow Commoner of St.John's College, Cambridge (Lent 2003), and Professorial Fellow at the University of Melbourne, Australia.
- 2. The princely title at birth was Mom Chao or the equivalent of His Serene Highness. This was elevated to Phra Ong Chao or His Highness in 1882 when the prince served as ambassador in Europe. His initials "P. C.", can be read both as "Phra Ong Chao" or "Prisdang Chumsai". As for the family name, a number of Romanized spellings are also used: Xumsai, Choomsai, Jumsai, etc.
- 3. Known as the *Bowring Treaty*.
- 4. Two Views of Siam on the Eve of the Chakri Reformation, Nigel Brailey, Arran, Scotland, 1989, pp. 21,22.
- 5. *Cf. From the Living Fountains of Buddhism*, Ananda W. P. Guruge, Ministry of Cultural Affairs, Colombo, 1984. The special relationship between The Ven. Sri Subhūti and the Prince Priest can be gleaned from this book.
- 6. The farm was in the village of Piprahwa on the Nepal Border. The Englishman referred to was Mr. William Claxton Peppe. He placed all the objects discovered at the disposal of the Government, i.e., the Vice Roy of India, subject to the retention by him of some smaller duplicates. Mr. Peppe, however, mixed the relics belonging to the Lord Buddha, Ananda, and perhaps other disciples, in a jar. These (the smaller bone fragments) were no doubt given to the Prince Priest who then brought them to be enshrined in the Ratna Chetiya at Dīpaduttamārāma.
  - Cf. Correspondence and Memoranda in Files No. 740, 741, 279c, etc, 1898, at the Public Record Office, London.
- 7. A Short Autobiography in Thai), Colonel (Special) H.H. Prince Prisdang, vol. 1, Bangkok, 1929, p. 74.
  - The Autobiography was planned in three volumes, and the contents for volume 2 and 3 appeared in the first volume. A crate containing the Prince Priest's papers was sent to him from Bangkok. It is possible that it may have contained the book manuscripts, amongst other things.

# THE RATNA CHETIYA OF DĪPADUTTAMĀRĀMA, COLOMBO

# THE ORIGIN OF THIS DĀGABA

Ever Since I was elected by the Sangha Incumbent of Dīpaduttamārāma, your oldest and most famons Temple in Colombo, whose reputeion has been due to its size as well as to the fame of my predecessor the late Mohottiwatte Gunānanda Sāmanēra, my endeavour has been to supply the one monument which, would make the Ārāma a sacred place for pilgrimage viz:- a chetiya, which besides being a Sacred Shrine, guarding the holy relics of those great ones who have passed away from our Samsāra, should have some historical characteristics illustrative of the most Noble life of our Lord Buddha and His sublime religion, and also be one of the finest and most indestructible that human knowledge and skill could make it.

No dagabas are so beautiful as those which stood, and whose ruins still stand, at sacred spots in India. That which was erected by the Sākyas over the Lord Buddha's relics must have equalled in size and splendour the famous dome of St. Peter's at Rome and of St. Panl's in London. No honour can be too great to pay to the remains of earth's greatest Teacher-and devotion may best be shown by honouring His *dhamma* and the relics of His disciples in a suitable manner-by the erection of a memorial and a point of worship. But such monuments are naturally expensive and slow of building.

I waited impatiently, longing for an opportunity of getting some distinguished person whose liberality and ability to help might justify my aspirations, till the return of H. M. The King of Siam from his second visit to Europe in November, 1907, was announced, when I was justified, by what I had heard from the highest authorities, in expecting a visit of His Majesty to this Ārāma. Hasty preparations were made for the King's private visit and for the laying of the Foundation Stone of the Dāgaba by him. It was, however, a great disappointment to me, that he did not pay a visit to this Ārāma as I had been led to expect that he would do.

My object was, however, realized from the most unexpected source and quarter. Some wealthy Siamo-Chinese Ladies came from Penang on pilgrimage to this country, and we helped them to visit our principal shrines in March, 1908. Among them was a Mrs. L. L. Cheak, well known in Penang for her religious piety. I put before her my idea of what a Dāgaba should be, and expressed my wish to have such an one built at this Ārāma, and told how I had been disappointed in my expectations of the King of Siam's coming to lay the Foundation Stone. The lady was so far satisfied with my ideas that she offered to give Rs. 5000/- for the construction of such a Dāgaba, if I could make preparations for her to lay the Foundation Stone before she went back. This I undertook to do and the Foundation Stone was accordingly laid by her publicly, with all the customary ceremonies, on the 20th March 1908, amidst musch enthusiasm on the part of those present and under the auspices of the then existing "Lankā Buddha Samāgama"\* which was organized for the express purpose of promoting the welfare of the Sangha and the interests of this Ārāma in particular.

The building work was begun in earnest after the foundation stone was laid, but unfortunately by the end of May my health gave way entirely and I broke down from nervous prostration which disabled me from attending to any duty, till the end of last year, when I was sufficiently recovered to be able to attend to business, and the work, which had been stopped during my illness, was resumed in November last. Thus, under my personal supervison, the work has been continued uninterruptedly to this day, when the building operations are nearly completed, leaving only the Bell or body of the Dāgaba and ornamentations to be done.

The first Nidāna Pinkama, undertaken by the defunct Samāgama, was left to be arranged in the most shabby way possible, at the end of the Pinkama organized by the people interested in getting the statue of the late Mohottiwatte Gunānanda unveiled; so that very few people knew that the First Nidāna Pinkama was to be performed then, while I was very ill and helpless.

At my request Mrs. Bandaranayaka, widow of the late Maha Mudaliyar, performed the ceremony of the enshrinement of the relics, which included one of her own in a fine ivory casket.

<sup>\*</sup> This Samāgama has since vanished, for which I have every reason to be glad and to have rid the Temple of its mischievous existence.

For which the collection of over Rs, 100-on Dagaba account was a appropriated by the Committee of that Pinkama without doing anything specially or the Nidāna Pinkama or accounting for it.

There were many other relics and offerings of gems, jewellery and images; but the finest set of offerings were those sent from Penang by Mrs. L. L. Cheak and her relations, and which included several solid gold images.

The clue of all the Relics, however, were the two Relics of Buddha presented to me by the widow of the late Sampson Rajapaksa, Gate Mudaliyar on the occasion of my Upasampadā Ordination (which caused a miracle to happen in the presence of a distinguished company) and the true Relics of Buddha, which I brought from India, when I went on a year's pilgrimage to the four great Buddhist Shrines at Lumbinī Vanna, Buddha-Gaya (Uruvela) Isipatane (Bāranasi) and Kusinārā.

## Descriptive Specifications of the Dāgaba

My ideas of the Dāgaba for this Ārama are these:- There is no suitable space within the precincts for a Dāgaba of any significant size, and the only place for it at all is in front of the Vihāra. To build only one Dāgaba would mean that it would have to be raised in the middle, right in front of the Vihāra, which would hide the latter; and to build it to either the right or left of it would look unsymmetrical and spoil the appearance of the place for want of a similar structure on the other side to balance it. I therefore decided to get two Dāgaba buit, one to each side of the Vihāra in front of it, and to arrange thus a competition in style and beauty:

The next thought was as to the style of this first Dāgaba to be built. If an ordinary sort of Dāgaba were bāilt, the space would admit of building one so small and low as to be a quite insignificant monument, and as I wish to make the Dāgaba a historic building and unique in style,

I thought the best thing would be to build a model of the Great Temple of Buddha-Gayā, with all its historical significance, as the base of the Dāgaba, thereby increasing its height considerably, and at the same time enabling those who are unable to visit India to have an idea of what the noble and beautiful Temple of Buddha-Gayā (built originally by the Chakkavatti Rāja Dhammāsoka and completed by his descendants on the spot where Our Lord Buddha overcome Māra and attained to Sammāsambodhiñāna) is like.

My next thought was that, unless a Dāgaba served the purpose for which it is built, viz; -that it should last so long as to yield the inestimable treasure of the Three Gms to the remotest posterity, when the Religion of

the Tathāgata has disappeared from this earth, so that the discovery of these Treasures viz:- the body relics of the Lord and His Disciples, His Dhamma and Vinaya enshrined in it, would enable men to reestablish it for the good of mankind, it would be of no use building any Dāgaba at all. Hence I decided to build this Dāgaba as indestructible as human knowledge and skill can make it; and as in the present days we know of no materials of which a monument of this nature can be built that are more durable than stone and cement, it is of these materials that this Dāgaba has been built.

As I have already said, no large Dāgaba can be built owing to the want of space, so a small Dāgaba must be made conspicuous by its beauty and magnificence as a casket, and of a slender style that will admit of its being made as high as possible.

The result was the annexed prints from the drawings and the following description of the Dāgaba (which justify the name "Ratna Chetiya" which I gave to it) which has now been constructed so far as to be nearing completion:-

## **General Description**

- I. The Dāgaba when finished will have a general appearance resembling that of the Great Temple of Buddha Gayā, India. It consists of Seven Component Farts viz:-
- II. The lowest Basement of the Dāgaba, of a circular form, representing an Open Lotus Flower rising from the ground.
- III. A square Temple resembling in design the Great Temple of Buddha-Gayā rising from the middle of the circular Basement (I) The square Basement of this Temple forms an inscribed square to the circular Basement just mentioned.
- IV. An Octagonal Base of the Dāgaba rising from the top of the Square Temple (II) in place of the Great Central Tower as in the case of the Great Temple of Buddha-Gayā, in eight successive Tiers.
- V. Th Dāgaba itself resting upon this Octagonal Base (III).
- VI. The Top of the Dāgaba consisting of a white Umbrella or Shatra of Nine Stories representing the Symbol of Universal Power of a Chakkavatti Rāja, surmounting the Relic Box.
- VII. A gold Bouquet set in brilliants and other precious stones surmounting the spire of the Chatra (V).

VIII. Four similar Square Towers, in each of which is a chamber or Vihāra standing at the four corners and on the top at the Spuare Temple (II) similar in design to those of the four corner towers of the Great Temple of Buddha-Gayā.

# Detailed Descriptions of the Several Parts of the Dāgaba

(I)

- 2. The Circular Base or the Lowest Basement of the structure which stands on the ground is of the form of an Open Lotus Flower with basrelief Petals.
- 3. The Four Half-Moon tops of this Circulars Base (I) left unoccu pied by the Square Temple (II) from four flower-offering Tables, one to each of the four Facades or faces of the Square Temple (II).
- 4. These, four half-moon Tables will be paved with glazed tiles of beautiful patterns,
- 5. Under each of these Tables will be constructed a small chamber with a hole communicating with it from the top for dropping into it offerings of coins & c., for the upkeep and repairs of this monument and a sliding iron door for taking out the offerings.

(II)

- 6. The Square Temple rests on the Circular Lotus Base. The Temple is of the same style as the Great Temple of Buddha Gayā.
- 7. The Eastern Façade of this Temple has a Portico with a door opening into a chamber or Vihāra,in which will be placed a statuette of Nātha Deva, the coming Metteya Buddha, the 5<sup>th</sup> and last of the present Kalpa.
- 8. On each side of the Portico there are eight principal Niches in which will be placed on the right Statuettes of Mahākassapa and Mogallāna, Suddhōdana and Mahāmāya Devi respectively and on the left those of Ānanda, Sāriputta, Yasōdarā Devi and Rāhula Kumāra.
- 9. In the other three Facades of this square Temple there are in each eight principal Niches, making in all twenty four Niches, in which will beplaced statuettes of the 24 Previous Buddhas.
- 10. In the Niches above those above-described, in each of the four facades of this Square Temple, will be placed statuettes of the other principal Disciples of Buddha.

## (III)

- 11. On the Top and in the center of the above-described Square Temple (II), which is flat, forming a terrace, rises an Octagonal Basement of the Dāgaba of Eight Tiers one above the other, tapering towards the top, from a Basement of an Open Lotus Flower similar to the circular ground Basement (I) of the Square Temple.
- 12. From each of the four sides of this Octagonal Base, facing East, North, West and South respectively, is a Vihāra of the style of a Triplespired Prāsāda, each of the three spires being a Dāgaba, in each of which are 5 arched doors opening with a chamber, resting on a special Basement of its own projecting out of the side of the Octagonal Base. In these four Vihāras will be placed groups of figures representing the scenes at the Birth, Mārayuddha, The First Preaching of Dhamma Chakkappavattana Sutta by which the Lord set going the Wheel of the Universal Empire of Righteousness, at Lumbiṇi Gardens, Buddha-Gayiā (Uruvela) Isipatana (Bārānase) and Kusinārā respectively.
- 13. By introducing these representations of the four events as annexes to the Dāgaba, not only are we bringing tangibly to our view the most important events of our Lord's life, but the Dāgaba is made four-fold more sacred and the representations of the only real and authorized places of pilgrimage and objects of worship are brought together into one place for the worship of the Buddhists of Lankā who are so unfortunately circumstanced as to be unable to proceed to those four sacred places in India. For by the very words of Tathāgata recorded in the Mahāparinibbāna Sutta the following passages occur:-

"In time past, Lord (observes the Ven: Ānanda), the brethren, when they had spent the rainy season in different districts, used to come and see the Tathāgata, and we used to receive those very reverend brethren to audience, and to wait upon the Blessed One. We shall not be able to receive those very reverend brethren to audience and to wait upon the Blessed One (after the Blessed One has passed away)."

"There are these Four Places, Ānanda (says the Lord) which the believing man should visit with feelings of reverence and awe. Which are the Four (places).?

- I. "The Place, Ānanda, at which the believing man can say "Here the Tathāgata was born!" is a spot to be visited with feelings of reverence and awe.
- II. "The Place, Ānanda, at which the believing man can say "Here the Tathāgata aṭṭaind to supreme and perfect insight!" (Anutaram Sammā sambodhim abhisambuddho) is a spot to be visited with feelings of reverence and awe."
- III. "The place, Ānanda, at which the believing man can say, "Here was the Kingdom of Righteousness set on foot by the Tathāgata." (Anuttaram Dhammachakkam pavattam apativattiyam) is a spot to be visited with feelings of reverence and awe."
- IV. "The place, Ānanda, at wich the believing man can say "Here the Tathāgata passed finally away in that utter passing away which leaves nothing whatever to remain behind!" is a spot to be visited with feelings of reverence and awe."

"And there will come Ānanda to such spots believers, brethren (Bhikkhus) and sisters (Bhikkhunis) of the order (Sangha) or devout men and women (Upāsakas and Upāsikās) and will say "Here was the Tathāgata born,! Or "Here did the Tathāgata attained to the Supreme and perfect insight!" or "Here was the Kingdom of Righteousness set on foot by the Tathāgata!" or "Here the Tathāgata passed away in that utter passing away, which leaves nothing whaever to remain behind!"

"And they, Ānanda, who shall die while they with believing heart are journeying on such pilgrimage, shall be reborm after death, when the body shall dissolve, in the happy realm of heaven."

These are the only passages in the whole of the Tipitaka in which re-ferences are made to the Sacred Places of Pilgrimage which are the places at which the four great events of Tathāgata's life took place.

14. Above those Four Vihāras are Vimānas also projecting out like Porticos on each Tier, each with three arched doors opening into a chamber, similar to the Vihāras under them.

- 15. In these successions of Vimānas will be placed in the following ascending order viz:- Figures of the chief Devas of the earth and those of the six Devalōka each with two chief Devas, one on each side of him, thus:-
  - I. Tier, the Bhūmi Deva, each with 2 chief Devi
  - II. " The Chātumahārājikā Deva " " "
  - III. " The Tāvatimasa Deva with " " "
  - IV. " The Yama Deva with " " "
  - V. ,, The Tusita Deva with ,, ,,
  - VI., The Nimānarati Deva with ,, ,,
  - VII. " The Paranimmita-vasawatti Deva with 2 chief Devi
  - VIII. Tier The Brahmarājika Deva or Brahmas of all stages of attainments of the 16 Brahma lōkas grouped together in one Tier for want of space i. e. the topmost Tier. All these Devas and Brahmas are to be in worshipping posture.

Thus this Dāgaba is placed abeve the highest Realms of the Highest Beings in the Universe. It is higher than the "Chuamani" Relic (the hair of Sidhāttha Kumāra Bodhisatta, which he cut off after crossing the river Anōmā.

16. In each Tier of each of the four alternate sides of the Octagonal Base facing the intermediate points of the Compass are three Niches, in which will be placed figures of attendant Devas and Devis and Brahmas, corresponding to those in the Vimānas of those respective Tiers.

## (IV)

17. From the top of the above Octagonal Base (iii) rises the Dāgaba proper, of a Bell form, from a Basement of an Open Lotus Flower, similar to the Ground Basement (I), which terminates in the usual form with a square Relic-Box.

# (V)

18. The above-described Dāgaba (IV) is surmounted, not by the usual one-shaped top, but by a nine-Storied Umbrella or Shatra, i. e., a series of 9 Umbrellas one above the other, tapering towards the top and terminating in a pinnacle of an ordinary Dāgaba form, mounting

on a common shaft of steel rod. This is what is call a Sveta Shatra or White Umbrella of Universal Dominion, a symbol of the Imperial Power of a Chakkavatti Rajā.

Let me give a brief history of the top of the Dagaba at this appropriate place, before proceeding with the rest of the description of the structure.

Originally a Dāgaba or Chetiya was surmounted by an ordinary umbrella, as far as we know from ancient ruins of Dagabas found in India, the birth place of Buddhism; for the oldest one was found to have but one umbrella made of stone, like a mushroom with a very thick stem, the umbrella being a luxury used only by the great, and gradually becoming the insignia and symbol of very high rank. This umbrella was gradually developed and improved upon, in order to distinguish the highest rank from those of lower rank of royalty by the addition of a drapery or fringe round the rim; the drapery or fringe was improved upon by a second fold of fringe. Later on the umbrella itself was multiplied by odd numbers: first of 3, then 5 and so on up to 9, one on the top of the other in succession, mounted on a common shaft or handle. There were discovered in India ruined Dāgabas, large and small having 3 and 5 and more stone umbrellas mounted on the top. At the time of the renowned Dhammāsōka Rāja, the greatest Emperor of India, the Symbol of Imperial Power was a Sveta Shatra of 9 stories covered with the finest white Benares cloth.

The idea of greatness symbolized by the number of umbrellas or shatra had been so far developed as to result in countless numbers of umbrellas in a shatra; so that it was no longer possible to make the shatra look like a series of umbrellas in the case of those used for the top of Dāgabas. So ultimately the series became mere rings or flattened balls, one on the top of the other tapering towards the pinnacle like a turned cone; and finally the very idea of the top of a Dāgaba being of a shatra was altogether forgotten so that this very important and historical symbol of Imperial Power used for the top of sacred monuments has now become a mere ornamental cone of a particular style.

I believe this interesting fact has for the first time been here pointed out and that this Dāgaba is the First Modern one that has its top restored to its true form and meaning.

The Sveta Shatra is still used over the Throne of the King of Siam and is on of the 5 symbols of Royalty.

### (VI)

19. Mounted on the Pinnacle of the Sveta Shatra (V) is a gold Bouquet set in brilliants and other precious gems, in all nine kinds, representing Nava Ratna or nine gems, which are the symbols of Nava Lōkuttara Dhamma.

## (VII)

20. At each of four corners of the square Temple (II) and on the top of it, is a Square Tower in which there is a chamber or Vihāra similar in design to those of the Great Temple of Buddha-Gayā.

The spires of these four square Towers are of the form of an ordinary Dāgaba, In these four Vihāras will be placed statuettes of the four Buddha of the present Kalpa, These four Towers surround the Dāgaba which rises in the middle of them.

## VIII. Masonry

- 21. With the exception of the portions of the Open Lotus Base (I) forming the four flower-offering Taables, which were built in bricks set in cement, the several parts of the structure have been constructed entirely in rubble (stone) set in cement of the best English make, but bricks were used for facing in order to save the expense of cutting stone for that purpose.
- 22. Such portions of ornaments and columns, their Capitals and Bases, Niches, Vimānas, Prāsādas, Cornices &c. which recur in similar forms at several places (as will be seen from the annexed drawings and prints of the same in reduced scale) were cast in cement whereby great accuracy and saving of expense have been secured. Moreover the casting was done under my own direction by my pupil and other priests and attendants with but little expense.
- 23. The whole work of masonry is being finished in pure cement of the best quality and polished smooth so that it may be painted and gilded.

#### IX. Mental Work

- 24. The Sveta Shatra (V) is to be constructed of sheet copper. It is composed of 9 Umbrellas, one above the other, mounted on a common shaft of steel covered with a copper pipe, the shaft being imbedded in the body of the Dāgaba.
- 25. The Pinnacle of the shatra is of cast brass, of the form of an ordinary Dāgaba.
- 26. Each of the Umbrellas will be hung from the bottom of the fringe with a number of small silver bells with a metal Bō-leave attached to the striker of each, so that the bell will give a soft silvery musical sound constantly as the leaf is moved by the breeze.
- 27. All the statuettes above mentioned will be cast in brass.
- 28. All the Pinnacles of the four Square Towers, the four Vihāras which are of an ordinary Dāgaba form, and the Heads of Nāgas ornamenting the tops of the Arches to the Vimānas, and Vihāra, are of cast brass.

#### IX. The Diamond Throne

The Diamond Throne or Vajrāsana and the Mahā Bōdhi Tree at the back of the square Temple (II) (as the original stand there at Buddha Gayā the Throne being of stone, making the very spot on which the Lord Buddha sat under the Sacred tree,) will be represented by models made of cast copper on the flower offering table, for which Dr. W. A. de Silva, J. P. has already promised to contribute, and this can be made under my supervision and help in making the models at a cost of about Rs. 200.

#### X. The Suvanna Chankamana

30. As at the Great Temple of Buddha-Gayā, there will be to the north of the square temple (II) on the flower offering table a model of a platform with a row of open lotus flowers of different patterns, of which I took plaster casts from the originals when I went on pilgrimage to India, representing the Suvana Chankama or the path on which Tathāgata walked there in meditation. At every step which he took a lotus flower rose up miraculously to support His feet.

This representation of the Chankama no one as yet comes forward to undertake, and it will cost from Rs. 150 to Rs. 200.

#### XI. The Mucalinda Tank

31. Again at Buddha Gayā at a distance of about half a mile from the Great Temple and to the south of it there is the Mucalinda Tank at which our Lord Buddha sat in meditation enjoying the bliss of enlightenment of a Supreme Being. Under a Banyan tree there during the rain storm Mucalinda King of the Nāgas came up and wound his body round the Blessed One and spread his hood over His head in order to protect the Lord from the storm.

This scene also will be represented by a model made of copper. The ancient carved figures of Mucalinda Nāgarāja found at the Tank is still preserved in the India Museum to which it had been removed, of which a photograph may be secured for making the model from. No one has yet undertaken to do this work, which will also cost about Rs. 200.

## XII. Painting

32. The ground work i.e. the walls of the square Temples (II) and other parts of. The structure will be painted in enamel paint of appropriate colours to represent different kinds of marble; and the interiors of the Niches, Vihāra &c., will be painted in vermilion enamel paints.

## XIII. Gilding

- 33. All the ornamental parts of the structure such as columns, arches of the Vimānas and Vihāras, Niches, Cornices &c., will be gilded with Burma gold leaf laid on a coating of Burma black lacquer, which will last a century though exposed to the elements.
- 34. All the metal works such as the statuettes, Pinnacles, Vajrāsanas, &c., will be electro-plated in gold, but the Svata Shatra will be in silver except the borders and the pinnacles, which will be in gold-plate to represent go'd trimming and gold Dāgaba.

# XIV. Lighting

35. As ordinary lamps and candles used for illumination will spoil the gilding and paint of this magnificent work and make the Dāgaba dirty like all places of oriental worship, provision will be made for illuminating the whole monument by electric lights. Cables will be laid under the cement plastering and electric incandescent lamps will be placed at all suitable places.

Moreover silvered glass reflectors will be placed at the back of the head of each statuette of Buddha and at such other places as will reflect light on these statuettes to represent the auras round the heads.

#### XVI. Estimates

37. This magnificent and unique structure will be constructed at a cost of only rs. 5,000, as regards the plain cement work of masonry with cast cement, and ornaments complete, with the Shatra and of the pinnacles but the gilding and the Statuettes of Buddha, his Disciples and the Devas &c., (if they are done under my supervision and with my help) can be done for another Rs. 5,000, only with the exception of the jewelled Bouquet, on which an unlimited sum may be spent by the pious, and they can make it as magnificent and costly as they please.

So far Rs. 5,000 has been promised by the Chinese lady at Penang of which only Rs, 2500 has been received up to now.

Rs. 400 has been borrowed by me in order not to allow the work to be stopped while waiting for remittance, from Penang and about Rs. 250 contributed by others in cash and materials: in all about Rs. 3,150 has been spent up to date.

The masons' work is now complete to the base of the Dāgaba, above the top of the highest tier of the Octagonal Base (III) so that there remain but the body of the Dāgaba of a Bell form and its square Relic Box on the top of the Bell to be built, which are but at very little, but they cannot be built till the 2<sup>nd</sup> and 3<sup>rd</sup> Nidāna have been performed,

Of the cast cement ornaments required for this work about ¼ of the quantity has been done. Some of these ornaments, such as columns and niches, have already been fixed in their places and the East Façade of the square Temple (II) and Vihāra will be completely finished by the Full moon of December next, when the 2<sup>nd</sup> and 3<sup>rd</sup> Nidāna has been notified to be performed. On this day of double Nidāna Pinkama the whole of the offerings to the Tiratna made by me on my ordination viz. my uniforms, decorations, medals, Royal letters, Paternts, Diplomas &c., which are preserved in the Sacred Museum at this Ārama, will also be enshrined in the Dāgaba. These

offerings, the proofs of complete renunciation of worldly connections, can only be seen for the last time on the day. Nearly all the patterns required for casting the ornaments have been made and a contract for making the Shatra and pinnacles for about Rs. 500 will be enterd into as soon as funds are received.

The most difficult and expensive parts of the work, requiring varied knowledge, skill and experience, have been done with great care and trouble with but small expenditure, so that we can boast of the work as being of the finest and most careful and skilful ever done in Ceylon or anywhere else, and such as could not be done elsewhere at double the cost.

#### XVII

The Open Lotus Base of the Dagaba and its Bell Body and relic box will be set in cut coloured glass and decorated with false jewelled wreath festoons and tassels, as also all the pinnacles as well as the borders of the umbrellas. If Rs. 500 more could be collected for this purpose,

## **XVIII.** Dimensions

38. The Heights of the different parts of the Dāgaba are as follows:-

|            | I.   | The Open Lotus Flower                      | 3ft.        | 4 in.    |
|------------|------|--------------------------------------------|-------------|----------|
|            | II.  | The Square Temple                          | 8ft         | ½ in.    |
|            | III. | The Octagonal Base of the Dāgaba           | 12ft.       | 8½ in.   |
|            | IV.  | The Dāgaba itself                          | 7ft.        | 11 in,   |
|            | V.   | The Sveta Shatra                           | 10ft.       | o in,    |
|            | VI.  | The Jewelled Bouquet                       | <u>2ft.</u> | o in,    |
|            | Tota | l Height from the ground to top of Bouquet | 43ft.       | 51/4 in, |
|            | VII. | The Heithts of the 4 Corner Towers (I)     | 7 ft.       | 9 in,    |
|            | The  | Diameter of the Open Lotus Flower Base     | 23ft.       | 3 in,    |
|            | The  | Sides of the Square Temple (II)            | 14 ft.      | 3 in,    |
| The Diamet |      | Diameter of the Octagonal Base (III)       | 9 ft.       | 1/2 in,  |
|            |      | Diameter of the Bell of the Dāgaba (IV)    | 4 ft.       | 2 in,    |
|            |      | Diameter of the Lowest Umbrella (V)        | 1 ft.       | 9 in,    |
|            |      | Sides of the 4 Square Towers (VII)         | 2 ft.       | 8 in,    |
|            |      |                                            |             |          |

## XVIII. The Additional Rs. 5,000

39. I have written thus much to let the Ceylon Buddhists know what is being done here. It may seem somewhat ambitious to expect Rs. 5,000 contribution in Ceylon for the completion of this Dāgaba at this Ārama; but if a single Chinese lady could give Rs. 5,000 towards the accomplishment of this noble and highly meritorious work, and as for a decent house of only and ordinarily well-to-do Appuhāmy or newly appointed Headman in this country a man will spend from Rs, 10,000 to Rs. 20,000, I am sure it is not too much to expect that all the Buddhists of Lanka will be willing to contribute Rs. 5,000 to complete the work as it is intended to be done; and the Dāgaba which will afford protection to the Tathāgata's Sarīra Dhātu and His precious Dhamma and Vinaya, costing this little sum of Rs. 10,000, will not be deemed extravagant.

If in the whole, of Lanka there be but 5,000 pious Buddhists, each of whomcan only spare R. I for the helping of a meritorious work leading to the pathe of Nirvāna, the required sum will be easily obtained and there will be a magnificent and Unique Dāgaba, one of which even the great and ancient people of Lankā, of the race of Sinhala, may be proud, and one which may well considered worthy of their once renowned nation.

[I may mention that criginnally the drawings for the constructions of this Dāgaba were made, under my direction during my illness, at the time I felt that my case was hopeless, and that I should not be able to continue to supervise the construction of the monument; and in order that the work may be continued and completed by the Trustee of the Temple, they (the drawings) were much simplified in detailed ornamentations. Since my recovery and renewed efforts to complete this unique work under my personal supervision, all the intended ornamentations and other details of construction have been added so as to make the work as complete and beautiful as it is possible to made it which require some alterations and additions here and there at some additional cost.]

P. C. JINAVARAVANSA Dipaduttamarama, Colombo Oct. 1st 1910

- I. Printed pictures of the Dāgaba may be obtained from the Select Committee, by sending an addressed envelope and 10 cent stamp, for each picture.
- II. The author gratefully acknowledges his indebtedness to Mr. F. L. Woodward, M.A., Principal Mahinda College, Galle, for reading the proof and correcting the same, while the work was passing through the press, and desires to assure the public that this little pamphlet gives much valuable and interesting information not generally known to the Buddhists.
- III. And to express his regret that by a miscalculation errors have been committed in the estimate of the cost of gilding and ornamenting the Dāgaba with images and Dāgabas as of only Rs. 5,000-00 whereas they would cost Rs. 20,000-00, and the total height of the Dāgaba will be made up to exactly 45ft.
- IV. Among figures representing important events of the Buddha's life the following have since been added.
  - (a) Buddha in Pāralaya Forest, attended to by a white Elephant and a White Monkey, when He was disgusted with refractory monks, who broke up into two parties (the first "Samghabheda", in the history of Buddhism.)
  - (b) Buddha in the "Ārabbha" posture, meditating as to whether he should proclaim the Doctrine of Buddhism discovered by Him with Mahā Brahma beseeching Him to proclaim it.
  - (c) Buddha descending from Tāvatimsa, after a visit and preaching to His mother, attended by Mahā Brahma and Indra, at Samkissa.
  - (d) Buddha, while yet a Bōdhisatta, practicing severe asceticism, termed "Dukkhakiriya", from the unique statue discovered in India, in the ancient ruined town of Gandhāra, (North of the Punjab), a faithful plaster cast of which is kept in the sacred Museum of Dīpaduttamārāma.

P. C. J.

## THE HISTORIC EVENT OF THE ORDNINATION OF THE PRINCE OF SIAM IN 1896

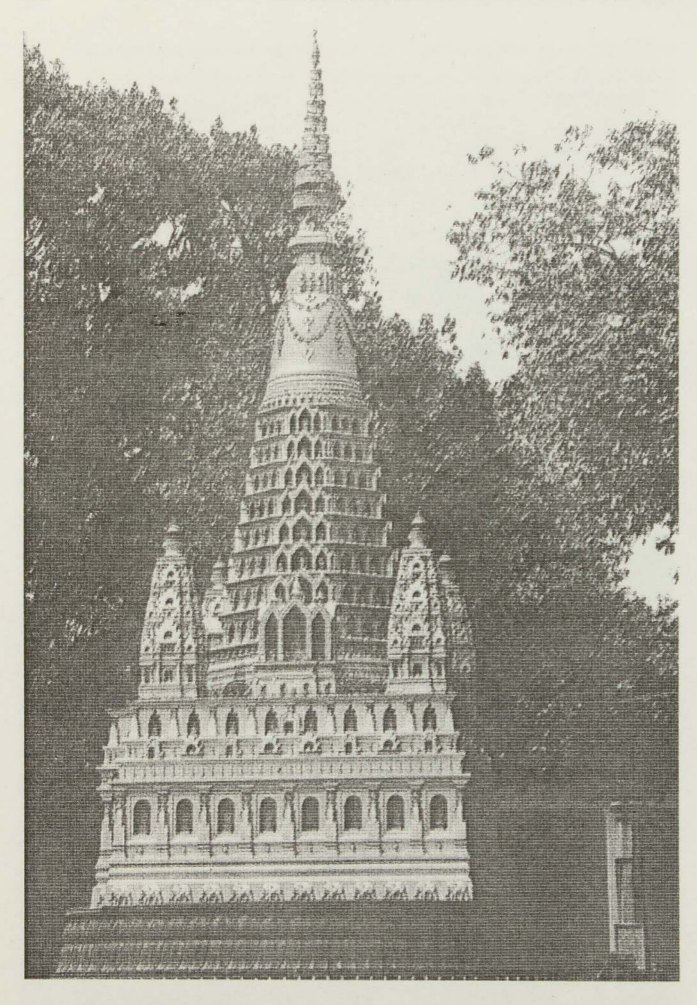


This photograph shows Prince Dhang, who belonged to the Siamese Royalty, being ordained as a Buddhist Monk by the Most

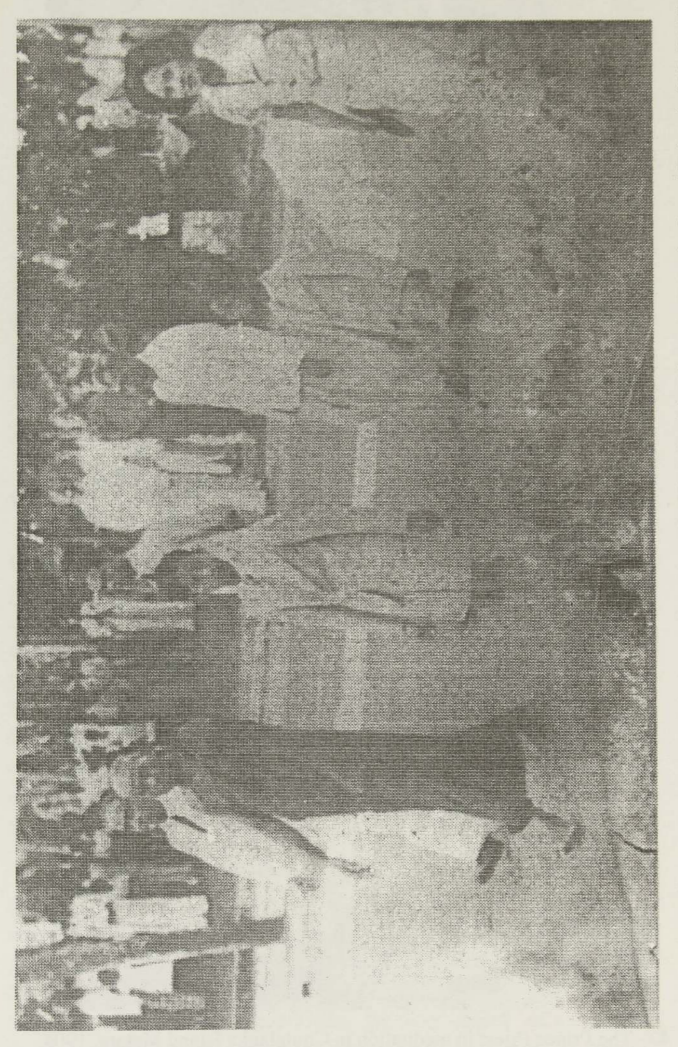
Venerable Maha Nayake Thero Dr. Sri Subhuthi Neruththikacharya Maha Vibahavi Rajaguru

The historic event of the Ordination of the prince of Siam in 1896.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



2. Ratna Chetiya at Dīpaduttamārāma, Colombo.



Visit of H.M. King Ananda Mahidol, H.M. King Bhumibol Adulyadej (who was then the Royal Prince), H.R.H. The Princess Mother and H.R.H. Princess Galyani Vadhana (not in the picture) to the Thai Temple in 1939. 3



4. The Prince Priest in meditation in Chulalanka Island Matara. 1904.

# බෞද්ධ පුකාශන මුදුණයේ පසුබිම සහ සියම් රාජානුගුහය ලද පුථම බෞද්ධ මුදුණාලය

#### එස්. ඩී. එන්. ධර්මරත්න

ශී ලංකාවේ බෞද්ධ පුකාශන මුදුණයේ පසුබිම පිළිබඳව මෙතෙක් කරනු ලැබ ඇති පර්යේෂණයන්හි ඌණතා දක්නට ලැබෙන බැවින් ඒ පිළිබඳව තව දුරටත් සොයා බැලීමේ අවශාතාවය පැන නැගී ඇත. අභිපුත විෂයට පිවිසීමේ පූර්විකාවක් වශයෙන් මෙරට මුදුණ ශිල්පයේ ඉතිහාසය පිළිබඳව පාඨකයා දැනුවත් කිරීමේ අවශාතාව ද මෙහිදී බැහැර කළ නොහැකි බැවින් ඒ පිළිබඳව සංක්ෂිප්ත විස්තරයක් පළමුව ඉදිරිපත් කර අනතුරුව පුථම බෞද්ධ මුදුණාලයේ ආරම්භය හා එහි උන්නතිය හා අවනතිය පිළිබඳව මෙතෙක් සංගුහ වී නොමැති තොරතුරු ආශුයෙන් අධානයක යෙදීම මේ ලිපියේ අරමුණයි.

# කිස්තියානි ධර්ම පුචාරය සඳහා ආරම්භ කරන ලද මිෂනාරි මුදුණාල

දහනව වන සියවසේ සමාරම්භයේ දී දිවයිනට පැමිණි බැප්ටිස්ටි (1812), වෙස්ලියන් (1814), සහ චර්ච් (1816) යන මිෂනාරි සංවිධාන මුදුණ යන්තුාල මාර්ගයෙන් මෙරට කිුස්තියානි ධර්මය පතුරුවා හැරීම සඳහා පුරෝගාමීව කිුයාකර තිබේ. මේ සඳහා මෙම කිුස්තියානි මිෂනාර් සංවිධාන මගින් සිංහල බෞද්ධ ජනතාව වෙසෙන පුදේශ කීපයක මුදුණාල ආරම්භකරන ලදී. එසේ පිහිට වූ මුදුණාල අතර කොළඹ වැස්ලියන් මිෂනාර් සංගමයේ මුදුණාලයක් (1815), කෝට්ටේ චර්ච් මිෂනාර් සංගමයේ මුදුණාලයක් (1822), මහනුවර බැප්ටිස්ටි මිෂනාර් සංගමයේ මුදුණාලයක් (1844) පුමුඛ ස්ථානයක් ගෙන ඇත. මීට අමතරව තවත් මෙබඳු මුදුණාලයක් 1812 දී කලම්බු ඔක්සිලියර් බයිබල් සංගමය විසින් කොළඹ පිහිටුවන ලදී.¹

මෙම සියලු මුදුණාලවල පුථමයෙන් මුදුණය කොට ඇත්තේ කිස්තියානි මිෂනාරි ආගමික අදහස් පුචාරය කිරීම සදහා අවශාවන පොත්පත්, පතිකා හා ලිපි ලේඛන පමණක් බව පෙනේ. ඉහත සදහන් මුදුණාල පිහිටුවා අර්ධ ශත වර්ෂයක තරම් කාලයක් තුළ දී කිස්තියානි ධර්මය පිළිබඳ ලියවුණු විවිධ පතිකා, ලිපිලේඛන හා ගුන්ථ රැසක් මතු සදහන් ආකාරයට යාථෝක්ත මුදුණාල මහින් වෙන වෙනම මුදුණය කොට බෞද්ධ ජනතාව අතරේ බෙදා හැර ඇත. ඒ අතරින් බැප්ටිස්ට් මිෂතාරි සංගමයට අයත් මුදුණාලය පිහිටුවා වර්ෂ හයක් ඇතුළත කිස්තියාති ආගමික අදහස් ඇතුළත් ලිපිලේඛන හා ගුන්ථ 1,40,100 මුදුණයෙන් පුකාශයට පත්කොට තිබේ.² පූර්වෝක්ත මුදුණාලයේ සිදු වූ මුදල් පරිහාතියක් නිසා එය කෙටි කලකදී වසා දමන්තට සිදු විය. එසේ වුව ද, මේ මිෂතාරි සංගමය විසින් සිය මුදුණාලය තව දුරටත් ඉදිරියට පවත්වා ගෙන යාමේ පරමාර්ථයෙන් යුතුව එය මහනුවර "ටිරුත් සොසයිටිය" නම් සංවිධානය වෙත පවරා දී ඇත.³ අනතුරුව, 1849 දී පමණ මෙම මුදුණාලය "සිංහල ටිරුත් සොසයිටි මුදුණාලය" නමින් පුතිසංවිධානය කොට යළි පිහිටුවා ඇත.⁴ පුතිසංවිධානයෙන් පසු මේ මුදුණාලයේ දහසය දෙනෙකු පමණ සේවයෙහි තිරත වී ඇති අතර කිස්තියාති ආගමික ගුන්ථ මුදුණය කිරීම සඳහා පමණක් ඔවුහු දිනකට පැය 14 පමණ මෙහි සේවයෙහි තිරත වී සිටියන.⁵ මෙනයින් මුදුණ හැකියාව වැඩි කිරීමේ පුතිඵලයක් වශයෙන් මෙම මුදුණාලය මගින් 1850 පමණ වන විට මුදින කිස්තියාති ආගමික ලිපි ලේඛන 1,532,038 මුදුණය කොට බෞද්ධ ජනතාව අතරේ බෙදා හැර තිබිණ.⁵

1812 දී කොළඹ ඔක්සිලියර් බයිබල් සංගමය පිහිටුවා ගැනීමෙන් පසු මෙම මිෂනාර් සංවිධාන මගින් මුදුණ යන්තුාල මාර්ගයෙන් වඩාත් පහසුවෙන් කිුස්තියානි ආගමේ අදහස් දිවයිනේ ජනතාව අතරට ගෙන ගොස් තිබෙන බව පෙනේ. එනම් කිුස්තියානි මිෂනාරීන්ගේ පුධාන ආගමික ගුන්ථය වූ බයිබලයේ පිටපත් 19,000 ද, නව තෙස්තමේන්තුවේ පිටපත් 35,500 ද, කිුස්තියානි ආගමික ගුන්ථවලින් ගත් කොටස් 59,500 ද මුදුණය කොට බෞද්ධයන් අතට පත්කොට ඇති හෙයිනි.7

තවද, සිය මුදුණාලය මගින් කිුස්තියානි ධර්මය වාාාප්ත කිරීම සඳහා වෙස්ලියන් මිෂනාරි සංගමය ද පුරෝගාමී වී තිබෙන බව පෙනේ. ඒ අනුව 1844 සිට වර්ෂ දෙකක් තුළ වෙස්ලියන් මුදුණාලය මහින් අාගමික කෘති 109,170 ක් පමණ මුදුණය කොට විසුරුවා හරින ලදි.8 මෙම මුදුණාලය මහින් පළ කරන ලද කිුස්තියානි ආගමික ගුන්ථ හා ලිපි ලේඛන එවකට කෙතරම් දුරට බෞද්ධ සමාජය කෙරෙහි බලපෑමක් ඇතිකර තිබුණේ ද යත්, යාථෝක්ත වෙස්ලියන් මිෂනාරි සංවිධානයට විරුද්ධව බෞද්ධයන් නගා ඇති පහත සඳහන් චෝදනාවලින් එය හොඳින් පැහැදිලි වේ.

"දත් මෙරට වසන වැසිලියන් මිසියෝනාරිස් සමාගම වෙනුවෙන් බුද්ධාගමට අපහාස කොට නානාප්පුකාර පුබන්ධවල් සාදා ඒ පුබන්ධවල් බුද්ධාගම අදහන අපි එම ආගම අදහන්ට නිසි ස්ථානවලට යන ලොකු දවස්වලදී ඒ යන එන මාර්ගවලදී ද ඒ ඇදිහිලි කරන ස්ථානවලදී ද ආණ්ඩුවෙන් පන්ගාත්තුවක් මෙන් වැසියන්ට හැගීයන්ට... බය ගන්වමින් බුද්ධාගම්කාර අපට දී මෙන්... බුද්ධාගමට නින්දා පුබන්ධ කොට... පලක්කාතී පතුවල් අච්චු ගස්වා බුද්ධාගම්කාර අපේ ගම් ගෙවතුවල ද ගෙයින් ගෙය ද අම්බලමෙන් අම්බලම ද සිදාදියේ තියෙන කඩ පිල්වල ද... අලවා තිබෙනවාය... ම

මේ අවධියේ දී මිෂතාරි සංවිධාන විසින් මුදුණ යන්තුාල මාර්ගයෙන් කිස්තියානි ධර්මය වහාප්ත කිරීම සඳහා පූර්වෝක්ත පතිුකා හා ලිපිලේඛනවලට අමතරව බෞද්ධ සමාජයට හඳුන්වා දෙන ලද තවත් මුදිත මාධායක් වූයේ පුවත්පත් හා සහරා ය.

දිවයිනේ කුිස්තියානි ධර්මය වාාප්ත කිරීමේ අරමුණින් යුතුව පුථමයෙන්ම මුදුණය කොට ඇත්තේ පුවත්පතක් නොව සහරාවකි. 1832 කෝට්ටේ දී පළ කරන ලද එය මාසික තැග්ග නම් විය. 10 අනතුරුව ලංකා නිධානය (1840), උරගල (1842), විවේචකයා (1844) හා ශාස්තුාලංකාරය (1853) යන සහරා මුදුණය විය. මේ සහරා බොහෝමයක් පළ කරන ලද්දේ ඉහත සඳහන් මිෂනාරී සංවිධාන මගිනි. ඒ අනුව මෙම මුදුණාල සියල්ල ම පාහේ බුදුදහම විවේචනය කරමින් මෙරට සමාජයේ කුිස්තියානි ධර්මය පැතිරවීම සඳහා පුකාශන නිකුත් කළ ආයතන විය.

මිෂතාරින් සතු මුදුණාල මගින් බුද්ධධමීය විවේචනයට ලක්කරමින් මුදුණය කරන ලද පුවත්පත් සහරා විශාල සංඛාාවක් පළ කරන ලද්දේ දහනව වන සියවසේ දෙවන භාගයේ සිට ය. එම පුවත්පත් සහරා අතර කිස්තියානි පඥප්තිය (1862), සුධම්පකරණය (1862), නෞද්ධලබිදිපර්කාව (1862), සතාහර්ථපකාශය (1862), සහාභද්වජය (1862), නෞද්ධලාකානණ්ඩනය (1862–1863), අරුණෝදය (1863), වැස්ලියන් පුවෘත්ති සංගුහය (1864), සුභාරංචි හොරණෑව (1864), ලංකාවිසතු (1864), ඥානාථපද්වය (1866), රුවන්මල්දම (1866), සතාවිනිශ්වය (1867), බුද්ධබණපතකකය (1867) යනාදිය පුධානත්වයක් ගෙන ඇත. මිෂනාරින් සතු මුදුණාල මගින් සරෝක්ත කාල පරිච්ඡේදය වන විට සිංහල, ඉංගීසි හා දුවිඩ යන භාෂා මාධායන්ගෙන් මේ සියළුම පුකාශන නිකුත් කිරීමේ හැකියාව පැවැති බවට අනාවරණය වේ.<sup>11</sup>

කිුස්තියානි මිෂතාරින් විසින් මුදුණ යන්තුාල උපයෝගිකොට ගෙන පළ කරන ලද මේ සියඑ පුකාශන මගින් බෞද්ධ හිසුෂූත්වහත්සේලා සහ බුද්ධ ධම්ය කෙරෙහි ජනතාව කලකිරවා ඔවුන් කිස්තු ලබ්ධියට හරවා ගැනීමේ වාාපාරය එම අවධියේ දී සැහෙන තරම් දුරට සාර්ථකව කරගෙන ගොස් ඇති බව පෙනේ. ඒ බව බෞද්ධයන්ට අයත් පුථම බෞද්ධ මුදුණාලය පිහිටුවීමට පුරෝගාමී වූ බුලත්ගම ධම්මාලංකාර සිරි සුමනතිස්ස නාහිමිපානණ් වහන්සේ වැඩ සිටි ගාල්ලේ මිණිවන්ගොඩ පරමානන්ද විහාරස්ථානයේ තිබී මට හමු වූ, එම බෞද්ධ මුදුණාලය වෙනුවෙන් 1865 දී පුකාශයට පමුණුවන ලද සම්පූර්ණ දැන්වීම් පතුය ඇතුළත් අයවැය ලේඛන වාර්තාවෙන්<sup>12</sup> තහවුරු වේ. එම දැන්වීම් පතුය ඇතුළත් අයවැය ලේඛන වාර්තාව මුදුණය කොට ඇත්තේ ද එම පුථම බෞද්ධ මුදුණාලයේ ය. එහි මෙසේ සඳහන් වේ.

වේල නිතානීප පෙති මෙනපු මිරින දෑ අවි බහුල තාවියෙන් ම්රින වාදින් විසින් මුඩ ය. සතසට ගණි, කොට බුඩ ශාසනික ඒ තසන් විපාකොට නමන්ගේ ද ලබ්ඩ වලට නමා ගන්නා පිනිස සවාසනා සකල කල ශයන් නසා සම්බල් හැඳ නැඳ නොද පට පැමිතවද දාඩු නිර දෙනවු රුපකාස ධම්ම කාස සම්පත්තියෙන් විශිණ වෙම තඩු සම්බඳයන් වනන්සේටද ඒ සම්බඳයන් වනන් සේවිසින් ලෝ වැස්සන් සතරඅපා දකින්නා සංසාර දුං ධනයන් මුදු මාතා කිලෙනම ගුම් සට පත් කරණු පිනිස දෙසනාකෙනට වදදාඩු පසමාපති වීම සටහා තවලෙන

නොතතර සවීම්මස්වද විදැර්වීව මාජා ප්ලදුපතවූ අ මොසයි දිද්ගල මහා සංස රත්තස්වද කරණ.ලද නො සෙක් අතුන නිත්දදියෙන් ආකුලවූ නොසෙක් තම්ව ලින් සුමානවූ පොත්න්දියක් අවිවූ ගතා බෝ හෝ කල කාවන් ලංකාව මුළුල්ලේ පතුරුවිත ලද්දේස.

එසේ පතුරුවණලද නතාපතාර පොස් පත් බලන් තාවු මුඩ ශාසනික ලදරුවන්හා මුඩාගමෙහි තන ස නොදන්නාවූ මුඩ ශාසනය කෙරෙහි ලිහිල් ශුඩා වෙන් සුන්නවූ ඒ කසන් අදරෙන් ඇතම ඒ නසන් ගේ සින් අවුල්ව මිරිය වාදින්ගේ කීම්වලට පුනිවිරු ඩ සමන් නොදුන්මෙන් මුඩාගම කෙරෙහි කලකි රුණු සින් ඇතිව වීරියා දෑවේ සුස්තෝය. 13 ~

කිස්තියානි ධර්මය ඇතුළත් වූ මුදිත මෙම පුකාශන මගින් එවකට බෞද්ධ සමාජය තුළ කෙතරම් දුරට බලපෑමක් ඇති කළේ ද යත්, ඇතැම් බෞද්ධ භිඤුන් වහන්සේලා පවා බුදුදහම අතහැර කිස්තියානි ධර්මය වැලදගත් බව අනාවරණය වී තිබේ. අමරපුර නිකායේ දඩලු ශාඛාව පිහිටුවීම සඳහා පුරෝගාමී වූ කපුගම

ධම්මක්ඛන්ධ මහානාහිමියන් ගිහිබවට පැමිණ ජෝර්ජ් නදෝරිස් ද සිල්වා සමරනායක නමින් කිුස්තියානි ආගම වැලඳ ගෙන තිබීම මෙයට හොඳ නිදසුනකි.<sup>14</sup> කිුස්තියානි මිෂනාරීන්ට මුදුණ ශිල්පය මාර්ගයෙන් බෞද්ධ සමාජය තුළ බොහෝවිට මෙබඳු බලපැමක් ඇති කිරීමට හැකි වූයේ දහනවන සියවසේ දෙවන භාගය ආරම්භ වනවිටක් මිෂතාරීත්ට එම මාධායෙත් ම පුතිචාර දැක්වීම සඳහා සිංහල බෞද්ධයන් සතු වූ එක ද බෞද්ධ මුදුණාලයක්වත් නොතිබුණු හෙයිනි. කිස්තියානි මිෂනාරීන් සතු මුදුණාල මගින් බෞද්ධ සමාජය තුළ සිදුකළ මේ පරිවර්තනාත්මක පසුබිම බෞද්ධ පුකාශන මුදුණයේ ආරම්භය සඳහා බෙහෙවින් උපස්තම්භක වී ඇත.

මිෂනාරීන් විසින් බුද්ධ ධම්ය හා බෞද්ධ භිකුෂූන් වහන්සේලා විවේචනය කරමින් පුකාශයට පත් කරන ලද පතිකා, ලිපිලේඛන, පුවත්පත් හා සහරාවලට පිළිතුරු දීම සඳහා එවකට බෞද්ධ පුකාශන අායතනයක් පිහිටුවීමේ පුබල අවශානාවක් පැවතිණ. පුථම බෞද්ධ මුදුණාලය වෙනුවෙන් පුකාශයට පමුණුවන ලද යථෝක්ත දැන්වීම් පතුය ඇතුළත් අයවැය ලේඛන වාර්තාවෙන් එය වැඩිදුරටත් තහවුරු වේ.

> **්රිත්** ද: අවක යන් විසින් දැනම දෙන නමන් ලබ්ට වලට නමා බැන්මටද ඇතම දෙන තනයි රහිත කිරීමටද අභිසයින් පිරිවිතල්ව සිරියේ වූ දු මුතන යනතු පාලා නෙවන් අවිඩු කන්නෝරුය—එ සේ බවුන් විසින් කරණු ලබන්නාවූ අණි කානිලයන් ස ත්වන් ගේ පවතී මොදුව සම්පන්නිද ව බාධා වනුබව ද නගය් කවරණම් පන්දුරුමණය කුගේ චීන්න සනනා දස තොවන්තන්ද — එමස් ඉලාකසා කොමරහි අත දීවී ලිට් නම් නම් කිරීම විදු කිරීම වාදින්ගේ මර් සාලුගෝ ගදිලට පුතිව ඇඩා කිසින් කොතොට සම සත්දාවේ න ාන් ිද්දේ ඉලාලි අන්නා කල කොමෙන් කලකින්ල විතාලව දිරිත දක්දියම විච්නවීමෙන් මුඩ ශායකයනා

නියට දැම්කෙන් ඉන්වය. එමෙනයින් සුවල්දයක් වන් මෙන් ම්ථාන වාදින්ට පුනිවීරුඩ විකාශයන් පුන්සුන්න රදීම ඔබ ශාසනි කයන් විසින් කවසුතුය – එසේකරණ ණාදී පමන් මුදු මනත අත්වයක් කැනීම මුදු ලමනාව<u>,</u> සින්ව අතේ ජන ජන ප්රදේශදන් තොතොට නැතිබැ වීන් එබ්දු මුදු මනත සපානුසක් මතවත් අව්වු තත් හෝ රුවන් සපයා මපාත්පත් අව්මු ගැසීමෙන් එම්එන වාදි න්තේ ආගුම් සම්බන්ධ විථන ලබිඩ් වල දෙනෙන න කු මේ වන්දින අතනත්වූ ඉදුම් දුකාල කිරීමතා මුඩ්ශාස තය ඉත⊛රති ඉත⊝ට හතුන අතුන අතනසුටු තුළුල ල තනිය ලවුක මාස්ත්ව පුකාශකරදීම යුත් පත. 15

පූර්වෝක්ත පසුබිම පිළිබඳව මතා වැටහීමකින් යුක්තව එවකට බෞද්ධයන් වෙනුවෙන් විධිමත් බෞද්ධ මුදුණාලයක් පිහිටුවීමේ කාලීන අවශාතාවය සපුරාලිම සඳහා පුථම වරට ඉදිරිපත් වූයේ දහනවවන සියවසේ දෙවන භාගයේ ආරම්භ වූ ජාතික බෞද්ධ පුනරුද ව්‍යාපාරයේ පුරෝගාමී පැවිදි පඩිවරුන් කීප දෙනෙකි. මේ සඳහා ඔවුන් අතරින් බුලත්ගම ධම්මාලංකාර සිරි සුමනතිස්ස නාහිම්පාණන් වහන්සේගේ පුරෝගාමීත්වය ද, හික්කඩුවේ සුමංගල, වැලිගම සුමංගල හා දොඩන්දූවේ පියරතනතිස්ස යන හිමිවරුන්ගේ සහභාගිත්වය ද විශේෂයෙන් සඳහන් කළ යුතුව ඇත. 16 එවකට ජාතික බෞද්ධ පුනරුද ව්‍යාපාරයේ කියාකාරී මහතෙරතමක් වූ මොහොට්ට්වත්තේ ගුණානන්ද නාහිම්පාණන් වහන්සේ ද කාලීන අවශාතාවයක් පැවැති බෞද්ධ මුදුණාලයක් පිහිටුවීමේ වැදගත්කම පෙන්වා දුන්හ. විශේෂයෙන් උන්වහන්සේ විසින් යථොක්ත නාහිමිවරුන් සමහ මේ පිළිබඳව සාකච්ඡා ද පවත්වන ලදී. 17

එම අවධියේ දි ගාලු දිශාවේ තවත් බෞද්ධ මුදුණාලයක් පිහිටුවා තිබූ බවට සාක්ෂි තිබේ. 1860 ගාල්ලේ කොටුවේ චර්ච් වීදියේ අ $\circ$ ක 02දරන ස්ථානයේ පිහිටුවා තිබූ එය "ලංකාලෝක මුළණාලය" නමින් හැඳින්විණ. මේ මුදුණාලය මගින් පුකාශයට පත්කොට ඇති පුවත්පත ලංකාලෝක යයි. එය බෞද්ධයන් සතු වූ පුථම සිංහල බෞද්ධ පුවත්පත විය.18 එම ලංකාලෝක පුවත්පතේ දැනට ලැබී ඇති පැරණිම පිටපත දොඩන්දූව කුමාරකන්ද මහා විහාරයේ තිබී සොයා ගන්නා ලද්දේ අාචාර්ය කේ. ඩී. පරණවිතාන විසිනි. දැනට අප අතට පත්ව ඇත්තේ මසකට දෙවරක් මුදුණය කරන ලද ලංකාලෝක පුවත්පතේ පළමුවන වෙඑමේ හයවන පනුයයි.<sup>19</sup> එම පිටපකේ සඳහන් වී ඇති අන්දමට මෙය මුදුණය කොට පුසිද්ධ කරවා ඇත්තේ 1860 සැප්තැම්බර් මස 10 දින ගාල්ලේ කොටුවේ චර්ච් වීදියේ අංක 2 දරන ස්ථානයේ පිහිටුවා තිබු ලංකාලෝක කාර්යාලයේ ඩී. ඩබ්ලිව්. කේ. ජයවර්ධන මුදලිතුමා වෙනුවෙනි. දැනට සොයා ගෙන ඇති එම **ලංකාලෝක** පුවත්පත් පිටපතේ වෙඑම් අංකය හා දිනයක්, පළකිරීමේ කාල සීමාවත් ගලපා බැලූ ආචාර්ය කේ. ඩී. පරණවිතාන **ලංකාලෝක** පුවත්පත පුථම වරට මුදුණය කොට ඇත්තේ 1860 ජූනි මාසයේ දී බව සඳහන් කරයි. $^{20}$  ඒ අනුව ලංකාලෝක මුදුණාලය 1860 ජුනි මාසයේ දී ආරම්භ කරන ලද බවත්, එය 1861 ජූනි මාසයේ දී පරිභානියට පත් වූ බවත් සිතිය හැකිය.

# බෞද්ධයන් විසින් ආරබිධ විධිමත් පුථම බෞද්ධ මුදුණාලය

බෞද්ධයන් සතු පුථම බෞද්ධ මුදුණාලය පිහිටුවන ලද්දේ මෙබඳු පසුබිමක් මත ගාල්ලේ දී ය. එය "ලංකොපකාර" නමින් හැදින්විණ. මේ මුදුණාලය පිළිබඳව තවමත් නිෂ්චිත වශයෙන් හෙළිදරව් වී නොපවතින වැදගත් කරුණු කීපයක් ඇත. ඒ අතර මෙය පිහිට වූ වර්ෂය පිළිබඳව විද්වතුන් අතර පවතින මතභේද වැදගත් තැනක් ගනී. පොල්වත්තේ බුද්ධදත්ත නාහිමියෝ 1935 ජූනි මස පුකාශයට පත් වූ **ගුන්ථ පුකාශන** සහරාවේ ලිපියක් උපුටා දක්වමින් මෙම මුදුණාලය 1860 පිහිටු වූ බව පවසති<sup>22</sup> ආචාර්ය කේ. ඩී. ජී. විමලරත්ත ද මෙය අරඹා ඇත්තේ යථෝක්ත වර්ෂයේ බව සඳහන් කොට ඇත.<sup>23</sup> මෙම මුදුණාලය 1862 ජූලි මාසයේ දී පිහිටුවනු ලැබූ බව කික්සිරි මලල්ගොඩ පෙන්වා දී ඇත. $^{24}$  තවත් අදහසකට අනුව මෙය 1860 දී පිහිටූ වූ බවත්, 1862දී පුතිසංවිධානය කරන ලද බවත් කියවේ.25

# ලංකොපකාර අච්චුකන්තෝරු සංගමය

යට සඳහන් ලංකාලෝක මුදුණාලයේ පරිහාණිය ඇතිවීමත් සමහ බුලත්ගම ධම්මාංකාර සිරිසුමනතිස්ස නාහිමියන් පුමුඛ බෞද්ධ පිරිස විසින් ලංකොපකාර පුථම බෞද්ධ මුදුණාලය පිහිටු වීමට අවශා කටයුතු සම්පාදනය කිරීම සඳහා පියවර ගෙන ඇති බව පෙනීයයි. එනම්, උන්වහන්සේ විසින් මේ මුදුණාලය ඇරඹීමට පෙරාතුව ඒ සම්බන්ධව කුියා කිරීම සඳහා සංගමයක් පිහිටුවා ඇත. එය ලංකොපකාර අච්චුක්තෝරු සමාගම නමින් හඳුන්වා තිබිණ<sup>26</sup> මේ සංගමයේ සාමාජිකත්වය ලබාගත් බෞද්ධයන් විසින් පුථම වරට මුදුණාලය පිහිටුවීම සඳහා අවශා මුදල් පරිතාාග කිරීම අරඹා ඇත්තේ 1861 සැප්තැම්බර් මස 9 දින සිට ය.<sup>27</sup> මේ අනුව ලංකොපකාර අච්චුකන්තෝරු සංගමය පිහිටුවන්නට ඇත්තේ පූර්වෝක්ත ගාල්ලේ ලංකාලෝක මුදුණාලයේ පරිහාණිය සිදු වූ 1861 ජූනි මාසයත්, ලංකොපකාර මුදුණාලය සඳහා අවශා මූලික මුදල් පරිතාාග ආරම්භ කරන ලද 1861 සැප්තැම්බර් මස 9 දිනත් අතර කාලය තුළ දී බව තිගමනය කළ හැකිය. ලංකොපකාර මුදුණාලය පිහිටුවීම සඳහා මුල්වටයේ දී ලැබුණු පරිතාාග මුදලේ වටිතාකම පවුම් 191 විය.28 බුලත්ගම ධම්මාලංකාර සිරිසුමනතිස්ස නාහිමියන්ගේ අනුශාසනා මත ලංකොපකාර අච්චුකන්තෝරු සමාගමේ මුදල් භාණ්ඩාගාරික තැන වශයෙන් කටයුතු කොට ඇත්තේ දොන් ජොහානිස් ද සිල්වා ජයසූරිය නැමැති බෞද්ධයෙකි.<sup>29</sup> මේ මුදුණාලය සඳහා වැඩි වශයෙන් මුදල් පරිතාාග කරනු ලැබ ඇත්තේ ගාල්ල ඇතුළු තදාසන්න පුදේශයන් වන දොඩන්දූව, කුඹල්වැල්ල, ලේලවල, රත්ගම, අඑත්ගම, තෙල්වත්ත, දත්ගෙදර, අක්මීමත, මිරිස්ස, පිටිවැල්ල, මාම්පිටිය, දෙවුන්දර හා වේහැල්ල ආදී පුදේශවල පදිංචි ගිහි පැවිදි බෞද්ධයන් විසිනි30 මීට අමතරව උඩරට පුදේශයේ පදිංචි බෞද්ධයන් ද මේ සඳහා වැඩි මුදලක් පරිතාාග කොට ඇත. ලංකොපකාර අච්චුකන්තෝරු සංගමය වෙත ලැබුණු මුල් පරිතාාග සම්මාදන් මුදල වන පවුම් 191 වැය කොට ලංකොපකාර යන්තුාලය පිහිටුවීම සඳහා අවශා පුථම මුදුණ යන්තුය ඇතුළු සෙසු උපකරණ මුල්වරට එංගලන්තයෙන් ගෙන්වීම ආරම්භ කොට ඇත්තේ 1862 ජනවාරි මාසයේ සිට ය.<sup>31</sup>

ඒ අනුව මුදුණ යන්නුය සවිකොට මුදුණාලයේ පුථම කොටස නිමවා ඇත්තේ 1862 ජුලි මාසයේ දීය.32 මෙසේ මුදුණ යන්නුය ඇතුළු සෙසු උපකරණ සවිකරනු ලැබුවත් මුදුණාලයේ කටයුතු අංග සම්පූර්ණ වූ බවක් නොපෙනේ. ඉහත සදහන් පරිදි මුදුණාලයේ කටයුතු අංග සම්පූර්ණ නොවූවත්, කුිස්තියානි මිෂාතාරීන් විසින් සිය මුදුණ යන්නුාල මාර්ගයෙන් බෞද්ධයන්ට එරෙහිව කරගෙන ගිය වහාපාරයට එම මාධායෙන් ම පිළිතුරු දීමේ බෞද්ධයන් හමුවේ පැවැති පුධානතම කාලීන අභියෝගය එසේ පැවතිණ. එම අභයෝගය ජය ගැනීමේ මුලික පියවරක් වශයෙන් මුදුණාලයේ කටයුතු අංග සම්පූර්ණ වී නොතිබිය දී ම බෞද්ධයන් විසින් කිුස්තියානි මිෂතාරි වහාපාරයේ වහාප්තියට එරෙහිව පුථම වරට සුදර්ශනය තැමති සභරාව ලංකොපකාර මුදුණාලයේ මුදුණය කොට පුසිද්ධ කරවා ඇති බව යථෝක්ත දැන්වීම් පතුය ඇතුළත් අයවැය ලේඛන වාර්තාවේ සඳහන් වේ.

> සමුල් කතාව තිමෙනින කළුම්වද පල්කා ත්මුදුම්තකතන්වන තැම්නම්ත් තුදුම්වේ කුදුම්ව තාල් ලේක. එපේකම්ත් දේශයාන් තිබ්බ්බ්ම මට කාව තොට ලේක. එපේකම්ත් දේශයාන් තිබ්බ්බ්ම මට කාව දින් විමුත් නොමකන් ක්රීල්ලේන් මුට ගැනෙන්ට ගණා කොට අවමුතක පුද්ලේන් මුට ගැනෙන්ට පත්ත කාවස පතාග ක්රීමලන් වී ලේඛන නියකාර ක් මන්කතාක උපදනාලොසින් නිම්මක්ත ක්රීල්ලේ ත් මන්කතාක උපදනාලොසින් නිම්මක්ත ක්රීල්ලේ ත් මන්කතාක උපදනාලොසින් නිම්මක්ත ක්රීල්ලේ ත් මන්කතාක උපදනාලොසින් නිම්මක්ත නියකාර ක්වස පතාග ක්රීමලන්ද මුව ශාකමතාව කරය සද ක් මන්කතාක ප්රිමේක්ද මුව ශාකමතාව කරය සද ත් මන්කතාක ප්රිමේක්ද මුව ශාකමතාව කරය සද ත් මන්කත්ත ක්රීමලන්ද මුව ශාකමතාව කරය සද ත් මන්කත්ත අවිධ්යක්ත පළමුව දැන්වේක් නිස් ත් මත්ත්ත ක්රීමලක් ක්රීම්ක් කරන්න සම්බාද කරයින් සිති ත් මත්ත්ත ක්රීම්ක් ක්රීම්ක් ක්රීම්ක් ක්රීම්ක් ක්රීම්ක්ත ක්රීම්ක් ක්රීම්ක්ත ක්රීම්ක්ත පළමුව දැන්වේක්ත්ත ක්රීම්ක්ත ක් ක්රීම්ක්ත ක්රීම්ක්ත ක්රීම්ක්ත ක්රීම්ක්ත ක්රීම්ක්ත ක්රීම්ක්ත ක්රී

මෙම මුදුණාලය මගින් **සුදශීනයේ** පුථම කලාපය නිකුත් කොට ඇත්තේ 1862 ඔක්තෝම්බර් මාසයේ දීය.<sup>34</sup> මේ අනුව ලංකොපකාර මුදුණාලය පිහිටුවීමේ මූලික කටයුතු 1862 ජූලි මාසයේ නිම කරනු ලැබූවත් නිල වශයෙන් මෙහි මුදුණ කටයුතු අරඹා ඇත්තේ 1862 ඔක්තෝම්බර් මාසයේ ය.

බෞද්ධයන් සතු පුථම මුදුණාලය වූ ලංකොපකාර මුදුණාලයේ කටයුතු දියුණු කිරීම සඳහා දේශීය බෞද්ධයින්ගෙන් වැඩිම මුදලක් පරිතාාග කොට ඇත්තේ උඩරට දිසාවේ උඩුහාවර අබයකෝත් ජයසුන්දර හේරත් බණ්ඩාර මුදලිතුමා විසිනි. ඔහු පරිතාාග කරන ලද මුළු මුදල පවුම් 194, සිලිං 37 සහ පැන්ස 18 විය. $^{35}$  **යටෝක්ත මුදුණාලය වෙනුවෙන්** විශාල මුදලක් පරිතනග කොට ඇත්තේ සියමේ චූලාලංකාර මහ රජතුමා විසිනි. මෙහිදී ශී ලංකා සියම් සම්බන්ධතාවයන් පිළිබඳව පරීකෂා කිරීමේ දී බෞද්ධ රටවල් දෙක් හැටියට සැලකෙන ශුී ලංකාව හා සියම් සම්බන්ධතාවලට දීර්ඝ කාලීන ඉතිහාසයක් ඇති බව පෙනේ. මෙම සබඳතාවල වැදගත් අවධියක් හැටියට දහඅට වන සියවස හඳුන්වා දීමට පුළුවන. විශේෂයෙන් තත්කාල පරිවිපේදය තුළ ලංකාවේ බුද්ධ ශාසනය නගා සිටුවීම සඳහා සියමි රටින් ආධාර උපකාර ලැබී ඇති බවට සාක්ෂි හමුවේ.

කන්ද උඩරට රාජධානියේ පරිහානි මුඛයට වැටී තිබුණු භිකුෂු ශාසනය නැවත පිහිටුවා ශාසන දියුණුවක් ඇති කිරීම පිණිස සරණංකර සංඝරාජ හිමියන් විසින් උපසම්පදාව ගෙන ඒම සඳහා දරන ලද පුයත්නයේ සාර්ථක පුතිඵළ අත්වූයේ සෙංකඩගල රාජධානියේ රජ පැමිණි කීර්ති ශුී රාජසිංහ රාජා කාලයේ දී ය. (1747-82) උන්වහන්සේ විසින් මේ සඳහා සියම් රජුගේ ද, අනුගුහය යටතේ සියම් දේශය බලා දූත පිරිසක් යවන ලද බව **සංඝරාජසාධුවරියාවේ** සඳහන් වේ.<sup>36</sup> ඒ අනුව සියම් දේශය බලා යැවූ දූත පිරිස මගින් උපාලි මහස්ථවිරයන් පුමුඛ භිකුසු සංසාා ගෙන්වා නැවත උපසම්පදාව මෙහි පුතිෂ්ඨාපනය කරන ලදි.<sup>37</sup> ඉහත සඳහන් උපසම්පදා කර්මය සිදුකර තිබෙන්නේ මහනුවර මල්වතු විහාරයෙහි විසුම්ගුාම සීමාවේ දී බු. ව. 2296 (කු. ව. 1753) වැන්නෙහි ය.<sup>38</sup> මෙම උපසම්පදා කර්මයේ දී උපසපන් වූ භිකුළු වංශය සියම් නිකාය නමින් හැදින්වේ. තව ද, කීර්ති ශීු රාජසිංහ රජතුමා එවක කෙතරම් ශාසනික පුබෝධයක් ඇති කිරීමට කටයුතු කළත් එතුමා අබෞද්ධයෙකු වූ හෙයින් (නායක්කාර් වංශිකයෙකු වූ නිසා) සෙංකඩගල රාජධානියේ රාජා පදවිය හෙබවීම සඳහා උපතින් ම බෞද්ධයෙකු රජකමට පත්කිරීමේ අභිලාෂයක් පැවැති බව පෙතේ. ඒ සඳහා සියම් රටින් බෞද්ධ කුමරෙකු ගෙන්වා ගැනීමට උඩරට පුධාන භිකුමූන්වහන්සේලා පුමුඛ රදළවරුන් සියම් මහ රජු වෙත හසුන්පත් යැවූ බව අනාවරණය වේ.<sup>39</sup> ඒ අනුව ලංකාවේ බුද්ධශාසනය හා බෞද්ධගම නගා සිටුවීම සඳහා ශුී ලංකාවට එම අවධියේ දී සියම් රටින් සැහෙන තරම් දුරට ආධාර හා අනුබලයක් ලැබී තිබුණු බවට මෙම සාධක තුළින් පැහැදිළිවේ.

සියමේ වූලාලංකාර රජතුමා විසින් ලංකොපකාර මුදුණාලය සඳහා පරිතාාග කොට ඇති මුදලේ වටිතාකම කුරුන් දාහකි<sup>40</sup> සියම් රජතුමා මේ සඳහා එවකට මෙතරම් මුදලක් පරිතාාග කොට ඇත්තේ ඉහත සඳහන් සියම් ශී ලංකා සම්බන්ධතාවලට අමතරව මෙම මුදුණාලය පිහිටුවීම සඳහා පුරෝගාමී වූ බුලත්ගම ධම්මාලංකාර නාහිමියනුත් සියම් රජතුමාත් අතර පැවැති දැඩි මිතු සම්බන්ධතාව හේතුවෙනි.<sup>41</sup>

මෙසේ ලැබුණු මුදල්වලින් කිස්තියානි මිෂනාරි වාාපාරයට වඩාත් සාර්ථක අන්දමින් මුහුණ දීමේ පරමාර්ථයෙන් යුතුව ලංකොපකාර මුදුණාලයේ මුදුණ කටයුතු පුඑල් කිරීම නැතහොත් මුදුණ ධාරිතාව වැඩි කිරීම සඳහා 1863 දී දෙවන වරටත් එංගලන්තයෙන් මුදුණ යන්තුයක් ගෙන්වා ඇති බව පෙනේ. 2 දෙවන වරට ගෙන්වන ලද මෙම මුදුණ යන්තුය විශේෂයෙන් යොදා ගෙන ඇත්තේ බෞද්ධ පතිකා මුදුණය කිරීම සඳහා විය යුතු ය.

ලංකොපකාර මුදුණාලයේ මුදුණ කටයුතු තව දුරටත් දියුණු කිරීමේ පරමාර්ථයෙන් යුතුව මෙහි සංවිධායකයින් විසින් තුන්වන වරටත් 1864 දී එංගලන්තයෙන් මල්වැල් අව්වු ආදී සෙසු මුදුණ උපකරණ ද ආනයනය කර ඇත. 3 මේ කි්යාවලිය පිටුපස කිසියම් වැදගත් කරුණක් ඇති බව පෙනේ. බුලත්ගම නාහිමියන් හා සමකාලීන ගිහිපැවිදි පඩිවරු කිහිප දෙනෙකු විසින් 1862 අගභාගයේ දි පමණ තවත් බෞද්ධ මුදුණාල තුනක් පිහිටුවා තිබිණ. ඒවා නම් මොහොට්ට්වත්තේ ගුණානන්ද නාහිමියන්ගේ උපදෙස් මත පිහිට වූ සර්වඥශායනාහිවෘද්ධී දායක ධම්ම මුදුණාලයත්, වලානේ සිද්ධාර්ථ නාහිමියන් හා බටුවන්තුඩාවේ පඩිතුමාගේ උපදෙස් මත ඇරඹී ලක්මිණිපහන හා ලංකාහිනවව්ශුග යන මුදුණාලයන් ය. මේ අනුව ලංකොපකාර මුදුණ සංගමයට යථෝක්ත මුදුණාලයන් ය. මේ අනුව ලංකොපකාර මුදුණ සියියම් ආකාරයක තරභයකට මුහුන දීමට සිදුවීම ලංකොපකාර මුදුණාලයේ කටයුතු නවීකරණය කිරීම පිටුපස තිබූ වැදගත් කරුණයි.

ලංකොපකාර මුදුණ සංගමය එංගලන්තයෙන් මෙබඳු මල්වැල් අච්චු ආදී මුදුණ උපකරණ ගෙන්වා ැත්තේ සිය මුදුණාල විසින් පළකරනු ලැබන පුකාශන, ඉහත සඳහන් සෙසු මුදුණාලවලින් පුකාශයට පත්කරනු ලබන පුකාශනවලට වඩා ඉතාමත් සිත්කඑ අන්දමින් මුදුණය කිරීමේ පරමාර්ථයෙන් විය යුතු ය. ඒ අනුව 1864 දී ලංකොපකාර බෞද්ධ මුදුණාලය එවකට නවීන මුදුණ උපකරණවලින් සමන්විත වූ අංග සම්පූර්ණ මුදුණාලයක් බවට පත්ව තිබූ බව පැහැදිලි ය.

පුථම බෞද්ධ මුදුණාලයේ ආරම්භය හා එහි වර්ධනය පිළිබඳව මෙතෙක් සාකච්ඡා කරන ලද සියඑ තොරතුරු මතු සඳහන් ආකාරයට පෙළ ගැස්විය හැකිය.

- 1. 1861 ජුනි 1861 සැප්තැම්බර් :– ලංකොපකාර අච්චුකන්තෝරු සංගමය පිහිටුවීම.
- 2. 1862 ජූලි

- :- ලංකොපකාර මුදුණාලය පිහිටුවීම.
- 3. 1862 ඔක්තෝම්බර්
- :- ලාකොපකාර මුදුණාලයේ නිල වශයෙන් මුදුණ කටයුතු ඇරඹීම.
- 4. 1863 ජනවාරි දෙසැම්බර් :- ලංකොපකාර මුදුණාලයේ මුදුණ ධාරිතාව වැඩි කිරීම.
- 5. 1864 ජනවාරි දෙසැම්බර් :- ලංකොපකාර මුදුණාලය නවීන මු දුණ අංගෝපාංගවලි න් සමන්විත වූ අංග සම්පූර්ණ මුදුණාලයක් බවට පරිවර්තනය කිරීම.

මෙනයින් ආරම්භ වී වර්ධනය වූ ලංකොපකාර බෞද්ධ මුදුණාලයේ මුදුණ කටයුතු එවකට ඉතාමත් පුශස්ත මට්ටමක පැවතිණ. එම අවදියේ දී ම කිස්තියානි මිෂනාරින් සමහ මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානන්ද නාහිමියන් විසින් 1865 බද්දේගම දී පවත්වන්නට යෙදුණු ආගමික වාදයෙන් සිංහල බෞද්ධ පක්ෂා ජයගුහණය කිරීම තවත් වැදගත් කරුණක් විය. බෞද්ධ පක්ෂයේ ජය තහවරු කළ යථෝක්ත බද්දේගම වාදයේ පිටපත් පුථම වරට මුදුණය කිරීම සඳහා බාරදී ඇත්තේ ලංකොපකාර බෞද්ධ මුදුණාලයට ය. ඒ අනුව මෙම වාදයේ 1, 2, 3 කාණ්ඩවල පිටු 25 බැගින් පිටපත් 3004 ක් ලංකොපකාර බෞද්ධ මුදුණාලයේ සැත.44 මෙය ලංකොපකාර මෙදේධ මුදුණාලයේ පැවති පුශස්ත තත්වයට හොඳ උදාහරණයකි.

මේ වන විට ගුණානන්ද හිමියන් තමන්ගේ අනුශාසකත්වය යටතේ පැවතුණු කොටහේතේ මුදුණාලය නැතහොත් සර්වඥශාසනභිවෘද්ධ දායක ධම්ම මුදුණාලය හා තවත් සෙසු බෞද්ධ මුදුණාල පැවතියත් යථෝක්ත බද්දේගම වාදයේ පිටපත් මුදුණාය කිරීම සඳහා මෙම මුදුණාලය වෙත පැවරීම පිටුපස තවත් වැදගත් කරුණක් ඇති බව පෙනීයයි. උන්වහන්සේ පුමුඛ බෞද්ධ මුදුණාලයට ලබාදී ඇත්තේ එහි සවිකොට ඇති මුදුණ යන්නු සියල්ල ම පාහේ එංගලන්තයෙන් ගෙන්වන ලද තත්කාලීනව උසස් යුරෝපීය තාකෂණයෙන් යුක්ත ඒවා වූ බැවිනි. ඒ අනුව ලංකොපකාර මුදුණාලයේ මුදුණ

කටයුතු එවකට සෙසු මුදුණාල අභිබවා උසස් මට්ටමක පැවති බව තවදුරටත් තහවුරු කරගත හැකිය.

ඉහත සඳහන් බද්දේගම වාදයේ පිටපත්වලට අමතරව බෞද්ධාගමික ධම් පතිකා පමණක් 39665 ක් මෙම මුදුණාලයේ මුදුණය කොට ඇත. 45 තවද අකුරොච්චාරණයට සුදුසු පාලි වියරණ ගුන්ථ කීපයක් හා බෞද්ධ පකුස විසින් කිස්තියානි මිෂනාර් වාහපාරයට එරෙහිව පවත්වා ගෙන ගිය මුල් පෙළේ පුවත්පත් සහරාවන් ද මෙහි මුදුණය කොට පුසිද්ධ කරවා ඇත. ඒවායේ නම්, කාණ්ඩ සහ පිටපත් ගණන පහත දැක්වේ.

| නම               | කාණ්ඩ      | පිටපත් ගණන |
|------------------|------------|------------|
| සුදර්ශනය         | 1-12       | 15,240     |
| ආගම පරීක්ෂාව     | =          | 2,136      |
| බෞද්ධවාග්සාරේ    | 35 - 175,4 | 1,136      |
| සුමතිස ංගුහය     | 1-3        | 2,355      |
| ලබ්ධිතුලාව       | 1-3        | 1,946      |
| දේවයක්ෂ පරීක්ෂාව |            | 1,435      |

#### අක්ෂරෝච්චාරණයට උපකාර පොත්

| නම         | පිටපත් ගණන   |
|------------|--------------|
| වණිණ රීතිය | 2,215        |
| වණී පුශ්නය | $4,515^{46}$ |

පූර්වෝක්ත සටහනේ එත සුදර්ශනය, ආගම පරීකෂාව, බෞද්ධවාග්සාරය, සුමතිසංගුහය හා ලබ්ධිතුලාව යන පුවත්පත් සහරා මහින් එවකට බෞද්ධ පකුෂය විසින් කිුස්තියානි මිෂනාරි වාහපාරයට බලවත් පුහාරයක් එල්ල කොට ඇත.

# ලංකොපකාර බෞද්ධ මුදුණාලයේ පරිහානිය

ගාලු දිසාවේ ගිහිපැවිදි පඩිවරුන්ගේ පුරෝගාමිත්වයෙන් පුථම බෞද්ධ මුදුණාලය වූ ලංකොපකාරය පිහිටුවනු ලැබුවත් එය දිගුකලක් පවත්වාගෙන නොහැකි වූ බව පෙනේ. එයට හේතු වූයේ එහි සමාරම්භය තුළ ම පරිහානිය සිදු වූ බැවිනි. බුලත්ගම ධම්මාලංකාර නාහිමියන් පුමුඛ මෙහි සංවිධායකවරුන් විසින් මුදුණාලය පුතිසංවිධානය කිරීම සඳහා බුරුම රජතුමාගෙන් මුදල් ආධාර ඉල්ලීමට තරම් පෙළඹී තිබීම එම මුදුණාලයේ පරිහාණිය සමාරම්භයේ දීම සිදු වූ බවට හොඳ

ලංකොපනාරනම් මුදුාසන්නුය. **ගාල්ලේ පිහිටුවනලද ලංකොපනාර** නම් මුදුසන් හුඉස් මුදුං නණස කර ණලද පොන්පන් වේ අවුරුදු තකන ට හතයාට පමණ ඉතව බොහෝ සේව ලංකාවේ පහළව තිබුන නමු ත්දුන් එහාතාර නැතිව් ඒ සන්නු **සාලාව** විසනලද්දුක් වෙන් නො තොත් ඒ සන්වුස පවත්වන පුඛාන යන්ගේ වසාවූහංගනවාදි යම් නිසි තෙතුවනින්වූ පසුබැසිමයා මෙන් ජ නයාට හැගිතිබෙන්නා--එඉස් පච ත්නා කල්හි ඒ සන්වුය තබන්ට අ රමන ෙනාට උත්සාහ ගෙනේ නෙගර වූ භාථිතීරයන් වනන්ගේ විසින් ඛුරුම මහරජානාන්ට එය භාරගෙණ බුඩු ගබ<sup>ම</sup>් පොත් අව්වූගස්වා සුලභ කර ණලෙස සා සුවන්න කාට පාලි සහෙද ශයන් උගුතෙන් ලවා ලියවා යවා එ ය මහරජානන්ට ඔර්පුකලායින් පසු ඒ මහරජනෙමන්ගේ විසදුමෙන් ලං **කාවී**පයෙහි ඒ යන්තුාලය පවන්වමී ත් බුඩාගමේ පොත් අච්චුගසමා රට වසුලභනරන්ව භාරගනතාසසි සැ ලයි—එසේත් තවම එස පවත්වන විධිය නිසමකර එවු සැවිසක් ද නග න්ට නැ-එහි කටිසුතු කිරීමට සැරුමු ගිනි කෙනෙක් දෙදෙනෙක් පමණ නිසමකොට ඔවුන් අතට එවන මුද ල එවා සහපත් විධිසනින් එස කර න්ට සැලැස්සුවොත් ලොකසට අපු මාණ වැඩ සිදුවේසයි හනිමු

සාධකයකි. ඒ බව 1873 ජුනි මස 15 දින **සමයසංගුහයේ** පළ වූ පහත දැක්වෙන නිවේදනයෙන් තහවුරු වේ.

මෙම මුදුණාලය පරිභාතියට ලක් වූ වර්ෂය පිළිබඳව කරුණු පරීක්ෂා කිරීමේ දී යථෝක්ත තිවේදනය දැක්වෙන සමයසංග්‍රගය පළකරන ලද 1873 වර්ෂය වැඳගත්කමක් දරයි. එම තිවේදනයේ පටත් ලංකොපකාර මුදුණාලයේ පරිභාතිය සිදු වූ වර්ෂය දක්වා ඇති කාල සීමාව පුතිලෝම වශයෙන් ගණනය කිරීමේ දී මෙහි පරිභාතිය සිදු වී ඇත්තේ මුදුණාලයේ ආරම්භක වර්ෂය වන 1862 සිට ඉදිරියට වසර හතරක් හෝ පහක් ඉකුත්වීමේ පසුව බව අනුමාන කළ හැකිය. මේ අනුව පුථම බෞද්ධ මුදුණාලයේ පරිභාතිය සිදුවුයේ 1866 හෝ 1867 වර්ෂයෙහි බව තිගමනය කළ හැකිය.

යට සඳහන් පරිදි මුදුණාලයේ සිදු වූ පරිහාතියට හේතු කීපයක් බලපා ඇති බව පෙනී යයි. ලංකොපකාර අච්චුකන්තෝරු සංගමයේ පාලක මණ්ඩලය විසින් 1864 අගෝස්තු මාසයේ දි මේ මුදුණාලය බුද්ධශාසනෝපකාර වශයෙන් ඉදිරියට පවත්වා ගෙන යෑම සඳහා ගත්තා ලද තීරණය මෙහි පරිහාතිය කෙරෙහි බලපාන ලද පුධාන හේතුවක් වූ බව පෙනේ. එකී තීරණයට අනුව ලංකොපකාර මුදුණාලය ආරම්භ කිරීම සඳහා පුථමයෙන් මුදල් යොදවන ලද මුල් හවුල්කාර සාමාජිකයෝ කීපදෙනෙකු මුදුණාලය බුද්ධශාසනෝපකාර වශයෙන් හෙවත් පිං පිණිස ඉදිරියට පවත්වා ගෙන යාමේ පරමාර්ථයෙන් තමන් සතු එහි අයිතිනේ නිදහස් වීම සඳහා තමතමන් විසින් දෙන ලද මූලාමය ආධාරයන් ආපසු ලබාගත්හ. එය ලංකොපකාර මුදුණාලය මගින් පුකාශයට පත්කරන ලද, මෙහි කලින් සඳහන් වූ ගිණුම් වාර්තාවෙන් අනාවරණය වේ. ලංකොපකාර මුදුණාලයේ මුල් හවුල් කරුවන්ගෙන් ඇතැම් දෙනෙකු මුදල් ආපසු ලබා ගැනීමට පෙළඹුණේ ඇයි ද යන්න පිළිබඳව පැහැදිලි පිළිතුරක් එකී ලේඛනයේ සඳහන්ව නැත. එම ලේඛනයේ අදාල කොටස පහත දැක්වේ.

තව ද . ලංග තාප දෙනද ද වී වූ තත් නොදැමේ තව සුතු තලම තාදිය සෝදිසින් දීම වන් නෝ දැමට රැස්වූ මුල් දය තමරු වැඩිදෙනා මෙනස් සානමරුවන් තරණ ලද්දේ සත් මාසේ නාම්යේ දීම තත් නෝ දැවට රැස්වූ මුල් දය තවරු වැඩිදෙනා මෙනස් සානමරුවන් තරණ ලද්දේ තම තුරුවන් තම තමන්විසින් දුන්මු දලාදිය කිරීමෙ තව ද . ලංග තාප රණම දමාදර පත් වැඩි වෙල දිය කිරීමෙ

න් රිපන් පුරෙස්න විල්ක් ආරේෂ නාරුමේ වී සදවට පැ නී නරවීන් ඇදන් ඉහසින් මෙම එනතුරා කිසි පුළුදෑදන . ක් දිදිල් ඉගන වාදහස් වුනාල නව දේදෙනෙන් ඔවුන් යන් ඉතාගන් ඉහසින්ද අඟම දිඩුනු වට යන නමනම . ඉතා දමාද ඉගන් දිදිල් නාර ඉතා ගෙන දසුවී කි යක් කොකර හෙසන්ද ආගම ද්වූණු වට යන සමණම න්ගේ දුරෝ ද කයන් සලකා දුන් දුදලට වඩා දින්දිනි ස වැඩි නරම මුදල ජ ලැබ් හි ඉබන ඉහසින්ද එපන් ශා යනාවාර මටාමගේ නවසන් කටසුතු දකාව කෞරණ අතසන්ද එ පින් මුදල් වැඩි ගන සත සත හරම Seci ජනයක් යම කලක ඉපදුගේ විනම් වී පුලෙදුව නය වි ව ගාසනක අපට ගනලදා කොවන ගෙයින්ද ශාස · නාර කාරය උන්ය මහරජ ඇමති ආදි දුන් කාමී ඉඩාවන් කයන් ගෙන් ලැබ් තිබෙන මුදල්වලට අප අප හෝ මුල් වුදලෙන් ගම පැමසට පුයන්න කරමය වුදල් .ගතතන් මේ මේ තරවටදී තොතෙනස් එන් කෙනෙන තුගෙන් දවුංචි දෙකට අවු නොකෙ. වදි කත්තෝරු ව විච්යාසනිත අප පියථ දෙකාවිසින් ශායනේද තා රවසමයන් පවතින්ට අපේ අපිති තම දුංකර දමා දින ටම හැබීම පුතුගොසින්ද එයේ කරමුල නිසා දිරුස්වු '·ල·කෙතාර' කන්නෝරු සමා ගමේද එම කාම්වි සේද වැඩි දෙනාගේ පුකාන කැලැන්නෙන් ඔදුම න

එම ස් නිසම්කරගත්මලය වැමිලද අතත් පමුංචිදෙන බැතින්ද එන් කෙනෙකුණේ අසින් පමුංචි දන සමද තම කෙනෙක් පමුංචි පනත්ද නව නෙනෙක් පමුංචිද නත් ද බැතින් නිසම කරණ ලද දෙර එනිසමය ලෙසමුදුංක තයන්න සැලාවේ මුලපටන් පින්මුදල් මුලන්තම නෙරු න්විතන්මේ සතු මැතියෙන් භාරගෙනස් එක් දේ ල්වා කුබදුර සතු විය පවතැදිලෙන ලේ න් ලේකානිස් දේ ල්වා මන වම්පාගෙන් කුපිනන්ස් පිට දෙසක්වරු 10 දෙනෙක ක් මුදිල්ගෙන බද ගස් මුනුණ නව දෙදෙනෙක් පමුන් කේ පුමාද ලෙන් මුදල් භාර නො ගෙන පසුමි කි බෙන වුදුවු. (48)

මෙසේ ඇතැම් හවුල්කරුවන් විසින් ආපසු ලබා ගන්නා ලද මුළු මුදලේ වටිනාකම පවුම් 124 ක් හා සිලිං 10 විය.<sup>49</sup> එම මුදල් ආපසු ලබාගෙන ඇත්තේ තත් මුදුණාලයේ පරිහානියට සුළු කලකට පෙරාතුව ය. එනම් 1865 වසරේ දී ය.<sup>50</sup> මේ අයුරින් ලංකොපකාර මුදුණාලය ආරම්භ කිරීම සඳහා පුථමවරට මුදල් ආධාර ලබාදුන් මුල් හවුල්කාර දායකයන් විසින් එම මුදල් ආපසු ලබාගැනීම මූලාමය වශයෙන් ලංකොපකාර මුදුණාලයට දරාගත නොහැකි තත්වයක් වූ බවට සැක නැත. මෙහිදී මුදල් පමණක් නොව ඔවුන් ගේ සහයෝගය නොලැබීයාම ද මුදුණාලයේ පරිහාණිය කෙරෙහි බොහෝදුරට හේතුවන්නට ඇත.

එම අවධියේ දී යට සදහන් කළ ආකාරයට ගිහි පැවිදි පඩිවරු කීපදෙනෙක් විසින් කොළඹ පුදේශයේ තවත් බෞද්ධ මුදුණාල කීපයක් පිහිටුවීම ලංකොපකාර මුදුණාලයේ පරිහානිය කෙරෙහි බලපැ තවත් වැදගත් සාධකයක් හැටියට පෙන්වාදිය හැකිය. එබඳු මුදුණාල අතර මොහොට්ටිවත්තේ ගුණාතන්ද නාහිමියන් විසින් කොටහේන පිහිටුවන ලද සර්වඥශාසනාභිවෘර්ධි දායක ධම්ම මුදුණාලයක්, වලානේ සිද්ධාර්ථ නාහිමිපාණන් හා බටුවන්තුඩාවේ පඩිතුමාගේ අනුශාසන මත පිහිටුවනු ලැබූ ලක්මිණිපහන හා ලංකාභිනවවිශු7ත යන මුදුණාලත් පුමුඛස්ථානයක් ගෙන ඇත.

බොහෝ විට මෙම මුදුණාල පිහිටුවා ඇත්තේ ලංකොපකාර මුදුණාලය ආරම්භ කරන ලද වර්ෂයෙහි අවසාන මාස දෙක, තුන ඇතුළ දී ය. මෙම බෞද්ධ මුදුණාල පිහිටුවීම සඳහා පුරෝගාමී වූ යථෝක්ත පඩිවරු සියලු දෙනා ම පාහේ එවකට බෞද්ධ පුබෝධයේ උද්ධීපනයක් ඇති කිරීම සදහා පුමුඛත්වයක් ගෙන කිුිිියාකළ අය වූහ. ඒ අනුව බෞද්ධයන්ගේ පුථම නිල මුදුණාලය වූ ලංකොපකාරය ඇරඹීමට සමගාමීව මෙම පඩිවරු කොළඹ පුදේශයේ පූර්වෝක්ත මුදුණාල පිහිටුවීම සදහා අවශා කටයුතු සම්පාදනය කරමින් සිටි බවක් පෙනීයයි.

ගුණානන්ද නාහිමියන් පුමුඛ බෞද්ධ සංවිධානය විසින් කොටහේතේ බෞද්ධ මුදුණාලය ඇරඹීම සඳහා කෝට්ටේ චර්ච් මිෂනාරි සංගමයේ ගල් අච්චු යන්නුය මිලයට ගෙන ඇත්තේ 1855 දී ය.51 වලාතේ සිද්ධාර්ථ නාහිමියන් විසින් මාලිගාකන්දේ ලංකාභිනවවිශුත මුදුණාලය පිහිටුවීම සඳහා ගිහිපැවිදි සමූහයකගේ සහභාගිත්වයෙන් පුථමවරට මූලික සාකච්ඡාවක් පවත්වා ඇත්තේ 1860 දී ය.<sup>52</sup> ඒ අනුව බෞද්ධ මුදුණාල පිහිටුවීමේ දී ගිහි පැවිදි බෞද්ධයන් අතර එම අවධියේ දී කිසියම් තරභයක් පැවති බව පෙනේ. ඇතැම් විට මෙම තරහය එවක පැවති කුලගැටුම හා නිකාය භේදාදිය මුල්කරගෙන ඇති වූවක් විය හැකිය. දෙවෙනිවර ලංකොපකාර බෞද්ධ මුදුණාලය පිහිටුවීමෙන් පසු එමගින් පුථම වරට පුකාශයට පත්කළ ලංකාලෝක පුවත්පත, ලක්මිණිපහන් කතුතුමා විසින් විවේචනය කර තිබීම ගිහි පැවිදි බෞද්ධයන් අතර පැවති මෙම තරහය පිළිබඳව දැක්විය හැකි කදිම නිදසුනකි.

> ...ල∘කොලෝකය නමින් කුඩා පතුයක් අච්චූ ගසමින් පුධාන වසයෙන් ගාල්ල සහිත මුළු ලංකාවටම නගා දී

තිබේ. ඒ පතු කතීෘ තමාගේ පත මහින් ලංකාවේ වසන ඉතා උගත් උසස් පන්තියේ පණ්ඩිතයන්ට ගරහන්ට පටන් ගෙන... පහන් සදරැස පළකරන පණ්ඩිත කතීෘ තුමන්ට තිකරුනේ පිරිහෙඑවේය... බටුවන්තුඩාවේ පඩිතුමාට ද ගරහන අටියෙන්... පඩිතුමා විත් ලග නැති උසස් ස්ථව්ර කෙනෙකුට පිස්සෝය කියා අඑත වචනයක් කීවායැයි කිපී පඩිතුමාගේ ආචාර කෙනෙක් තරමට මුරන්ඩු හිතකින් පැන... පඩිතුමා එකම ස්ථව්ර කෙනෙක් අරඹයා පිස්සෝය කියා වාවහාර නොකරණවා අපට සත්තයි පඩිතුමා එසේ කීවානම් ලකෙලින්කරුට උගත් ස්ථව්ර වූ... පිස්සාට සහ ඒ තුනටියේ එල්ලී යන කතීෘ සහිත ඒ මල්ලේ පොල් කැ අනුවණ සියුළු පස්සන්ටම විය යුතුයි...<sup>53</sup>

යථොක්ත බෞද්ධ මුදුණාලවල බිහිවීම ලංකොපකාර මුදුණාලයේ පරිහාතියට බෙහෙවින් උපස්තම්භක වී තිබෙන බව ඉහත සදහන් විස්තරයෙන් පැහැදිලි වනු ඇත. ලංකොපකාර අච්චුකන්තෝරු සංගමයේ ඇතැම් සාමාජිකයන් අතර පැවැති අසමගිතාව ද එහි පරිහාතිය කෙරෙහි තදින් බලපෑ තවත් වැදගත් හේතුවක් වූ බව ඉහතින් ද සදහන් කළෙමි. ලංකොපකාර මුදුණාලය පිහිටුවීම සදහා පුරෝගාමී වූ බුලත්ගම ධම්මාලංකාර සිරිසුමනකිස්ස තාහිමියන් විසින් දොඩන්දූවේ පියරතන තිස්ස හිමියන් වෙත යවන ලද ලිපියක මේ කාරණය තහවුරු කරන තවත් සාක්ෂියක් ඇත. එයෙ මෙසේ ය.

...කන්තෝරුවේ බඩු බාහිරාදි වැඩපල කිසි ඌණතියක් නැතිව සම්පූර්ණයෙන් කරන්ට නියම කර එවුවා පමණකුත් නොව උන්නැහෙලාගේ ගම්බිම් විකුණලාවත් කන්තෝරුව නොවැටී අාගම නිසා දිවුනු කරවන්ට අාධාර කරන හැටි ලියා එවා තිබෙනවා... ඒවා එහෙම නුමුත් මෙහේ බැඳී සිටින කම නැති අය වගයක්ගේ බේරීමක් නැති එක කන්තෝරුවේ වැඩ හරි හැටින්ට බාධාවක ඒ නම් අඑත්ගම නොතාරිස් විසින් කොස්ගොඩ දුටුවේ නැති මිනිහෙකුත්, තෙල්වත්තේ මිනිහෙකුත් බැන්ද දී ඒකේ බේරීමක් ඒකර වැදගත් ඇත්තෝ නොසිතා සිටිනවා වරදයි...54

මේ අනුව ලංකොපකර බෞද්ධ මුදුණාලයේ පරිහානිය කෙරෙහි අවසාන වශයෙන් ඉහත දක්වන ලද කරුණු හේතු සාධක වී ඇති බව නිගමනය කළ හැකිය.

#### ලංකොපකාර බෞද්ධ මුදුණාලයේ දෙවනවර ආරම්භය

ලංකොපකාර බෞද්ධ මුදුණාලය පිහිටුවා එහි සමාරම්භක වර්ෂය තුළ දී ම පරිහානිය කරා ලභා වූවත් යළිත් එය පුනරුත්ථාපනය කිරීම සඳහා කියාකර ඇති බවට ද තොරතුරු ලැබී ඇත. දෙවන වරට මේ මුදුණාලය පිහිටුවා ඇත්තේ 1886 අගෝස්තු මාසයේ ගාල්ලේ දන්ගෙදර වීදියේ අංක 369 දරන ස්ථානයේය. 55 දෙවනවර ආරම්භ කරන ලද මෙම මුදුණාලය මහින් සිංහල බෞද්ධයන්ට අයත් පැරණිම පුවත්පත වූ ලංකාලෝකය ඒ නමින්ම මෙහි නැවත මුදුණය ආරම්භ කර ඇත. 56 එය ලංකාලෝක පුවත්පතේ ද දෙවනවර ආරම්භය ලෙස සැලකිය හැකිය.

බෞද්ධයන්ට අයත් පුථම පුවත්පත වූ **ලංකාලෝකය** දෙවනවරට ආරම්භ කරනලද ලංකොපකාර මුදුණාලයේ මුදුණය කිරිමේ සිද්ධිය මේ පුවත්පත පළමුවරට මුදුණය කරන ලද මුදුණාලය කුමක්ද යන්න පිළිබඳව මෙතෙක් පැවති ගැටඑවට නිශ්චිත වශයෙන් පිළිතුරු ලැබෙන්නක් ලෙස සදහන් කළ හැකිය. බොහෝ විද්වතුන් විසින් මේ පුවත්පත පළමුවරට මුදුණය කරන ලද්දේ බෞද්ධයන්ට අයත් පුථම මුදුණාලය වන ලංකොපකාර මුදුණාලයේ යැයි පිළිගෙන ඇති හෙයිනි. ලංකාලෝකය පුථමවරට මුදුණය කරනලද ස්ථානය ලංකොපකාර මුදුණාලය නොවන බවට මෙතෙක් හමුවී ඇති වැදගත්ම සාක්ෂිය වන්නේ ලංකොපකාර මුදුණාලය පෙරාතුව **ලංකාලෝකය** ගාල්ලේ කොටුවේ චර්ච් වීදියේ අංක 02 දරන ස්ථානයේ පිහිටුවා තිබූ ලංකාලෝක මුදුණාලයේ මුදුණය කොට තිබීමයි. ලංකාලෝක පුවත්පත මුල්වරට ලංකොපකාර මුදුණාලයේ මුදුණය කිරීමක් සිදුවූවානම් එහි නම අතිවාර්යයෙන් ම ලංකොපකාර මුදුණාලයේ මුදුණය කරන ලද යථෝක්ත බෞද්ධ පුකාශන නාමාවලියට ඇතුළත් කිරීමට හොඳට ම ඉඩ පුස්තා තිබුණි. එහි කිසිදු සඳහනක් නොකොට තිබීමෙන් නිගමනය කළ හැකිවන්නේ පුථම ලංකාලෝක පුවත්පත ලංකොපකාර මුදුණාලයේ නොව වෙනත් මුදුණාලයක මුදුණය කර ඇති බවකි. එනම් ගාල්ලේ කොටුවේ පිහිටුවා තිබූ ලංකාලෝක මුදුණාලයේ බවයි.

මේ අයුරින් බෞද්ධයන් සතු පුථම බෞද්ධ මුදුණාලය වූ ලංකොපකාර මුදුණාලය පිහිටුවීමෙන් පසු එය පූර්වාදර්ශ කොට ගෙන දහනවවන සියවසේ දෙවන භාගයේ දී ඉහත සදහන් සෙසු මුදුණාලවලට අමතරව තවත් බෞද්ධ මුදුණාල කීපයක් ආරම්භ කර ඇති බව පෙනේ. ඒවා අතර සුරතුර හා සඳරාස (පරමවිඥාර්ථ බෞද්ධ මුදුණාලය) යන මුදුණාල පුධාන තැනක් ගෙන ඇත. මේ සියඑ බෞද්ධ මුදුණාල මහින් එවකට කිස්තියාති මිෂනාරි වාාපාරයට පිළිතුරු වශයෙන් පුකට පුවත්පත් සගරා විශාල සංඛාාවක් මුදුණය කරන ලද බව පෙනේ. එම පුවත්පත් සහරා අතර කිස්තියානිවාදමර්ධනය (1862), සුදර්ශනය (1862), සරාථ්පදිපිකාව (1863), බෞද්ධවාග්සාරය (1863), සමාස්දර්ශණය (1863), ලබ්ධ්තුලාව (1864), සුමතිසංගුහය (1867), සතාපමාර්ගය (1867), සද්ධම්සංගුහය (1867), විභජ්ජවාදය (1872), සතාපසමුවිවාය (1867), සමයසංගුහය (1873), සරසවිසඳරාය (1880), කිස්තියානි විඝාතනිය (1882) හා සතාපසමය දර්ශණය (1884) යනාදිය පුමුඛස්ථානයක් ගතී.

#### නිගමනය

මේ සියඑ කරුණු විශ්ලේෂණය කිරීම මහින් බෞද්ධයන් සතු පුථම බෞද්ධ මුදුණාලය වූ ලංකොපකාර මුදුණාලයේ ආරම්භක වර්ෂය පිළිබඳවත්, පුථම බෞද්ධ පුවත්පත වූ ලංකාලෝකය මුදුණය කරන ලද ස්ථානය කුමක් ද යන්න පිළිබඳවත් මෙතෙක් නිශ්චිත වශයෙන් නොවිසදී පැවතුන ගැටඑවට පිළිතුරක් ලබාදීම සඳහා මෙම අධාායනයේ දී මා වෙත ලැබුණු මූලාශු පදනම් කරගනිමින් උත්සාහයක් ගන්නා ලදී. ඒ අනුව බෞද්ධයන්ට අයත් පුථම මුදුණාලය වූ ලංකොපකාර මුදුණාලය 1862 ඔක්තෝම්බර් මාසයේ ආරම්භ කරන ලද අතර, 1864 දෙසැම්බර් මාසය දක්වා අනුකුමයෙන් මෙය ඉතාමත් දියුණු මට්ටමක පැවති 1866/1867 වර්ෂයෙහි පරිහානියට පත්ව ඇත. යථෝක්ත මුදුණාලය යළිත් 1886 වසරෙහි පුනරුත්තාපනය සිදු කොට ඇත. තවද සිංහල බෞද්ධයන් සතු පුථම බෞද්ධ පුවත්පත වූ **ලංකාලෝක**ය අතිවාර්යෙන් ම පුථම වරට මුදුණය කිරීමක් සිදුවී ඇත්තේ ගාල්ලේ ලංකොපකාර බෞද්ධ මුදුණාලයේ නොව ගාල්ලේ කොටුවේ චර්ච් වීදියේ පිහිටුවා තිබූ ලංකාලෝක නම් වෙනත් මුදුණාලයක බව මෙනයින් නිගමනය කළ හැකිය.

#### සටහන්

- 1. Murdoch, John and Nicholson James, Classified Catalogue of Printed Tracts Book in Sinhalese.
- 2. Ibid, p. 11
- 3. Ibid, p. 17
- 4. Ibid, p. 18
- 5. Ibid, p. 18
- 6. Ibid, p. 18
- 7. Ibid, p. 15

- 8. කාරියවසම්, තිස්ස "මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානන්ද හිම්පාණෝ පසුබිම සහ කාර්ය සාධනය" **මොහොට්ට්වත්තේ ශු ගුණානන්ද සමරුකලාපය**. තිස්ස කාරියවසම් සහ පුණිත් අභයසුන්දර සංස්කරණය, මහරගම, 1990, 193 පිටුව.
- 9. ශී ලංකා ජාතික ලේඛනාගාරය, 5/63/152(5)
- 10. පුඳොශේඛර හිමි, කලුකොදයාවේ, **සිංහල පුවත්පත් සගරා ඉතිහාසය**, 1832–1887, පුථම කාණ්ඩය, කොළඹ, 1965, 3 පිටුව.
- 11. De Silva, Harischandra, Printing and Publishing in Ceylon, Colombo, 1972, p. 27.
- 12. ලංකොපකාර බෞද්ධ මුදුණාලය වෙනුවෙන් පුකාශයට පමුණුවන ලද දැන්වීම් පනුය පමණක්ක කළුකොදයාවේ පුඥාශේඛර නාහිමියන් සිය පුවත්පත් සහරා ඉතිහාසයේ පුථම කාණ්ඩයේ පළ කොට ඇත. මෙහි අයවැය ලේඛන වාර්තාව නිකුත්කොට ඇත්තේ 1862-1865 දක්වා ඇති වුම් සඳහා පමණි.
- 13. ගාල්ලේ ලංකොපකාර නම් අච්චුකන්තෝරුව වෙනුවෙන් දැන්වීම, ගාල්ල, 1865, 1-2 පිටු.
- 14. Paranavitana, K. D. Scholor monks of the 19th century and the trasic transfromation of Ven. Kapugama Dhammakkhandha thero, *JRASSL*, *NS* Vol. xxviii, 1983-1984, pp. 123-164.
- 15. ගාල්ලේ ලංකොපකාර නම් අච්චුකන්තෝරුව වෙනුවෙන් දැන්වීම, 2-3 පිටු.
- 16. එම. 8 පිටුව
- 17. Kariyawasam, Tissa, Religious Activities and Development of new Poetical Tradition in Sinhalese, 1851-1906 (unpublished Ph.D Thesis) University of London, 1973, p. 196.
- 18. පරණවිතාන, කේ. ඩී., ලංකාලෝකය පුථම සිංහල පුවෘත්ති පනුය, **පකාශන සංගුගය**. කොළඹ, 1976, 2-3 පිටු.
- 19. ලංකාලෝක පුවත්පතේ සොයාගත් මෙම පැරණීම පිටපතේ ඡායා පිටපතක් රාජාා ලේඛනාගාරයේ ඇත.
- 20. පරණවිතාන. කේ. ඩී., පුකාශන සංගුහය 1976, 2 පිටුව.
- 21. Murdoch, John and Nicholson, James, Classified catalogue of Printed Tracts Books in Sinhalese, p. 48
- 22. බුද්ධදත්ත හිමි පොල්වත්තේ, **සම්පාතීතයෙහි බෞද්ධවායෂියෝ**. අම්බලන්ගොඩ, 1950, 12 පිටුව.
- 23. විමලරත්ත, කේ. ඩි. ජී., **ශුී ලංකාවේ බෞද්ධ පුනරුද**ය. මහරගම, 1985, 12 පිටුව.
- 24. Malagadoda, Kithsiri, *Buddhism in Sinhalese Society*, 1750-1900, University of California, 1975, p. 219.
- 25. කාරියවසම්, තිස්ස, 1990, 194 පිටුව
- 26. ගාල්ලේ ලංකොපකාර නම් අච්චුකන්තෝරුව වෙනුවෙන් දැන්වීම, 9 පිටුව.
- 27. එම 9 පිටුව
- 28. එම 10 පිටුව
- 29. එම 17 පිටුව
- 30. එම 9-13 පිටුව
- 31. එම 9 පිටුව

- 32. එම 1 පිටුව
- 33. එම 5 පිටුව
- 34. පුඥාශේඛර හිමි, කලුකොදයාවේ, **සිංහල පුවත්පත් සඟරා ඉතිහාසය**, 1832–1887, පුථම කාණ්ඩය, 91 පිටුව.
- 35. ගාල්ලේ ලංකොපකාරනම් අච්චුකන්තෝරුව වෙනුවෙන් දැන්වීම, 11 පිටුව.
- 36. **සංශරාජසාධුවරියාව**, හේත්පිටගෙදර පියනත්ද හිමි, සංස්කරණය කොළඹ, 1954, 10–14 පිටු.
- 37. එම. 14-16 පිටු
- 38. එම, 16 පිටුව
- 39. විජයවර්ධන හේමපාල. පී. මීගස්කුඹුර, පී. බී. **සියම්-ශුී ලංකා ආගමික සම්බන්ධතා (18 වන සියවස)**, කොළඹ, 1993, 112–113 පිටු.
- 40. ගාල්ලේ ලංකොපකාර නම් අච්චුකන්තෝරුව වෙනුවෙන් දන්වීම, 6 පිටුව
- 41. බුලත්ගම සිරිසුමනතිස්ස නාහිමියන් සහ සියම් රජතුමා අතර හුවමාරු වූ ලිපි කීපයක් හා රජතුමා විසින් නාහිමියන්ට පරිතාාග කරන ලද ධම් ගුන්ථ ඇතුළු තෑගි භාණ්ඩ රැ සක් ගාල්ලේ පරමානන්ද විහාරස්ථානයේ ඇත.
- 42. ගාල්ලේ ලංකොපකාර නම් අච්චුකන්තෝරුව වෙනුවෙන් දැන්වීම, 14-15 පිටු.
- 43. එම, 15 පිටුව.
- 44. එම, 17 පිටුව.
- 45. එම, 06 පිටුව.
- 46. එම, 16-17 පිටු.
- 47. සමයසංගුහය, 1973 ජූති 15
- 48. ගාල්ලේ ලංකොපකාර නම් අච්චුකන්තෝරුව වෙනුවෙන් දන්වීම, 6-7 පිටු.
- 49. එම, 16 පිටුව.
- 50. එම, 15 පිටුව.
- (51) Murdoch, John and Nicholson, James Classified Catalogue of Printed Tracts Books in Sinhalese, p. 49.
- (52) **ලක්මිණිපහන**, 1882 සැප්තැම්බර් 2
- (53) **ලක්මිණිපහන**, 1887 අගෝස්තු 6
- (54) ධර්මසේන හිමි, දොඩන්දූවේ "ගුණානන්ද හිමිපාණන්ගේ ශාසනික ජීවිතය 1823.02.10 සිට 1890.09.21" **මොහොට්ට්වත්තේ ශු ගුණානන්ද සමරු කලාපය**, මහරගම, 1990, 25 පිටුව.
- (55) **ලංකාලෝකය** 1886 අගෝස්තු 04
- (56) එම.

# **APPENDICES**

#### I

## ŚĀSANŌPAKĀRA SAŅGRAHA VASTU OF THE VIMĀNA VASTU PRAKARANAYA - c. 1770

The stories of Divine Mansions or *Vimāna Vastu Prakaranaya* is a work by Ven. Gemmullē Ratanapala, one of the monks who belonged to the school of Ven. Vëlivita Saraṇaṇkara Sangharāja. It was composed c. 1770 during the reign of king Kīrti Śrī Rājasinha (1747-82).

The author has devoted his last chapter to a historical treatise containing a summary of events took place since the advent of Buddhism in Sri Lanka and a reliable account of the decline of Buddhism and efforts made between the reigns of Rajasinha II (1635-87) Sri Vijaya Rājasinha (1739-47) to resucitate it. Special attention has been paid to elaborate contributions made by Vëlivita Saraṇaṇkara Sangharāja and king Kīrti Śrī Rājasinha in this worthy cause.

An abstract of this treatise is included in the opening page of the translation of Syama Varnnanava by P. E. Pieris appears pages.... of this Special Number. The Sinhala text printed here is a copy of the document No. 5/63/86(7) preserved in the National Archives. It is being published with courtesy of the Director, National Archives of Sri Lanka.

## නමොබුදධාය

- මේ එඑැ විමානවසතුපුකරණයෙහි සිංහල භාෂා කතුැන් විසින් සහුහ කරනලද ශාසනොපකාර සහුහ වසතු නම්කවර යත්-

පුරාතන පටන් මූල භාෂායයි කියන ලද පාලි අත්ථි වශයෙන් පැවත ආවාවූ මේ විමානවස්තුපුකරණයෙහි සප්ත මහා වශීයට අන්තර්ගත වූ කථා වසතුන් පාලිය හැර වචනාත්ථ පමනක් ගෙන එඑැ බසට නගා පුකාසකොට දක්වා ඊට අනතුරුව මෑත භාගයෙහි පසුබට වූ ලක්දිව ශාසනය නැවත නිම්මලව දීප්තිමත් වූ බව ද ධමම්ය වූ පරිද්දෙන් පිලිපදනා මහොතමයන්ගේ ගුන කීර්තිය හිරු සඳු සේ දසදිග පුසිද්ධ වීමෙන් ඓහලෞකිකාහිවෘද්ධි වධ්නයට කාරණා වන බව ද පුකාස කොට දක්වන පිණිස මේ එඑෑ විමානවසතුපුකරණය මුලම දැක්විය යුතු වූ සඳානිම්හත කතීාරං පරිමාණං පුයෝජනං යන පස් අරේ්යන් මෙහිම සහුහිත වන බැවින් මේ විමානවසතුපුකරණයට ම අන්තගීත කොට ශාසනෝපකාර සහුහ නම් වූ වසතු සංගුහයෙක් අප විසින් සහුහ කරන ලදුව පුකාස කොට දක්වම්හ. ලසුකොට නොසිතා අසා පූච් නරවීරයන් කල කී කටයුතු හැඳින එක දවසක් යම්කිසි කාරණයකින් ශාසනය පිරිහෙන්නට වන්නෙ වී නම් ශාසනාභිවෘධි වධ්නය කැමති සද්ධාවන්තයන් විසින් ශැක නැතිව විය්හි වඩා පසේවා දහසක් පවත්නා සව්දෙ ශාසනයට ආධාරව ස්වගී මොකු සම්පත් ලබන්ට උත්සාහ කටයුතු.

උසසාහ වඩ්ඪන්නු පවස්ඛාම ඉතෝ පරං සාසනොදයකාමිනං සැන්වා සන්දිටයිකං ඵලං විනාසමුඛ සම්පත්තං ලංකායං ජිනසාසනං ජොතන්නු උසසාහං කතස්ස සංඝරාජිනෝ ගුනවා වුද්ධිපපත්වසස සාසනස්ස ව දීපනං කිත්තිසසිරි රාජසිහ භූමිපාලස්ස වණ්ණනං තං සුන්වා වෙසමුස්සාහං වඩඪන්තු මුනිසුන්වො භූමිපාලාදිස්බේබපිකරොන්තු සත්ථු සංගහන්ති

සව්ලෝකෙකතාථ වූ අප බුදුරජාණන් වහන්සේ සද්ධණීමෘත විෂිා කෙරෙමින් පන්සාළිස් හවුරුද්දක් මුඑල්ලෙහි ජීවතව වැඩ හිඳ සියලු බුද්ධ කුතායන් කොට නිමවා පිරිනිවී තැන් පටන් දෙසිය හතළිස් වෙනි විෂියෙහි මේ ශී ලංකාද්වීපයෙහි දෙවන පැතිස්ස මහරජානන් දවස මිහිඳු මහ තෙරුන්වහන්සේ පුධාන කොට මහා සංඝයා දඹදිවින් වැඩ විසුද්ධ බුද්ධ ශාසනය පිහිටවූ තැන් පටන් එකලට රජ පැමිණි ශුද්ධාබුද්ධි සම්පන්න රාජරාජ මහාමාතාහදීන් විසින් ධම්ධර විනයධර ලජ්ජිසු පෙසල ශිකෂාකාමී මහ සංඝයාවහන්සේගේ සහායෙන් ඒ ඒ කලට සම්පාප්ත වූ ශාසනාර්බුද තෝරා දුරුකොට නිම්ලව පවත්වා ආවා වූ බුද්ධ ශාසනය මැන භාගයෙහි එවෙනි පින්වත් රාජරාජමහාමාතාාදීන්ගේ නොපැලැඹීමෙන් හා පරංගි දමිළාදි මිථාාදෘෂ්ටීන්ගේ උවදුරු නිසා ලජ්ජි සුපෙසල ශිකෂාකාමී තැන්වලට සිවුපසය නොලැබීමෙන් ශුද්ධාවෙන් පැවිදි වූ

කුල දරුවන්ට සූතුාභිධම් විනය සංඛානත තිපිටක ධම්ය සුවසේ ඉගෙන ධම් විනයානුකුලවූ පරිද්දෙන් පිලිපැදීමට අසමථ්ව කුල දූෂතාදී මිථානාජීවයෙන් ජීවත්වන දුස්සීල තැන්වලට වැඩි අනුකුමයෙන් ශාසනය පිරිහී බුදුන් විසින් විනයධරයන් කෙරෙහි අගුස්ථානයෙහි තබන ලද උපාලි ස්ථවිරයන්වහන්සේ පටන් පිළිවෙළින් පැවත ආවා වූ-

උපාලි දාසකොචෙව සොනකො සිගගවො තථා මොගගලීපුතෙන පඤ්චමා එතෙ ජමබුසිරිව්හයෙ තතො මහිනෙදා ඉටටියො උන්තියො වෙව සමබලො හදද නාමොච පධිතො එතෙ නාගා මහා පඤඤා ජමබුදීපා ඉධාගතා තතා අරිඪො මොධාවී තිසසදතෙනා ව පණඩිතො විසාරදො කාලසුමනො ථෙරොව දීගනාමකො –

යනාදි දක්වනලද උපාලි ය දාසක ය සොනක ය සිගගව ය මොගගලිපුණතන ය මිහිඳු ය යනාදි කුමයෙන් සිෂාානුශිෂා පරම්පරා වශයෙන් කවර කුලයකින්වත් ශුධාවෙන් පැවිදිව ධම් විනය ලෙසින් ගුරු පරම්පරාව නොකඩකොට පැවත ආවාවූ ශාසන පරම්පරාව හැර තමතමන්ගේ කුල පරම්පරාව ශාසන පරම්පරාවයයි වරදවාගෙන ශුධාවන්ත කුල දරුවන්ගේ මහනවීමට අවසර නොදී ශුධාවන්ත රාජරාජමහාමාතාාාදින් විසින් සංඝයාට සිවුපසය පිණිස සාංඝීක කොට කැප වශයේ දෙන ලද ගම්බිම් කෙත්වතු ආදියත් තමන්ගේ දොති කුල පරම්පරාවට ම හිමි කොට පදවිය ලත් කෙනෙකුන්ට රාජකාය%ී දෙමින් ගම නිසා තමතමන්ගේ දරුමුනුබුරු කෙනෙකුන් පැවිදිකොට සිවුරුපිලි පොත් පත් විහාරගම් ආදියත් දොතිකුල පරම්පරාවට ම හිමි කොට කියා වාාවහාර කොට දුසසීල තැන් ගිහිවීමෙනුත් ශුධාවන්ත කුලදරුවන් මහනවීමෙනුත් නිම්ලව පවත්නා සව්ඥ ශාසන පරම්පරාව නසා සමහර ලජ්ජි සුපෙසල ශික්ෂාකාමී කිහිප නමක් හැර අවෂේෂ තැන් මැණික් තිබිය දී ගිනි අභුරු උකාගන්නා සේ උගත මනා ධම්විතය තිබිය දී නැකැත් වෙදකම් යකුළලයාදී නිණිත ශාස්තු ඉගෙන ඇතුළුනුවර පිටිනුවර නැකත් වෙදකම් යඎපුලයාදී ගර්හිතවිදාා දක්වා රාජරාජමහාමාතාාාදීන්ගේ සිත්ගෙන ගම් කුඹුරු තානාන්තර ලබාගෙන නොයෙක් අනාචාරයන්හි හැසිර ශාසන පිලිවෙක් පිරිහෙලා ගොවිතැන් වෙලදාම් කොට වලඑ මුදු පිලිපත් ආදිය සපයා මල් බැ

බුහුණත් ආදී රකුෂාකිරීම සීලයක් නොකොට ගෙන අලජ්ජි තැන් බහුල බැවින් පරහි දම්ලාදි ම්ථාාදෘෂ්ටීන්ගේ පැලඹීමෙන් ද ශාසනය නසින්ට වන්කල මහානුභාවසම්පන්න නේජොබලපරාකුම සමන්විත වූ රාජසිංහ නම් මහාරාජෝත්තමයාන කෙනෙක් ලංකා රාජජයට පැමින මහත් උත්සාහයෙන් ශීු බුධ වෂියෙන් දෙදාස් එක්සිය නවානුවෙනි වෂියෙහි කොළඹ බලකොටුව හරවා පරංගි උවදුරු දුරුකොට ඕලඥවාසී ලඤ්සීන් ගෙන්වා මින්මතු රාජපරම්පරාවට හා ලංකාවාසීන්ට මිථාාදෘෂටි සතුරන් නිසා කිසි උවදුරක් නොවේවයි යන කරුණාධාායයෙන් ලංකාවීපය වට සමුදු තීරයෙහි රැකවල්ලවමින් මෙසේ සතුරු උවදුරු දුරු කිරීමෙහි වාාවෘතවීම නිසා ශාසනොපකාර කටයුත්තක් කොට ගත නොහි පරලොකපුාප්ත වූ සේක. එම රාජසිංහ මහරජානන්ගේ ඇවැමෙන් රාජා ශී පාදපාපත වූ ශුධාබුධි සම්පන්න ශාසනෝදයකාමී වූ දෙවෙනි විමලධම්සූයාෳී මහරජානෝ අපවැනි ශුධාවන්ත උත්තමයන් විසින් සව්ඥශාසනයට උපකාර කටයුතු යයි යන කරුණාධාාස ඇතිව යටත් පිරිසෙයින් ලක්දිව උපසම්පදා සංඝයා පස්තමක් පමනවත් සුසිල තැන් නැති හෙයින් රකකභු දේශයෙන් අතිරේක දසවගී සංඝයා ගෙන්වා එකල ශාසන පිලිවෙත් දන්නා සහ නමක් ලක්දිව නැති නිසාද සීමාබන්ධනාදී වශයෙන් ශාසන චිරස්ථායිවන කටයුත්තක් නොකොට ධම්මධර විනේධර නමක් වේවායි සුසිල දුසසීල නමක් වේවයි ශාසන පුතිපත්ති පරීක මාවක් නැතිව ලක්දිව මෑත භාගයෙහි පැවත ආවා වූ අපිලිවෙත් ම පිලිවෙතැයි සිතා ශුධාවත්තයත්ගේ පැවිදිවීමට අවසර නොදී ශාසන පරම්පරාවයයි කියා වරදවා විහාරගම් හා වැව් ගම් කුඹුරු ඇති තැන් තෙතිස් නමක් පමන තෝරාගෙන මහවැලි ගභාවේදී උදකසීමාවේ දී උපසම්පදා කරවා පිඩපාත භෝජනය පාශකුල චීවරය වෘක්ෂමූල සේතාසනය අරඑ ගොමුතුය යන සිවුපසය ආශුය කොට ශුධාවත්තයත් විසිත් තිවත් පිනිස පැවිදි වන ලද සව්ඥශාසනයෙහි ගම් කුඹුරු නිසා එක්සිය විසි නමක් පමණ පැවිදි කරවා රටින් වැඩි සංඝයා දේශාන්තර යවා එ විමලධම්සුය්‍ී මහරජානෝ දානසීලාදී වසයෙන් කුසල් කෙරෙමින් සව්ඥ ශාසනයටත් ආධාරව දැහැමින් රාජාකොට පරලෝකපුාප්ත වූසේක. ඒ මහරජාතන්ගේ ඇවැමෙන් රජ පැමිති තරේනුසිංහ මහරජාතත් දවසත් සමහර සුධාවත්ත කීපතමක් හැර අවසේස තැන් යටකී පරිද්දෙන් ම කුල දූසනාදී නොයෙක් අනාචාරයෙහි හැසිරෙමින් ගෙපිළිවෙලින් සිහනා තබා පාතුයෙන් වැලදීමත් නිණ්ත කොට හැර ගිහි ඇමතියන් සේ බත් පිසවා පිහන් ආදියෙන් අනුභව කොට තෙරුන්වහන සෙයි යන නාමමානුයක් පමනක් පවත්වමින් නොයෙක් නින්දිත කටයුතු කෙරෙමින් වසන කල සුවිශුඩ

සිලාලංකුත සරණංකරභිධාන සංඝරාජසථවිරයන් වහන් පමනක් පූව් වාසනා බලයෙන් ගුරුන් හැර ලක්දිව අන්කිසි තැනෙක්හි නැති පිරිහීගිය නිසඩු ඡඤස් වාාකරණාදී උගත යුතු ශාස්තු ඉගෙන පොත්පත් බලා ධම්විතය ඉගෙන ශුධාවන්ත කීප නමක් සමහ සිභා වළදමින් පාංශකුල සිවුරු වලදමින් ආරණා සේනාසනවල වසමින් සාමනෙර භූමියෙහි සිටත් පය%ාප්ති පුතිපත්ති දෙක්හි අපුමාදව වසන සේක් කල්යාමෙන් ලක්දිව එකල උපසම්පදා නමකුත් නැතිව හිස්විය. එ නරෙනුසිංහ මහරජාතෝ ද දලදා මන්දිරය ඇතුළුව සමහර සිඩස්ථාන පූද පවක්වා පුස්ථානුකූල වසයෙන් සමහර තැන් ගනනක් සාමනෙර පැවිදිකරවා සිවුපසයෙන් උපකාරකොට සාවදා අනවදා වසයෙන් දෙනිස් අවුරුද්දක් රාජා කොට පරලොකපුාප්ත වූ සේක. ඒ රජ්ජුරුවන්ගේ ඇවැමෙන් රාජාංශීයට පැමිනියාවූ රක්නතුය සරණපරායන වූ සව්ගුනගනාභරණ-විභුසිත වූ සූයෳීකුල පුසුතවූ විජයරාජසිංහ මහරජානෝ අප වැනි සුධාවන්ත මහෝත්තමයන් විසින් ලෝක ශාසනාභිවෘධිවඨ්නය කිරීමෙහි උත්සාහ කටයුතු යයි යන කරුණාධානස ඇතිව සංඝයා පිනිස බොහෝ පඩුරු පාකකුඩම් හා මහ ඇමතියන් දේසාන්තරයට යැවුහ. ඒ පඩුරු හා මහා ඇමතියන් නැව හා සමහ දියෙහි ගැලී මිනිසුන් දෙන්නෙකු හා එක් අමාතෳයෙක් පමතක් ගැලවී පයිගෝ දේශයට ගොස් සංඝයා දැක තමන් ආ පවත් කියා ආරණාවාසී මහ ස්ථවිර කෙනෙකුන් විසින් දෙන ලද කම්වාකා පොතක් ලබාගෙන ජීවිතය පමතක් රකුෂා කොට ගෙන ආයේ ය. ඒ මහා රජානෝ නැවතත් නොබසුබට විය% ඇතිව පඩුරු පාක්කුඩම් හා මහ ඇමතියන් දේසාන්තර යවුහ. ඒ අමාතායෝ බතාවියට ගොස් ගෙන ගිය පඩුරු පාක්කුඩම් එහි තබා සංඝයා ඇති තැති බව පරීකුෂා කරණ පිනිස සියාම් දේශයට ගොස් සංඝයා දැක සතුටුව නැවත ශී සන්නස් හා පඩුරු පාක්කුඩම් ගෙන යන පිනිස බතාවියට ආ කල විජයරාජසිංහ මහරජානෝ අටහවුරුද්දක් දහැමින් රාජාාය කොට පරලෝකපුාප්ත වූ සේක. ඒ පවත් අසා මෙකල රජ පැමිණි රජතුමාතන්ට නොදන්වා සංඝයා වඩාගෙන යාම සුදුසු නොවෙයි කියා ඕලඥ වාසීහු කී බැවින් කලකිරුණා වූ සිත් ඇතිව ගෙනගිය පඩුරු එහිම තිබිය දී නැවු නැගී ලක්දිව බලා එන්නාහු බොහෝ දෙනා විනාශයට පැමින කීපදෙනෙක් පමනක් ගැලවී ආවානුය.

> නාග චම්පක පුනනාග තිණංසාලා දි භුසිතෙ සීතලොදක සම්පුණ්ණා වාපි පුල්ලමාපගෙ නානාවිහාර ආරාම වනාදි පරි මණඩිතෙ

හතථාසස රථ පතතාාදී තා තා ජත සමාකුලෙ සබ්බිසසරිය සම්පුණ්ණො සෙංකණඩ සෙලතාමකෙ තාතාතුරියසංසුටෙඨ රමණීයෙ පුරුත්තමෙ ලංකාමම්බරමහි විතථාත නාසෙතෙතා අහිත තමං උග්ගතොවිය ආදිඑාවො තොසෙතෙතා සුජනමබුජෙ කිත්තිස්සිරි රාජසීහ භූපාලො ගුණ භූසතො රජජං පතෙතසි ලංකායං සකෙතාව තිදසාධිපොති

බාලාකාන්ධකාරවිධවංශනය කොට සියඑ පද්ම වනයන් පුබෝධ කරවමින් නැහාවූ සූය්ෳී මඩලයේ සේ ලංකාවීප නැමැති ආකාසයෙහි පැතිර පවත්තා පරශනුැ නැමැති අන්ධකාර විධවංශනය කෙරෙමින් සත්පූෂී ජන නැමැති පද්මයන් සතුටු කරවමින් සූයෳීවංශ නමැති උදයගිරි පව්තයෙන් උදාවෙමින් ශුී බුධ වෂියෙන් දෙදාස්දෙසිය අනුවෙනි වෂීයෙහි ලංකා රාජා ශීු පදපුාප්ත වූ පරරාජකිරිටභුමරනිසෙවිත පාදපංකජොපෙත වූ අපගේ කීතී ශීු රාජසිංහ රාජොත්තම නැමැති සූය්‍යී දිවාාරාජ තෙම පූවේාපවිත කුසලානුභාවයෙන් එකචඡනු නංවා අසදුස පුඥාගුණකේජෝබල පරාකුම සමන්විත විහාරාරාමචෙතාාදි නොයෙක් අලංකාරයෙන් පුතිමණ්ඩිත වූ සෙන්කඩගල් නම් පුරපුවරයෙහි ශකු දේවේණු, ලීලායෙන් රාජ ශුී විද වසමින් ජිනවර ශුී දන්තධාතුන්වහන්සේ දිවාාරාජයාගේ ඔටුන්නක් වැනි වූ මුක්තා මානිකාාදී නොයෙක් රූන කර්මානුකයෙන් බබලන්නා වූ නොයෙක් දහස්ගනන් අගතා රත් කරඩුවල වඩා රත්තාභරත ගුාමකෙෂතු ගව මහීස ඇත් අස් දැසි දසාාදී සවිඤඤානක අවිඤඤානක වස්තු පරිතාාග කිරීමෙන් ද ධම්ාසෝක දෙවන පැතිස්සාදී පින්වත් නරෙනුයෝ පවා පුතිපත්ති සාර භිකුෂූන්ගේ සහයෙන් ශාසනය පවත්වා ආ හෙයින් අප විසිනුදු සිල්වත් සහනමක් සහයකොටගෙන ශාසනෝපකාර කටයුතු යි යන පූව් තරවීර වශානුගත උදාරාධානස ඇතිව ධම්ාන්විත පුතිපත්ති පුරණණා වූ යට කී සරණංකර සාමතේරයත් වහත්සේට පුෂ්පාරාම විහාරය කරවා පිලිගන්වා සිවුපසයෙන් උපකාර කරමින් බන අසා පෙහෙවස් වෙසෙමින් නිතා පචශීලය රකිමින් පුරාතැන පටන් මුළුතැන්ගෙට දෙන මුග සුකාරාදී අමු මාශයත් එපා කොට සියළු සත්වයන්ට අභය දී දසරාජ ධම්යෙන් රාජාාය කෙරෙමින් දවිභුමක දලදා මන්දිරය හා ගභාරාම විහාරය කරවා එහි සංඝයාට සිවුපසය පිනිස ගම් කුඹුරු ආදිය පූජා කිරීමෙන් ද එසේම මහියංගන අනුරාධපුරාදී

නොයෙක් සිධස්ථානවල උදාරතර වූ පුජා පැවැත්වීමෙන් ද සමන්තකුට පව්තයෙහි පූජා සත්කාර පිනිස බොහෝ දෙනා රැස්වන කාලයෙහි ලාභ සත්කාර පිණිස මිථාාදෘෂ්ටි යාචකයෝ ගොස් ශීුපාද ලාංචනය ගල්ගා සුනුගෙන බොහෝ අවැඩ පුරවා ගන්නා බව කණියුගලයෙහි වැටුනු කෙනෙහි කම්පිත වූ චිත්තසන්තාන ඇතිව සපරගමුව බද කුට්ටාපිටිය ඇතුළුව ගම් කුඹුරු පූජා කෙරෙමින් ශීපාද ලාංඡනය මත්තෙහි කුටාගාරයක් කරවා ශුීපාද ලාංඡනය රුවන් පටකින් වසා ලක්දිව උපසදම්පදා කටයුතු සිධවීමෙන් සංඝයා බහුල වූ කල සංඝරාජ ස්වාමීන්වහන්සේට දන්වා එහි සංඝයා සිටිනා ලෙස සලස්වා සිවුපසය දී පූජාසත්කාර පැවැත්වීමෙන් ද බොහෝ කුසල සම්භාරයක් රැස්කරවන සේක්. පූවේාපචිත කුසල මහිමයෙන් බෝධිසත්ව භූමියෙහි පිහිටි අප කීතී ශී රාජසිංහ මහරාජෝත්තමයාතෝ එක්තරා පොහො දිනක උභය විහාරවාසී සාමනෙර තැන් ගෙන්වා ඇතුඑැ රජගෙයි දී වලදන්ට ආරම්භව අටපිරිකර කවරේදැයි විචාරා **පතං පරිසසාවනා කායබාන්ධනං** යන ගාථාවෙන් බන කී කල අටපිරිකර පමනක් නැතිව තමුන්නාන්සේලා කෙරෙහි කවර ගුනයෙක් ඇද්ද? අටපිරිකර මූලට ම වදාල පානුය දැන් කොයිදැ යි කියා මෙතැන පටන් පාතුයෙන් වලදන බවක් විනා පිහත් තැටි ආදියෙන් වැළඳු නමක් ඇත්නම් රාජාඥා කෙරෙමියි කියා නිඥාකොට හැරියා වූ පාතුා දෙමින් අද පටන් සංඝයා විසින් නොකට යුතු නැකැත් වෙදකම් යක්ෂපුලයාදි නින්දිත කටයුතු අප වැනි ශුධාවන්ත මහෝත්තමයන් විසින් සංඝයා ලවා නොකරවිය යුතුයයි සංඝයා විසින් උගතමනා ධම්ය උගතමැනවැ යි කියා අනාඥා කොට ශාසනාධාර උපසම්පදා සංඝයා නැතිහෙයින් බුධ ශාසනයාගේ නොපැවැත්වීම හේතු කොට ගෙන අපායභාක්වන ලංකාවීපවාසී පශ්චිම ජනතාව කෙරෙහි මහත් කරුනාධාාශ ඇතිව පූච්නරශුෂ්ට වූ රාජොත්තමයන් විසින් පවත්වා ආවාවූ පස්වාදහසක් පවත්තා සව්ඥ ශාසනයට මා වැනි තර ශ්‍රෙෂ්ටයන් විසිනුළු උපකාර කටයුතුය යි කියා පුරාතැන මහෝත්තමයන්ගේ පරම්පරානුගත රාජාභිමාන උපදවා මාගේ පුනා මහත්තත්වයෙන් හා ශාසතාභිවෘධ වධ්නයකිරීමෙහි යම් බලවත් අභිපායෙක් ඇත්නම් ඒ චිත්තාභාන්තරොත්පන්න කටයුතු වහාම සුවසේ සිධවේවි යි යන කරුණා පූච්භම වූ උදාරධාාසයෙන් නොපසුබටව වීයා අතුව ඇහැලේපොල විජයසුන්දර විකුමසිංහ චනුශේඛර සේනානායක ජයතිලක පඩිත මුදලි සේනාපති මහ ඇමතියානන් සහය කොටගෙන ශීු සන්නස් හා සමග මාහැහි පඩුරු පාක්කුඩම් සාමිඤ දෙස සංඛානත සියම් දේශයට යවා ඒ දේශයෙන් සංඝයා වඩිතා තෙක් අප විසින් ද අපුමාද විය යුතු යි කියා සුවිසුධ සීලාචර ගුන ඇති සරණංකර සාමනේරයානන් වහන්සේ හා යට කී සේනාපති මහ ඇමතියන් හා මන්තුනය කොට බුදු සසුන් බබුඑවන බවට පූව් නිමිත්ත පාතාසේ රජසිරිලත් වෂියෙහි ම වෙළෙඳාත කෙතෙකුත් හා සමභ පයිගෝ දේශයෙන් සිරිලකට පැමින මහතෙරුන්වහන්සේ ලවා බොහෝ කුල දරුවන් සාමනේරවරු පැවිදි කරවා පලමු සිටි දුස්සීල තැන් ගනනක් ශාසනයෙන් පිටත් කරවා සුධවන්ත තැන්වලට සිල් දෙවා ශාසන පිරිසිදු කෙරෙමින් නිසඩු ඡඥස් වාාකරණ හා ධම්විනය හා පුරුදු කරවා බොහෝ සාමනෙර තැන් ඇතිකර වූහ. එකල දේසාන්තර ගිය ඇමතියන් බතාවියේ තිබූ පඩුරු හා ගෙන ගිය මාහැහි වස්තු හා ශීු සන්නස් සමහින් සියාම් දේශය බද අයෝධාාපුරයෙහි රජ කරණ රජතුමාතන්ට දන්වා ඒ අදෘෂට මිනු වූ ධාම්මික මහරජතුමාතන් විසින් එව ලද උත්තම ගුන නුවන ඇති උපාලි ස්ථවිරයන් හා එසේම ගුනගනාභ සහත ආයඹීමුනි මහතෙරුන් වහන්සේ පුධාන කොට ඇති අතිරෙක දශවගී භිකුෂු සංඝයාවහන්සේ හා අයොධාපුර මහ ඇමතියෝ ලංකාවීපයෙහි නැති ධම් විනය ශබ්ද ශාස්තුාදී පොත්පත් හා නොයෙක් පඩුරු හා පාක්කුඩම් ගෙන්වා ගෙන සිංහල ඇමතියන් හා සමහ නැවූ නැභී තිරිකුනාමලයට පැමිනි බව අසා දෝලා කුඩ කොඩි සිවුරු පිරිකර ගදදුම් මල් පහන් ආදී පූජා භාඩ හා මභුල් ඇතු සරහා පචාභික තුයා හාඩ ගත් තෙති ගීත වාදාහාදියෙහි නියුක්ත වූ තුයා සේතාව හා ඇහැලේපොල විජයසුන්දර විකුමසිංහ චඥුශේඛකර සේනානායක ජයතිලක පඩිත මුදලි සේනාපති මහ ඇමතියානන් යවා සමුදු තීරයෙහි පටන් නොයෙක් පූජා පෙරහරින් ධාතු පිළිම පොත් හා මහා ස∘ඝයා වඩා ගෙන අනුකුමයෙන් මහාවැලි ගභාසන්නයට පැමින කල්හි ශී ලංකාධිපති අපගේ කීතී ශී රාජසිංහ මහරාජොත්තමයාතත් සව්ාභරණයෙත් සැරසී තුරහ වාහතාරුඪව ශකුදෙවෙතු ලීලායෙන් සිවුරහ සෙනහ පිරිවරා මහත් වූ රාජානුභාවයෙන් දිළිහි දිළිහී පෙර ගමන් කොට අසු පිටින් බැස සංඝ දශින සාධුසාමිචි රසාසවාදයෙන් දෙවෙනි රාජාායක් ලද්දා සේ ඉතා සන්තුෂ්ටව තිුවිධ රක්නය පෙරදැරි කොට ස්වකීය පුරපුවෙශව අභිනව කරවන ලද පූෂ්පාරාම විහාරය පිලිගන්වා එහි වසන සංඝයා වහන්සේට සිවූපසයෙන් උපස්ථාන කෙරෙමින් **ශී බුඛ** ච**ෂීයෙන් දෙදහස්දෙසිය සයානුවෙනි** වෂීයෙහි ඇසල මහ පුරපසලොස්වක් දිනයෙහි මෙම විහාර මධනයෙහි වූ පොහෝගෙහි දී පළමුවෙනි උපසම්පදා මගලෳය සිධ කරවා වස් වැසූහ.

එසේ උපසම්පදා කරවත්තේ ශාසතෝපකාර කිරීමට සහායව සිටි සරණංකර සාමණේරයන්වහත්සේ ලංකාවාසී සියළු සංඝයා වහත්වෙ ගුරුස්ථානයෙහි පිහිටුවා පුථම දිනයෙහිම උපසම්පදා කරවා දේශාත්තරයෙන් වැඩි සංඝයා හා ලක්දිව උභය විහාරවාසී මහා සංඝයා මධාායෙහි රජතුමාතෝ ශකු දේවේඥ ලීලාවෙන් හිද සංඝයාට අාදර දක්වා සියලු සංඝයා වඩා පිඩපාත ධෘතවුතාදී වසයෙන් ශාසනෝපකාරී හෙයින් සරණංකර ස්ථවීරයන් වහන්සේ සංඝරාජ ධූරයෙහි පිහිටුවා මුත් වහෂේගේ අවවාදයෙහි නොපිහිටි කෙනෙක් ඇත්නම් රාජාඥා කෙරෙමිකියා සථවිර පදවියෙහි තබා බොහො දෙනා මහණ මහළු පැවිදි කරවූහ.

ලංකිඤං දස්සන්න් අයුජ් කිපුර රාජිතා දිනකං පෙහෙනකං චේච භික්ඛු සංඝාව ගාහිය ආගතානං අමච්චානං කන්වාන බහුසංගහං තසස රාජසස දාන්න මහගක්ව පෙහෙනකං දන්වා සිහලීකාමඑචේ ත්රෙව පුක්ක සාසනං ලංකිඤෝ පුන්පෙසෙයි අයුජ් කිපුරමුත්තමං ති

ඉක්බිති සියාම් දේශ සංඛාාත අයෝධාාපුරාධිපති මහරජාණන් විසින් එවන ලද පඩුරු පාකකුඩම් හා සමහ භික්ෂූ සංඝයා වඩා ගෙන ලංකේසචර වූ රජතුමානන් දක්නා පිණිස ආවා වූ මහ ඇමතියන්ට ද බොහෝ සංගුහ කෙරෙමින් නැවතත් බොහෝ පඩුරු පාකකුඩම් හා පිත් අසුත් සමහ සියාම් ඇමති අදුෂට මිතු වූ අයෝධානුරාධිපති රජතුමන් සමීපයටම යවා දේසයෙන් වැඩි සහ අටලොස්නමදෙනාවහන්සේ තුන් හවුරුද්දක් වැඩ සිටවා නානා ස්ථානවල සීමා බණින කරවා බොහෝ කුල දරුවන් මහන මහළු පැවිදි කරවා එම සංඝයාවහන්සේ සවදේශයට වඩනා කල්හි නැවතත් එම දේශයෙන් ලක්දිවට පැමිනි විසුඩාවායෳී මහතෙරුන්වහන්සේ හා වරඥාන මුනි මහතෙරුන්වහන්සේ පුධාන කොට ඇති මහා සංඝයා සතර හවුරුද්දක් වැඩ සිටවාගෙන-ලංකාවීප නැමැති ආකාසයෙහි සූයෳීවංශ නැමැති උදයගිරි පච්තයෙන් උදාවෙමින් පාප නැමැති අඣකාර විධවංසනය කෙරෙමින් පුණිකම වනුයාට අනුව බබලන්නා වූ ගුරු සිකුරු තාරකා යුගලය වැනි වූ රජතුමාණන්ගේම කනිෂ්ට භාතුැ වූ අකුෂර ලිඛිත ගණිතවාාකරණ කාවා නාටකාදී නොයෙක් ශාස්තුයෙහි දකු වූ ශුද්ධා බුද්ධි සම්පන්න ශාසනෝදයකාමී වූ පණ්ඩිත ජනහෘදයානඥකර වූ උපරාජොත්තම දෙදෙනා හා ඇහැළෙපොල විජයසුන්දර විකුමසිංහ චඥුසේඛර සේනානායක ජයතිලක පණ්ඩිත මුදලි සේනාපති මහඇමතියානන් සහාය කොට ගෙන ලෝකශාසනාභිවෘද්ධි වධ්නය කරණ සේක.

ගුන්ථවිදශීනාධූරවය ඇතුඑව ශාසනා පිළිවෙත් මතු බොහෝකලක් පවත්වා ගෙනා පරිද්දෙන් සත්හවුරුද්දක් ගුරුන් ලභ හික්මවා එක උපසම්පදා තමකුත් තැතිව තිබූ ලක්දිව දහසක් පමන භිකුෂු සංඝයා ඇති කරවා ශාසනාභිවෘද්ධි වර්ධනය කිරීමෙන් පස්වා දහසක් පවත්තා සව්ඥ ශාසනයට ආධාරව සිවුපසයෙන් උපස්ථාන කෙරෙමින් පලමුවෙන් උභයදෙසගත මහ සංඝයා මැද සංඝරාජධූරණධරයෙහි තබා තමන්ට මෙවෙනි ශාසනෝපකාර කිරීමට සහයව සිටි සංඝරාජ ස්ථවිරපාදයන්වහන්සේ මාහිමිකොට පලමුවෙනි උපසම්පදාවෙහි පටත් දොලොස්වෙනි වෂියෙහි වූ ඉල්මස් අවදියවක ලක් සඳුදා ලංකාවෙහි භිකුෂු සංඝයා කෙරෙහි පලමුවෙන් උපසම්පදා මංගලාය මහත් උදාරතර පූජා පෙලහැර පැවැත්වීමෙන් සිධ කරවා ඒ දවස් පටත් පිළිමවහත්සේ තමක් තෙත් පිහිටවීමත් පොතක් ලියවා තිෂටා කිරීමත් උපසම්පදා මංගලාාය සිඩ කිරීමත් මේ තිුවිධ කටයුත්ත ඒ දවස ම සිද්ධ කිරීම් වශයෙන් බොහෝ දවසක් නොකඩ කොට පවත්වා තව ද අමුණුගම ගිරිහෙල් විහාරය හා දුඹරවැව සමීපයෙහි කරවන ලද විහාරය ඇතුළුව නොයෙක් ගුාමාන්තර සේනාසන හා සහතාන උඩවත්ත ඇතුළුව නොයෙක් ආරණා සේනාසන ද කරවා එහි සංඝයා සිටිතා ලෙස සලස්වා ගම් කුඹුරු පූජා කොට වැටුප් වියදම් තබවා මට රාජාාය තිබෙන තෙක් සියලු සංඝයාට සිවූපසය නිසා වෙහෙසක් නැතිව සුවසේ ධම්ම විනය පුහුණු කරවනසේක්වයි යන කරුණාධාාසයෙන් සතර මංසන්ධියෙහි පියුම්විලක් සේ සතර දිගින් වඩනා සංඝයාට රාජභවනේ දී දන්වැට තබා ගිලන් භිකුෂූන්ට බෙහෙත් පිණිස වැටුප් වියදම් හා බෙහෙත් බඩු දී එක්කෙනෙකුන්ට මිනිසුන් දස දෙනෙකු බැගින් කැපකරුවන් විස්සක් හා වෛදාාචාරීන් දෙදෙනෙකු බැගින් සලස්වා සංඝ රාජෝත්තමයන්ට උපකාර පිණිස කැපකරුවන් දස දෙනෙකු සලස්වා අනිකුදු කියා නිමවිය නොහැකි පරිද්දෙන් බොහෝ කුසල සම්භාරයන් රැස් කරමින් මතු මත්තෙහිත් මා විසින් ඇති කරගත් භිකුෂූන්වහන්සේලා අපුතිපත්තින් දූරුව සමාක්පුතිපත්තියෙහි පිහිටා ශාසනය නිම්ලව පැවැත්වීම පිණිස පය්ථාපති මුල්කොට ම වන්නේ ය. එසේ එහෙයින් සෑම දෙනා වහන්සේම සමගි සතුටුව විනය පොත්බලා හික්මවිය යුතු යයිකියා කරන ලද ආරාධනාවෙන් සංඝරාජ ස්වාමීවහන්සේ පුධාන කොට ඇති උභය විහාරවාසී මහ සංඝයා පුෂ්පාරාම විහාරයට රැස්ව අපුමාදව දිවා රැ දෙක්හි අථිකථා සහිත විනය පාලි පොත් බලා නිමවා බුද්ධ ශාසනය නිර්මලව පවත්තා සමයෙහි–උපසම්පදා තැන් විසින් තමා රකෂාවට නිසි දෙවෙනි නමක් ඇතිව මිස අනාායික

කටයුත්තක් නැතිව තනි තනිව සැරිසැරීම නොවිය යුතු. එසේ වසන තැන් විසිනිඳු දවස් පතා බතට එළඹෙමින් ගුරු උපාධාායන්ට කීකරුව විසිය යුතු. කාල විකාලයෙහි ඇතුළු ගමට යන කල දනිමිති තැනක් ඇත අසවල් කරුණ නිසා යනවාය කියා දන්වා දෙනමක්ම යා යුතුය. වහ වහා ශල කරන දෙයක් රදලවරුන් ඉදිරියේකරන කියන දෙයක් නායක අනුනායක තැන් ලවා කියවන බව මුත් නොදනවා නොකිය යුතු. පංච ධම්මකාදී විනයෙහි පෙනී තිනෙ අයට කරන වෙදකමක් මිස එයින් පිටත් කෙනෙකුන්ට වෙදකම් තොකටයුතු. තැකැත් කීම් එක්විසි අන්වේසනයෙන් ජිවත් නොවිය යුතු. මීට පලමුවෙන් මේ එක්විසි අන්සෙනයෙන් උපන් පුතාක් ද ඇත. විශ්මිශු භෝජනය් මෙන් දුරු කටයුතු ස්ථවීරනමක් මධාාම සාමණේර යන කොයිනමක් විසින්වත් රංරිදී ආදිය කැපකරුවන් විසින් කැරදෙන දෙයක් පුයෝන විදිනවා මිස අකැප වස්තු පිලිනොගත යුතු. කැපකරුවන් විසින් කරදෙන දෙයක් මුත් කැප ඇකැප වස්තු උකහට පොලියට නොදිය යුතු. කැපකරුවන් විසින් නයට, පොලියට දුන් දෙය තමතමන් විසින් අයකර නොගත යුතු. තැන්හි තැන්හි පුසිඩකොට යම්ම කෙනකුන්ගේවත් නඩු හබ නිගා පිණිස රදල මුදලිවරුන් කරා දිසා වලව්වලට නොයායුතු. යම් කෙනෙකුන්ගේ පුමොදයක්වත් පෙනෙන්නේ නම් හැම දෙනා විසින් ම එක්ව ඔවුන් ඒ පුමාදයෙන් වලක්නා ලෙස කරමුත් දෙපකුව ගෙන උන්ටත් සස්නටත් වන ලෙස නොකට යුතු. ඔවුන් විසිනිදු එසේ සමහිව කීකරු කළ කී දෙය පිළිගත යුතු. යක්ෂපුල කිරීම් අංජන එළිය ඇරීම මන්නු පුරවා සොරුම් ඇල්වීම් තිමිති පේත කීම් මේ ආදී ගර්හිත විදාහා නොකොට යුතු කැප කරුවන් විසින් කැප ලෙසින් කර දෙන දෙයක් මිස තමන් විසින් කිසිම නිජහාදී කර්මාන්ත නොකර යුතු. ගිහිපටි සංයුක්තය නම් ගිහින් කුමා කරවාගෙන ඊට ඉතිකාර කලවිට මුත් පිරිසිදුවන්ට දුස්කර බැවින් ගිහීන්ට ජාතාාදි සටා අඩ දඹර, කලහා විගුහා නොකටයුතු. බොහෝ හවුරුදු ගතතක්ක සංඝයා හා සමහ පොහො පවරුනු ආදී සංඝ කම් නොකොට තනි තනිව ගිහින් මෙන් ජීවත් වෙමින් හිරිඔක් නැතිව අපායලනව සවගී පවගී මාගීව සිටි ආශුමන ශුමන පුකිඥා ඇති ඇත්තො ශුමන වේසධාරී ශුමනකාරණඩව පලායත් යනාදීන් වදාල බැවිත් ශාසන වේසාධාරීව නොසිට ගිහි වෙලා නසනට පැමිනිය යුතු. වදාළ අන්තරාවක් නැතිව පොහෝ පවුරණට අන්තරාකොට බියතොවී සිටිය යුතු. පින්කම් කරම්හයි කියා කැප ලෙසින් නොනැ නොපැවරු ගිහින් සමාදන් කරවා අකැප වස්තු සතුරු රැස්කොට එබඳු පින්කම් නොකට යුතු. ජීවිතාන්තරාවට කිසි අන්තරාවක් නැතිව

ගිහි ගෙදරක එකරැකුදු තොවිසිය යුතු දැන දැන මෙ වාාවස්ථා ඉක්මවා ඇසිරෙන නමක් ඇත්නම් එනම් බුද්ධ ආදො රාජ ආදො දෙකම ඉක්ම වූ හෙයින් එම අයට ශාසන පුතිෂ්ටාවක් නැති බව දැන එකී පුද්ගලයෝ සමග කටයුතු නොකළ මැණවි.

සංඝරාජසස සිස්සො යො ථෙරෝ සුරෝ ව පාකටෝ සීලාදිගුණ සමපනෙනා ධමමරක්ඛිත නාමතො තසස පිස්සෙන සමබද්ධ සුණූභුතෙන සාධුනා රතනපාලෙන ථෙරෙන සදදසන්ථාදි විඤඤුනා ඉන්දජොතිසස ථෙරසස සධමමටයීති කාමිනො ආරාධනං පටිගගයන විඤඤනන්ථඤව ආයතිං ආගතා මූලභාසය විමානවත්ථු දෙසනා විභාය මූලභාසත්ථං සකභාසාය වණණිතා තං සුන්වා දානසීලාදි පුඤඤකමමං විජානිය රතනත්තය ගුණඤඤව කත්තබබං කුසලං බහුං ති

සංඝරාජ ස්වාමීන්ගේ ශිෂා වූ පණ්ඩිත ජන හෘදයානන්ද කරවූ උපොසථාරාම විහාරයෙහි නායක ධූරඣරයෙහි පිහිටා හිරු මඩල සේ දසදිග පතල කීර්ති ශීු ඇති ධමමරක්ඛිත ස්ථවිරයන් වහන්සේගේ ශිෂා වූ මාතුලනම් දනවුවෙහි අස්ගිරි කෝරළය බද වග්ගුලිලෙන සමීපයෙහි වූ ගම්මුල්ල නම් පියස ගෘහපති වංශෝද්භුත වූ ඡන්දස් වානකරණ නිසණ්ඩු ගණිතාදී නොයෙක් ශාස්තුයෙහි නිපුන වූ රතනපාල ස්ථවිරයන්වහන්සේ විසින් මහ රජතුමන් විසින් දෙන ලද සිවුපස වලදමින් පූෂ්පාරාම විහාරයෙහි වසමින් ශුඩා බුධි සම්පත්න ශාසනෝදයකාමී වූ ගලගෙදර ඉඥුජෝති තෙරුන්වහන්සේගේ ආරාධතාවෙන් පිළිගෙන මතු එන දවස පාලි අර්ථ පෙරලා බන කීමෙහි අසමර්ථ වූ ශුධාවන්ත සත්පුෂීයන්ට වැඩ පිනිස ගුන්ථ එක්සිය පන්සැත්තෑවක් අධිකකොට අටළොස් බණවරකින් හා සාරදාස් අටසිය පන්සැත්තෑවක් ගුන්ථයෙන් හා එක්ලකුෂ සතලිස්නවදාස් සසීයක් පමණ අකුෂර සංඛාාවක් ඇති මේ එඑැ විමානවස්තුපුකරණටය ශීු සුධ සකරාජ වෂියෙන් එක්වා දහසසසිය දෙයානුවෙනි වෂියේ දී කොට නිමවන ලදී.

දෙවො වසයතු කාලෙන සසය සමපතති හෙතු ච ඵීතො භවතු ලොකොච රාජා භවතු ධමමි<mark>ක</mark>ො ඉම්නා පුඤඤකමෙමන යාච බූධෝ භවාමහං මහෝසධොච ඤාණෙන ජොතිසෙටඨව භොගිනා වෙස්සන්තරොව දානෙන හොතු මයහං භවාභවෙ සතතාසංඛෙයා කප්පාති මතෝපණිධි පූරිය නවාසංඛෙයා කප්පාති වචොපණිධි පූරිය අට්ධමම සමොධානො ලහිතවා විවරණම්පිච චතුරාසංඛෙයා කප්පාති පුරෙනවා දසපාරමී සබබබූධකරෙ ධමෙම පුරෙන්වා පන්ව මන්ථකං බොධිමුලෙ නිසිදින්වා බුද්ධො හෙසසං අනාගත කින්තිස්සිරි රාජසීහ රාජා රවිකුලදධජො පසනෙතා විමාන වනුථුමහි ධමමං සූනවා අනෙකධා සඵලො ජිවිතං මයහං සුලද්ධං වත ජීවිතං පීතිපාමොජජ වචනා නිචඡාරෙනෙනා සගාරවො රටඨංචා ධන ධඤඤංචා දාතුං නහි පහොනකං යමහං සචෙ දදෙයාම් කො අතෙථා තව තෙනජී රජජං පතෙතා යාව මයා කතපුඤඤං දදාම් තෙ එවං වත්වාථ චිනෙතසි සාසනටඨති කාරණං වසින්වා ජනපදෙ යසමිං විහාරෙ ඊදිසො යකි හිකුබුතං සාමණෙරාතං සමමා සමබුධ දෙසිතං සික්ඛාපෙයා ධූවං ධමමං චීරංතිට්ඨති සාසනං වතුකොරල රඨමහි නූතන ගරව්හයෙ විහාරං සහ ඛෙතෙතහි පඤ්චදසඅමමණෙහිච අපරමපි තහිං රධේ ගාමෙ හිංගුල තාමතෙ සතතම්මණෙහි ඛෙත්තාති විහාරඤච අදාසි සො කපපිය පචචයන්ථාය උභෝ ථෙරෝ පටිගගහිති

# සිධිරසතු

ශී සුද්ධ සක රාජ වෂියෙන් එක්වාදහස් අටසියතුනට පැමිණි වෂියෙහි උඳුවක් මස ඇසළ මස පුරතෙලෙස්වක ලත් ශනිදා දින දෙබල්ගලෙ විහාරස්ථානේ වැඩ සිටින කදුරු වැවේ සෝභිත භිඤුන්වහන්සේ විසින් ශාසනේට ඇතුළත්ව බොහෝ උත්සාහයෙන් සම්බුකර ලියා සම්පූර්ණ කළ කතිකාවතෙ පොතයි- සාධු මේ ලිවු පින්පුරා විදසවුසිරි සැපත්නිතරා මම ද බිය සසරා මම ද බුදුවෙමි ලොවුතුරා අහං අගෙගා්හවෙයියං.

#### II

# TRAVEL ACCOUNT OF VILBĀGEDARA, ONE OF THE ROYAL ENVOYS FROM KANDY TO THE ROYAL COURT OF SIAM IN 1750

This document of Vilbāgedara containing his own experience as one of the members of the group of envoys despatched by the Kandyan King Kīrti Śrī Rājasinha to the Royal Court of Siam in 1750 in order to obtain Mahā Theras to resuscitate the Higher Ordination in Sri Lanka. An extensive study of this document has been made by Prof. P. E. E. Fernando and published with its English translation in the *Ceylon Journal of Historical and Social Studies*, Vol. 2, No. 1, June, 1959. pp. 37-83. P. E. Peiris too has given a comprehensive translation of the present document in his paper **An account of King Kirti Sri's embassy to Siam in 1672 Śaka (1750 A.D.)**. In the absence of the Sinhala text in both instances it is published here for the benefit of future researchers. This text has been copied from document No. 5/63/94(9) preserved in the Native Archives of Sri Lanka.

# මහනුවරින් සියමට ගිය රාජදූත චිල්බාගෙදරගේ ගමන් විස්තරය

සවසති ශී පුශසතවරසව්මහගලා විකසිත වර කමල මෞලි සමලංකුත පුථුවිපති සිරසිණිහිත පුථුලතර වරණ කමලෝපේත සමසත සතව ලෝකෙක(ක) මාතිකා පුදීපායමාන රවි වංස කුල කමල රාජහංස සමුපචිත නෙෙකදිගතතරාකීණණී යසෝ කීතීති පුතාපානුරජිත නාතාවිධ ශාසන සාගර පාරගත සෙෂගුණරතන මන්දිරායමාන නිවාසභූත සකලකලාවලලහ සකලවිධ්වජජණාධාර සකලලොකරණ නයනාඥ පරරාජශතුැකුංජර නිකර නිකරාකරන පුවීණසිංහ හා සමාන රාජාධිරාජ පරමෙශවර වූ -උතුම්- අපගේ දෙවි සවාම්දරුවානතවහතෙෂ සව්සමුධ් සම්භාර සමලංකුත සකල නගරාංගසමපතන සුරසභාතනුරජිත සෙංඛඩශෛලාභිධාණ පුරපුවරයෙහි අනෙක විචිතු කමම්ාතතයෙන් අලභකාර කර තනා තියෙන මහලා මහා සාලාභාතතරයෙ නා නාවිධ රතණාලංකාරයෙන් සරහා නිමවන ලද සවණීණවර සිහහාසන මසතකපුාපතව පවිශතු චාරිතු සමසත ශාසතු දකුෂ විවසුන නිතිනිපුන කනකගිරි සිඛරොත්භූත තරුනාකීමධලය මෙන් වැඩ සිට ශාසනාභිවධ්නය පිනිස පට්ටපොල අතපතතුවෙ මොහොට්ටාලගෙ

පුවෙනිගමට ශීු සනතසක් සහ අනසී ඨානානතර දෙවා වදාරා -ඇලේලපොල වෙඩිකකාර මොහොට්ටාලගෙ පුවෙනිගමට ශීු සනතසක් සහ අනසී ඨානාන්තර දෙවා වදාරා – ඉ්රියගම මුහන්දිරමගෙ පුවෙනි ගමට ශුී සනනසක් සහ අනගඝී ඨානානතර දෙවා වදාරා – අයිනතාලියද්දෙ මුහන්දිරමගෙ පුවේණිගමට ශුි සනනසක් සහ අනගඝී ඨානානතර ලැබී - විල්බාගෙදරට නෛදා වන මයෙ පුවේනි වූ ඇලබොටුව විල්බාගෙදරට ගලගෙදරින් හැවනේ මඩුවෙලදෙනිය හැමගහතැන මෙකී පුවෙනි ගංපභුවලට ශුී සනනසක් සහ අනසී ඨානානතර දෙවා වදාරා – ඉක්බිති අතපතතුවෙ ලේකමෙන් කොටගල්ඔඑවේ ආරච්චල ද අඑදෙනියේ ආරච්චල ද ගල්අලෙල ආරච්චල ද කැටකුඹුරෙහි හෙටටිඅපපු ද ජාබහු ගමයා ද ඌරාපොල වෙද නෛදෙ ද ගොඩිගොමුවේ කංකානියා ද වලලඅපපු ද බටුබැදදා ද රත්නැකෙයා ද වරකාදෙනියේ රදා හේවායා ද හල්යාලෙයා ද යන මෙකී අතප නතුවේ සමුදාව දොලහක් ද -වෙඩිකකාර ලේකමෙන් මුල්ලෙගම ආරච්චල ද වේඩරුවේ ආරච්චල ද පෙරමුනේ ආරචචල ද මාරද ගොඩයා ද කෝරලයා ද තලගුනයා ද වේඩරුවා ද බොලැපෙ කංකානියා ද දෙනිකයා ද විලානේ කුල හේවායා ද යන මෙකී සමුදාව දස දෙනෙක් ද - මෙම ලේකමෙන් දුම්බර මුහනි්රං වසමෙන් වරකාගම ආරච්චල ද බුනතැපානයා ද මීගහකොටුවා ද හැඩයා කුල හේවායා ද යන මෙකී හතර දෙනා ද නානායක්කාර ලේකමෙන් යටිනුවර මුහනිද්රං වසමෙන් වටරක්ගොඩ ආරච්චල ද මාකෙහෙල්වල ආරචිචල ද පල්කඩේ අපපු ද උඩවෙල කාලච්යා ද හපුගහඅභා ද වරකාඅභා ද මාමුඩාවෙලයා ද මෙකී සත් දෙනා ද පඩිකාර ලේකමේ තුන්පනහේ මුහනිද්රං වසමෙන් අන්කුඹුරෙ ආරච්චල ද කන්නැදෙනියේ ආරච්චල ද ගල්කඥා ද මාවකපොල තෙනතකෝනා ද හඳබෝවෙකනෙද හේවායා ද යන මෙකී පස් දෙනා ද-තංබෝරු කාරයිනෙතං සිරිපාල නෛදා ද පුරංසීක්කු ද නෛදා ද අජජ නෛදා ද යන මෙකී තුන් දෙනා ද – පුරංපේත්තුකාරයිනෙනන් ආරච්චියා ද ජයතු නෛදා ද අපපු නෛයිදා ද යන මෙකී තුන් දෙනා ද -සිංගාරකකාරයිනෙනන් දුනුවිලයා ද උල්පතගෙදරයා ද හිරිවැන්දුන් පොලයා ද සේරුවැවෙයා ද කොකඩයමා ද යන මෙකී පස් දෙනා ද - හොරතෑ කාරයිනෙනත් කලල්පිටියා ද නෑබිලිදෙනියා ද මෙකී දෙන්න ද - මේ ඇර අතප තුවේ මොහොට්ටාලට වැඩකාරයි නෙන් බෝදාවලියා ද ගල් ඇතයා ද සුසිරා ද පරගගුලා ද උංගා ද යන මෙකී පස් දෙනා ද - වෙඩිකකාර මොහොට්ටාල සමග නෛදපපුවා ද ඉ්රියගම රාල සමභ දෙහිදෙනියා ද අයිනතාලියදෙදරාල සමභ සියබලංගොමුවෙ අපපු ද - විල්බාගෙදරරාලවන මට කුඹුරුගොමුවේ වහුම්පුරයා ද පනතදුරයා

ද යන මේ කියාපු සැම නොයෙකුත් අයටම – සවසති ශීු වෛවසවත මතු සංඛාාත දිනරතනවංශාභිජාත කී සිංහලාධීසවර විතරනධන ධනෙසවර පුඳා වාශීසවර පරරාජෙසවර වූ - උතුම් -දෙවසවාමිදුරුවානනවහන්සේගෙ අසදිස ශීු මහා කරුනා දිවස් එලියෙ මහිමතාවයෙන් අවසර ලැබී ආරච්චිනං හේවා නම් ඒ ඒ කරම් ශටියට මානන තානානතර ලැබී මේ රදලවරු පස් දෙනා සමහ සියම් දේශයට ගොසින්-සව්සනෙතාපකාරපු සධමාමුත - දායක සකලජණ කරුනා නිධාන වූ - උතුම් ලෝ උතුම් - සිරි ශාකා මුනි සබබඤඤා බුඩසස පරිතිබබාත දිවස තො පඨාය පචදිවසතො පඨාය චෙමාස තෙනවුතිසංචඡර වෙ සතාධිකාති චෙ සංවචඡර සහසසාති අතිකකතාති අහෙසුභ ඉමසමිභ පරමාදූත සවඡරේ අසාල මාසේ කාල පකෙබ පචි තිථයං ගුරුවාරතො පඨාය අනාගතෙ කාලෙ පචවීසති දිනෙ නව මාසඡවීසති සංවචචර සත සතාදිකානි මෙ සංවචඡර සහසසානි අවසෙසානි භවිසසන්ති – මේ අනාගත වෂියෙහි සව්ඥ ශාසනය නිම්මලව පවතවා වදාරත්ට අසදිස අති ගමහීර ශුීමා කරුතා මහා දිවස් එලියෙ මහිමතාවයෙන් අවසර ලැබුණු පනිවුඩ පනත ලෙසට - පවිසතුචාරිතු සමසත ධමම් සීලවුතධුත ගුනභාජණා සංඝශාසණිසෙවිත මනොරමා පූෂපාරාමවාසී වැලිවිට සරනංකර උන්වහන්සේ විසින් ලියාපු මගධ භාෂා රාජ සනෙදසය ද රූතනුයාධර ගුනාලංකාර සමසන ශාසනුධර මනොරමා අස්ගිරි විහාරයෙහි සංඝරාජධුරන්ධර වූ ගොලහැන්වතෙක් ධමම්දසසී උනිහන්ෂෙ විසින් මගධ භාසාවෙන් ලියාපු සංඝරාජ සනෙදසය ද - ශුී අයුධාපුර පවරාධීසවර වූ - උතුම් - දෙවසාමිදුරුවාන් වහන්ෂේට දඣන මේ සනතස සහ පඩුරු පාඤඩුඩනු ද තානාපතිකමට යන රදලවරු සහ සේනාව ද පාදුපරවෙසසං ඇතුව පිටත්කරගෙන ගොසින් තිුකුනාමලෙ වරාවෙ දි නැවු නහලා එන ශටියට පිනනපායෙ මාතලෙ දිසාමත්මයාට ද අංගමමන මහ මොහොට්ටාලට ද දොඩංවල රටේරාලට ද නීලාවතුරෙ මුහනිද්රමට ද උඩස්ගිරියෙ මුහනිද්රමට ද යන මේ රදලවරු සහ සියං දෙසයට යන රදලවරුන්ට දෙවා වදාල අවසර නැමති චිනතාමානිකා හිස් මස්තුතපුාජත කර පුමාන්කිකාන ජීති පුමොදාාතාවයෙන් දරා ගනිමින්-සකවෂී එක්වාදහස් සසිය හැත්තැ දෙකට පැමිනි පමාදුක් නම් වූ මෙම වෂියෙහි ඇසල මස අව විසේනිය නම් තිථිය ලත් බුහස්පතිඥා තාරකා වේලාවට සියළු නඹු චාරිතු පඩිමා ශටියට රාජසන්දෙසය ඇතා පිටින් වැඩමවන්ට උතුම් අවසර ලැබී ශීු සනනස මෘදු කොමලසුරපතංගුලි චිතු පතු සනතිභ සීු හසනයෙන් දෙවා වදාලයින් පසු – සකල නගරාංභ සමප නියෙන් සමුඨ්සමප න වූ මහනුවර සිට මහලා පෙරහැරින් ඇතා පිටින් සනනස වැඩමවාණ

ඇවිත්- වටටාරංතැනෙන නුවර තුන් දවසක් පොරොනතුව සිට එකනින් පිටත් ව ගොසින් ගොඩපල නුවර දෙදවසක් පොරොතුව සිට එතනින් පිටත්ව ගොසින් නාලනෙද තානායමෙ ද ගෝව තානායමේ ද මිනින්නෝරියේ තානායමේ ද අඑත්වෙලේ තානායමේ ද ගුනතලේ තානායමේ ද තඹලගොමුවෙ තානායමේ ද යන මෙකී තානායම්වල පොරොතතුව හිට ගොසින් තිුකුනාමලෙ කඩඉමට ලංඋනාම මහ කුංපඤඤයේ නිලමඤකාරයෝ පස් දෙනෙක් ඉසසරට ඇවිත් මේ රදලවරු සමග ඒ පුසතාවට සුදුසු පියවූ වචනවල් කථාකරගණ ගොසින් කුමදෝරු උනනංසෙගෙ මල් වනෙක කානායමෙ පොරොනතුව හිට කුමදෝරු උනතාංසෙ සමග ඉ්ට සුදුසු වග උනතකර කථාකරගන -ඉක්බිති - නිකිනි මස පුර විසෙනිය නම් තිථිය ලත් බුහස්පතිඥා තාරකා වේලාවට සත්තස් පඩුරු පාඤුඩං තඹු චාරිතු පඩිමා ශටියට **වෙල්තාක්ක** කියන නැවට වැඩමවා පලපභාත්තිකාරනතා නිසා වරාවෙන් නැව පිටත්කරන්ට ගිය රදලවරු ගොඩ බැස පොරොනතු හිට මේ මස පුර දසවක නම් තිථිය ලත් බදාදා තිුකුණාමලේ වරාවෙන් නැව පිටත් කර ඇර මේ රදලවරු ආවායින් පසු මීට දෙවෙනි බුහස්පතිඥා රාතිුයෙහි මහත් චඩ මාරුත බලයෙන් නැවෙ කුඹ වියල් අටක් බිඳ වැටී බොහොම මුලෑසිවු තැනේ දි නැව යාතුාකාරයිනෙන වැර වැයමින් ඉතිරිව තිබුනු කුඹකැබලිවල රුවල් බැඳ නැව ගලවාන ගොසින් මේ මස අවජලවක් නම් තිථියලත් සිකුරාදා **අච්චි**ය යන රට ද දුටුවා ය – මීට තුන්වෙනියටවක් ලත් ඉරිදා **නිකබාස් ඇයිලන්** රට ද දුටුවා ය – මෙකී රටවල්වල රතුං උපදිනා ආකර ඉයං ආකර හනපෝරු ගල් තිබෙනවා ය - මෙකී රටවල මිනිසසු මලායුකාරයෝ ය මෙකී රට සවමීපයෙහි දී සුලං වාරගං නැතුව ජඹුර මද ගොඩ මූද නිසා නැව මිඩභුව ගොසින් බිනර මස අව දසවක නම් තිථියලත් සිකුරාදා සවස් භාගෙ මලකකාවෙ වරාවෙ නැව සීනි දමා පොරොතු උනා ය - ඉක්බිති මේ මස අව දොළොස්වක නම් තිථියලත් ඉරිදා සියළු නඹු චාරිතු පඩිමා ශටියට ඉස්කොච්චි කීපයක් සරහා නිලමකකාරයො දස දෙනෙක් සමග නැවට පිටත්කර එවා සනනස් පඩුරු පාකකුඩං මහත් අලංකාරයකින් ගොඩබාගත ගොසින් පිස්කාල් උනතැහෙගෙ වනෙත් උඩුමාල් ගෙයි සනතස පනිවුඩකර තාතායං පදිංචිව හිටියා ය – මින් පසු මලඤකාවෙ ගොවැන්නිදෝරු උනතාන්සෙ විසින් මේ ගිය රදලවරුන්ට කරන කියන නඹු චාරිතු පඩිමාවලිඤ දෙන අය වියදම ද කිසිම කෝලාරුවකට ඉඩ තැතුව දෙමින් සියමට ගෙනියන පඩුරු පාකකුඩං වගවිභාග කර පිලිසඳර කථා කරමින් සුලං වාරගන් මදි නිසා සත්මාසයක් පොරොතුව හිට සක වෂි එක්වාදහස් හයසිය හැතතැතුනට පැමිනි මේ පුසෝත්පති

වෂීයෙහි වෙසක් මාසෙ දි මලකකාවේ වරාවෙන් නැව රුවල් ඇද පිටත්ව ගොසින් **ඊයෝ රට ජොහොරු** රට දුටුවා ය - මේ රට දෙකේ පොතුඹවීනඹ ගල් මිටි මෙකී දේ උපදිනවා ය – හොරු මඃනීමරනවා ය – මිනිසසු මලායුකාර යෝ ය – මේ රට පසු කරාන ගියාම පුරතිමුන් **පුරපිසං පුරගොවුවර** යන මේ කඳු පසුකර ගියාම **පගන් ර**ට කලංකන් රට තුංශානු රට පතානි රට යන මෙකී රටවල් රතුන ඉ්යන් අමු කපුරු උපදනවා ය– මේ රට මිනිසසු මලායුකාරයෝ ය – මිනීමරා කනෙතාත් ඇත – මෙකී රටවල් පසු කරන ගියාම **කාම්බෝජ රට ළුහොරමුවන්** මේකීයන රටවල් පසුකරගෙන ගොසින් පොසොන් මාසෙදි සියමේ වරාවෙ නැව සීති එලා පොරොතුඋතා ය – මිත් පසු තැවේ කපපිතා ද පඩිකාර මුහනිද්රං වසමෙන් කනතැදෙනියෙ ආරචචල ද මෙකී දෙනා සනතස් පඩුරු පාඤ්ඩං වැඩමවාන ලංකාවෙ සිට තානාපති මහතැන් ආවග සියමෙ මහාරාජොතකමයාතත් වහනෙෂට ශලකරවත ශටියට මහනුවර දී අපට ලියා දුනනු ලියුමත් ඇරගෙන නැවෙන් ගොඩ බැස අමසරදමට ගියායින් පසු මීට දෙවෙනි දා අතපනතුවේ මොහොට්ටාලක් ඉ්රියගම මුහනිද්රමත් බැරිකන් අපාසු කියා නැවෙන් ගොඩ බැස ඕලඥකකාර උනතැහෙලායෙ එම **අමසරදමට** ගොසින් පොරොනතුව සිටගණ සියමෙ මහරාජොතකමයානන්වහපෙ වඃසින් එවන නිලමකකාර මහනතැන් සමග සුදුසු වගවචණවල් කථා කරගණ දෙවනුව ශලකරවාපු තැතේ දි මහත් කරුණා සමභාරවල් ලැබී වරාවෙ විසිහත් දවසක් සිටියායින් පසු සනනස වැඩමවා ගලියං කියන දෙව අභුල කාපප පිලියෙන් රතු පටපිලියෙන් සරහා මහඔරු තිහක් සමග නිලමකකාර මහතතැන් දස දෙනෙක් නැවට ඇවිත් සනනස පඩුරු පාකකුඩං මහත් වු මහල පෙරහරින් නැවෙන් වැඩමවාන ගොසින් **අමසරදම** එදා පොරොන්තු උනා ය – පසුවදා රදලවරු පස්දෙනාට ඔරු ගෙවල් පහක් ද ආරච්චිවරු සේවා හමුදාවට ඔරු ගෙවල් පහක් ද තංබෝරුකාරයින්ට සිංගාරකතාරයින්ට ඔරු ගෙවල් දෙකක් ද සනතස වැඩමවණ දෙව අභුලෙ ඉස්සරින් ලුහුබැඳලා එක දිගට පදින්ට ඔරු තිහක් ද නිලමකකාරයො ද පිටනව ඇවිත් ඒ **අමසරදමින්** ශී සනතස වැඩමවාන ගොසින් බන්කොක් කියන කොටුව සවමීපයෙහි එදා පොරොනුඋනා ය – ඒ කොටුවෙ ගොවැණිදෝරු උනතැහෙට උතුම් සියමාධිපති මහරාජොතුමයාතත්වහත්සේගෙන් යෙදුනු පතිඋඩ පතත ශටියට මහ සංඝයා වහනෙෂ්ලා එතනට වැඩමවා සූප වාාහජන සහිත රස ආහාර දණ්දී සිවුරු පූජා කර ඒ පින් අපෙ රදලවරු සහ ශෑම අයටම පින් අනුමෝදන් වෙන්ට කියා උනවහන්සේලා බණ වදාරා පින්දී වැඩියායින් පසු ලංකාවෙන් ගිය ශම දෙනා ඇතුර රදලවරුංට කැවුන් කිරිබත්

සූපවූ වැජන රස මසවුලෙන් යුකුත ආහාර සපපායන්කර බොහෝ සේ නඹු කලා ය – එදාම සිය ගනනට ඔරු සමග නිලමඤකාර මහතුන් පිටතුව ඇවිත් ඒ **බන්කොක්** කියන තැනින් සහනස් පඩුරු පාකකුඩං වැඩමවා ගොසින් **මුවන්ලොම්** කියන රට සවමීපයෙහි එදා පොරොකු උතා ය -ඒ රටෙ ගොවේ නිතදෝරු උනතැහෙට කොත්රවෙන් චටුවිචිත් දෙවසවාමිදුරුවාතත් වහත්ෂේගෙත් යෙදුනු පනිවුඩ පතත ශටියට මහා සංඝයා වහනෙෂ්ලා එතනට වැඩමවාගෙන සුපවු වෳජණ සහිත අහර දන් සිවුරු පූජා කර ඒ පින් ලභකාවෙන් ගිය රදලවරු සහ ශම අයට ම අනුමෝදන්වෙන්ට කියාලා උනවහන්සේලා බනට වදාරා පිනිදී වැඩියායින් පසු මේ රදලවරු සහ ශම දෙනාම කැවුන් කිරිබත් සහ රස මසවුලෙන් යුකුත ආහාර සපපායන් කර බොහෝ සේ නඹු කලා ය- පසුවදා ඔරු පාරු රදලවරු **දෙදවන් නුවර** සිට පිටන්ව ඇවිත් ඒ **මුවනොලොම්** කියන ඉස්ථානයෙන් සනතස පඩුරු පාකකුඩ ං ගභාවේ මහත් අලංකාරයෙන් වැඩමවාන ගොසින් **වත් පසන්** කියන විහාරෙ සමීපෙ පොරොරතුඋතා ය - එතතට ශුී සියමාධිපති මහරාජොතුමයානන්වහෂෙගේ ඇතුල් වාහල දුගගනනා මහතුතුන් තුන් පොලක් ඇවිත් මේ රදලවරුනෙන සැපපාසුවගම් විභාග කරමින් කොටට මෙනත පල පංන්ති කර ඔපපු දී **දෙවනුවන්** නුවරට පිටනතව ගියා ය – ඉත්පසු වර අයුධාා නගරාධිපති දෙව සවාමිදුරුවාන කානේට දකකවන ශී සනනස වැඩමවඩ දිග දහස් බඹයක් ඇති දේව අභූලෙ ඉහත පහත සිහහරුප ලියවැල් සමනතා අභුල මැද තුමමහල්ගේ ද එහි මැද සිංහාසනනේ ද වැඩකර රනුංගා තියෙන දෙව අභුල සමග ඔරු පන්සියක් සහ නිලමකකාර මහනතැන් ඒ වත් පුසන් කියණ විහාරෙට පිටතව ඇවිත් රාජ සනෙදසය දෙව අභුලට වැඩමවා මහ වාසලට දක්වණා පඩුරු පාකකුඩං පෙටටි ද සංඝරාජොතමයානන්වහනෙෂට දකකවන අෂට පරිස්කාර පූජා භාඩ පෙටටි ද වග විභාග ඇතිව බැද මුදදර සීරුකරගන හොඳින් වසා ඔරුවල පං නතු කර තබා අසදිස අතිගාමභීර පවහික තුඨානාදයෙන් ගහාවෙ සනතස වැඩමවාණ ගොසින් විචිතු සවණීණ කම්මාන්තයෙන් නිම්මල වූ දෙවෙනි පුාසාදෙ දි ඇමතිවරු සහ යුවරජජුරුවො සිටගණ සනතස ඔපපු ගනිමින් දෙවනුව සුබ මෞර්තයක දී සන්නස පඩුරු පාඤඩුඩං සහ තමුන්වහන්සේලා දඤකවා ගණණවා ඇත. දැන් තානායමට යනවා හොඳෙයි නිසා ඒ නිලමකකාරයො පස් දෙනෙක් සමග පිටත්ව ඇවිත් ඕලඥකකාර උනතැහෙලය පෙන්තියෙ තාණායන් පදිංචිකර එහි නිලමඤකාරයො ගියා ය පසුවදා ටිකකාල් රිදී සත්සියයක් අරණ රදලවරු තුන් දෙනෙක් ඇවිත් අතප නතුවේ මොහොට්ටාලට ටිකකාල් අසූවක් ද වෙඩිකකාර

මොහොට්ටාලට ටිකකාල් අසූවක් ද ඊරියගම රාලට ටිකකාල් අසූවක් ද ඓතාලියද්දෙ මොහොටටාලට ටිකකාල් හතලිහක් ද විල්බාගෙදර රාල වණ මට ටිකකාල් හැටක් ද ආරච්චිවුරු හේවා හාමුදුරු හැම දෙණට තුන්සිය හැටක් ද බෙදා දී සාල් පොල් මාඑ එැනු ඇඹුල් ශම දේම තමුන්වහන්සේලාට දෙණ ශටියට උතුම් වූ අවශර ලැබුණා ය කියා ඒ නිලමකකාරයො පිටනව ගියා ය - මින් පසු ඇතුල්වාහල දුග්ගණණා රදලවරු තුන් පොලක් ඇව්දින් මේ රදලවරු සමභ කතාකර මහවාසලට මුණපාණා ශටි ද සනතස දක්කවණ ශටි ද උගණණා දී ගියා ය - දෙවණුව මූණපාත්ට යණ දා ඔරු දසයක් සමග නිලමකකාර මහනතැන් පස් දෙනෙක් ඇවිදින් රදලවරු තාණායමෙන් පිටත් කරණ ඔරුවලින් ගොසින් ගොඩ නැගී මහාපාකාරෙ වහල්කඩින් සීතනෙ වීදියට ගියාම අසුන් යොජිත රථවාහනවලින් ගොස් ඇතුල් පුාකාරෙ වහල්කඩට ලංවුණාම රථවාහණවලින් බිමට බැස ඒ වහල්කඩින් ඇතුලට ගියාම පිනතල තොපපි ඉසලා කරවිලා කෙලිං කටිං ඇණණ ඉනතා දහස් ගනං දුනුගත් සමුදාව ද - මෙසේම ඒළහ කරවිලලා කෙලින් කටින් ඇනා ඉන්නා දහස් ගනන් සෙල්ලගත් සමුදාව ද - ඒ ලහ මෙසේම කරවිලා සිටිනා දහස් ගනන් කෙලින් කටින් ඇන්න ඉන්න දහස් ගනන් තුවකකු ගත් හමුදාව ද මෙකී සේනාව පසු කරන ගියාම දෙවෙනි වහල්කඩින් ඇතුලට ගියාම හස්ති ආබරනයෙන් සරහා සාදා සිටින ඇත් වල්ල ද ඒ ලහ අසවාබරනයෙන් සරහා සාදා සිටින අස්වලල්ල ද - ඒ ලහ කෙලින් කටින් ඇනන ගෙනා දහස් ගනන් කඩුගත් සේනාව ද - මින් උඩ මේ පන් පැදුරු අතුර වැඩ සිටින මාලිගාව දිසාවට ද නාගයා මුනපැ සිටිනා සේනාව ද මින් උඩ සිහින් පැදුරු අතුර මෙසේම මුන පැ සිටි සේනාව ද - මින් උඩ ඇතුල් වාහල්කඩින් ගියාම පරමදාන අතුර ඉ්ට මූනපෑ සිටින සේනාව ද මින් උඩ පරමදාන අතුර ඉ් පිට සුදු පිලි එලා මුන පැ සිටින මහා මඩලේ සේනාව ද මින් උඩ අනේක විසිතුරු සවන්ති කම්මන්තයෙන් වැඩ කර තියෙන මහා පාසාදේට පස් බඹයකින් දුර දකුනු දිගින් තනා තිබෙන ඇත් පත්තියේ රදී දම්වලින් රැන් ගසා ගල් බැඳ වැඩ කරපු හසති ආබරනයෙන් සරහා ඉදිරිපිට රං කලස් රිදී කලස් රංමඩා රිදී මඩා ගල් බැඳ වැඩ කරපු සව න්වීඩකුස සදා මෙසේ වැඩ කරපු රංවිලිදන්වොලට දමා පිරිවර ඇතිනතං සමග බැඳ සිටින සුදු ඇතා ද - මෙසේම ඒ පාසාදෙට ලහ උතුරු දිගින් තණා තියෙණ ඇත් පන්තියෙ රිදීදමවලින් රැන් ගසා ගල් බැඳ වැඩකරපු හසති ආභරණයෙන් සරහා ඉදිරිපිට රත් කලස් රිදී කලස් රම්මඩා රිදී මඩා ගල් බැඳ වැඩ කරපු සවණීණාංකුස සදා පිරිවර ඇතිනතන් සමග බැඳ සිටි දක් වැඩූ කාල

වණණී ඇතා ද - මේ හසති සාලා දෙකට මැද ඒ වැඩ සිටින මහ පුාසාදෙ නැගෙනහිරට වහල්කඩ දැලෙ සිංහ රූප ඇත් රූප අස් රූප මෙකී රූප හතර රියන් උසපුමාන පස් ලොවලින් වැඩ කර ඉදිරිපිට සදා රත නිල් ගල් බැඳ වැඩ කරපු රන් කුඩ සයක් වහල්කඩ දැලේ සාදා විවිධ විචිතු කම්ානතයෙන් නෙම්මිත කර තනාතියෙන ඒ මහාපුාසාදෙ ඇතුලට ගොසින් නානාරහන පුභාධර අසදිස සවණිණ වර සිංහාසන මසතකපුාපතව ශකු දෙවනු ලීලාවයෙන් ඔටුනු දරා වැඩ සිටින ඒ දෙව සවාමිදුරුවානන්වහන්ෂෙට මූන පාපු කැනේ දී -මේ රදලවරු කිසි කාය චිතත වැසතාදියකට ඉඩමක් තැතුව ශපසන්තෝසයෙන් දැන් සිටිණ ශටි කොයි ලෙස ද කියා අහ වදාරා මින් පසු- සවසති ශුි පුශසත වර සව්මභලා විකසිත කමල මෞලී මනි පුතුලපති සිරස නිහිත පුථුලතර චරණ කමලවර ලීලෝපේත වූ -උතුම් ශී වධ්නපුරපුවරාධිසවරයානන්වහන්සේ - සුභචරිතාමුත නානාපුකාර ගුණ පුමෝදාහාලංකෘත සුජන මන කමලවණ පුමොධාරුනකිරණ සකල ගන්භීරණද කුරවීක සකුනරවු සාර මධුර මණෝහර ලීලොපෙත භාස සකල ලොකාප්ට්පුධාන ශීු කීපති සමනතභදු වූ - උතුම් ලොකුනු පුර පුවරාධිසවරයානන්වහනෙගෙ ශාසණාභිවුධිවඨ්න කරවදාරත්ට සිතා වදාල උතුම් පතිවුඩ පණත - ශීු අයුධා පුරපවරාධීසවර වූ - මා විසින් සිධ කර ලංකාවට මහ සංඝයාවහනෙෂ්ලා පිටත් කර ඇර වදාරණවා ය කියා උතුම් වූ අවසර ලැබගන්ට යෙදුනු නිසා අවසර ලබා ඒ නිලමකකාර මහතතැත් සමග පිටතව ඇවිත් තානායමෙ පොරොනතුඋනා ය- මින්පසු සියමාධිපති දෙවස්වාමි දුරුවානන්වහනෙෂ්ගෙන් අවසර ලැබී ලංකාවෙන් ආ තාණාපති රදලවරුන්ට මහ **සෙම්බාන් කල**ං කියන තැන දී බත් සපපායන් කරණ ශටියට පිටත්කරණයන්ට නිලමකකාර මහනතැන් ආ තැනෙ දී මේ රදලවරු පිටතව ගොසින් තිරවියන් බැඳි ගෙවල්ල දී ඉදුන් හිටුන් නඹු වාරිතු කර එක එක මහනතැනට රිදී මුඩා රිදී තුන තුන ඒ පටවා ඇතුලෙ රතුං හෙපපු පනස් එක එක සදා ඛාජාභොජා ලෙයාපෙයා සායතිය සංඛානත පචවිධ අහර ඒ රතුං හෙපපුවල පුරවා නඹු චාරිතු ඇතුව දෙවරක දී මෙසේම බත් සපපායන් කලා ය – මින් පසු සවසති ශී සකල සුරාසුර මනිමකුටවිනාෳසකඝණකර චරණංඛ වනසු චකු චාරු චාමර ඡනු චාමීකර ගිරි චකුවාටාභා නෛකපුකාර ලඤණොන්විත තරුන පාදපංකජවයකින් සමලංකුත වු - අප බුදුරජානන්වහනෙෂ කල්ප සත සහශුාධික චතුරාසංඛාාපරිමිත කාලයක් මුළුලෙලහි සමතිුංශත් පාරමිතා ධම්මයන් පුරා පුබලමාර සංගුාම භුමිභාග වූ මහාබොධි මූලොත්ගතව චතුදීදස රතනපුමාණ වජුාසනාරුඪව දුව්ාර සපිරිවාර

මාර පරාජයකොට බුදුව අනතාපරිමාන සකල සතවයන් කෙරෙහි මෛති පතල කරුණා ඇතිව අප බුදුරජානන්වහන්සේ සච්චබඩ තාපසයන් නිසා සවණීණශිරි පව්තයට වැඩමවා නීලපීතලොහිත අවදාත මාංජෙෂටපුභාසවර යයි යණ ෂට් වණණී ඝණ බුධ රැසම් මාලා විහිඳුවා මහමේරුපච්තමෙන් වැඩ හිඳ මදු මද මුදිතලලිත රතිකර මනෝහර කුරවීක නාද ණෙකඣංපෙස මධුර සවරයෙන් ඒ සච්චබධ තාපසයන්ට ධමම් දෙසණා කල සේක. එකල්හි සව්කෙලසයන් දුරුව රහත් වූ සෙක- එ සච්චබධ මහතෙරුන්වහනෙෂ්ගේ ආරාධනාවෙන් වඩා වදාල දක්ෂින ශීපාද වනදනාවට – ශී සූයෳීවංශොත්භුතවූ –උතුස්– ශී ලංකාධිපති අපගේ දෙවසවාමිදුරුවානන්වහනෙෂ් විසින් සියං දෙසයෙන් මහ සංඝයාවහනෙෂ්ලා වැඩමවාන එන්ට ඇර වදාල රදලවරු පස් දෙනා අතුරෙන් ඇල්ලෙපොල මොහොටටාල ද ඓකාලියදෙදරාල ද විල්බාගෙදර නෛදා මම ද - වෙඩික්කාර ලෙකමෙන් ඩේඩරුවෙ ආරච්චිල ද පෙරමුනේ ආරච්චිල ද තලගුණයා ද දෙනිකයා ද බෝලැපෙ කංකානියා ද නෛදා ද විලානෙ කුල හේවායා ද ඓතතාලියදෙදරාල සමග සියබලංගොමුවෙ අපපු ද බුනතැපානයා ද මීගහකොටුවා ද පඩිකාර ලෙකමෙන් කුඩාදුන්කුඹුරෙ ආරච්චිල ද කනාාදෙනියේ ආරච්චල ද කල්කන්ධා ද මාවතපොලයා ද හොටටි අපපු ද උපාසක අපපු ද කුඹුරුගොමුවෙ වහුංපුරයා ද අතපතතුවෙන් ඌරාපොල වෙදනෛදෙ ද ගොඩිගොමුවෙ කංකානියා ද තඹෝරුකාරයිනෙනං පුරංසීකකුවා ද අපපුතෙදා ද සිංගාරකකාරයි නෙනන් උල්පත ගෙදරයා ද හිරිවණදුත්පලයා ද සේරුවැවෙයා ද යණ මෙකී අය ශීු බුධ වෂීයෙන් දෙදාස් දෙසිය අනුහතර අවුරුදු සාරමස් හත් දවසක් වූ මේ පරසෝන්පති වෂීයෙහි වක්මස පූරඅටවක් නම් තිථිය ලත් අභහරුවාදා ගොසින් -පුථම පුාකාරෙ වහල්කඩින් ඇතුලට ගොස් පසහ පිහිටුවා වැඳ අවශර ලබාගණ වටතුන් වියතක් මහතට සිටුවා තිබෙන තඹ කොඩිකනුව ලගින් ගොස් නෛපෙන සදා තියෙන වහල් පඩියෙන් ගොඩ නැභී පලෙලමඑවට බැස පසහ පිහිටුවා වැඳ ඒ ළහ මැදගල් පඩියෙන් ගොඩ නැගී මැද වැලිමඑවට බැස එහි තුන් වලල්ලක් පුදක්ෂිණා කර වැද ඒ ලහ ඊයන් පඩිවලින් ගොඩ නැගී ගල් පිට ඊයං තහඩු අතර තියෙන උඩ මරවට බැස එහි තුන් වලල්ලක් පුදක්ෂිණාකර වැද අවසර ලබා ගෙන – ශීු සධම්ම චකුවන්තී සවාමී වූ අප තථාගත සමාාක්සඹුධ සව්ඥයන්වහනෙෂ්ගේ අටතුරා සියක් මහලා ලකුෂණ සහිත මිටි රියනක් ගැඹුරට ඔබා වදාල ඒ දක්ෂින ශී පාදෙ තියෙන පච්තයට උඩින් වඩු දහසතර රියන් සමචතුරස් දිග පුළුල් ගෙන දහඅට බඹයක් උසට තනා තියෙන ඒ මහා පුාසාදෙ කොත පටං නවමාලෙම රතුං උඑවලින් වසා

බොධිපතු පුමාන රුතුරනින් නෛපෙන තනා පෙනෙං පෙනෙ ගැවසී තියෙන්ට ඒ ඒ ඡදණාගුයෙ සාදා ඇතුල සිට භික්ති ගල් බැඳ වැඩ කරපු රංකහඩුවොලින් වසා වාසල් දොරලිදොරබා මෙසේම රංකහඩුවොලින් වසා ඇතුල ගල් පදලම පිට ඊයං තහඩු අතුරා ඉ්පිට රිදී පොටින් වසා දිවා පුාසාදයට බඳු වූ ඒ සවණිණ පුාසාදෙ මධායෙහි රංකරු සදා තුණා තියෙන කුඩා තුන්මහල් සත්රුවන් මන්දිරෙ මැද වඩා තියෙන ශීු පාදෙ වටේට ගල්බැඳ වැඩ කරපු සවණීණ පද්මයක් ඔබා එහි සවණීණ වසතුයකින් වසා ඊට රජන වසතුයකින් වසා මෙසේම අනගීග වසතු සතකින් වසා තියෙන ශී, පාදෙ ලහට භකති පුෙමාතිභාරාවණතෝතමාභයෙන් දොහොත් මුදුණී වැඳ දණගාන ගොසින් පුමානානිකුානක පීතිපුමොදානාවයෙන් පසභ පිහිටුවා වැඳ අප විසින් කළ දේට වගනම් – වරාගමක් ද රුපියල් පනස්තුනක් ද වලංගු රිදී පනසක් ද ටිකකාලක් ද රිදී හතලිහක් වටිණා වාරණණ තිරපිලි දෙකක් ද රිදී එකසිය හැටපහකට මිල කරපු දිග දහඅට රියණෙ පුබල පස්වියත් හමාරෙ සිහින් සුරුටටු එකොලහක් ද කවනියක් ද සමුකකාලමක් ද දිග නවරියන් තරාසයක් ද දිග හතරරියන් ලංසෝරු රෙදදක් ද දිග හරියං ලංසෝරු රෙද්දක් ද දිග නවරියන් අටරියං සත් රියං පිලිපාද දසයක් ද පට තුප්පොටටියක් ද කවනි පාදයක් ද පෙරංකඩ දෙකක් ද දැහැත් පයියක් ද ඉටිපණුන් එකසිය හැටක් ද සුවඳ කුරු මිටි අටක් ද සදුන් ලීයක් ද අහර පාතුා නවයක් ද කරාඹු වසාවාසි සාදිකකා කුරුඳු කපුරු එන්සාල් ඉදිකටු රිදී කාසි තුට්ටුකාසි සල්ලි කාසි මල් පහත් ආදි මෙ ශම පූජා සත්කාරවල් කායවාක් මනෝ යන චාරතුයෙන් සකසා ඒකාන පිරිසිදු චිනතයෙන් පූජාකර පස් දවසක් පොරොතුව සිට බුදුන් වැඳ අවසර ලබාගණ පිටතව අයුධාන නුවරට ආවා ය - මින් පසු සියං දේසාධිපති දෙවසවාමිදුරුවානන්වහනෙෂගේ ශීු මහාකරුණා දිවස් එලියෙන් ම හිමතාවයෙන් අවසර ලැබී ශී පාදෙ බුදුන් වැඳල ආ ශම අයටම අයුධාාධිපති දෙවසවාමිදුරුවානන්වහනෙෂ් විසින් දෙවා වදාල මුදලෙ වග නම් - වෙඩිකකාර මොහොට්ටාල ටිකකාල් හතලිස්හරක් ද ඓතතාලියදෙද රාලට ටිකකාල් තිස්දෙකක් ද විල්බාගෙදර රාල නමට ටිකකාල් සියයක් ද ආරචචි නමට ටිකකාල් විස්ස විස්ස ද තංබොරුකාරයින්ට සිංගාරකාරයින්ට ටිකකාල් දොලහ දොලහ ද ජානිසාට ටිකකාල් හතරක් ද මේ ශම ටිකකාල් පන්සියහැට හතරක් ලංකාවෙන් ඇවිත් ශී පාදෙ බුදුන් වැනදාට කරුණාවයෙන් ලැබුණා ය - මින් පසු ඉල් මස පූර පසලොස්වක් නම් තිථිය ලත් අභහරුවාදා සියම දේසාධිපති දෙවසවාමිදුරුවානන්වහෂෙගෙ කරුණා දිවසේ එලියෙ

මහිමතාවයෙන් ලංකාවෙන් ආ රදලවරු විසින් කඨින චීවර දෙන හැටියට එවා වදාල දේවගනම් – සංඝාටික සිවුරක් ද වලදිණා සිවුරක් ද අදන නවයක් ද නානකඩ එකලොසක් ද දාඩියකඩක් ද පටියක් ද වටබද ගෙයක් ද මිලෙඩි පත්කඩයක් ද පාතුයක් ද කේතලයක් ද පඩික්කමක් ද පිත්තල තට්ටුවක් ද මෙසේම කත්තිගල් පහක් ද මෙම පසලාත් පහක් ද හෙප්පුවක් ද වෑයක් ද පොරොවක් ද උදැල්ලක් ද කියත් දෙකක් ද පිහාකැති තුණක් ද නියකටු තුනක් ද බුමකටු දෙකක් ද බංදේසි දෙකක් ද කෝප්ප හයක් ද නූල්මලක් ද සෙරෙප්පුවක් ද ඉටිපන්දන් විසිඅටක් ද නවගුණ පයියක් ද දැහැත් පයියක් ද ලේන්සුවක් ද කඩකැත්තක් ද මත්තයක් ද වටාපත් දෙකක් ද පොත්ගෙඩි දෙකක් ද තෙල් කුප්පි තුනක් ද කාප්පයක් ද තෙලිසමක් ද මේපන් පැදුරු දෙකක් ද ශවත් පැදුරක් ද පාන්කුඩුවක් ද එඩරුතෙල් මුට්ටියක් ද කොත්තේරුවක් ද කුඩයක් ද කතුරක් ද ලෝකඩ තරයක් ද ඩමරාවක් ද ඉදිකටුතුල දෙකක් ද තිරයක් ද මුස්නක් ද යන මෙකී කී සියලු පූජා භාණ්ඩවල් ගංගාතීර ආරාමෙ වැස්වැසු භිකුසුත් වහනෙෂ්ලාට අප විසින් කඨින පුජා කලා ය. - ශීු සඩධම්මචකුවන්තිසවාමී වූ අප -බුදුරජානත්වහන්සේගේ ශාරීරික ධාතු වඩා බැදපු මහාතථාරාමතියන්න පතත් විහාරෙට පූජා කළ දෙවගනම් – අෂටපරිෂ්කාර සිවුරු කටටලයක් ද රිදී පාතුයක් ද රිදී කොඩියක් ද රිදී පඩික්කමක් ද සංථාරමිනියක් ද චාමරයක් ද වටහපතක් ද සුදුසිහින් රෙද්දක් ද ගඳදුම්මල් පහන් අාදී මෙකී දේ - විහාරෙට පූජා කළා ය - සඩම්මාමෘත අපතිලෝගුරු සමාක් සම්බුද්ධ සව්ඥයන්වහනෙෂ්ගෙ ශරියුත් මුගලන් දැගසවු පරම්පරාවෙන් පැවත එන මහා සංඝයා වහනෙෂ් අතුරෙන් නපතන් විහාර සංඝරාජධුරත්ධරයට පැමිණි මහාසංඝරාජෝත්තමයානත්වහනේට පූජා කළ දෙට වගනම් කහ පටපිළී රතු පටපිළී මෙ දෙවගෙන් දෙසියවිස්සක් ද රතුවටාපත්විය තිහක් ද නවගුණවැල් තිහක් ද ඉදිකටු තුලා තිහක් ද ගිරි කැති කිලෙලාටා කතුරු කඩ කැති පන්හිත් දන්කටු නියකටු කනතාඩි කරාබු වස වාසි සාදික්කා කුරුළු ඉටිපන්දන් පානා දෙකක් ද සුරුට්ටු රෙද්දක් ද මෙ හැම සංඝරාජොත්තමයාණන්වහනෙෂ්ට පූජා කලා ය. මින්පසු ගභාරාමෙ ඔක් පිළිමවහනෙෂ්ට පූජා කළ වගනම් - දිග දහ අටරියන් සුරුට්ටු රෙද්දක් ද රිදී දසහක් ද පූජා කර බුඳුන් වැන්දා ය - මෙ විහාරෙ ණායක උන්වහනෙෂ්ට මෙසේම සුරුට්ටුවක් ද කරාඹු වසාවාසි සාදික්කා කුරුදු පූජා කලා ය. මේ විහාරෙ ණායක උන්වහනෙෂ්ට මෙසෙම රෙද්දක් පුජා කලා ය. මෙ ඇර ලංකාවට වඩින්නට නියම වූ මහා සංඝයාවහන්නේලා විසිහතර නමකට සුරුට්ටු පිළී එසියවිස්සකින්

සිවුරු මහමින් පඩු පොවා පූජා කළ සිවුරු විසිහතර කට්ටලයක් ද-මෙම උන්වහෂෝලායෙන් උපාලි නායක උන්නාන්සේට සිවුරු කට්ටලයක් ද මෛතයක් ද කොට්ට දෙකක් ද පොරොවත්ට කාප්පයක් ද දිග දහඅටරියන් සුරුට්ටු දහයක් ද රුපියල් පනහක් ද කරාඹූ වසාවාසි සාදික්කා කුරුදු මෙකී දෙය පූජා කළා ය. ආයෳීමුනි තෙරුන්වහන්ෂෙට සංඝාටික සිවුරක් ද මෙත්තයක් ද කොට්ට දෙකක් ද පොරොවනයක් කාප්පයක් ද දිග දහඅට රියන් සුරුට්ටු පහක් ද ටික්කාල් රිදී තිස් දෙකක් ද කරාඹු වසාවාසි සාදික්කා කුරුදු යන මෙකී දේ පූජා කළා ය. - මේ ඇර එක එක නමට සුරුට්ටු පිලි තුන තුන බැහින් විසි දෙනමක් මහතෙරුන් වහන්සේලාට පූජා කළ පිළි හැටහයක් ද කරාඹු වසාවාසි සාදික්කා කුරුළු යන මෙකී දේද සාමණේර උන්වහන්සේලා නවනමකට පොලකට මෙසෙම පිළිනවයක් ද මහර තෙරුන්වහනෙෂ් නමකට මෙසේම රෙද්දක් පුජා කලා ය. මෙ ඇර අමාපතයෝ දෙන්නෙකුට මෙසේම දිග දහඅට රියන් සුරුට්ටු පිළි හතරක් දුන්නා ය. බුද්ධරතන ධම්මරතන සංඝරතන යන තුිවිධ රත්නයට පැහැදී මහ තෙරුන්වහ සෙම්ලා අප හිටණ වඩමාගෙන ආසන පූජා ආහාර පූජා ගිලංපස පුජා සිවුරු පුජා මෙකී පූජා සත්කාරකර බන අසා පූජා සත්කාර කලා ය. පන්සිල් රකුෂා කලා ය. දහස් ගනං පිඩපාත භිකුසුන් වහනෙෂ්ලාට අහර පූජා කලා ය. මේ සියලු පින්කම් කරමින් පොරොත්තුව සිට – ඉල්මස අටනවවක් නම් තිථියලත් බුහන්පතින්දා ලංකාවෙන් ගිය රදලවරුන්ට රිදී හෙප්පු රතුං හෙප්පු රංකැටි පේස හැට්ට ඔටටු කචචපිලි ආදී වූ අනගි තානාන්තර දෙවා වදාළා ය -මෙම පරසොත්පති වෂීයෙහි උදුවක් මස පුර පැලවියලත් බදාදා පාත් වූ පැය වේලාවට ශීු ලංකාවීපයෙන් ගිය රදලවරු දක්කවාගෙන එ පුසථාවට සුදුසුවගපත් උන්තරයෙදී පිළිමවහනෙෂ නමක් ද බණපොත් පෙටිටි දෙකක් ද උපාලි මහ තෙරුන් වහෂෙෂ පුධාන කොට තෙරුන් වහන්නෙෂ්ලා විසිහතර නමක් - නිතාංකලාාණදේවාවතාර වූ උතුම් -අපගෙ දෙව ස්වාම්ඳුරුවානන්වහනෙෂ්ට දක්වන්නට ශීු සන්නසක් ද පඩුරු පාක්කුඩං පෙට්ටි ද තානාපති මහතැන් තුන්පලක් ද මෙ රදලවරුන්ට බාර කරමින් බුධ රූප ධම්මය මහ සංඝයා වහනෙෂ් ස්වණීණ සන්නස මෙකී තිුවිධ රත්නය වැඩමවන වේලාවට පංචතුයාී සොසාදී මහපෙරහරින් වැඩමවන පසුගමන් මහරාජොතමයානන්වහනේ ද යුව රජ්ජුරුවෝ ද පුධාන මහ ඇමතිවරු ද ඇවිත් සන්නස බුධරූප පඩුරු පාක්කුඩං පෙට්ටි මහා සංඝයා වහෂෙෂාලා නැවට වඩමවා පලපහතුිකර නැව පිටත් කරමින් මහරාජොත්තමයාණන්වහ ෙස් දේව නුවරට වැඩියා ය. මින් පසු ගභා දෙගොඩ විහාරවල වැඩහිටින මහ

සංඝයා වහනෙෂලා නැවට වැඩමවා පිරිත් බණ වදාරමින් ගභ දිග ඒ ඒ ගන්වල ඇමතිවරු විසින් සිවුරු පූජා ආහාර පූජා නොයෙක් සත්කාර කරමින් නැවට උපකරණ දේ සදාදෙමින් මංලා පෙරහැරින් නැව ඇවිත් ගභාව ගෙවා මූදෙ වරාවෙ සිනි දමා පොරොත්තුව හිටියායින් පසු මෙම මස අටවක් නම් තිතියලත් බුහස්පතින්දා රාතිුයෙහි පහලොස්පැය වේලාවට පට්ටපොල අතපත්තු මොහොට්ටාල අලාබ උනා ය. මීට අයිනතංකරනට ගත්තු දෙදියකඩියක් ද සුදු පිලීපාදයක් ද මුළු මෙවර අටරියන් තුප් පොට්ටියක් ද සිහින් සුදු තුපොට්ටනියක් ද කමිස හැට්ටයක් ද පස හැට්ටයක් ද ජගලන් තොප්පියක් ද යන මෙකී පිලිපත්වොලින් මිනිය අයිනතං කරමින් අඩභු කරන පෙට්ටිය පල්ලට මෙත්තයක් ද අතුර ඉහට පයට කොට්ට දෙකක් තියා මිනිය පෙට්ටියට අඩංගු කර උඩින් පියන වසා මීට උඩින් නීල කජිපුතු පෙට්ටියකින් වසා නැවෙ උඩ තට්ටූවට අරන අනික් නැවෙ වැඩ සිටිය මහතෙරුන් වහ ෙස්ලා විසිනමක් නැව්ව වඩමවා දහතුන් නමකට පඩු පොවාපු අදන දහතුනක් සත් නමකට සුදුපිළි පූජා කර දන්දී බණු කියවා පින්දී ඉක්බිති මිනිය නැවෙන් ඉස්කෝචචියකට අරණ රුවල් බැඳ පිටත්ව යන වේලාවට නැවූ දෙකේ කාල තුවක්කු තිස් දෙකක් පත්තු කරමින් අටගවුවක් තැන් ඇවිත් ගොඩබැස එදා රෑ සාලාවක පොරොත්තුව සිට ඔරුව පැදපු සමුඳුව විස්සකට මිලේට හාල් අරණ රැට දවල්ට කන්ට දී සෙනසුරාදා පාන්වූ දස පැය වේලාවටත් විහාරෙට මිනිය ගෙනහුන් ධම් සාලාවට අරණ මහසංඝයා වහනෙම්ලා හනලිස්නමක් වැඩමවා බණක් කියවා සත්රියන් පාද හතලිහක් පූජා කර පින් පූරවා ඉක්බිති දර කොටත් සියයක් මිලෙට අරණ මිනී දවන සොහොන්ගෙයි දී මිනිය පුඑස්සා ඇවිත් නැවෙ පොරොත්තු උන්නායින් පසු -මොහොට්ටාලට අයිති පිළි මිල මුදල් ආවුධ මෙ හැම දේම පළමුවෙනිව මා සමහ ගොසින් ලංකාවට ඇවිත් හැංගිලා සිටිය නන්කුඹුරේ ගණින්වහෂේට ඕනෑය කියා රාතුියක් නිදි නැතුව සබ කිවුවා ය. මෙ මුදල ආවුධ පන්නෙ ගෙන්නාන ගොසින් උතුම් වූ මහ වාසල වහල් කරපු තැනේදී කරුණාමයෙන් ලැබී මම කෙනෙකුන්ට අයිතිවා මිස දැන් අපට දෙන්ට බැරි කී නිසාම කොධයෙන් අනික් නැවට ගොසින් අපේම රදලවරු එ වඩිනා මහාසංඝයා වහෂෙමාලාට පූජා කරපු දේවල් ඉල්ලුවා ය. එනුදු ආයීමුණි තෙරුන්වහනෙෂ්ගේත් සාමණේර උන්වහන්සේගේත් දෙපලගේ ඉස මුභුරකින් ගසා පැළුවා ය. ලංකාවෙන් අා එක්කෙනෙකු විසින් මෙ ශටි කුපාඩං කලට ලංකාවට ගියොත් අපට බොහොම උපදුය යෙදෙනවා ඇති කියා වඩිනට බැරි කියා වදාරන නිසා නැවෙ සිටිය තනාපති මහත්තැන් තුන් පොලක් සමභ

ඇල්ලෙපොල මොහොට්ටාල මෙ පෙරළි සංඝයාත් - නැවෙන් ගොඩගොසින් මොහොතතාවෙ සිටින ගොවෙණිණදොරු මහත්කෙනෙකුන් දැක්ක දී මෙශමට පත්තුන් තරම කියා පෙරලි ගණං නුවරට ගමන් කරමින් අනිකුත් වහෂේලා ලංකාවට වඩිනා ශටියට කියාගන ඇවිත් මෙවග ශටි මහ සංඝයාවහනෙෂ්ලාට ශල කරමින් පිටත්ව අනිත් නැවට ගියා ය. මින්පසු මෙම මස අවතෙලෙස්වක් නම් තිථියලත් බදාදා සියමෙ වරාවෙන් නැව පිටත්ව ඇවිත් දුරුතු මස පුරතියවක් නම් තිථිය ලක් සෙනසුරාදා නැවෙ ඉස්සර තියෙන සිංහ රූපය පටං නැව පල්ලෙං සොක්කානම ගාවට තැනින් තැන අත්කරවල් පමණ කොඩා පමණ වතුර හොබ නැව ඇතුළට ඇවිත් ගිලාවැටෙන්ට පිරෙන නිසා නැවෙ පටවාපු සාරවූ දෙය දියට දමමින් පඩුරු පාක්කුඩං ද නැවෙ සිටිය ශම අය එ මහ සංඝයාවහනෙෂ්ලා රැ දාවල් කඩ නැතුව දෙසනා කරන ධම්ාණුභාවෙන් ගැලවිලා ගොසින් මෙම මස පුරතෙලෙස්වක්නම් තිථිය ලත් අභහරුවාදා **මුවන්ලකොන්** කියා සියමට වලභුවන රටෙ වරාවට ලංවෙන කොට නැව භාගයක් ගිලලා මඩෙ එරුනා ය. මෙ මිසක මිනිසුන්ට වෙන අපාසුවක් උනෙ නැතුව ගොසින් **මුවන් ලකෝන්** කියන රටට ගොඩබැස්සා ය. ඒ රටෙ **පාවලීපුතා නුවර** කියා පුකාර සහිත මහ නුවරක් තියෙනවා ය. ඒ නුවර මැද ලංකාවෙ පොළොන්නරුවෙ රුවන්වැලි දාගොප්වහනෙෂ්ගේ මහතට ශීු ධම්ාසොක මහරාජොතමයාණන්වහනෙෂ් විසින් අප තිලෝගුරු සමාාක්සබුධඩසව්ඥයන් වහෂෙෂ් ගේ ශාරීරික ධාතු වඩා කරවාපු සවණීණ දාගොප්වහනෙෂ්ගේ කොත් කැරැල්ල පටන් තුම්මල් පේසාව දක්වා බිමටම අසචියක් නැතුව අඑත තනාපු රත්තරන් කරඩුවක් මෙන් දැන් පවත්වනවා ය. මෙ ගොප්වහනෙෂ් වටේට වැඩ ඉන්න පිළිම ඔක් පිළිම හිටි පිළිම තුන්සියයයි වඩුරියන් එකළොස් රියං පමණ උස ඇති රන්දා ගොප්වහනෙෂ්ලා දෙසියයකි. එ නුවර මැත භාගේ රජපැමිණි සුලු ධම්ාසෝක මහරාජොත්තමයාණන්වහනෙෂ් ලංකාවට සන්නස් එවා වදාරා අනුරාධපුරෙන් වැඩමවා පිහිටාපු ජය ශීු මහා බෝධීන්වහෂෙෂ් නමක් වැඩ හිටිනවා ය. මේ විහාරෙට ධීපධුප පුජා කළා ය. බුඳුන් වැන්දා ය මෙ හැර එ රටෙ පවතින දාගොප් පෙතිපිළිම විහාර වැඩ අනේක විසිතුරු සවණීණ කම්ාන්තයෙන් කරතියෙනවා ය. එ විහාරවල වැඩ හිටින මහා සංඝයාවහනෙෂලා වත් පිරිත් භාවණා කර දවසට එළිය වැටුණම ඉර පායන වෙලාවට පිණඩපාත කරනවා ය. එ සියං දේසාධිපති මහරාජොත්තම-යාතත්වහනෙෂ්ට වලභු වෙත ශමරාජෙජ විහාරවාසි මහසංඝයා වහතෙෂ්ලාගේ සුවඳුක් විචාරණ පිණිස - මෙ රදලවරු තුන් දෙනෙක්

ශදි සිටිණ නිසා සත්පුෂියෝ අසත්පුෂියෝ දෙගොල්ලම දන් දෙන්ට විහාර වැඩ කර දෙන්ට ඕන ය. ඒ හැර සුදු ඉ්යං කළු ඉ්යං උපදින ආකරවල් බොහොම තියෙනවා ය. බුලත් පුවක් ධන ධානා සශා එල ආදිවු දෙයින් රාජාාය සුභිකුම පවතිනවා ය. එසේ නුමුත් හොරුන්ගෙන් උපදුව සදිසුනියන් අරමණ ලෙඩ (තබ)(තු)ඹලෙඩ හා මෙකී උපදුවල් ඇතුවා ය. මෙම රාජායෙහි වත්සාමකට්වුම් කියණ විහාරයෙහි පොරොත්තු හිට මහා දන්වාරාමේ ද අරඤඤරාමෙ ද චනතුධියාාරාමෙ ද වත් පඩුරාමෙ ද යන මෙකී විහාරවල බුඳුන් වැද එ මහා සංඝයාවහනෙෂ්ලාට දන් දෙමින් උපස්ථාන කරමින් මල් පහන් පූජා කරමින් විහාර අමදමින් පොරොක්තුව සිටින පුස්ථාවේදී එ **පාටලීපුනා** නුවරට නායක පුා වීත්තරෙඩ් කියාන උන්වහනෙෂ්ත් පුා භලත් කියන මහත්තැනත් රාජදුන් උපදුන්තීදුන් හා තානාපති කමට එවු තුන් දෙනක් මෙකී අසවල් සමහ කතා කරමින් නැව බිදී එ මුවන්කෝන් රටට කඩාපාවූනු වග සියම් දෙසාධිපති දෙවස්වාමිදරුවානන් වහෂේට ද දක්වන ශටියට කඩදාසි පනුයක් ලියා බැඳ මුදුා ගසා නවං මස පූර අටවක පෝය දා එ කඩදාසි පනුය දී මුවන්නකොන් රටින් පනිවුඩ කාරයො දසදෙනෙක් ගොඩපාරෙන් ශීු අයුධා නුවරට පිටත් කරඑවුවා ය. එ පණිවුඩ කාරයෝ එක්මස් දවසින් සියමට ගොසින් එ කඩදාසි පතුය දක්කවා ශල කරවාපු තැතේදී තැව කඩා ගිය තැත්තතාන සියමට ගෙනෙන ශටියට කඩදාසියක් ලියා දී පිටත් කර එවු පණිවුඩකාරයො – සක වෂි එක්වාදහස් සසිය හැත්තෑ හතරකට පැමිනි අඩ්ගීරනම් වෂියෙහි බක් මස අව ශටවක ලත් අභහරුවාදා මුවනාකෝන් රටට ආවා ය. මින් පසු ගොඩ තිබුන සන්නස පඩුරු පාක්කුඩි පෙට්ටි පොසොන් මස පුර විසෙනියලත් බදාදා නැවන පණිවුඩකර තතා තිබුවා ය. - මින්පසු නැවට උපකරණ දේ සපයාගන මෙ මස පූර දොළොස්වක ලත් බදාදා **මුවනනකොන්** වරාවෙන් නැව පිටත්ව ඇවිත් මෙම මස අව තියවක ලත් අගහරුවාදා සියම් වරාවට නැව ගෙනත් පොරොත්තු උනු තැනේදී සියං දේසාධිපති දෙව සවාමිදුරුවානන්වහනේගෙන් අවශර ලැබුණු ශටියට ඉ්ට සුදුසු මහත්තැන් නැවට ගොසින් නඹු චාරිතු පඩිමා ශටියට නැව පිටත් කරගෙන ගහට අවිත් **පක්නොන්** කියන ගම දෙදවසක් පොරොත්තුව සිට උනුතැනේ දී දෙවනුවන් සියම් නුවර සිට පණිවුඩ කාරයො ද ඇවිත් මහත් නඹු චාරිතු ඇතුව එතනින් නැව පිටත් කරණ ඇවිත් **ළුවන්කොණු පූරිකොටුව** ලහ සිනි දමා නැව පොරොත්තු වු තැනේ දී පොසොන් මස අව නවවක ලත් සදුදා **ළුවැන්කොණුපුර** ශුී සමුත් කියන මහත්තැන විසින් දුන්නු දෙට වගනම්–හාල් පෙට්ටි අටයි – පොල් අසූහතරයි – මහිස්සං අසූවයි - කරවල විස්සයි ඉස්කරිච්ච කරවල එසියහැටයි - තාරා බිත්තර පස් විස්සයි - බුලත් මිටි හැත්තැ එකයි - පැත්තුරු මඑ විසිතුනයි - කසපැත් මඑ අටයි - දුරියං විස්සයි - අත්තාසි හතලිස් හයයි - කොස් එකොලහයි මෙම මස අව එකොලොස්වක ලත් අභහරාවාදා **ලුවන්දපුරි** කියන තැනිත් නැව පිටත් කරගන ඇවිත් මෙම මස දොලොස්වක ලත් බදාදා **එැවන්කොණුපුරිරට** සමීපෙ සීනි දමා තැව පොරොත්තු කළා ය.

කුන්විපන්නකොඩිප ලක්සායි - මුන්විසුක් අකොඩලක්වාන් මෙ කියන මහත්තැන් දෙපොල විසින් දුන්නු දෙ වගනම් – දුරියං පහලවයි - මංගිසම්තුං සීයයි - ඉදිච්චි අඹ සීයයි - කොස් හතයි - අන්නාසි හතලිස් පහයි - කෙහෙල්මල් දහයයි - කසපැන්මඑ නවයයි - පොල් හැත්තෑවයි - බුලත්මිටි හැටයි - පැත්තුරු පුවක් මඑ දහයයි -කරවලයින් පහළවයි - ඉස්කරච්චි කරවල සියයි - තාරා බිත්තර හැටයි – දෙහි පෙට්ටියයි – හාල් පෙට්ටියයි – **එවැකොණු පුර** කියන මහතතැන් දුන්නු දෙ නම් - දුරියං විස්සයි - මහිස්කම් සියයි - ඉදිච්චි අඹ සියයි - කෙහෙල්මල් දහයයි - පොල් සියයි- කසපැත් මඑ පහලොවයි – කොස් දොලහයි – බුලත් විටි පනහයි – පැන්තුරු පුවක් මඵ පස් විස්සයි – හාල් පෙට්ටි පහයි – කරවල එකොලහයි – ඉස්කරච්චි කරවල සියයි – අන්නාසි පනහයි – මෙම මස අව අමා මාසේලත් සෙනසුරාදා **වත් පසත්** කියන තැනට නැව ගෙනත් පොරොත්තු උනු තැනෙදී කුන්රාපකඩිනෙකනෙණඩි කුන්පඩිනෝන් සාම්බත් තාධිපකඕසඹකෝන් මෙකී දෙන්නා විසින් දුන්නු දෙ නම් දුරීයං හයයි - මහිස්සම් සියයි - අන්නාසි දහයයි - හාල් පෙට්ටි දෙකයි -කසපැන් මර එකයි හබලපෙති තට්ටුවයි - අඹ තුනයි - කරවල විස්සයි - තුඅරෂොන් තට්ටුවයි - දියදොස් පහයි - තල් කුරු හැලි පහයි - රතුළුතු තට්ටුවයි - සුදුළුතු තට්ටුවයි - පැන්තුරු පුවක් මළු තුනයි මඩ පුවක් සියයයි – බුලත් විටි දහයයි – කුන්තරාපඩිනෛනෝඩි යන මහත්තැන් විසින් දුන්නු දේ නම් දුරියං අටයි - අඹ හැටයි-මගිස්සම් සියයයි – අන්නාසි දහයයි – මුන් ඇට තට්ටු දෙකයි – තල තට්ටු දෙකයි – හකුරු සියයි – කරවල සියයයි – බුලත් මිටි දහයයි - පූවක් මඑ දහයයි– හාල් පෙට්ටි දෙකයි

ඉකබිති මෙම විෂියෙහි ඇසල මස පුර තියවක ලත් තිථිය ලත් බදාදා සියං දේසාධිපති දේවස්වාමිදුරුවාතත්වහ නේගෙන් අවසර ලැබුනු ශටියට ඔරුව මැද තුන්මල් ගෙ වැඩ කර රතුං ගා තියෙන දෙව අභුල් තුනක් සහ ඔරු පන්සියයක් ගෙන්නා මහා සේනාධිපති මහත්තැන්

නැව ගාවට ඇවිදින් බුද්ධ රූප බනපොත් ශී සන්නස දෙව අභුල්වලට පණිවිඩ කර තෙතිත ගිතවාදාෳදිවූ මහා පෙරහරින් සන්නස පණිවුඩ කරන යනවා සමභ ගොසින් මහා පුාසාදෙ දි මුනපාපු තැනේ දී අවසර ලැබුණු වග ශී ලංකාවීපයෙහි සිට පඩුරු පාක්කුඩං සන්නස් වැඩමවාන ඇවිදින් ලබාගෙන ගිය මහ සංඝයා වහනේලා වැඩමවාන ලංකාවට යන්ට බැරිවුනු නිසාත් එක් ආ රදලවරුන්ගෙන් වෙන්වෙලා තනියම තනියම සිටිනා නිසාත් තමා මෙ පුස්තාවට මහත් කාන්සාවකින් සිටිනවා ය - මින්මතු එසේම කාන්සාවෙන්ට එපා ය -කිසිකුරචචලයකට ඉඩමක් නැතුව ඕනෑ දෙ මහවාසලිං දෙවා වදාරනවා මහා සංඝයාවහනෙෂ්ලත් දෙවනුව ලංකාවට පිටත්කර වදාරනවායි කිසි සාංකාවක් නැතුව තානායමට ගොසින් පොරොත්තු වෙන ශටියට අවශර ලැබුණු නිසා ලෝඩ සිත් කියන මහත්තැනක් සමභ පිටත්ව ඇවිත් ඕලන්දක්කාර උනතැහෙලා **සපෞතිරියෙ** තාණයමට පොරොත්තුව සිටියා ය. මින් පසු **මගිරියෙ** නැවු නැගි එන ශටියට සියමාධිපති දෙවස්වාමිදුරුවානන්වහෂෝගෙන් අවශර ලැබී මං මාවත් තානායං වැඩපොල කීන්දු කර එ **මිගිරියෙන්** එන්ට පිටත්ව සිටිණ පුස්ථාවට මෙම දෙව ස්වාමිදුරුවාතන්වහෂේගේ ඇතුන් පටවන සිනතාපටටනමට ගිය මහා නැව බිඳි එ ඇතුන් ද නැවෙ පටවාපු වස්තුව ද සේනාව ද නැසී ඉශ්කෝච්චියකින් සත් අට දෙනෙක් ගැලවිල සිත්පරථිකොටේට පාවුනු වග ද වරාවෙහි තිබුනු තැවු හතරක් එක දා වාතයකින් තැවුවල සිනි ලනු බිදි එ නැවු ගිය අතක් දැනගන්ට බැරිව මුලෑසිටුනු වග ද මෙ කාරණවල් ලියා කියාන **මගිරියෙ** සිට පණිවුඩකාරයෝ ද විත් සියං මරාජොතුමයානන්වහෂෙමට ශල කරපු තැනේ දි මහත් කාන්සාවකින් වැඩ සිටින පුසතාවට යුව රජජුරුවො අලාබවුනා ය. මේ සෙසි හවුලැ කාරණාවල් කියාදී මෙ අවුරුද්දෙදී ලංකාවට මහ සංඝයා වහනෙෂලා කොහොමද ඇර වදාරනෙන් කියා මා අතින් අහන්ට යෙදුනු තැනේදී ලියා දක්කවාපු ශටි පැමිණිකාරණාවලට මමත් බොහොම කංසාවකින් සිටිනවා ය - එසේ නුමුත් පැළමුවෙන් නැති අනිතාායක් දුක්ඛායක් අනාත්මයක් දැන් පැමුනුනා වෙය - මේ සංස්කාර ලෝකයෙහි නියත ධම්ය - එ නිසා කර වදාරන්ට ආරම්භවූ කුසලධම්ය අති කඩිනමින් කර වදාරනවා යහපති කියා පළමුවෙං ශී ලභකාධිපයෙහි ඕලන්දක්කාර උන්නාන්සේලා නැති ශටි උතුම් ශී රාජසිංහ දෙවස්වාසිදුරුවානන්වහෙ විසින් ශී සන්නස් ඇර වදාරමින් මුදුකරයුරුවෙහිවට ජාම මුරපරවෙසන් කරන ශට්යට එමුරපොලවල් බාර කර වදාල ශට්ද එකැන් පටන් ඒකාන්ත පකෘපිරමාන සොඳ සිතින් ශදී යෙදි ශිටිනා ශටිද නොයෙක් දෙස දෙසවලින් අනගී පඩුරුල පාක්කුඩං අවුරුදු පතා අරණ ගොසින්

උතුම් වූ මහවාසලට දක්කවා කරුණා ඨානාන්තර ලබා ගන්නා ශටිද මෙශාම වගම ලියාදක්කවාපුයින් පසු ගලාඩ සික් කියනා මහත්තැනටත් එවත් රාජමුණුික්දි මහත්තැනටත් මෙ දෙන්නාට ඇවිත් මා අතින් අහත්ට දෙන ශටි අවුරුදු පතා වෙන දෙසවලින් වෙන මිනිස්සුන් පඩුරු පාක්කුඩං ශී ලංකාධිපති දෙවස්වාම්දුරුවානන්වහනෙෂ්ට දක්කවනවා ඇද්ද කියා අහපු තැනේ දී කී ශට් සිනතාපටටනමිනු මදුරාපුරෙඤ කාචාඹරුවෙන් ද තිුචිතා පලිලියෙන් ද කීලකකරෙඤ මයිසූරෙඥ යන මෙකි තැංවලිං අවුරුදු පතා පඩුරු පාක්කුඩං සාදා ගොසින් උතුම් වූ මහ වාසලට දක්කවා කරුණාඨානාන්තර ලබා මතු සිලාන්වලට එඩ අවශර ලබානයනවා ය කියා ලියා දුන්නා ය. මිත්පසු මෙම වෂීයෙහි උදුවක් මස පුරදියවක නම් කිථියලක් බුහස්පතින්දා රාතුිය ගෙවාන ගොසින් සිකුරාදා එලිය වැටෙන්නට පලමුවෙන් අලියං වේලාවට දුටු සොප්තෙ ශටි – සකල ශරීරය ගොමර ඉසිච්ච ඇතුන් සමූහයකුත් ඇත් මාලිගයපටං කොඥ දිග ද ඇත් ආසනේ ද කුඹස්තලෙ ද ඇත් සොඩ ද ඇත් කොසය පටං යටි තල්ල ගාවට බඩ ද මෙකී කැ॰ සුභුවනීන පාට ද දෙහැල්ලවල ද කකුල්වලින් බාගයක් ද මෙකී තැත් කාලවණී පාට ද මෙකී ලකුමත ඇතුත් දසය දෙනෙකුන් ශකල ශරීරය සුභුවණීණ ඇතුන් මෙකී තරුණගානු ඇති ශෝභා සම්පන්න ඇතුනුත් සමගවම පිටත්ව ඇවිත් පුරං කුඹුරක දිරච්ච පිදුරු තියෙන කලවිටෙකට ගියාම පඩිකාර මොහොට්ටාලත් මට බාල මුහන්දිරමක් මෙ දෙන්නා ඉස කුඩ ඇරලා මම සමභ කතාකරන්ට ලභ වෙන කොට මගෙ දනිස්වලින් පහල පූඩාවො කනවා දැක ඇහැරුතා ය. මෙ සොප්තය දුටු දෙවෙනි දා නිකකාලාස්බාක් කපපිතාගේනුත් මා තිකුදකද කපපිතාගෙනුත් මෙ දෙන්නාගෙන් ලංකාවට මහ සංඝයාවහනෙෂ්ලා වැඩමවත්ට අලුත තනාපු නැව දෙනව ද කියා අහන්ට යෙදුනු තැනේ දී මේ දෙන්නා කී ශටි - ශුී ලංකාධිපති දෙවස්වාමිදුරුවානන්වහනේගෙ ද සියං දෙවස්වාමිදුරුවානන්වහනේගෙද අපි වැඩකාරයො යි. එ නිසා නැවට සියලු පල පංගාර්තු දේම සාදා නැව ඔප්පු කරනවා ය කී නිසා එ දෙන්නාට කරුණාඨානාන්තර ලැබී ඉක්බිති - මෙම උදුවක් මස පුර දසවක් නම් තිථියලත් සිකුරාදා පාත්වූ පස් පැය වේලාවට නොයෙක් තඹු චාරිතු පඩිමාවෙන් ශී සන්නස් පඩුරු පාක්කුඩං සෙස්සීලිය කියන එ නැවට පනිවුඩ කළා ය. ඉක්බිති එ **තලාරාමෙගාවයින්** නැව පිටත්ව ඇවිත් **වත් පසන්** කියන තැන පොරොත්තුව හිට නැවට උපකාර වු දේවල් අරන නැව එකනින් පිටත්ව ඇවිත් ගභාවෙ ගෙවා රාජවාපී වරාවෙ පොරොත්තුව හිටියායින් පසු දුරුතු මස අවතියවක ලත් ඉරිදා අතිපරිසුඩ සීලගුන පුතිමඩිත

උපාලි මහතෙරුන්වහනෙෂ් ද සෞසීලාාදිගුනලංකාර පුා අරිමුණි තෙරුන්වහනෙෂ් ද - මහා ඉහසු සුවණණ තෙරුන්වහනෙෂ් ද මහා බුහ්මසර තෙරුන්වහනෙෂ් ද මහා සවණිණ තෙරුන්වහනෙෂ් ද මහාමනිරස තෙරුන්වහනෙෂ් ද මහා ධමමජෝති තෙරුන් වහනෙෂ් ද මහාමුනි තෙරුන්වහ සේ ද මහා ව දැසුවනින තෙරුන්වහ සේ ද මහා අස්සවී තෙරුන්වහනෙෂ් ද මහා පකුකුස තෙරුන් වහනෙෂ් ද මහා සාරචනුන තෙරුත් වහනෙෂ් ද මහා පුඤඤජාතො තෙරුත් වහනෙෂ් ද මහා චනුසාර තෙරුන්වහෂෙෂ් ද මහා ඉනුජොති තෙරුන්වහෂෙෂ් ද මහා බුවනජෝති තෙරුන් වහෂෙෂ් ද හාරමථ තෙරුන්වහෂෙෂ් ද සාමනේර උත්වහත්සේ ද සත්නමක් ද මෙ මුත් වහත්ෂේලා තැවට වැඩියායින් – පසු බන්කොක් කොටුවේ පසුද නතමීස්තිු කියන තානාපති උන්නැහෙද -මෙම මහතතැන් කැටුව මුන් කියන ආරච්චි දෙන්නා ද සොමියන් කියන ලියන්නො පස් දෙනෙක් ද තනෛයි කියන අප්පූලා දෙන්නෙක් ද බෝතෝන් කියන හේවා හමුදාව පහලොවක් ද එවන්සීසේනේහා කියන දෙවෙනි තානාපති මහත්තැන සමග මුන් කියන ආරච්චි කෙනෙක් ද සොම්යා කියන ලියන්නෙක් ද නායි කියන අප්පු කෙනෙක් ද බොතෝන් කියන සේවායො සක් දෙනෙක් - කුන්වාචාපිරොන් කියන තුන්වෙනි තානාපති මහතැන් සමග සොමියං කියන ලියන්නෝ දෙන්නෙක් ද තනෙ කියන අප්පුලා දෙන්නෙක් ද බොකොන් කියන හේවායො සදෙනෙක් ද කුන්මහාපෝන් කියන සතරවෙනි තානාපති තැන ද කුන්රෙතනවිත් කියන පස්වෙනි තානාපති තැන ද- පුකුන්කුැවන් කියන රාජපත්තාකාන් කියන පඩුරු පාක්කුඩං පෙට්ටි පාදුපුවෙස්සන් කරණ මහතැන ද - මේ තුන් දෙනාට වැඩ කාරයො අට දෙනෙක් ද - රාජපඩින් කියන අප්පුලා තුන් දෙනෙක් ද ලාම් කියන තුප්පාසියො දෙන්තෙක් ද මොනුවත් -කියන අතපය මිරිකින වෙද්දු දෙන්තෙක් ද -මෞයා කියන වෙද්දු දෙන්නෙක් ද - චාවූපී කියන හොරණැ කාරයෙක් ද - තැරුපිඹින්නො දෙන්නෙක් ද - වකකංලෝං කියන දවුල් කාරයො දෙන්නෙක් ද - යෝපු කියන ඇබිනකයො දෙන්නෙක් ද - මෙකී හැත්තෑ හතර දෙනා නැවට ආවායින් පසු මෙම උදුවක් මස අවශටවක නම් තිථියලත් බදාදා පාන් වු එකොස් පැය වේලාවට නම් **කියවු පක්නම්** වරාවෙන් නැව රුවල් ඇද පිටත්ව ඇවිත් **බන්කරසෝයි** රට ද **පොනෙදැලියං** රට ද **කාම්බෝජ** රාජ්ජය ද **පුළුතිමුන්කන**ද ද **පුළුෑපිස**ං කෙන්ද ද **පුළුගෝවර** කන්ද ද **පුලබං** රට ද **පුළුපසදසදං** රට ද **ලිසිපාර** ද යන මෙකී රටවල් පසු කරන ඇවිත් මැදින් පුරවිසෙනිලත් නම් තිථියලත් බුහස්පතින්දා **බෙතාවිය** වරාවෙ නැව සිනි එලං පොරොක්තුව සිටියා -

මින් පසු බෙතාවියෙ ජනරාල් උන්නාන්සෙ විසින් මෙම මහ සංඝයාවහතුේලාට ද තානාපති මහත්තැන්වලට ද කරන කියන නඹු වාර්තුවොලින් ද දෙන ගන්නා අයදමින් ද කිසි කුරච්චලකට ඉඩමක් නැතුව සදාදෙමින් මහ සංඝයාවහතුේලාට සිහින් සුදුසේල අසූවක් පූජා කරමින් තානාපතිවරුන්ට තුවක්කු තුනක් ද පෙස දෙකක් ද තුපොට්ටි විස්සක් ද දෙමින් හේවා සමුදාවට හේල හැට නවයක් දෙමින් සමුදු ගමනේ දී කිසි කුරච්චලකට ඉඩමක් නැතුව සියළු උපකරන දෙ සදා දෙමින් මෙම වෂියෙහි මැදින් දින අවසතවක් නම් තිථියලත් ඉරිදා සේසිලි කියන නැවෙ වඩමවා තිබුනු සන්නස් පඩුරු පාක්කුඩං ඕස්කාප්ල් කියන මහ නැවට වැඩමවා නොයෙක් නඹු චාර්තු පඩිමාවෙන් බෙතාවියෙ වරාවෙන් නැව රුවල් ඇද පිටත්ව ඇවිත් සකවුම් එක්වාදහස් සසියහැත්තෑ පහට පැමිණ මේ ශී බුධවුමියෙහි වෙසක් මස පුර තෙලෙස්වක් නම් තිථියලත් සකුදා තිකුනාමලෙ වරාවෙනාව සිනි එලා පොරොත්තුව සිටියා.

### III

# SINHALA VERSION OF THE 'ROYAL LETTER' SENT ON ORDERS OF KING DHĀRMIKA OF SIYAM

සුභ අක්ෂර පතුය \*

සවසති ශුි සුචරිත විවිධ සුඤර අනුණතර බුඩශාසන උපසතමභක මහාකාරුඤඤ අතුලා පුජා සමමිතු සාමිඤ දෙසාධිපති අයොඣා මහානිල මහා නගරෙ – ධාම්මික මහාරාජොණකමයානනිහන්සේගේ උතුම් පනිවිඩ පනත සැටියට අගුමහාසේනාධිපතීන් විසින් ශුී ලංකාවීපයෙහි ශුීචඨිනපුරාධිවාසී උතුන් දෙවි මහරාජොණකමයානනවහන්සේගේ අගුමහාසේනාධිපති නමට ලියා එවන සුහ අක්ෂර පතුයෙ වග නම් –

ශී ලංකාවීයෙහි ශාසනාභිවුදිය පිණිස... සංවත්සරයෙහි උඳුවප් මස පූර දසවක් ලත් සිකුරාදා ශීූ අයොධාපුරයෙන් පිටත්කර වූ පුා සුධම්ම මෛතිලවාංසියෙන් හෙවුපිවාමාභිරොම්ම යන අමාතාවරුන් සහ ශුී ලංකාවීපයට වැඩමවන ලෙස ආරාධන කෙරෙමින් බුඩරුප ධම්ම පොසතක පවර භිකුෂු සංඝයාවහන්සෙ ද රාජ සනේස ශුමන සන්දෙස සුභ අකුෂර පතු මහුල් පඩුරු පාකකුඩම් සධා පිට නකර එවූ මහා නැව කුකකුට සංවත්සරයෙහි වෙසක් මස පූර තුදුස්වක් ලත් ඉරිදා තිුකුණාමලයට පැමිති වග සුවතයකර වදාරමිත් අගුමාහාසේනාධිපතීන් පුමුඛ වූ අමාතෳවරුන් ශී ලංකාධිපති දෙවිමහරාජොතුමයානන්වහන්සේ පිටත්කර එවා වදාරමින් මහත් නඹු චාරිතු පූජා පෙරහරින් වැඩමවාගෙන ගව්වක අධික කොට ඇති සත් යොදුන් පුධාන මාගීගය ගෙවා ඇවිත් මහා චාඑකා ගහා ස්වමීපයට පැමිණි කල්හි ශීවධ්නපුරාධිවාසි මහරාජොතමයානන්වහන්සේ සුඩා උත්සාහ උදාරාධානසයෙන් පෙරමගට වැඩ බූධ ධම්ම උපාලි පුා අාරියමුති පුමුඛ භිඤු සංඝයා වහන්සේට ආරාධනාකර වදාරමින් මහත් පූජා පෙරහරින් වැඩමවා ගෙන අවුත් ශී වධ්නපුරයෙහි ශී දතකධාතු මනිද්රය හා රාජ මනිද්රයට බඹ දෙසියයක් පමන තැන අභිනව කෙරෙවු පූෂපාරාමයෙහි වඩා හිදුවා ශී රාජ සඤෙසය සහ පඩුරු පාකකුඩම් අමාතාවරු බඹ තුන්සියයක පමණ තැන කෙරෙවු තාතායමක පරිච් කරමින් භිඤු සංඝයා වහන්සේට පිඩපාත දාතාදීන්

<sup>\*</sup> This document is related to contents of the article by S. Paramavitana in the present number. Copied from the document No. 5/63/8(27) National Archives of Sri Lanka.

උපසථාන කෙරෙමින් පිරිවර සහිත අමාතෳවරුන්ට තදනුරුප සංගුහ කෙරෙමින් භිඤු සංඝයා වහන්සේට ආරාධනා කොට තෙර කුල පූතුයෝ උපසම්පදා කරවා පුවර දන්කධාතු දශින වනදන සොළොස්මහා සථාන වඥනාදිය කරවා නොයෙක් ලෙසින් සනකාර සමමාන කොට අමාතෳවරු ලක්දිවිත් නැවූ නණා පිටත්කර වූ තුන්මසක් ඇතුලත ම සාමිඥුදෙසයට පැමින ඒ අමාතාවරු විසින් තිුකුතාමලයට පැමිති තැන් පටන් ශී ලංකාධීපති දෙවි මහරාජොතුමයානන් වහන්සේ උතුම් වූ පනිවුඩ පනතින් යෙදි සක්කාර සම්මාන ලැබු ශටිත් චෛතාා සථාන වඥනාකරගණාට යෙදුනු ශටික් එක්ෂිය පනස් සතර නමක් උපසම්පදා කරවා සාරසිය අසූවක් පමණ සාමනේර කරවාපු වග ඇතුළුව නොයෙක් ලෙසින් ලංකා ශාසනය වධ්නයට නිසි කටයුතු දුට ශටි ධම්මක මහරාජොතකමයානන්වහන්සේට ශලකල තැනේ පුමානාතිකානක පීති පුමෝදානායෙන් යෙදිමින් අනුමොදන්වී වදාරමින් අමාතෳවරුන්ටත් අති විපුල කරුණා සමභාර සහ මහත් තානානතර දෙවා වදාරමින් මෙහි මහත් කුසල රාසි වඨ්න කිරීමෙහි සහාය භාග වූ උතුම් ශුි ලංකාධිපති දෙවිමහාරාජොතමයානන්වහන්සේ කෙරෙහි අති උදාරතර පුසනනනවයට පැමින වදාරා පලමුවෙනි වාරයෙහි එවා වදාල රාජ සනෙදසයෙහි පුකාස වූ ලෙස තමනවහන්සේ ම උපසම්පදාව ලැබ පුතිපත්ති විදශීනා භාවනායෙහි යෙදීමෙඥ දරුමුනුබුරුන් ආදී ඤාති වගීගයා හා අමාතාාදීන් මහන මහළු පැවැදි කෙරෙමින් ද නිතාාපක්වසීල පොහොය අට්ටාහ සීල සමාදානවසයෙන් ද දිවාසානුදිවස වසයෙන් සාදරව බන ඇසීමෙනු ශුී පාද ස්ථානය ඇතුළුව චෛතා සථානවල පූජාසත්කාර පැවැත්වීමෙඤ භිඤු සංඝයා වහන්සේට චීවරාදි සිවුපසයෙන් උපසථාන කිරීම් ආදී වූ නොයෙක් ලෙසින් ධාම්මික මහරාජොතමයානන් වහන්සේ විසින් සුධාපූව්ංගම කරුණාධාාසයෙන් පින් අනුමෝදන්වී වදාරන ලෙස අගුමහාසේනාධිපති විසින් ශල කරණවා හොළේ -

ඒ ඇර සාමිඤ දෙසයෙන් කාපිසංවත්සරයෙහි පිටත්කර එවා වදාල උපාලිමහතෙරුන් වහන්සේ පුධාන කොට ඇති සියළු භිඤු සංඝයා වහන්සේ සූකර සංවත්සරයෙහි දුරුතු මාසෙට තුන් අවුරුද්ද සම්පූණිණ හෙයින් නැවත ඒ විසුධාචාරී වරඥානමුනි පුමුඛ කොට ඇති භිඤූන් වහන්සේලා ශුි ලංකා වීපයට වඩිනා සැටියට ආරාධනා කොට වඩිනා ලෙස නියම කරමින් එහි භිඤූන් වහන්සේලා වැඩමවාගන එන සැටියට බුන් විසුධ මෛතී මුන්වාදිහිවින් මුන්විධ සිනෙහ යන මෙකී රාජ පුෂියන් හා සමහ සිරි පුරයට පිටත්කර යවා ඇත. එහි භිඤූනවහනුෂ්ලා සාමනේර තැනු දූත අමාතායො ද ලංකාවීපයට පැමිති කල ලංකාවීපයෙහි අගුමහාසේණාධිපතින් විසින් කායචිතතවාසනයකට පැමිනෙනාට ඉඩ නෑර කායචිතපාසුකරනයෙන් උපකාර වෙනවා හොදෙ -

එසේ උපකාර කිරීමෙන් බොහෝ සේ පින් සිධ වෙනවා ඇත. ඒ ඇරත් පුථමයෙන් අා දූතාමාතෲයන් නැවත පිටත්කර එවන ශටියට දක්වා ගැන වදාල කැනේ දී පු උපාලි මහතෙරුන් වහන්සේ පුමුඛ කොට ඇති භිකුසුන් වහන්සේලා නැවන පිටත්කර එවන පුසතාවට මිනිසුන් එවන පිනිස රාජසන්දෙසයක් හා සමග දූතාමාතාායන් පිටත්කර එවා වදාරණවා ඇත යන පනතක් දිවස් ලා වදාලා ඇත. ඒ ඇර වැඩි භිකුෂුනවහන්සේලා අතුරෙන් ලාංකාවීපයෙහි වැඩ හිටින්ට මනාප තැන් ඇත්නම් වැඩ සිටින හැටියට දිවස් ලා ඇත. සුවකීය දේශයට වඩින්ට කැමති භිකුසූන් වහ ෙෂලා ලංකාවීපයෙහි සේනාධිපතීන් විසින් වග විභාග කොට ලංකාදුතාමාතෲයින් හා සමහ අති කඩිනමින් පිටත්කර එවනවා හොදෙ- ඒ සමගම දූතාමාතෳයිඥ පිටත්කර එවනවා ය -ලංකාවට පලමු ගමනේ දී පිටත්කර එවූ භිඤු සංඝයා වහනෙෂට ද අමාතෳවරුන්ට ද නැවේ සිටි නිලමකකාරයින් විසින් බතාවිය කොලඹ තිරිකුතාමලය යන මෙකී තැන්වල සිටිණ පුධානිඥකාරයො විසින් විස්වාස පකුපිරමානතවයෙන් කල කි උපකාර නඹු චාරිතු හොද නිසා මෙදා එන ගමනේ දි බතාවිය ජනරාල්ට දෙන ශටියට පමාකර රන්තැටියක් ද රතුං ගුරුලේ නොවක් ද රන් කුසලානක් ද රන් සෙපපුවක් ද රන් කරඩු දෙකක් ද ඉටිතෙල් තිබෙන්නට රන් සෙපපු දෙකක් ද රත්රත් වෑ කර පී හා කැති දෙකක් ද බුලත් තිබෙනතට තනාපු රත් කොපු එකක් ද මේ සැම දේ අඩභුව තිබෙනතට ලොකු රන් හෙපපු එකක් ද කොළඹ ගුවෙණිදොරුට දෙණ ශටියට ලොකු රන් සෙපපුවක් ද රත් කුසලානක් ද තිසූලයෙන් යුකත සවණී කුම්මනතායුධයක් ද සවනීන සෙපපුවක් ද සවනී සරක ආධාරකයක් ද රන් කරඩු දෙකක් ද කුඩා රතුං හෙපපු එකක් ද රන්මිටි පී හා කැති එකඤ බූලත් තිබෙනතට රත් කොපු එකක්ද ස්වනිතවානතු කර ආයුධයක් ද රතුන් හුනු කරඩුවක් ද මෙකී එකොලොසක් පමන ස්වනින භාණ්ඩ ද තිුකුතාමලේ නිලමකකාරයාට මෙම ලෙස ස්වනිත භාණ්ඩ වැඩ කම්මාත දහයක් ද බතාවිය ජනරාල්ට නියම වූ දේ වෙන නැවකින් පිටත්කර එවනවා ය – ලන්කාවට එන දූතාමාතාෳයීන් තිනෙදනා අත කොලඹට තිකුනාමලේ නිලමකකාර දෙනනාට දෙන දේ පිටත්කර එවුවා ඇත-

ඒ දේ ලංකාවේ අගුමහාසේනාධිපතීන් විසින් ශී ලන්කාධිපති මහරාජොතකමයානාණට ෙෙසට ශල කරමින් යෙදුන උතුන් පනිවුඩ පනත සැටියට ඒ නිලමකකාරයන් ශී වධ්නපුරයට ගෙන්වා දෙන හොදේ -

සාමිනු දෙශයෙන් මේ ලංකාවට බුධ රුප ධම්ම භිඤු සංඝරාජ සංදේස ශුමන සංදේස සුභ අකුෂර පඩුරු පාකකුඩම් ගෙනයන නිසා ඒ උපකාර කරනවා ය – ඒ පින් කම් ලංකාධිපති දෙවිමහරාජොතමයානන් වහතෙෂට අනුමෝදන් වී වදාරන ලෙස ශලකරනවා හොඳේ. නොහොක් ලංකාධිපති මහාරාජොතුමයානන්වහන්සේ සඬ්ා උත්සාහ වීයෳීයෙන් දන්ත ධාතුන් වහනෙෂ ශී හස්තයෙන් වැඩමවා ගෙන උපාලි ස්ථවිර පුමුඛ භිකුෂු සංඝයා වහනෙෂ් ද තිුදුතාමාතාායින්ට ද දක්වා වැනද වූ වග සාමිඥ දෙශාධිපති මහාරාජොතමයානන් වහෂෙෂට ශලකල තැතේ ද ඉ්ට පුමාතාන්තිකුාන්ත කරුනා සන්තොසව පින් අනුමොදන් වී වදාලා ය – සුී ධන්තධාතුන්වහනෙෂට පූජා වෙන ශටියටය බොධි සම්භාරය පූරනය කර වදාරන කුසලානුභාවයෙන් භුමියෙහි පහලවන සවත්තීයෙන් කල දෙසිය ශත්තැ පස් කලන් මඡචාඩි තුනක බර ඇති සව්තීත ඡතුයක් ද එසේ මැනික් බැඳ උස එක් රියන් ණව අභුල් මහ ඇති කලං හසිය හතලිස් අට කලදකින් කරපු ස්වනීන මඩලයක් ද ධාම්මික මහාරාජොතුමයානුනුහනුගේ ශී හසුනයෙන් මැනික් බැඳි සවනීන සූතුයෙන් කල කලන් තුනක් ද යන මෙකි දේවල් ධාම්මික මහාරාජොතමයානනවහනෙෂ විසින් එවා වදාලා ය - ඒ ඇර යුව රාජොතුමයානන් එවා වදාල දේ මේ වගනම් - ශීු දනුත ධාතුන් වහෂෙව පූජා කරන පිනිස සවන්නී ඡතුයක් හා රන්මල් තුනක් ද ඒ හැරත් හී සාය පුකරන හා විසුධිමග්ගනිධාන චකුමහා භාසඩ වූලසධක ථූපසියාභිසේක මහාදුකඟජමඥපති මෛතුලොක නඥොපනඥ සූතුය උච්චාරණ විධිය පබබජජා අභි සම්බොධි පොතකාදිය යන මේ එකුත් විසසක් පමන පොන්වහන්ෂෙලා ද ලංකා ශාසණය වඨ්න පිනිස එවා වදාලාය – මෙකී සියඑ පින්කම් ශී ලංකාධිපති දෙව් මහරාජොතමයාන වහ නෙෂගෙ උදාරතරාධාාසයෙන් පින් අනුමොදනව වදාරණ ලෙස ශල කරනවා හොඳේ - ලංකාවීපයට පලමුවෙන් ම වැඩි භිකුෂුන්හ කෙළ ද පදෙන් වෙන් වෙන් නොකොට පිරිත් වදාරනවා ඇත. දෙවෙනිව ලංකාවට භිෂූන් වහෂෙෂලා පදෙන් වෙන් වෙන් කොට පිරිත් වදාරන ලෙසට නියම කලා ඇත - ඉට ලංකාවීපයෙහි සංඝරාජයානනවහනෙ විසින් ලංකාධිපති මහරාජොතමයානනවහනෙමට එවා ශල කරමින් ලක්දිව නායක භිකුෂු සංඝයාවහනෙෂ රැස්කරවා ඒ මධායෙහි පදානුපද වෙන් කොට කියන ලෙස හොඳ නිසාම නියම කලාටත් ශක නොකරම පවත්වනවා ය - (මේ සූභ අකුෂර අගුමහාසේනාධඃපති පතුය බුධ වෂියෙන් දෙදාස්දෙසිය අනූනවවෙනි වෂීයෙහි වක් මස අටඑකොලොස්වක් ලත් සිකුරාදා අයොධාපුරයෙන් පිටත් කල සේ දීත්).



## RASSL PUBLICATIONS available for sale at the Office of the RASSL

|                               | available for sale at the Office of the RASSL |           |                     |           |             |
|-------------------------------|-----------------------------------------------|-----------|---------------------|-----------|-------------|
| Year                          | V.No                                          | PT.       | No                  | Members   | Non Members |
| 1865/66                       | IV                                            |           | 13                  | Rs. 150/- | 200/-       |
| 1909                          |                                               | A STATE   | -                   | 150/-     | 200/-       |
| 1936                          | XXXIII                                        |           |                     | 150/-     | 200/-       |
| 1959                          | VI                                            | Special 1 | No. C. W. Nicholas  | 150/-     | 200/-       |
| 1960                          | VII                                           | I         | -                   | 150/-     | 200/-       |
| 1963                          | VI                                            |           |                     | 150/-     | 200/-       |
| 1964                          | IX                                            |           |                     | 150/-     | 200/-       |
| 1965                          | IX                                            | II        |                     | 150/-     | 200/-       |
| 1966                          | X                                             |           |                     | 150/-     | 200/        |
| 1967                          | XI                                            |           |                     | 150/-     | 200/-       |
| 1968                          | XII                                           |           | -                   | 150/-     | 200/-       |
| 1969                          | XIII                                          |           |                     | 150/-     | 200/-       |
| 1970                          | XIV                                           | 125th An  | niversary Vol.      | 150/-     | 200/-       |
| 1971                          | XV                                            | Index Re  |                     | 150/-     | 200/-       |
| 1972                          | XVI                                           |           |                     | 150/-     | 200/-       |
| 1973                          | XVII                                          |           |                     | 150/-     | 200/-       |
| 1974                          | XVIII                                         |           |                     | 150/-     | 200/-       |
| 1975                          | XIX                                           |           |                     | 150/-     | 200/-       |
| 1976                          | XX                                            |           |                     | 150/-     | 200/-       |
| 1677                          | XXIII                                         | - X       |                     | 150/-     | 200/-       |
| 1979                          | XXI                                           | Sinhala ' | Translation         | 150/-     | 200/-       |
|                               |                                               |           | mapala Jayawardhar  |           | 2007        |
| 1980                          | XXH                                           | Major A   |                     | 150/-     | 200/-       |
|                               |                                               |           | n works-Denis N. Fe |           | 200/        |
| 1980/81                       | XXV                                           | -         | -                   | 150/-     | 200/-       |
| 1982                          | XXVI                                          |           |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1983/84                       | XXVIIII                                       |           |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1984/85                       | XXIX                                          |           |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1985/86                       | XXX                                           |           |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1986/87                       | XXXI                                          |           |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1987188                       | XXXII                                         |           |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1988/89                       | XXXIII                                        |           |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1989/90                       | XXXIV                                         |           |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1990/91                       | XXXV                                          |           |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1991/92                       | XXXVI                                         |           |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1992/93                       | XXXVIII                                       |           |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1993/94                       | XXXIX                                         | -         |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1995/Spl.                     | XXXIX                                         | Восагто   |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1996                          | XLI                                           | Sesquice  | ntinnial Lectures   | 200/-     | 250/-       |
| 1997                          | XLII                                          |           |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1998                          | XLIII                                         |           |                     | 200/-     | 250/-       |
| 1999                          | XLIV                                          | - 1       |                     | 200/-     | 250/-       |
| 2000                          | XLV                                           | 4         |                     | 300/-     | 300/-       |
| Notes & Qu                    | eries                                         |           |                     |           |             |
| 1961                          | iciics                                        | V         | March               | 40/-      | 40/-        |
| 1961                          |                                               | VI        | June                | 40/-      | 40/-        |
| 1961                          |                                               | VII       | September           | 40/-      | 40/-        |
|                               |                                               |           |                     |           |             |
| Sesquicente<br>Annotated I    | Rs. 200/-                                     |           |                     |           |             |
|                               | Rs. 350/-<br>Rs. 350/-                        |           |                     |           |             |
| Kavsilumina                   | Rs. 75/-                                      |           |                     |           |             |
| Glimpses of                   |                                               |           |                     |           |             |
| Kankhavitar                   | Rs. 350/-                                     |           |                     |           |             |
| Therigatha,                   | Rs. 500/-                                     |           |                     |           |             |
| Dhammapac                     | Rs. 600/-                                     |           |                     |           |             |
| Divehi Language               |                                               |           |                     |           | Rs. 450/-   |
| Visudhimagga Part I Rs. 550/- |                                               |           |                     |           |             |

#### ROYAL ASIATIC SOCIETY

of SriLanka

Address: Office and Library

#### ROYAL ASIATIC SOCIETY OF SRI LANKA

96, Ananda Coomaraswamy Mawatha

Colombo 07 Sri Lanka

Tele and Fax: 699249

URL: www.lk/cultural/Jrassl/Index.html

#### Terms of Membership and Annual Subscriptions

| Category                  | Entrance fee | Life/Annual Subs |
|---------------------------|--------------|------------------|
| Life (Resident)           | Rs. 50.00    | Rs.1,500.00      |
| Life (Non-resident)       | US \$ 3.00   | US \$ 50.00      |
| Ordinary (Resident)       | Rs. 50.00    | Rs. 250.00       |
| Ordinary (Non-resident)   | US \$ 3.00   | US \$ 10.00      |
| Institutional (Sri Lanka) | Rs. 50.00    | Rs. 500.00       |
| Institutional (Foreign)   | US \$ 3.00   | US \$ 10.00      |

Life Membership subscriptions could also be paid in two equal instalments within two successive years from the date of admission to membership.

Payment of annual subscriptions for a period of 25 years entitles a member except Institutional Members - to life Membership, without any further payment.

Applications for membership should be sent to the Honorary Jt. Secretaries from whom the necessary forms may be obtained.

Cheques should be drawn in favour of the 'Royal Asiatic Society of Sri Lanka.'

All members receive the Society's Journal and enjoy the use of its Library and admission to Lectures and Meetings.

US \$ or equivalent in SL Rupees.

ISSN 1391 - 720 X

PRINTED AT SRIDEVI PRINTERS (PRIVATE) LIMITED 27, PEPILIYANA ROAD, NEDIMALA, DEHIWALA, SRI LANKA.