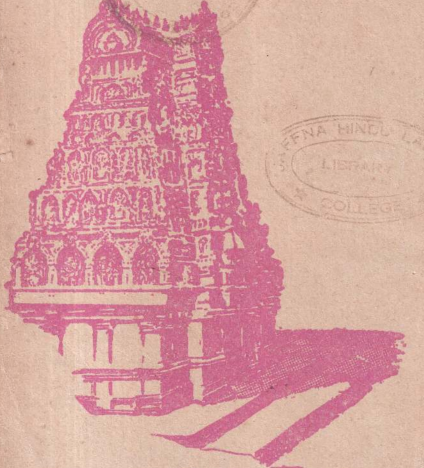
# mfal app

ஐந்தாம் வகுப்பு



கல்வி வெளியீட்டுத் நிக்கக்களம்

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

| முதலாம் பதிப்பு    | 1979 |
|--------------------|------|
| இரண்டாம் பதிப்பு   | 1981 |
| மூன்றும் படுப்பு   | 1982 |
| நான்காம் பதிப்பு . | 1984 |
| ஐந்தாம் பதிப்பு    | 1985 |
| ஆரும் பதிப்பு      | 1986 |

எல்லா உரிமையும் இலங்கை அரசினர்க்கே.

இற்றால். இலங்கை அரசாங்க அச்சகக் கூட்டுத்தாபனத்தில் அச்சிடப்பட்டு களி வெளியீட்டுத் திணேக்களத்தால் வெளியிடப்பட்டுள்ளது

STATE OF THE PROPERTY.

## சைவ நெறி

ஐந்தாம் வகுப்பு

கல்வி வெளியீட்டுத் திணேக்களம்



இலவசக் கல்வியின் முழுப் பயனேயும் பெறுதற்குப் பாடநூல்களேயும் இலவசமாக வழங்க வேண்டும் என்று, நாற்பது ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் சஞ்திபதி ஜே. ஆர். ஐயவர்த்தன அவர்கள் எடுத்துரைத்த ஆலோசனே 1980 ஆம் ஆண்டிலிருந்து செயலாக மலர்ந்து, இந்நூல் உங்களுக்கு இலவசமாகக் கிடைக் கின்றது.

> நல்லன கற்று நலம் பெறுவீரென நம்மர சளிக்கும் நன்கொடை இந்நூல். நன்கிதைப் பேணி நலமே கற்று நற்குணம் பெற்ற நற்குடி யாவீர். சிங்களர் தமிழர் முஸ்லிம் யாம் சீருடன் பயின்று இணேந்தாலே மங்களம் பொங்கும் பொன்னுலகாய் மாண்புடன் விளங்கும் நம் இலங்கை.

> > **லயனல் ஜயதிலக** கல்விச் சேவைகள் அமைச்சர்

**电池** 电电路

#### முன்னுரை

சைவக் குழந்தைகள் அன்பே வடிவான கடவுளில் நம்பிக்கையை வளர்த்து அன்பின் வழி ஒழுகிச் சமயப் பாரம்பரியத்தைக் கடைப்பிடிக்கும் பொருட்டு ஐந்தாம் வகுப்புப் பாடத்திட்டத்துக்கமைய இப்பாடநூல் எழுதப் பட்டுள்ளது. இந்த நூலே உருவாக்க உதவிய நூல் வெளியீட்டு உபகுழுவுக்கும் எழுத்தாளர்களுக்கும் ஓவியர்களுக்கும் எனது நன்றி உரித்தாகுக.

எச். ஆர். சந்திரசேகர

ஆணேயாளர்.

கல்வி வெளியீட்டுத் திணேக்களம், புதிய செயலகம், மாளிகாவத்தை, கொழும்பு 10.

86.03.17

#### denomb

#### scalat america

#### **இருச்சிற்றம்பலம்**

கைப்போது மலர்தாவிக் காதலித்து வாணுக்கள் முப்போது முடிசாய்த்துத் தொழரின்ற முதல்வனே அப்போது மலர்தாவி ஐம்புவனும் அகத்தடக்கி எப்போதும் இனியானே என்மனத்தே வைத்தேனே

#### இருச்சிற்றம்பலம்

#### mdåGasm:

- 1. கடவுள் தம்பிக்கையை வளர்த்தல்.
- கடவுள் அன்பின் வடிவமானவர் எச்பதை அறியக் செய்தல்.
- அன்புவழி நின்று சித்தலோ, சொல், செயல் என்பவற்றிற் சமயப் பண்புகளே வளர்த்தல்.
- எமது சமய பாரம்பரியத்தைப் பின்வரும் திலப்புக்களில் உணரச் செய்தல்:
  - (a) aLaydr cot salusdi
  - (ஆ) வீட்டிற்சமைம்
  - (இ) குழனிற் சமயம்
  - (s) comatat, squartat

## பொருளடக்கம்

| UTL | b                      |       |                                       | UŠSŮ |
|-----|------------------------|-------|---------------------------------------|------|
| 1.  | விநாயகரும் வேதவியாசு   | நம்   |                                       | 1    |
| 2.  | தாட்சாயணி              |       | •••                                   | 4    |
| 3.  | வீரபத்திரர்            | ****  | •••                                   | 7    |
| 4.  | <u>ஆ</u> லமர் கடவுள்   | ****  | •••                                   | 10   |
| 5.  | முருகள் திருக்கல்யாணம் | ****  | •••                                   | 13   |
| 6.  | யாகம்                  | ****  | •••                                   | 16   |
| 7.  | கோயிற் பூசை            |       |                                       | 18   |
| 8.  | சுவாமி தரிசனம்         | ****  | ••••                                  | 21   |
| 9.  | உத்தமனுயிரு            | ••••  | ••••                                  | 24   |
| 10. | அரிச்சந்திரன்          | ****  |                                       | 27   |
| 11. | சிதம்பர நடனங் கண்ட டு  | pனிவ  | ர்கள்                                 | 30   |
| 12. | கால் மாறி ஆடிஞர்       | ****  | •••                                   | 33   |
| 13. | தடாதகை திருமணம்        | ****  | ****                                  | 35   |
| 14. | இறைவனின் இசை           |       | •••                                   | 37   |
| 15. | அருச்சுனன் தவம்        | ****  | ****                                  | 40   |
| 16. | மங்கையர்க்கரசியார்     | ****  | •••                                   | 44   |
| 17. | பூமாலே சாத்திய நாயளு   | ł     | ••••                                  | 47   |
| 18. | பண்ணேடு இசை            | ****  |                                       | 49   |
| 19. | பூசலார் கட்டிய கோயில்  | ****  | ****                                  | 52   |
| 20. | அழகிய சிற்றம்பலமுடைய   | ான் ( | எழுதியது                              | 55   |
| 21. | சிவபுராணம்             | ****  | ,,,,                                  | 58   |
| 22. | தொண்டர் சீர் பரவுவார்  |       | •••                                   | 62   |
| 23. | திருமுறை ஓதல்          | ***   | ••••                                  | 65   |
| 24. | சமய குரவர்             | ****  |                                       | 67   |
| 25. | குருபூசை               | ••••  |                                       | 69   |
| 26. | விசேட தினங்கள்         | ••••  | ****                                  | 72   |
| 27. | நாளும் கோளும்          |       |                                       | 74   |
| 28. | யாத்திரை செல்லுவோம்    |       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 79   |
| 29. | நகுஷன்                 |       | *                                     | 82   |
| 30. | கண்ணனின் உபதேசம்       |       |                                       | 84   |
| 31. | நாவலர் நன்மொழி         |       | Ballanda yaz.                         | 85   |

## 1. விநாயகரும் வேதவியாசரும்

வேதவியாசர் பராசர முனிவருடைய மகன். வேதங்கணே நன்கு கற்றறிந்தவர். அதனுல் வேதவியாசர் என்று புகழ் பெற்றவர். வேதங்களேத் தொகுத்தவர். மகாபாரதக் கதையை எமக்குத் தந்தவரும் வியாச முனிவரே.

வேதவியாசர் மகாபாரதக் கதையைத் தமது மனத்திலே சிந்தித்தார். நூல் உருவாகியது. இதை எவ்வாறு உலகிற்குக் கொடுப்பது என்று எண்ணிஞர். உலகத்தைப் படைக்கும் பிரமதேவரைத் தியானித்தார். பிரமதேவர் காட்சி கொடுத்தார். வியாசர் கைகூப்பி வணங்கிஞர்.

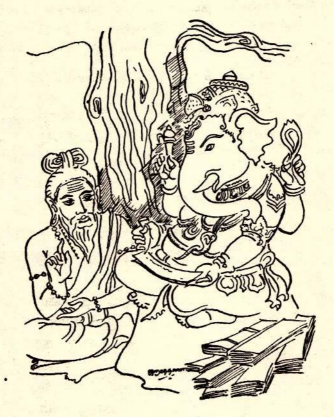
"பகவானே, அருமையான நூல் எனது மனத்திலே உருவாகி யிருக்கிறது. எழுதுவதற்கு யாரும் இல்லேயே" என்று முறையிட்டார்.

''வியாசரே! உமது நூலே எழுதுவதற்கு விநாயகரைத் தியானியும்'' என்று கூறி மறைந்தார் பிரமதேவர்.

வியாசர் விநாயகரைத் தொழுதார். விநாயகர் தோன்றி ஞர். '' பாரதத்தை நான் சொல்லத் தேவரீர் எழுத வேண்டும்'' என்று வியாசர் பிரார்த்த2ன செய்தார்.

"வியாசரே! உமது வேண்டுகோனே ஏற்றுக் கொள்கிறேன். ஆணுல் ஒரு நிபந்தனே. எழுதத் தொடங்கிணுல் நான் நிறுத்த மாட்டேன். தொடர்ச்சியாகச் சொல்ல வேண்டும். அப்பொழுது தான் எழுதுவேன்" என்றுர்.

வியாச முனிவர் கதைத் தொடர்புக**ளே** மனத்தில் ஒ**ழுங்**கு படுத்திஞர். பாடல்களேத் தொடர்ந்து சொல்லிக்கொண்டே.



பின்னேயாரும் வேதவியாசரும்

போஞர். விநாயகப்பெருமான் விரைவாக எழுதிஞர். பாரதம் என்ற நூல் எழுதப்பட்டது. மகாபாரதமாக எமக்குக் கிடைத்தது.

அச்சு இயந்திரம் இல்லாத காலம் அது. நூல்கணே மனனம் செய்தவர்களே நடமாடும் நூலகங்களாக விளங்கினர். வியாசர் பாரதத்தைத் தம்முடைய மகன் சுகமுனிவருக்குச் சொன்குர்.

எமக்கு மகாபாரதக் கதையைச் சொல்லியவர் வைசம் பாயனர் என்ற முனிவர். ஜனமேஜயன் என்ற அரசன் நடத்திய யாகத்திலே வைசம்பாயனர் மகாபாரதக் கதையை விரிவாகச் சொன்ஞர். வைசம்பாயனர் கூறியவாறு சூத முனிவர் நைமிசாரணிய வனத்திலுள்ள ஏனேய முனிவர்களுக் குச் சொன்ஞர்.

இவ்விதமாக மகாபாரதம் எமக்குக் கிடைத்தது.

#### காப்பு

பவளமால் வரையில் நிலவெறிப் பதுபோல் பரந்தநீற் றழகுபச் சுடம்பில் திவளமா துடன்நின்று ஆடிய பரமன் சிறுவனேப் பாரதப் பெரும்போர் தவளமா மருப்புஒன்று ஒடித்துஒரு கரத்தில் தரித்துஉயர் கிரிப்புறத்து எழுதும் கவளமா களிற்றின் திருமுகம் படைத்த கடவுளே நினேந்துகை தொழுவாம்

#### **— திருவாதவூரடிகள் புராணம் —**

#### பயிற்சி :

- 1. விநாயகப் பெருமானுடைய வேறு பெயர்களே அறிக.
- 2. விநாயகர் பற்றிய வேறு புராணக் கதைகளே ஆகிரிய ரிடம் கேட்டு அறிக.
- மகாபாரதக் கதையை ஆசிரியரிடம் கேட்டுத் தெரிந்து .

## 2. தாட்சாயணி

படைத்தற் கடவுள் பிரமதேவர். அவருடைய மகன் தக்கன். பிரமதேவணே விதி என்றும். தக்கணேச் சிறுவிதி என்றும் அழைப்பர்.

தக்கன் சிவபெருமானே நோக்கிப் பலகாலம் தவம் செய் தான். உலகில் சிறப்பாக வாழ்வதற்குரிய சகல விதச் செல்வங் களும் தனக்கு வேண்டும் என்று சிவபெருமானிடம் வரம் கேட்டான். அது மட்டுமன்றி, பார்வதி தேவியே தனக்கு மகளாகவும், சிவபெருமானே தனக்கு மருகராகவும் வர வேண்டும் என்றும் பிரார்த்தித்தான். சிவபெருமான் அவன் கேட்டவற்றையெல்லாம் கொடுத்தார்.

சிவனின் அருளால், தக்கனுக்குப் பார்வதி தேவியே மகளாகத் தோன்றிஞர். தக்கனுக்கு மகள் என்றபடியால் தாட்சாயணி என்ற பெயர் அம்பிகைக்கு வழங்கலாயிற்று. உரிய பருவத்திற் சிவபெருமானே வந்து தாட்சாயணியைத் திருமணஞ் செய்தார். வரங் கொடுத்தபடி அவர் தக்கனுக்கு மருமகன் ஆஞர். சிவபெருமான் தனக்கு மருமகன் என்பத குடைந்தான். தன்னேவிட உலகில் மேலானவர் இல்லே என இறுமாப்புக் கொண்டான்.

தக்கன் ஒருமுறை யாகம் ஒன்றைச் செய்யத் தொடங் கிஞன். இதுவரை எவரும் கண்டறியாத அளவுக்குச் சிறப் பாகச் செய்யவேண்டும் என்று நிணத்தான். உலக நன்மைக் காகத்தான் யாகம் செய்வது வழக்கம். தக்கன் தனது பெரு மையை நிலேநாட்டுவதற்காகவே யாகம் செய்தான்.

யாகத்திற்குத் தேவர்கள் எல்லோரையும் அழைத்தான் மருமகன்தானே எனச் சிவபெருமாணே அலட்சியம் செய்தான். அவருக்கு அழைப்பு அனுப்பவில்லே எனினும், தாட்சாயணி



தக்கனும் தாட்சாயணியும்

தந்தை நடத்தும் யாகத்தைப்பற்றிக் கேள்வியுற்று அங்கு சென்ருள். உலக முதல்வனுன சிவபெருமாணே யாகத்திற்கு அழையாது விட்டது தவறு என்பதைத் தந்தைக்குச் சுட்டிக் காட்டினுள்.

தக்கன் தான் செய்தது தவறு என்பதை ஏற்றுக்கொள்ள வில்லே. சிவபெருமானே உலக முதல்வர், உலகை இயக்கு பவர் என்பதை மறந்தான். சிவபெருமானே அவமதித்துப் பேசிஞன். சிவனே நிந்திப்பது பாவம்! என்று தாட்சாயணி எவ்வளவோ சொல்லியும் தக்கன் கேட்கவில்லே. சிவணே நிந்தித்துப் பேசிஞன். சிவனேப்பற்றித் தந்தை கூறும் இழி மொழிகளேத் தாட்சாயணியாற் பொறுக்க முடியவில்லே. சிவ நிந்தை கேட்டலே பாவம் என்று நிணத்தாள். தன் இரு செவிகளேயும் மூடிக்கொண்டாள். தந்தையின் பிடிவாதமான பேச்சைத் தாங்க முடியாமல் ஓம அக்கினியிலே பாய்ந்தாள். சிவன் பக்கத்தில் வந்து சேர்ந்தாள்.

- 1. தக்கன் ஏன் செருக்கடைந்தான்?
- 2. யாகம் செய்வதனுல் ஏற்படும் பயன் என்ன?
- 3. யாகத்திற்குச் சிவபெருமாளேத் தக்கண் ஏன் அழைக்க வில்ஸே?
- 4. ் கடைசியிலே தாட்சாயணி என்ன செய்தாள்?
- 5, யாகங்களின் பெயர்களேக் கேட்டறிக.

## 3. வீரபத்திரர்

தக்க**ன் யாகத்**தில் அம்பிகை அலட்சியப்படுத்தப்பட்**டாள்.** அதனுல் **இறைவன் தம் உக்கி**ர வடிவம் கொண்டார். **இவ்** வடிவத்திலிரு**ந்து வீரபத்தி**ரர் தோன்றினுர்.

தக்கனது யாகத்தை அழித்துவிட வேண்டும், தக்கனுக்கு நல்லறிவு புகட்ட வேண்டும் எனத் திருவுளங் கொண்டார். வீரபத்திரர் சிவபெருமானது திருவுளக் குறிப்பிணே நிறை வேற்றப் புறப்பட்டார்.

"சிவ நிந்தனே செய்தவர்களுக்கும் கேட்டவர்களுக்கும் நல்ல தண்டனே கொடுப்பேன்" என்ற உக்கிரத்துடன் தக்கனது யாக மண்டபத்துக்கு வீரபத்திரர் வந்தார். தேவர்கள் யாக மண்டபத்தில் இருந்தனர். வீரபத்திரர் வந்தரர் வந்ததைக் கண்டனர். பயந்து நடுநடுங்கினர். வீரபத்திரர் வந்ததைக் கண்டனர். பயந்து நடுநடுங்கினர். வீரபத்திரர் யாகசாலேயை அழித்தார். தக்கன் வெட்கிப்போய் நின்ளுன். யாகசாலே போர்க்களம் போலாயிற்று. தக்கனது செருக்கும் நீங்கிற்று.

"சிவனுக்கு முதன்மை கொடாதபோது நீங்கள் இங்கே அவிப்பொருளுக்கு ஆசைப்பட்டு வந்தீர்களா" . என்று வீரபத்திரர் தேவர்கள்மீது கோபித்தார். தேவர்கள் மௌன மாக இருந்தனர். வீரபத்திரருக்குக் கோபம் மிகுந்தது. கதாயுதத்தைச் சுழற்றினுர். யாகசாலே அதிர்ந்தது. பிரம னுடைய தலேயிற் குட்டினுர். இந்திரன் வீரபத்திரரது அடி தாங்கமுடியாது அவருடைய பாதத்திலே சுருண்டு விழுந் தான். இவற்றைப் பார்த்ததும் ஏனேய வீரர்கள் அஞ்சி னுர்கள். ஓடுவதற்கு இடந் தெரியாது தவித்தார்கள். சந்திரன் மறைந்துபோக முயற்சித்தான். வீரபத்திரர் எட்டி உதைத்தார். சந்திரன் நிலத்தில் வீழ்ந்தான். உடல் தேய்



வீரபத்திரர் சந்திரணத் தேய்த்தார். சூரியன் ஒடுவதைப் பார்த்ததும் எட்டி இடித்தார். சூரியனது பற்கள் கீழே சொரிந்தன. இந்திரன் குயிலாக மாறி ஆகாயத்திற் பறந்தான். வாளினுல் வீரபத்திரர் வெட்டினுர். அவன் கை ஒடிந்து வீழ்ந்தான். அக்கினி ஒதுங்கி நிற்றலும் அவனது கைகளே வெட்டினுர். இப்படியாக வீரபத்திரர் தேவர்கள் யாவரையும் நன்கு தண்டித்தார்.

யாகத்தின் உருவமாக விளங்குபவர் சிவபெருமான் என்று பெரியவர்கள் கூறுவர். சிவபெருமாணே மறந்து, செய்த யாகம் எவ்வித பலணேத் தரும் என்பதற்குத் தக்க துடைய யாகம் ஓர் உதாரணம்.

- 1. வீரபத்திரர் எப்படித் தோன்றிஞர்?
- வீரபத்திரர் எப்படியான தோற்றம் உடையவர்?
- 3. தக்கன் ஏன் வெட்கி நின்றுன்?
- 4. யாகத்திற்கு வந்த வீரபத்திரர் என்ன செய்தார்?
- 5. தக்கன் யாகம் சிர்கு‰ந்ததற்குக் காரணம் யாது ?

## 4. ஆலமர் கடவுள்

ஆனந்தன் சிவன்கோயிலின் உள்வீதியை வலம் வந்து கொண்டிருந்தான். மூலத்தானத்தின் தெற்குப் புறத்தே ஒரு விசித்திரமான கற்சிலேயைக் கண்டான். மூர்த்தி ஒரு மரநீழலில் அமர்ந்திருக்குங் காட்சி. அவருடைய முகத்தில் இளமையும் சாந்தமும் வடிந்துகொண்டிருந்தன. நான்கு முனிவர்கள். முதுமையடைந்தவர்கள். அவர் முன்பு ஆழ்ந்த சிந்தனேயில் இருந்தார்கள். ஆனந்தனுக்குப் புதுமையாக இருந்தது.

'' அப்பா! இந்த மூர்த்தி யார்?'' என்று அருகே வந்து கொண்டிருந்த தகப்பனரைக் கேட்டான்.

"அவரே தட்சணுமூர்த்தி. அவர் தெற்கு நோக்கி இருப்பதைப் பார். அவரைத் 'தென்முகப் பெருமான்' என்றுஞ் சொல்வோம். அவரைப் பற்றிய கதை மிகவுஞ் சுவையானது" என்ருர் தகப்பனுர்.

"அது என்ன அப்பா? சொல்லுங்கள்" எ**ன்ருன்** ஆனந்தன் ஆவலோடு.

தகப்பளுர் சொல்லத் தொடங்கினர்.

''சனகர், சணுதனர், சனந்தனர், சனத்குமாரர் என நான்கு முனிவர்கள் இருந்தார்கள். அவர்கள் வேதங்களேச் சரிவரப் படித்தவர்கள். சமயச் சடங்குகள் நன்ருகத் தெரிந்த வர்கள். ஆணுல் அவர்களுக்கு மெய்யறிவு வரவில்லே. 'சுவாமி யிடத்திலே கேட்டு அறிவோம்' என்று திருக்கைலாய மலேக்குச் சென்ருர்கள்.

கடவுள் எல்லாம் அறிபவர் அல்லவா? முனிவர்க ளுடைய வரவை எதிர்பார்த்தார். 'முனிவர்கள் வந்தால் என்னிடம் அனுப்பு' என்று நந்தியெம்பெருமானிடஞ்



தட்சணமூர்த்தி

சொன்னுர். மஃலச்சாரலிற் கல்லில் முகோத்த ஆலமரம் ஒன் நிருந்தது. அதைக் 'கல்லால மரம்' என்பர். அந்த மரத்தின் ஃழே தெற்குநோக்கி அமர்ந்துகொண்டார் சுவாயி.

முனிவர்கள் வந்தனர். சுவாமியிடம் தங்கள் குறையைக் கூறினர்.

சுவாயி வலதுகைப் பெருவிரஃயயும் சுட்டு விரஃயயும் சேர்த்து மௌனமாக இருந்து ஞானத்தை விளங்க வைத்தார். முனிவர்களும் அந்த நிலேயைப் பார்த்தனர். சிந்தித்துத் தெளிந்துகொண்டனர்."

தகப்பளுர் சொன்ன கதை ஆனந்தணேச் சிந்திக்க வைத்தது. தான் பார்த்தது வெறும் கற்சிலே அன்று. கற் சிலேயிலே கதையும் அரிய கருத்தும் இருக்கிறது என்பது அவனே வியக்கவைத்தது. சிலேயின் முகத்தில் வடியுஞ் சாந்தம் ஆனந்தன் மனத்தையுங் கவர்ந்தது. அவன் தன்னே மறந்து சில நிமிடநேரம் தட்சணுமூர்த்தியின் சிலேயையே உற்றுப் பார்த்தபடி நின்றுன். அவன் மனத்தில் மிகுந்த அமைதியும் திருப்தியும் உண்டாயின.

#### **திருச்சிற்றம்பலம்**

அன்ருல மரநிழற்கிழ் அருமறைகள் தானருளி நன்ருக வானவர் மாமுனிவர் நாள்தோறும் நின்ருர் ஏத்தும் நிறைகழலோன் புணேகொன்றைப் பொன்தாது பாடிநாம் பூவல்லி கொய்யாமோ

#### **திருச்சுற்றம்பலம்**

**— இருவாசகம் —** 

- 1. மரநீழலில் இருந்த மூர்த்தியின் தோற்றம் எப்படி இருந்தது?
- தட்சணுமூர்த்தி எப்பக்கம் நோக்கி இகுப்பார்?
- 3. அவரிடம் உபதேசம் கேட்போர் யார்?
- 4. முனிவர்கள் ஏன் கடவுளிடம் வந்தனர்?
- 5, கவாமி முனிவர்களது சந்தேகத்தை எப்படித் திர்**ந்த** வைத்தார்?

## 5. முருகன் திருக்கல்யாணம்

திருமாலுக்குப் புதல்வியர் இருவர் இருந்தனர். மூத்த மகள் அமுதவல்லி. இனேய மகள் சுந்தரவல்லி. இவர்கள் இருவரும் முருகப்பெருமானுடைய பேரழகினே அறிந்து அவரே இருவருக்கும் மணுளைக வேண்டும் என்று நினேத்துத் தவம் செய்தனர். முருகன் அவர்களுக்கு முன் காட்.சி கொடுத்தார். இருவரும் தம்மை மணந்துகொள்ள வேண்டும் என்று பிரார்த்தித்தனர். முருகன் ஒருவரைத் தேவர் உலகிலும், மற்றவரைப் பூவுலகிலும் பிறக்கும்படியும், தக்க தருணத்திலே தாம் திருமணம் செய்வதாகவும் அருளிச் செய்தார்.

அமுதவல்லி தேவலோகத்திலே சிறு பெண் குழந்தை யாகத் தோன்றிஞள். ஐராவதம் எ**ன்னும் இந்திரனுடைய** யானே இப் பெண்குழந்தையைக் கண்டது. இதற்குத் தெய்வ யானே என்னும் பெயரிட்டு இந்திரன் அன்புடன் வளர்த்தான்.

முருகப் பெருமான் தேவர் துயர்துடைக்கச் சூர**ணயும்** பரிவாரங்களேயும் சங்கரித்தார். இந்திரன் பெருமகிழ்ச்சி அடைந்தான். முருகப் பெருமானுக்கு நன்றி கூறினுன். தன் வளர்ப்பு மகளாகிய தெய்வயானே அம்மையாரைத் திருமணஞ் செய்தருள வேண்டும் எனப் பிரார்த்தித்தான். முருகப் பெருமான் இந்திரனது வேண்டுகோளே ஏற்றுத் தெய்வயானே அம்மையாரைத் திருமணஞ் செய்தருளினுர்.

சுந்தரவல்லி பூவுலகத்திலே நீண்டகாலந் தவம் செய்தாள். அவள் நம்பிராசன் மகளாக வள்ளி என்னும் பெயருடன் வள்ளிமலேயில் வளர்ந்தாள்.

வள்ளியை ஆட்கொள்வதற்கு மனித உருவிலே முருகன் பூவுலகத்திற்கு வந்தார். வேடகுக, வேங்கை மரமாக,



வள்ளி தெய்வயாளே சமேத ஆறுமுகசுவாமி

கிழவராக வந்து வள்ளி முன்னிலேயிற் பல திருவிளயாடல்கள் புரிந்தார். வள்ளி தன்னே உணர்ந்தாள். முருகணேச் சர ணடைந்தாள். முருகன் வள்ளியைத் திருமணஞ் செய் தருளினர்.

வள்ளி, தேவயாணே இருவரும் முருகனின் இச்சா சக்தியும் கிரியா சக்தியுமாக விளங்குகின்றனர்.

- 1. திருமாலின் புதல்வியர் யார்?
- 2. அவர்களுக்கு முருகன் எவ்வாறு அருள் புரிந்தார்?
- 3. தேவர் துயர் எப்படித் தீர்ந்தது?
- 4. இந்திரன் எப்படி நன்றிக்கடன் செலுத்தினுன்?
- வள்ளிமுன் முருகன் செய்த திருவினயாடலே விபரமாக ஆசிரியரிடம் கேட்டறிக.

## 6. யாகம்

கோயில்களிற் பலவிதமான யாகங்கள் நடைபெறு கின்றன. யாகங்கள் நிகழும்போது அந்தணர்கள் மக்கள் தன்மை பெறவேண்டும் என வாழ்த்துவர்.

அக்கினியை முதலிலே அழைப்பர். ஓமம் வளர்ப்பதற்கு ஏற்ற இடமே ஓம குண்டம் எனப்படும். தேவர்களே அழைத்துவருந் தூதுவஞக அக்கினி விளங்குகிருன். ஓம குண்டத்தில் அக்கினி வளர்த்து நெய் சொரியும்போது அதை ஆகுதி என்கிரேம். தேவர்களின் பெயர்களேச் சொல்லி அவர்களே அழைக்கிரேம். அக்கினியில் நெய் சொரிகிரேம். மாமரத்தின் திறு சுள்ளி, பலாசுமரத்தின் இலே, அறகு, தருப்பை, பழம், பாக்கு, வெற்றிலே, தேங்காய், அன்னம், நெற்பொரி ஆகியவற்றை அவிப்பொருள் என்று கூறுவர்.



ஓம் குண்டம்

யாகங்களிலே தேவர்களே அழைத்து அவிப் பொருள் கொடுப்பர். ஆகுதி சொரிவர். தேவர்கள் மகிழ்ச்சியடைவர். யாகம் செய்தவர்கள் வேண்டியவற்றைப் பெறுவர். யாகங் களில் ஓமம் வளர்க்கும்போது ஓமப் புகை வான்ளாவப் பரவும். யாகம் முடிவதற்கு முன்னரே அது பெருமழை யாகப் பொழியும். யாகத்தின் பலன் உடனே கிடைத்து விடுகிறது. மழையினுல் ஆறுகள் குளங்கள் நிறைகின்றன. வயல்களில் நீர் பெருகுகிறது. விளேச்சல் நன்றுக அமை கிறது. வீடுகளில் நெல் பொலிகிறது. பசுக்கள் பால் சொரி கின்றன. நாடு வளம் பெறுகிறது. நன்மை பெருகுகிறது மக்கள் இன்பமாக வாழ்கின்றனர்.

> வான்முகில் வழாது பெய்க மலிவளஞ் சுரக்க மன்னன் கோன்முறை யரசு செய்க குறைவிலா துயிர்கள் வாழ்க நான்மறை யறங்க ளோங்க நற்றவம் வேள்வி மல்க மேன்மைகொள் சைவ நீதி விளங்குக உலக மெல்லாம்

> > - கந்தபுராணம் --

- 1. ஓமகுண்டம் என்றுல் என்ன?
- 2. ஆகுதி என்றுல் என்ன?
- 3. சமித்து என்றுல் என்ன?
- 4. அவிப்பொருள்கள் எவை?
- 5. யாகம் செய்வதன் நோக்கம் என்ன?

## 7. கோயிற் பூசை

கோயில்களில் அதிகாலேயிலே திருப்பள்ளியெழுச்சி பாடுவர். சுவாமியைப் பள்ளி அறையிலிருந்து துயில் எழுப் புவது திருப்பள்ளியெழுச்சி.

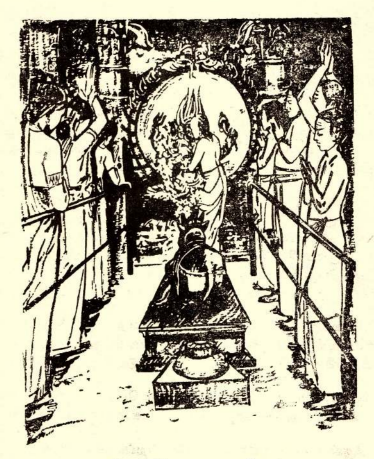
அதன்பின் உதய காலப் பூசை நடைபெறும். அப் பொழுது மூலத்தான மூர்த்திக்கு அபிடேகம், நிவேதனம், ஆராதணே முதலியன இடம்பெறும். நண்பகலில் உச்சிக்காலப் பூசை உண்டு. மாலே ஆறு மணிக்குச் சாயரட்சைப் பூசை. இரவு எட்டு மணியளவில் அர்த்தசாமப் பூசை இடம்பெறும். இங்ஙனம் ஒவ்வொருநாளும் கோயிலில் நடைபெறுவதே

ஆண்டுக்கு ஒருமுறை கோயில்களில், பத்து நாள் முதல் இருபத்தைந்து நாள் வரை விசேட அபிடேக ஆரா தணேகள் இடம்பெறும். இது நைமித்திய பூசை எனப்படும். நித்திய பூசையில் ஏற்படும் குறைகள் நைமித்திய பூசையில் நிறைவு பெறும். நைமித்திய பூசை, விசேட அபிடேகம், திருவிழா ஆகியன கோயிலேச் சிறப்படையச் செய்கின்றன.

கொடிமரம் உள்ள கோயில்களிற் கொடியேற்றத் திருவிழாவும், தேர், தீர்த்தம், பூங்காவனம் ஆகிய திருவிழாக் களும், .ஏணய சிறப்பு விழாக்களும் இடம்பெறும்.

கொடியேற்றத் திருவிழா நடைபெற வசதியில்லாத கோயில்களில் அலங்காரத் திருவிழாக்கள் இடம்பெறும்.

திருவிழாக்கள் கோயில்களிலே சிறப்பாகக் கொண்டாடப் படும். மூலத்தான மூர்த்தி நன்ருக அலங்கரிக்கப் பெற் றிருப்பர். உள்வீதிகளில் அமைந்திருக்கும் மூர்த்திகள் பட்டு ஆடைகளாலும் பூமாலேகளாலும் அலங்காரம் செய்யப் பெற்றிருப்பர்.



கோயிலிற் பூசை நடைபெறல்

சாயங்காலப் பூசை முடிந்ததும் வசந்த மண்டபப் பூசை தொடங்கும், வசந்த மண்டபத்தில் எழுந்தருளி மூர்த்தி திருவாசியில் அழகுடன் வீற்றிருப்பர். குருக்கள். தாபம், தீபம், அடுக்குத்தீபம். இடபதீபம், புருடதீபம், பஞ்சதீபம், முத்தீபம், ஏகதீபம், கும்பதீபம் வற்றைக் காட்டுவர். பின்னர் கர்ப்பூர ஆராத்தி எடுப்பர். குடை, கொடி, அலவட்டம், சாமரை, விசிறி, கண்ணுடி, வெற்றிக்கொடி முதலியவற்றைக் காட்டுதலாகிய நடைபெறும், அதன்பின் பஞ்சாராத்தி காட்டித் துதிப்பர். அதைத் தொடர்ந்து வேத பாராயணம், தேவார பாராயணம் ஆகிய தோத்திரங்கள் இடம்பெறம்.

அதனே அடுத்து, சுவாமி வாகனத்தில் எழுந்தருளி அடியார்கள் சூழ, மங்கள வாத்தியம் இசைக்க, உலா வரு வார். உலா முடிந்ததும், சுவாமி கோயிலுக்குள் வசந்த மண்டபத்தில் வீற்றிருப்பார். கோயிலுக்கு வரும் அன்பர்கள் சுவாமியின் அருளேப் பெறுவர்.

#### படித்தி:

- 1 தோயில்களில் அதிகாலேயிற் பாடும் பாட**்ல எப்**படி அழைப்பர்?
- 2, உதய காலப் பூசை எப்போது நடைபெறும்?
- 3, நண்பகல் நடைபெறும் பூசையின் பெயர் என்ன?
- ் கொடியேற்றத் திருவிழா எத்தகைய கோயில்களில் நடை பெறும்?
- திருவிழாக் காலங்களிற் கோயிலுக்குச் சென்றிருக்கிறீர் களா? அங்கு நடைபெறும் நிகழ்ச்சிகளே ஒழுங்குபடுத்திக் கூறுக.

## 8. சுவாமி தரிசனம்

வெள்ளிக்கிழமை ஆனந்தன் கோயிலுக்குப் போ**ுன்.** கோயிலிலே கூட்டுப் பிரார்த்தணே, கூட்டு வழிபாடு முடிந்த பின் பிரசங்கம், இடம்பெறும்.

கோயிலின் முகாமையாளர் மிக நல்லவர். அன்பானவர். மென்மையாகப் பேசுவார். அவருக்குக் கோபமே வராது. கோயிலில் விசேட நிகழ்ச்சி என்ருல் தலேவர் உற்சாகத் துடன் முன்னுக்கு நிற்பார். கோயில் சுத்தமாகவும், வழிபட வருவோர் அமைதியாகவும் இருப்பதை இவர் நன்கு கவனிப்பார்.

கால்களேக் கழுவி ஆனந்தன் கோயிலுக்குள் நுழையும் போது அபிடேகம் நிகழ்ந்துகொண்டிருந்தது. ஆண்கள் ஒரு பக்கமும் பெண்கள் ஒரு பக்கமுமாக நின்றனர். ஒழுங்காக நின்று வழிபடுதல் பார்ப்பதற்கு அழகாக இருந்தது. எவ் வளவு தூரத்தில் நின்றுலும் சந்நிதானத்தைத் தரிசிக்கக் கூடியதாக இருந்தது. அபிடேகம், ஆராதணகளே எல்லோரும் காணக்கூடியதற்கான ஒழுங்குகளேத் தலேவர் கவனித்தார்.

தீபாராதனே முடிந்தது. 'சிவ சிவ' 'அரோகரா' என்ற ஒலி வாணப் பிளந்தது. குருக்கள் கற்பூரத் தட்டை, அடியவர்கள் வழிபட வெளியே கொணர்ந்தார். எல்லோரும் ஒழுங்காக நின்று இரு கைகளாலுங் கற்பூரத் தட்டைத் தொட்டுக் கண்களில் ஒற்றிக்கொண்டனர். ஆனந்தனும் அடக்கமாக, தனது முறை வரும் வரை காத்து நின்றுன். பூசை வழிபாடு முடிந்ததும் கூட்டுப்பிரார்த்தணே தொடங் கியது. தேவாரத் திருப்பதிகங்கள், திருவாசகம், திரு விசைப்பா, திருப்பல்லாண்டு, திருப்புராணம், திருப்புகழ் முதலியன பாடி முடிந்தபின் பிரசங்கஞ் செய்பவர் எழுந் தார். 'அன்பே சிவம்' என்ற தலேப்பிற் பேசிஞர்.



கூட்டுப் பிரார்த்தனே

"இறைவன் அன்பு மயமானவன். அவனிடம் நாம் அன்பாக இருக்கிறேம். எல்லா உயிர்களிடமும் நாம் அன்பு செலுத்தவேண்டும். நாம் இறைவணே வழிபடும்போது எமக்கு மட்டுமன்றிப் பிறருக்கும் இறைவன் எல்லா நன்மைகளும் செய்யவேண்டும் எனப் பிரார்த்திக்கவேண்டும். நாம் மனத் திலும் நன்மையையே நிணேத்துச் சொல்லிலும் செயலிலும் பிறருக்கு நன்மையையே செய்தால் எமக்கும் இறைவன் நன்மையே செய்வார்" என்றுர் பிரசங்கம் செய்தவர்

ஆனந்தன் 'நான் எப்பொழுதும் நல்லவனுக வாழ்வேன்; பிறரிடம் அன்பாகப் பழகுவேன்; பிறருக்கு எப்போதும் உதவி செய்வேன்' என்று உறுதிகொண்டான் அவனுக்கு உலகம் இன்ப மயமாகத் தோன்றியது.

#### கேறிட்ட இடங்களே நிரப்புக :

- நாம் கோயிலின் சந்நிதானத்தை வணங்கும்போது....... நின்று வணங்குவோம்.
- 3. இறைவன் எல்லா உயிர்களிடமும்.....உடையவர்.
- 4. நாம் பிறருக்கு உதவி செய்தால்....... உதவி செய்வார்

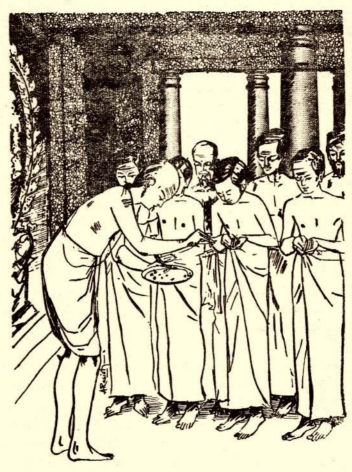
## 9. உத்தமனுயிரு

ஆனந்தன் மிகச் சிறுவனுப் இருந்த காலத்தில் ஒரு நாள் தன் தந்தையாருடன் அளவளாவிப் பேசிக்கொண் டிருந்தான். அப்பொழுது அடுத்த வீட்டுப் பாட்டனூர் ஏதோ அலுவலாய் அங்கு வந்தார். பாட்டனைரக் கண்டதும் ஆனந்தனின் தந்தையார் எழுந்துசென்று, அவரைக் கையிற் பிடித்துக் கூட்டிவந்து வசதியான ஓர் ஆசனத்தில் இருத் திரைர். அதன்பின்பே பேசத் தொடங்கினுர்.

தகப்பனுர் பாட்டனுரைக் கண்டு எழுந்தபொழுது ஆனந்தன் தானும் எழும்பினுன். பாட்டனுரை அவர் பிடித்துச் சென்றபொழுது தானும் கிழவரை அணேத்துச் சென்ருன். இவை யாவும் அந்தச் சந்தர்ப்பத்தில் அவனுக்கு இயல்பாக எழுந்த செயல்கள். நாங்கள் பெரியார்களின் செயல்களேப் பார்த்துச் செய்வது வழக்கந்தானே!

வயது சிறிது முதிர்ந்த காலத்தில் ஆனந்தன் பெரியோரைக் கனம் பண்ணுவதைப் பற்றித் தன் தந்தையா ரிடமிருந்து விபர**மாகக்** கேட்டு அறிந்துகொண்டான்.

நாம் நம் பெற்ளேர்களுக்கும் குருமார்களுக்கும் வயதில் மூத்தோர்களுக்கும் மதிப்புக் கொடுத்து நடக்கவேண்டும். பெற்ரேரைக் காலேயில் எழுந்தவுடனும், இரவில் நித்திரை செய்யப் புகுமுன்னும் பாதம் பணிந்து வணங்கவேண்டும். வித்தியாகுரு, தீட்சாகுரு ஆகிய இருவரிடமும் இயன்ற மரியாதையோடு நடந்துகொள்ளவேண்டும். சமயகுருமார் விபூதிப் பிரசாதம் தரும்பொழுது கும்பிட்டு இரண்டு கைகளாலும் பெறவேண்டும். வீட்டுக்கு வரும் எந்த ஒரு பெரியவரையும் கண்டபொழுது ஆசனம் விட்டெழுந்து, முகமலர்ந்து, இன்சொற் கூறி மரியாதை செய்து, அவர்கள்



இரு கைகளாலும் விபூதி வாங்கல்

போகும்பொழுது அவர்களுடன் வாயில் வரை சென்று வழி யனுப்ப வேண்டும்.

திருநாட்களின்போது நாம் பெரியவர்களேத் தேடிச் சென்று அவர்களுடைய ஆசீர்வாதம் பெறுதல் நன்று.

- காவேயிலும் மாவேயிலும் பாதம் பணிந்து யாரை வணங்குதல் வேண்டும்?
- திருநாட்களிற பெரியவர்களிடமிருந்து யாம் பெறவேன் டியது யாது?
- வீட்டுக்கு வரும் பெரியவர் ஒருவரை உபசரிக்கும் முறை பற்றிக் கூறுக.
- 4. குருவிடம் எவ்வாறு நடந்துகொள்ள வேண்டும்?
- இன்சொல் பற்றிய பாடல் ஒன்றினேக் கேட்டறிக.

## 10. அரிச்சந்திரன்

''சத்யம்வத'' என்னும் வேதவாக்கு ''உண்மை பேசு'' என்று எமக்கு அறிவுறுத்துகிறது. ''சத்யம் ஏவ ஐயதி'' என்னும் வாக்கியம் ''உண்மையே என்றும் வெற்றி தரும்'' என்பதை எடுத்துக் காட்டுகிறது. உண்மை பேசிப் புகழ் பெற்றவன் அரிச்சந்திரன்.

அரிச்சந்திரன் அயோத்தியை ஆண்டான். அவனது மணேவியின் பெயர் சந்திரமதி. இவர்களுக்கு தேவதாசன் ஒரே மகன். அரசாட்சியில் நேர்மையைக் கடைப்பிடித்து உண்மை பேசியதால் உலகம் முழுவதும் அரிச்சந்திரனது புகழ் பரவியது.

விசுவாமித்திரர் அரிச்சந்திரணேச் சோதிக்க விரும்பினுர்.
அவணே எப்படியாவது பொய் பேசச் செய்வதற்குப் பல
முயற்சிகள் செய்தார். அரிச்சந்திரனது மனம் உண்மை
பேச வேண்டும் என்று உறுதிப்பட்டுவிட்டது. விசுவாமித்திர
முனிவர் யாகம் செய்யவேண்டும் என்று அரிச்சந்திரனிடம்
பொன் கேட்டார். அரிச்சந்திரன் முனிவர் கேட்ட பொன்
தருவதாகக் கூறினுன். முனிவர் தேவைப்படும்போது
கேட்டு வாங்குவதாகச் சொல்லிச் சென்றுர். மீண்டும் வந்து
விசுவாமித்திர முனிவர் அரிச்சந்திரனிடம் அவனுடைய
அரசுரிமையையே தந்துவிடுமாறு கேட்டார். அரிச்சந்திரன்
மனம் உவந்து அரசுரிமையை முனிவரிடம் கொடுத்தான்.

அரசுரிமையைப் பெற்றுக்கொண்ட முனிவர் அரிச்சந் திரனிடம் முன்னர் தருவதாகக் கூறிய பொன்ஊத் தருதல் வேண்டும் என்று கேட்டார். அரிச்சந்திரன் தனது மணவி யையும் மகணேயும் விற்றுப் பொன்ணேப் பெற்று விசுவா மித்திர முனிவரிடம் கொடுத்தான்.

விசுவாமித்திர முனிவருடைய ஏவலாளர் **நட்சத்** திரேயர் தமக்குக் கூலி தரவேண்டும் என்ருர். அரிச்சந்



28

தியம்

திரன் தன்ணேயே சுடலேக் காப்பாளருக்கு அடிமையாக்கிப் பொன்பெற்று நட்சத்திரேயருக்குக் கொடுத்தான்.

இவ்விதமாகத் தனக்கு என்ன துன்பம் நேர்ந்த போதும் உண்மை பேசுவதை ஒரு விரதமாகப் பாதுகாத் தான் அரிச்சந்திரன். முடிவில் தனது இராச்சியத்தையும் பெற்ருன். மணவி மக்களுடன் சுகமாக வாழ்ந்தான்.

உண்மையே முடிவில் வெற்றிபெறும் என்பதற்கு அரிச் சந்திரனது வரலாற்றைச் சிறந்த உதாரணமாக அறிந்து நாங்களும் உண்மை பேசுவதை இலட்சியமாகக் கொள்ளுதல் நன்மை தரும்.

காந்திய<mark>டிகள் சிறுவயதில் அரிச்சந்திரன் கதையை</mark> நாடகமாக நடிக்கக் கண்டார். அது அவரது வாழ்க்கையையே மர்ற்றியது. அவர் மகாத்மா காந்தியாக ஆவதற்குக் காரணமாயிற்று.

எல்லா விளக்கும் விளக்கல்லச் சான்ருோ்க்குப் பொய்யா விளக்கே விளக்கு

**—நிருக்குறன்** —

- 1. உண்மையின் உயர்வைப் பற்றி வேறு ஒரு கதை அறிக.
- 2. அரிச்சந்திரனேப் பொய் சொல்லத் தூண்டியது யார்?
- 3. அரிச்சந்திரன் மீனவியையும் மகளேயும் விற்றது ஏன்?
- 4. அரிச்சந்திரன் உண்மையைக் கடைசிவரை காப்பாற்றினுனு?
- அரிச்சத்திரனது கதையினுல் கவரப்பட்ட பெரியார் யார்?

## 11. சிதம்பர நடனங் கண்ட முனிவர்கள்

'கோயில்' என்ருல் சிறப்பாகச் சிதம்பரத்தையே குறிக் கும். இங்கே பொன்னுலான கனகசபையிலே சிவபெருமான் உமாதேவியாரோடு ஆனந்த நடனம் செய்கின்ருர். நடரா சப் பெருமானுகக் காட்சி அளிக்கின்ருர். பெருமான் முகத்திலே புன்முறுவல்; மூன்று திருக்கண்கள்; கங்கையும் பிறையும் கொன்றை மாஃயும் தாங்கிய திருச்சடை; காதிலே குண்டலம்; மறு காதிலே தோடு; ஒரு உடுக்கை; மறு கையில் அக்கினி; அஞ்சவேண்டாம் என்று அபயம் கொடுக்கும் ஒரு கை; வேண்டியதைத் என்னும் வரத கரம். புலித்தோல் ஆடை. முயலகன் மேல் ஊன்றிய வலத் திருப்பாதம். தூக்கிய இடது திருப்பாதம். இதுவே சிதம்பரத்தில் இறைவனின் நடனத் திருக்கோலம். இத் திருநடனத்தைக் காண்பதற்கு வியாக்கிரபாதர், பதஞ் சலி என்ற இரண்டு முனிவர்கள் தவம் செய்து வரம் பெற்றுர்கள்.

வியாக்கிரபாத முனிவர் தினமும் சிவபூசை செய்வது வழக்கம் பூசைக்கு வேண்டிய பூக்களே விடிந்தபின் பறிப்ப தென்ருல் வண்டுகள் மொய்த்துவிடும். விடியுமுன் எடுப்ப தென்ருல் இருளில் வழி தெரியாது. பூக்களிற் பழுது தெரி யாது. மரங்களில் ஏறிப் பூக்களேப் பறிப்பதற்குப் பனியில் கை கால்கள் வழுக்கும். எனவே சிவபூசை செய்வதற்கு என் செய்வேண்! என வருந்தினுர்.

இறைவனிடம் எம்பெருமானே! பூசை செய்வதற்கான பூக்களேப் பறிப்பதற்கு உயரமான மரங்களில் ஏற வேண் டும். அப்போது கால்கள் வழுக்காமல் ஏறுவதற்கு அடியே துடைய கால்களில் நகம் வேண்டும். கைகளும் கால்களும் புலியினுடைய கால்களேப்போல வலிய நகமுடையனவாயும். இருளிலே நடப்பதற்கும் பூக்களில் நல்ல பூக்களேத் தெரிந் தெடுப்பதற்கும் கால்களிலும் கைகளிலும் கண்கள் பொகுந்து மாறும் அருள் செய்ய வேண்டும் எனப் பிரார்த்தனே செய் தார்.

சிவபெருமானும் அருள் புரிந்தார். அன்று முதல் இம்முனிவர் புலிக்கால்களேயும் புலிக்கண்களேயும் உடையவ ராஞர். வியாக்கிரபாதர் என்ற பெயரையும் பெற்ரூர். வியாக் கிரம் என்ருல் புலி. இம்முனிவர் தினமும் விடியுமுன் கோட்டுப்பூ, கொடிப்பூ, நிலப்பூ, நீர்ப்பூ என்னும் நால் வகைப் பூக்களேயும் எடுத்துச் சிவபூசை செய்துகொண்டு பல காலம் வாழ்ந்தார்.

ஆதிசேடன் மீது அறிதுயில் கொள்ளும் திருமால் ஒரு நாள் ஆனந்தப் பரவச மேலீட்டினுல் எழுந்தார். "தேவரீர் இங்ஙனம் எழுந்ததற்கு யான் ஏதும் பிழை செய்தேனே" என்று ஆதிசேடன் திருமாஸேக் கேட்டான். திருமால், "ஆதி சேடனே, நேற்றுத் தாருகாவனத்திற் சிவபெருமானின் நடனத்தைக் கண்டு ஆனந்தமடைந்தோம். அந்தக் காட்சி எமது மனத்தில் நிறைந்திருக்கின்றது" என்று அந்தத் திரு



**தெம்பர நடனம்** 

நடனத்தின் சிறப்பினே விளக்கிஞர். ஆதிசேடனுக்கும் சிவ பெருமானது திருநடனத்தைக் காணவேண்டுமென்ற பெரு விருப்பு ஏற்பட்டது. தனது விருப்பத்தைத் திருமாலிடந் தெரிவித்தான். திருமால் அவணத் தவம் செய்யும்படி அனுப் பிஞர். ஆதிசேடன் சிவனே நிணத்துப் பெருந்தவம் செய்து, சிவனருளாற் பதஞ்சலி முனிவராகிச் சிதம்பரத்திற்கு வந்தான். நடராசப் பெருமானது திருநடனத்தைக் கண்டு களித்தான். வியாக்கிரபாத முனிவருடன் சேர்ந்து பெரு மானின் பக்கத்திலே என்றும் இருந்து தொழும் பேறு பெற்றுன்.

சீராருஞ் சதுர்மறையும் தில்ஃவா ழந்தணரும் பாராரும் புலிமுனியும் பதஞ்சலியுந் தொழுதேத்த வாராருங் கடல்புடைசூழ் வையமெலா மீடேற ஏராரு மணிமன்றுள் எடுத்ததிரு வடிபோற்றி

பின்வருவன சரியாயின் சரி என்றும் பிழையாயின் பிழை என்றும் எழுதுக:

- 'கோயில்' என்பது சிறப்பாகச் சிதம்பரத்தையே குறிக்கும்.
- இறைவன் திருச்சடையிற் கங்கை, பிறை முதலியன தாங்கி யிருப்பார்.
- முயலகன் இறைவனுடைய முதுவென்மீது கால்களே ஊன்றி யுள்ளான்.

#### விடை எழுதுக:

1 விடியுமுன் பூக்களேப் பறிப்பது சிரமமாக இருப்**பது ஏன்** ?

# 12. கால் மாறி ஆடிஞர்

மதுரை பாண்டிய மன்னர்களது தஃறதகர். சிவபெரு மான் அறுபத்துநான்கு திருவினயாடல்களயுஞ் செய்த இடம் மதுரை. வெள்ளியம்பலத்திலே நடராஜப் பெருமான் ஆனந்தத்தாண்டவம் செய்து அருளும் சிறப்பிண உடையது.

இராசசேகர பாண்டியன் மதுரையை அரசு செய்தான். நாள்தோறும் வெள்ளியம்பலத்திற் திருநடனங் கண்டு வழி படுபவன். சகல கலேகளேயுங் கற்ருன். கடைசியாக நடனத் தையும் பயின்ருன். நடனம் பயிலத் தொடங்கியதும் அதன் இயல்புகளே அறிந்தான். நடனப் பயிற்சியினுல் அரசனின் கால்கள் வலித்தன. அனுபவத்தில் வேதனேயை அரசன் உணர்ந்தான்.

நடராஜப் பெருமான் மதுரையிலே வெள்ளியம்பலத் தில் என்றும் வலது காலே ஊன்றி இடது காலேத் தூக்கி நின்று ஆடுவதை இராசசேகர பாண்டியன் பார்த்தான். மனம் பதைத்தான். நடராஜப்பெருமானுக்குக்கால் நோகுமே என்று எண்ணினுன். எம்பெருமானது சந்நிதியிலே நின்று "நடராஜப் பெருமானே, என்றும் நீர் வலது காலே ஊன்றி நின்று ஆடுவதனுற் கால் வலிக்கும். அவ்விதம் கால் கடுக்க நின்று ஆடுவது தகாது. இடது காலே ஊன்றி வலது காலேத் தூக்கி நின்று ஆடுதல் வேண்டும்" என்று மனம் நொந்து வேண்டுதல் செய்தான் இராசசேகர பாண்டியன்.

வேண்டுவார் வேண்டுவதைக் கொடுப்பவன் இறைவன். இராசசேகர பாண்டியனது வேண்டுகோளே வெள்ளியம்பலத் தான் செவிமடுத்தருளிஞர்.

இராசசேகர பாண்டியன் காணும்படியாக இடதுகாலே ஊன்றி வலது காலத் தூக்கி, கால் மாறி ஆடிஞர். பாண் டிய மன்னன் கண்டான்; மெய்ம்மறந்தான். அவனுடைய கண்களிலிருந்து ஆனந்தக் கண்ணீர் சொரிந்தது. நடராஜப்



கால்மாறி ஆடினர்

பெருமான் தனது வேண்டுகோனே ஏற்றருளிஞரே என்று பாவசமாளுள். கால் மாறி ஆடிக் கணேப்புத் தீர்த்துக் கொண்டார் என்று ஆனந்தங் கொண்டான்; ஆடினுன்; பாடினுன்; பரவிஞன்; மகிழ்ந்தான். பாண்டியனது அன்புக்கு நெகிழ்ந்து, இறைவன் செய்தருளிய திருவினேயாடலே இது.

#### பயிற்சி:

- கிவபெருமான் அறுபத்துநான்கு திருவின்யாடல்கள் செய்த இடம் எது?
- 2. இராசசேகர பாண்டியன் நடனப் பயிற்சியிஞல் அடைந்த அனுபவம் யாது?
- 3. வெள்ளியம்பலத்தில் நடராஜப் பெருமான் புரியும் இரு நடனத்தைப் பற்றி நீர் அறிவது யாது?
- 4. வேண்டுவார் வேண்டுவதைக் கொடுப்பவன் யார்?
- 5. இராசசேகர பாண்டியன் எதை வேண்டிஞன்? அவன் பெற்றது எது?

# 13. தடாதகை திருமணம்

மீணட்சி அம்மன் பாண்டிய அரச குமாரியாக அவ தரித்துத் திருவினயாடல் செய்த இடமே மதுரை. மதுரையை அரசு புரிந்தவன் மலேயத்துவச பாண்டியன். அவன் பிள் கோகள் வேண்டும் என்று ஆசைப்பட்டு யாகம் செய்தான். அம்பிகை அழகான சிறு பெண்குழந்தையாகத் தோன்றிஞள். மலேயத்துவசன் மனம் மிக மகிழ்ந்து, தடாதகை என்று பெயரிட்டு, ஆண்குழந்தை போலவே வளர்த்தான். தனக்குப் பின் தன் மகள் ஆட்சி செலுத்தவேண்டும் என்று விரும் பிஞன். தடாதகைக்கு யானே ஏற்றம், குதிரை ஏற்றம், விற்போர், வாட்போர் முதலான அரச குமாரருக்கு உரிய பயிற்சிகளேப் பயிற்றுவித்தான்.

மலேயத்துவச பாண்டியன் முதிர்ச்சியடைந்தான். தடாத கைக்குப் பட்டஞ் சூட்டினுன். அரசாளும் பொறுப்பிணத் தடாதகை ஏற்றுள். ஏனேய அரசர்களேயும் அடக்குவதற்காகத் திக்கு விஜயம் செய்தாள். தடாதகையை எதிர்த்துப் போரிட முடியாத அரசர்கள் திறை செலுத்தினர். தேவர் உலகத்திற் கும் சென்றுள். இந்திரன் முதலான தேவர்களே அடக்கினுள். சிவபெருமானேயே எதிர்த்துப் போரிடச் சென்றுள்.

தடாதகையின் வருகை அறிந்த சிவபெருமான் தமது இடபை வாகனத்தில் எழுந்தருளிஞர். தடாதகையைக் கண்டார். தடாதகை சிவபெருமாணப் பார்த்தாள். சிவபெருமானது தரிசனத்தால் தடாதகை தன்ன உணர்ந்தாள். மதுரைக் குத் திரும்பிஞன்.

சிவபெருமான் சுந்தரபாண்டியனுக மதுரைக்கு வந்தார். தடாதகைப் பிராட்டியானரத் திருமணஞ் செய்தார். மது ரையிலிருந்து அரசு புரியவேண்டும் என்று மலேயத்துவச பாண்டியன் அவரைக் கேட்டுக்கொண்டான். சுந்தர பாண் டியராகச் சிவபெருமான் தடாதகைத் தேவியாருடன் மதுரை யில் அரசு புரிந்தருளினுர்.



ம்றைட்டு கல்யாணம்

இறைவனும் இறைவியும் அரசாட்சி செய்வது எவ்விதம் என ஏ?னயோரும் அறியும்படி அரசு புரிந்தனர்.

### பயிற்கி:

- மீனட்சி அம்மன் எழுந்தருளிபிருக்கும் இருத்தலம் எது?
- 2. மலேயத்துவசன் யார்? இவனுடைய மகளின் பெயர் என்ன?
- 3. கந்தரபாண்டியஞ்த வந்தவர் யார்?
- 4. தடாதகைப் பிராட்டியாரைத் திருமணம் புரிந்தவர் யார்?
- உமது ஊரில் உள்ள அம்மன் கோயில்ப்பற்றி எழுதுக.
- 6. இலங்கையிலுள்ள கிறப்புவாய்ந்த அம்மன் கோயில்கள் எவை?

# 14. இறைவனின் இசை

ஏமநாதன் என்பவன் ஒரு வீணே வித்துவான். அவன் வடதேசத்திலிருந்து மதுரைக்கு வந்தான். வரகுண பாண் டியனின் அவையிலே இன்னிசை பொழிந்தான். ஏமநாத னின் இசைத்திறணும் மகிழ்வுற்ற அரசன் அவனுக்குப் போன்னும் பொருளும் பரிசாக வழங்கினுன். பல பரிசில் கணேயும் பெற்ற ஏமநாதன் தன்னிலும் பார்க்கச் சிறந்த இசையாளர் யாருமில்ஃபெனச் செருக்கடைந்தான். பாண்டிய மன்னனின் விருந்தின்னுக மதுரையிலேயே தங்கியிருந்தான்.

மன்னன் தன் அவைக்களப் புலவனுன பாணபத்திரணே அழைத்தான். "ஏமநாதனின் பாட்டை நீ கேட்டாயா? நீயும் அவணப் போலப் பாடுவாயா?" எனப் பாணபத்திரனிடம் கேட்டான். அதற்குப் பாணபத்திரன் மன்னனே வணங்கி, "ஐயா, இறைவனின் அருள் இருந்தால் அவணே வெல்லு வேன்" என்றுன். இதுகேட்ட அரசன் "நீ, நான் வந்து பாடுவாயாக" என உத்தரவிட்டான்.

ஏமநாதனுடன் வந்த சீடர்களான சில பாடகர்கள் கடைத்தெருக்கள், நாற்சந்திகூடும் இடமெல்லாம் பாடிக் தம் திறமையை வெளியிட்டனர். அவர்கள் பாடும் பாடல் களேக் கேட்ட பாணபத்திரன், சீடர்களே இவ்வளவு பாட வல்லவராளுல் ஏமநாதன் எவ்வளவு வல்லவனே? நானே எப்படி நாம் பாடி அவனே வெல்லுவது என மனக்கவலே அடைந்தான். மதுரைச் சோமசுந்தரப் பெருமாணத் துதித் தான். சோமசுந்தரப் பெருமான் தன் அன்பனுன பாணபத் திரனுக்கு உதவத் திருவுளங்கொண்டார். அழுக்குப் படிந்த கந்தைத் துணியை அரையிலே சுற்றிஞர். மழுங்கிய கோடரியைத் தோளிலே தாங்கிருர். தேய்ந்த வீணே ஒன் றினேயும் கையில் வைத்துக்கொண்டார். செருப்பைக் காலில் மாட்டினர். விறகுக் கட்டுக்களேச் சுமந்து விறகு விற்கும் கிழவளுகத் தோற்றங் கொண்டார். மதுரை வீதிகளிலே விறகு விற்றுத் திரிந்தார்.

மாவேக் காலம் வந்தது. இறைவன் கவோப்புற்றவர் போல ஏமநாதன் தங்கியிருந்த வீட்டின் வெளிப்புறத் திண்ணேயில் அமர்த்தார். விறகுக் கட்டுக்கோ ஒருபுறத்தே வைத்து இணப்பாறிஞர். இணப்பாறும்போது வீணேயை மீட்டிஞர். மேதுவாகப் பாடிஞர்.

விறகு விற்பவனின் இசையிலே மயங்கிகுன் ஏமதாதன். பாடுபவன் யாரோ என அறிய வெளியே வந்தான். விறகு விற்பவன் பாடிக்கொண்டிருப்பதைப் பார்த்தான். அவணேப் பார்த்து இத்தணே இனிமையாகப் பாடும் நீ யார்? என வினவிகுள்

அதற்கு விறகுச் சுமையாளன், "நான் பாணபத்திர ருடைய அடிமை. நான் அவரிடம் இசை கற்றவன். உடல் முதிர்ச்சி காரணமாக இசை கற்கத் திறமை போதாது என்று என்னேப் பாணபத்திரர் விலக்கிவிட்டார். அதனுல் விறகு விற்று வயிறு வளர்க்கிறேன்" என்றுன்.



இறைவன் பாடுதல்

ஏமநாதன், ''நீ முன் பாடிய இராகத்தை இன்னெரு முறை பாடு '' என்ருன்.

விறகுச் சுமையாளன் வீணேயைத் தோளிலே சாத்திச் சுருதி கூட்டிப் பாடினுன். இசையின் இனிமை எங்கும் பரவி யது. எல்லா உயிர்களும் இசை மயமாயின. மரங்கள் அசையவில்லே. கடல் ஒலிக்கவில்லே. நதிகள் பாயவில்லே. ஏமநாதனும் இசை மயமானுன். இது தேவகானம். இதை இவனுக்கு உணர்த்த வல்லவன் இறைவனே! பாணபத் திரனுலே தள்ளப்பட்ட கிழவனுடைய இசை இதுவாயின் பாணபத்திரனுடைய இசை எத்தன்மையதோ! என நினத் தான் ஏமநாதன். தன் நிலேயை எண்ணி வெட்கினுன். அன் றிரவே தன் மாணவர்களுடன் பாண்டிய தாட்டை விட்டு ஒட்டம் பிடித்தான்.

அன்றிரவே மதுரைச் சொக்கேசர் பாணபத்திரனுக்குக் கனவிலே தோன்றி ''நாம் இன்று ஏமநாதனிடத்தே விறகுச் சுமையாளாய்ப் போய் இசைபாடி வென்றேம். உனது வேண்டுகோளே முடித்தோம் '' எனத் திருவாய் மலர்ந்தருளி ஞர். பாணபத்திரன், சோமசுந்தரப் பெருமான் அடியார்க்கு எளியவராக வந்து தனக்கு அருள் செய்ததை நிணந்து துதித்தான்.

#### பயிற்கி:

- 1. வரகுணபாண்டியனின் அவைக்களப் புலவன் யார்?
- வட தேசத்திலிருந்து மதுரைக்கு வந்த வீணே வித்துவானின் பெயர் யாது?
- 3. விறகு விற்கும் கிழவன் போல வந்தவர் யார்?
- பாணபத்திரன் ஏம் நாதனே வெல்வதற்குத் துணேபுரிந்தவர் யார்? அவர் எவ்வாறு துணேபுரிந்தார்?
- 5 விறகுச் சுமையாளரின் இசையின் இனிமை பற்றி மூன்று வசனங்கள் தருக.

# 15. அருச்சுனன் தவம்

பஞ்ச பாண்டவர்களாகிய தருமன், வீமன், அருச்சுனன், நகுலன், சகாதேவன் ஆகியோர் காட்டிலே வாழ்ந்துகொண் டிருந்தனர். மகா பாரதப் போர் நிகழ்வதற்கான அறிகுறி கள் தோன்றின. சிவபெருமானிடம் சிவ படைக்கலத்தைப் பெற்ருல் வெற்றி பாண்டவருக்குக் கிடைக்கும் என்று வியாசர் தருமனுக்குக் கூறிஞர். பாண்டவருள் அருச் சுனனே தவம் செய்யும் ஆற்றல் மிகுந்தவன் என்றும் வேதவியாசர் கூறிஞர்.

அருச்சுனன் வியாசரிடமும், சகோதரர்களிடமும் விடைபெற்றுத் தவம் செய்யக் காட்டுக்குப் போனுன். வனவிலங்குக ளிடமிருந்து தன்னேக் காப்பாற்றிக் கொள்வதற்காகத் தன்னேச் சுற்றி நாற்புறமும் காட்டு மரங்களே எடுத்து அடுக்கி அக்கினி மூட்டினுன். தான் நடுவே நின்றுன். வலது காலே நிலத்தில் ஊன்றினுன். இடது காலே மடித்து வலது கால் தொடையில் வைத்தான். கைகள் இரண்டையும் மேலே தூக்கினுன். கண்கள் இமைப்பதை மறந்தன. சூரியனே வாங்குபவன் போல நிமிர்ந்த பார்வையுடன் சிவபெருமானே நினேத்துத் திருவைந்தெழுத்தைச் செபித்தான். உணவை மறந்தான். சிவபெருமானேயே நினேத்தான். கடுந் தவம் செய்தான். தெடுங்காலம் தவம் இருந்தான்.

உலக மாதாவாகிய உமாதேவியார் அருச்சுனனுக்கு உதவி செய்யவேண்டும் என்று சிவபெருமானிடம் கேட்டார். சிவன் தன்னே வேடுவளுக்கிக் கொண்டார். இறைவியை வேடுவிச்சியாக மாற்றினுர். இருவரும் அருச்சுனன் தவஞ் செய்யும் இடத்துக்கு வந்தனர்.

அப்பொழுது காட்டுப்பன்றி ஒன்று அருச்சுனணேத் தாக்க வந்தது. இறைவன் பன்றிமீது அம்பு ஒன்றினே ஏவிஞர். அருச்சுனனும் தனது வில்லே வளேத்து நாண் ஏற்றி அம்பிணத் தொடுத்தான். இருவர் அம்பும் பன்றிமீது தைத்துப் பன்றி இறந்தது.



அருச்கனன் தவம் செய்யும் கோலம்

"வேடனே நீயார்? நான் அம்பெய்து வீழ்த்திய பன்றி யின் மீது நீ எவ்வாறு அம்பெய்யலாம்" என்று வேடணே அதட்டிக் கேட்டான் அருச்சுனன்.

" இது என்னுடைய வனம். நீ வெளியிலிருந்து வந்தவன். நான் அம்பெய்து வீழ்த்திய பன்றியின்மீது நீயும் அம்பெய் தாயே வெட்கமற்றவனே " என்று வேடன் பதிலளித்தான்.

அருச்சுனனுக்கு அடங்காத கோபம் வந்தது. கொடிய பாணங்களே அவ்வேடன்மேற் செலுத்தினுன். அந்த அம்பு மாரி சிவபெருமானுகிய வேடன்மேல் விழுந்து ஒன்றும் செய்யவில்லே. அம்புகளெல்லாம் முடிந்தன. வில் மட்டுமே அருச்சுனன் கையில் இருந்தது. வில்லால் ஓங்கி வேடனுக்கு அடித்தான் அருச்சுனன். வேடன் அவன் கையிலிருந்த வில்லேப் பிடுங்கிச் சிரித்தான். அருச்சுனனுக்கு ஒரே திகைப்பு. கத்தியை உருவிச் சண்டை செய்தான். கத்தி துண்டு துண்டாய் உடைந்தது. கற்களே வீசிச் சண்டை செய்தான் வேடணேடு மல்யுத் தம் செய்தான். வேடனேடு மல்யுத் தம் செய்தான். வேடன் அருச்சுனணே இறுகக் கட்டிப் பிடித் தான். அருச்சுன்னுல் அசைய முடியவில்லே.

அப்பொழுது தான் வந்திருப்பது வெறும் வேடனல்லன். இறைவனும் இறைவியுமே வேட உருவத்தில் வந்திருக்கின் ருர்கள் என்று அறிந்தான். வேடன் மறைந்தான். சிவபெரு மான் தோன்றிஞர். வேடஞக வந்த சிவபெருமானுடைய காலில் வீழ்ந்து தனது குற்றத்தைப் பொறுக்கவேண்டு மென்று வேண்டிக்கொண்டான்.

சிவனும் அவனுக்கு அருள் புரிந்தார். அவனிடமிருந்து பறித்த வில்ஃயும் அம்புகளேயும் அவனிடம் திருப்பிக் கொடுத்தார். பாசுபத அஸ்திரத்தையும் அவனுக்குக் கொடுத்தார்.

இந்த அஸ்திரமே பாரதப் போ**ரில் அருச்சுனனுக்**கு வெற்றியைத் தந்தது.

### **திருச்சிற்றம்பலம்**

அடுத்தானே உரித்தானே அருச்சுனற்குப் பாசுபதம் கொடுத்தானக் குலவரையே சிலயாகக் கூரம்பு தொடுத்தானப் புரமெரியச் சுணமல்கு கயிலாயம் எடுத்தானத் தடுத்தான என்மனத்தே வைத்தேனே

**திருச்சிற்றம்பலம்** 

\_தேவாரம்\_

#### பயிற்கி:

- 1. பஞ்சபாண்டவர்களின் பெயர்களேக் கூறுக.
- பஞ்சபாண்டவர்கள் காட்டுக்குப் போன வரலாற்றினே ஆகிரியரிடம் கேட்டு அறிக.
- 3. அருச்சுனன் எப்படித் தவம் செய்தான்?
- 4. சிவபெருமான் அருள்புரிந்த விதத்தைக் கூறுக.

## 16. மங்கையர்க்கரசியார்

பாண்டிமாதேவியான மங்கையர்க்கரசியார் தியிலே சிறந்து விளங்கினுர். இவர் எல்லாச் செல்வங்களும் நிறைந்தவர். இவரது தந்தையார் மணிமுடிச்சோழன். மங்கையர்க்கரசியார் பிறந்த இடமும் திருமணம் செய்த இடமும் மிகச் சிறப்பு வாய்ந்தவை. எனினும், மங்கையர்க் கரசியாருக்கு ஒரு பெரிய மனக்குறை இருந்தது. பாண்டி நாட்டிலே மன்னனும் மக்களும் சைவ ஒழுக்கத்தை மறந்து வாழ்ந்தனர். திருநீறு அணியும் பழக்கம் மறைந்தது. கோயில்களிலே பூசை வழிபாடுகள் நடைபெறவில்லே. இந் நிலேகண்டு மங்கையர்க்கரசியார் மனம் வருந்திஞர். சைவ நெறியை மீண்டும் நிலேபெறச் செய்வது எப்படி? என்று முதல் மந்திரியாரான குலச்சிறையாருடன் கலந்து அலோ சித்தார். அரசியைப் போலவே அமைச்சரும் சிவபக்தி மிக் கவர். விபூதி உருத்திராக்கம் அணிந்து, திருவைந்தெழுத்து ஓதி, சிவனடியார்களே ஆதரித்து அரசகாரியங்களேச் சிறப் பாகச் செய்து வருபவர்.

மங்கையர்க்கரசியார் சீர்காழியிலே உமையம்மையாரிடம் ஞானப்பால் உண்டு தேவாரம் பாடிப் பல அற்புதங்களேச் செய்துவரும் ஞானக்குழந்தையைப் பற்றிக் கேள்வியுற்ருர். பாண்டி நாட்டின் தலேநகரான மதுரைக்குத் திருஞான சம்பந்தரை வரவழைத்தார். திருஞானசம்பந்தப் பெருமானது வருகையால் பாண்டி நாட்டிலே சைவம் தழைக்கும், சைவ ஒழுக்கம் மேன்மையடையும் என மனமார எண்ணிஞர்.

சம்பந்தப் பெருமான் மதுரைக்கு வந்தார். பாண்டிமா தேவி அமைச்சர் குலச்சிறையாருடன் திருஞானசம்பந்தரைக் காணச் சென்றுர். தமது மனக்குறையைக் கூறிஞர். சம்பந்தப் பெருமான் சிவபெருமான் திருவருளால் அவரது குறை விரைவில் நீங்கும் எனக் கூறிஞர். திருஞானசம்பந்தருடைய வருகையை விரும்பாத சிலர் நாயஞர் தங்கியிருந்த திருமடத்திற்குத் தீ வைத்தனர். மடம் தீப்பற்றி எரிந்தது. இறைவன் திருவருளாற் சம்பந்தப் பெருமானுக்கு எதுவித தீமையும் ஏற்படவில்லே. ஆணுல், அத்தீச் செயல், பாண்டிய மன்னனுக்கு வெப்பு நோயாக வந்து வருத்தியது.

வைத்தியத்திற் சிறந்தவர்கள் வந்தும் அந்த நோயை மாற்ற முடியவில்லே. அரசனே நோயின் கொடுமை தாங்க முடியாது துடித்தான். பாண்டிமாதேவியாரும் அமைச்சரும் திருஞானசம்பந்தரை அழைத்து அரசனது நோயை நீக்கும் படி வேண்டிளுர்கள்.

சம்பந்தப்பெருமான் பாண்டிய மன்னனது அரண் மணேக்கு வந்தார். ஆலவாய் ஈச2ன நி2னந்து வணங்கிஞர். திருநீற்றைக் கையிலே எடுத்தார். தேவாரத் திருப்பதிகம் பாடி விபூதியை அரசனது உடம்பிலே பூசிஞர். உடனே அரசனது நோய் நீங்கியது.

அரசனுக்கு மீண்டும் சைவத்திற் பற்று ஏற்பட்டது. நாட்டிலே பழையபடி சைவம் தழைக்க வழிவகை செய்தான் மன்னன். பாண்டி நாடு வளம்பெற்றது. மக்கள் நல்வாழ்வு பெற்றனர் பாண்டிமாதேவியாரின் பெருமையை வியந்து சம்பந்தப்பெருமானே அவரைத் தமது தேவாரத்திலே குறிப் பிட்டுள்ளார். அப்பாடலே நாமும் பாடுவோம்.

### **திருச்சிற்றம்பலம்**

மங்கையர்க் கரசி வளவர்கோன் பாவை வரிவளேக் கைம்மட மானி பங்கயச் செல்வி பாண்டிமா தேவி பணிசெய்து நாள்தொறும் பரவப் பொங்கழ லுருவன் பூத்நா யக்குல் வேதமும் பொருள்களு மருளி அங்கயற் கண்ணி தன்குடு மமர்ந்த ஆலவா யாவது மிதுவே.

#### திருச்சிற்றம்பலம்

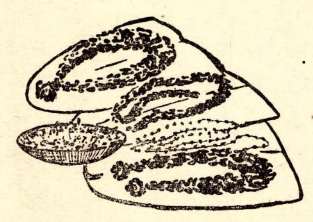
#### பயித்க :

- 1. மங்கையர்க்கரசியார் ஏன் மனம் வருந்தினர்?
- 2. குலச்சிறையார் என்பவர் யார்? இவர் அரச காரியங்களே எவ்வேத் தன்மைகளாற் கிறப்புறச் செய்துவந்தார்?
- சம்பந்தப் பெருமான் மதுரைக்கு வந்து யாது செய்தார்?
- சம்பந்தப் பெருமான் பாண்டியனுடைய வெப்பு நோயை எவ்வாறு குணப்படுத்திஞர்?
- மங்கையர்க்கரசி' என்ற தேவாரத்தை வரிக்கிரமமாக எழுதுக.

# 17. பூமாலே சாத்திய நாயஞர்

திருப்புகலூர் என்ற தலத்திலே முருகநாயனுர் என்ற சிவனடியார் ஒருவர் இருந்தார். அவர் திருமடம் அமைத் துத் தொண்டு செய்துவந்தார். அவருடைய திருமடத்திலே பல சிவனடியார்கள் அடிக்கடி சந்திப்பார்கள்.

முருகநாயஞர் எப்பொழுதும் ஐந்த எழுத்து மந் திரத்தை ஓதிக்கொண்டு இருப்பார். இவர் திருநந்தவனம் வைத்து இறைவனுக்குப் பூமாலே சாத்துந் திருப்பணியைச் செய்தார். பொழுது புலருமுன் எழுந்து, புனித நீரிலே முழுகி, திரு ஐந்தெழுத்தை ஓதிக்கொண்டு நந்தவனத்திற்குச் செல்வார். அங்கே, அப்பொழுதுதான் மலருகின்ற பல வகைப் பூக்களேச் சேர்ப்பார். பூங்காவிலே மந்தாரம், கொன்றை போன்ற கோட்டுப் பூக்கள் இருந்தன. நந்தியா வர்த்தம், அலரி, முல்லே முதலிய செடிப் பூக்கள் இருந்தன. கொடிகளிலே பூக்கும் சம்பங்கி, சாதி, மல்லிகை போன்ற கொடிகளிலே பூக்களும் இருந்தன. நீரிலே வளரும் தாமரை, நீலோற்பலம், செங்கழுநீர் முதலிய நீர்ப் பூக்களும் மலர்ந்து



பலவித மால்கள்

இருந்தன. திரு ஐந்தெழுத்தை ஓதியபடியே இந்த நான்கு வகையான மலர்களேயும் நாயனுர் வெவ்வேறு கூடைகளிலே பறித்துச் சேர்ப்பார்.

பூக்களேக் கொண்டுவந்து, தனியிடத்திலிருந்து அந்தந்த மலருக்கேற்ற விதத்திலே மாலே தொடுப்பார். கோக்கும் கோவை, சுருக்கிக்கட்டும் இண்டை, மலர்களே இழுத்துக் கட்டும் மாலே, தண்டிலே கட்டும் கண்ணி, பிணேத்துக் கட்டும் பிணேயல், தொடுத்துக் கட்டும் தொடையல் என்று மலர்களே ஆறுவகையாகப் பிரித்துத் திருமாலேகள் அமைப்பார். அவ் வாறு அமைத்த திருமாலேகளே ஆறுகாலப் பூசைகளுக்கும் சுமந்துகொண்டு சென்று திருக்கோயிலுள் எழுந்தருளியுள்ள சிவபெருமானுக்குச் சாத்தி அர்ச்சண புரிவார்.

திருஞானசம்பந்தர் முருகநாயனுரின் சிவதொண்டை அறிந்து அவரைத் தரிசிக்க வந்தார். அவரும் சம்பந்தப் பெருமாண வரவேற்றுத் தமது திருமடத்திலே தங்கவைத்து அடியார் குழாங்களுடன் அமுது செய்வித்து மகிழ்ந்தார். முருகநாயனர் இடையருது திருமலர்த் தொண்டு புரிந்து, திருஞானசம்பந்தரின் திருமணத்திற்குச் சென்று, அங்கு எழுந்த சிவசோதியிற் கலந்து, பெருவாழ்வு பெற்ருர்.

### பயிற்கி :

- 1. முருகநாயனர் செய்த திருத்தொண்டுகள் எவை?
- 2. **இவ**ர் நந்தவனத்திற்குச் செல்லுமு**ன் யாது செய்வ**ார் ?
- 3. பூமாலேயின் வகைகள் சில கூறுக.
- நால்வகைப் பூக்களும் எவை? வகைக்கு ஓர் உதாரணம் தருக.
- 5. இவர் எங்கே, எப்படிப் பெருவாழ்வு பெற்ருர்?

# 18. பண்ணுடு இசை

மலர்களாற் கடவுளுக்குப் பூசை செய்வதுபோல் இசையினுலும் இறைவனுக்குப் பூசை செய்யலாம். இசையில் வருகின்ற ஏழு சுரங்களும் இறைவனுடைய வடிவம் என்று சொல்லப்படுகிறது. மதுரையிலே வீற்றிருக்கின்ற சுவாமியை இசைச் சொக்கர் என்றும் போற்றுவார்கள்.

இசையாலே இறைவணப் போற்றியவர் திருநீலகண்ட யாழ்ப்பாணர் என்ற அடியார். யாழ் வாசிப்பதிலே மிகச் சிறந்தவர். அவருடன் அவருடைய மணேவியாருஞ் சேர்ந்து பாடுவார். ஒருநாள் மழையிற் சொக்கநாதர் சந்நிதானம் நணேந்திருந்தது. யாழ்ப்பாணர் மணவியாருடன் சந்நிதா னத்திற்கு வந்து யாழில் வாசித்துக்கொண்டு பாடினுர்.

சொக்கநாதர் "பாணர் அன்புடன் பாடுகின்ருர். நிலம் சரமாக இருக்கிறது. யாழ் நரம்புகள் இளகிப்போகும். எனவே, நிலத்திலே பலகை இடுக" என்று தொண்டர்க ளுக்குக் கட்டனே இட்டு அருளிஞர். தொண்டர்கள் சொக்க நாதப்பெருமானது திருவருட் கட்டனேக்குப் பணிந்து பலகை கொடுத்தனர். யாழ்ப்பாணரும் இறைவனது கட்டனேயைச் சிரமேற்கொண்டு பலகைமீது ஏறிநின்று பாடிஞர்.

இறைவனே மகிழும்படி இசைக்கும் யாழ்ப்பாணர் பல தலங்களேயுந் தரிசித்து இசைப்பணியைச் செய்துவந்தார். தோணியப்பர் கருணேயாலும் உமையம்மை ஞானப்பால் ஊட்டியதாலும் அருள்பெற்று உய்ந்த திருஞானசம்பந்தப் பெருமானது அற்புதங்களேக் கேள்வியுற்ருர்.

திருஞானசம்பந்தர் இறைவன் திருவருளாற் பொ**ன்கு** லான தாளம் பெற்றதையும், பல்வகைப் பண்ணும் சந்தமும் அமைத்துத் தேவாரம் பாடுவதையும் அறிந்த பாண**ர்** திருஞானசம்பந்தப் பெருமான் தங்கியிருக்குந் தலத்திற்கு



108100

பாணர் யாழ் வாசித்தல்

வந்தார். திருஞானசம்பந்தருடன் சேர்ந்து பல தலங்க ளுக்கும் உடன் சென்றுர். திருஞானசம்பந்தர் தேவாரத் திருப்பதிகங்களேப் பாடும்போது திருநிலகண்ட யாழ்ப்பாணர் யரழிலே உடன் வாசிப்பார். திருஞானசம்பந்தருடன் சென்று அவர் பாடல்களுக்கு யாழ் வாசிப்பதைப் பாணர் பெரும் பேறுகக் கருதி வாழ்ந்தார்.

பாணர் பரம்பரையினரே தேவாரப் பண்மரபுகளேப் பாது காத்து வந்தனர். நம்பியாண்டார் நம்பி தேவார ஏடுகளேக் கண்டுபிடித்தபோது அவற்றின் பண்முறைகளேப்பற்றி யாழ்ப் பாணர் பரம்பரையினர் ஒருவர் மூலமே தெரிந்துகொண்டார்.

தேவாரத் திருப்பதிகங்கள் மந்திரங்கள் போன்றவை யாகும். அவற்றைப் பிழையின்றிப் பாடுவதும் உரிய பண் தேரு பாடுவதும் மிகவும் முக்கியமானது என்பதை மனத் திற் கொள்ளவேண்டும்.

### இடைவெளி நிரப்புக :

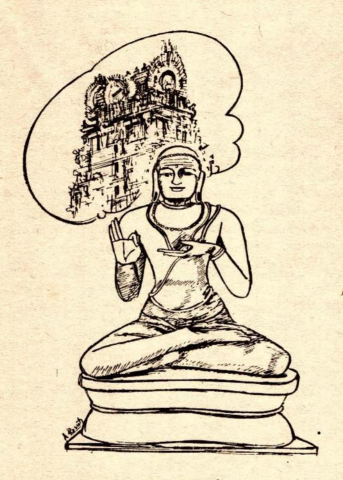
- 1. ...... இறைவனுக்குப் பூசை செய்வதுபோல ....... இறைவனுக்குப் பூசை செய்யலாம்.
- 2. இசையில் ...... கரங்கள் உண்டு.
- 3 , இறைவனுடைய வடிவம் இசையில் வருகின்ற ....... சுரங்களும் என்று சொல்லப்படும்
- 4. இருநீலகண்ட யாழ்ப்பாணர் என்ற அடியவர் ...... ............ மிகச் சிறந்தவர்.
- திருஞானசம்பந்தர் தேவாரத் திருப்பதிகங்களேப பாடும் போது திருநீலக்கை யாழ்ப்பாணர் ............... உடன் வாசிப்பார்.

# 19. பூசலார் கட்டிய கோயில்

திருநின்றவூர் என்னுந் தலத்திலே பூசலார் என்னுஞ் சிவபக்தர் வாழ்ந்துவந்தார். அவர் நெடுநாட்களாகச் சிவ பெருமானுக்கு ஒரு கோயில் கட்ட விரும்பிஞர். ஆஞல் அவரோ ஏழை. அவர் பொருளுக்கு எங்கே போவார்? எங் கெங்கோ திரிந்து அலேந்து முயன்றும் பொருள் கிடைக்க வில்லே.

அவர் மனம் தளரவில்லே. " நான் என்னுடைய இறைவ னுக்கு மனத்திலேயே ஒரு திருக்கோயிலேக் கட்டுவேன்" என்று தீர்மானம் செய்துகொண்டார். அதற்கு வேண்டிய கருங்கல், மரம், கண்ணும்பு முதலியவற்றை எல்லாம் மனத் திற் சேகரித்துக்கொண்டார். ஒரு நல்ல நாள் பார்த்துத் திருப்பணியை மனத்திலே தொடங்கிஞர். மனத்திற் கோயில் உருவாகிக்கொண்டு வந்தது. கர்ப்பக் கிருகம், அர்**த்த மண்** டபம், மகா மண்டபம், கல்யாண மண்டபம், யாக மண்டபம் என்று ஒவ்வொரு மண்டபமும் எழுந்தன. தொடர்ந்து தூபி, ராஜ கோபுரம், திருக்குளம், திருத்தேர் அணித்தும் மனத் திலே உருவா**கின**் என்னுடைய மனத்திலே கட்டிய கோயில் நிறைவு பெற்றுவிட்டது. நாளே கும்பாபிஷேகம். தாங்கள் எழுந்தருள வேண்டும்'' என்று பூசலார் இறை வணப் பிரார்த்தித்தார். கும்பாபிஷேகத்துக்கு வேண்டிய தர்ப்பை, சமித்து, நெய், சிருக்கு, சிரவம் முதலிய அணேத் தும் ஆயத்தம் செய்தார்.

பூசலார் இங்கு மனக்கோயில் கட்டிக்கொண்டிருந்த பொழுது காஞ்சிபுரத்திலே காடவர்கோன் என்ற அரசன் ஏராளமான பொருணச் செலவுசெய்து ஒரு கோயிலேக் கட்டிக் கொண்டிருந்தான். ஏராளமான சிற்பிகள், தச்சர்கள், கொத்தர்கள் அங்கே இராப்பகலாக வேலே செய்தார்கள். ஏராளமான பொருள் செலவாயிற்று. கோயில் பூர்த்தி யடைந்தது. கும்பாபிஷேகத்திற்கு நாளும் குறித்தான். அன் நிரவு சிவபிரான் மன்னனுடைய கனவிலே தோன்றினுர்.



பூசலார் நாயனர்



''அன்பனே, நீ வைத்த நாளே மாற்றிக்கொள். திருநின் றவூரிலே பூசலார் கட்டிய கோயிவில் நாளே கும்பாபிஷேகம். நான் அங்கு போகவேண்டும் '' என்று கூறி மறைந்தருளிஞர்.

அரசன் கண்விழித்து எழுந்து கனவை நிணந்து வியந் தான். உடனேயே தன் பரிவாரங்கள் சூழத் திருநின்றவூரிற் கட்டிய கோயிஸேத் தேடிப் புறப்பட்டான். திருநின்றவூருக்கு வந்தான். கோயிஸேத் தேடினுன். காணவில்ஸே. பூசலார் கட்டிய திருக்கோயில் எங்கே என்று எதிர்ப்பட்டவர்களே விசாரித்தான். ''பூசலார் இந்த ஊரில் உள்ளார். அவர் அதோ அந்த வீட்டில் இருக்கின்றுர். ஆனுல் அவர் கோயில் ஏதும் கட்டவில்ஸே'' என்றுர்கள்.

அரசன் பூசலாரைக் கண்டு தொழுதான். ''நீங்கள் கட்டிய கோயில் எங்கே இருக்கிறது? இன்று உங்கள் கோயிலில் கும்பாபிஷேகம் என்று கனவிலே எனக்கு இறை வன் அருளிச் செய்தான்'' என்று பணிந்தான்.

பூசலாருக்குப் புல்லரித்தது. இறைவனின் திருவருகோ நிணத்துப் பரவசமானுர். "அரசே, நான் மனத்திலேதான் கோயில் கட்டினேன். அதையும் எம்பெருமான் மதித்துத் திருவருள் செய்தார்" என்ருர்.

அரசன் அதிசயித்தான். தனது மாலே நிலத்திலே புரளப் பூசலாரை வீழ்ந்து வணங்கினுன். நாயனருடைய கோயிலின் பெருமையையும், சிவபிரானுடைய திருவருஃாயும் வியந்து போற்றினுன். பூசலார் நாயனுர் தமது மனத்திலே ஈசணே எழுந்தருளச் செய்து நாள்தோறும் வழிபட்டு வந்தார்.

### பயிற்கி:

- காடவர்கோன் என்பவன் பார்? இவன் அரசாண்ட இடம் எது? அங்கே இவன் கட்டிய கோயிலேப்பற்றி மூன்று வசனங்கள் தருக.
- 2. மனத்திலே திருக்கோயில் கட்டிய நாயஞர் யார்?
- 3. அரசன் நிலத்தில் வீழ்ந்து பூச**வார் நாயனரை வணங்கி**ல தற்குரிய காரணம் யா**து**?
- 4. கோயிற் கும்பாபிஷேகம் என்றுல் என்ன?

# 20. அழகிய சிற்றம்பலமுடையான் எழுதியது

திருவாதவூரருக்குத் திருப்பெருந்துறையிலே சிவபெரு மான் தாமே குருவாக வந்து அவரை ஆட்கொண்டு அருளிஞர். பின் தில்ஃக்கு வரும்படி வாதவூரருக்குக் கட்டளே இட்டார். சுவாமி சொற்படி வாதவூரரும் தில்ஃலக்குப் புறப்பட்டார்.

இறைவன் தம்மைப் பாடினர்க்கு இரங்கி அருளுவான் அல்லவா? திருப்பெருந்துறையிலேயே

### " நமச்சிவாய வாழ்க......"

என்று தொடங்குஞ் சிவபுராணத்தைப் பாடிஞர். பின்பு தில் கேக்குப் போகும் வழிவழியே தரிசித்த கோயில்கள் தோறும் திருவருட் பாடல்கள் பாடிஞர். தில்லேக்கு வந்தபின்னும் பல பாடல்கள் பாடிஞர்.

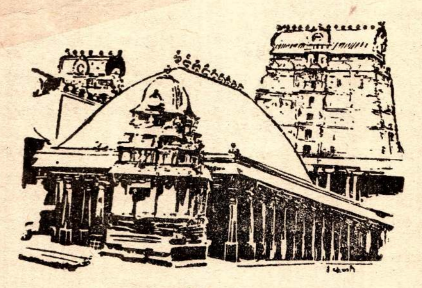
அவர் பாடிய பாடல்களின் தொகுப்பே திருவாசகம் எனப்படும். திருவாசகப் பாக்கள் மணிமணியான அழகிய சொற்களால் ஆனவை. இனிமை சொட்டும் இசை வாய்ந் தவை. கேட்போர் உள்ளத்தை உருக்கும் பொருள் உடை யவை. பக்தி பெருக்கும் தன்மையன. அதனுலே திருவாசகம் பாடிய வாதவூரருக்கு மாணிக்கவாசகர் என்ற பெயரும் வழங்கலாயிற்று.

மாணிக்கவாசகர் தாம் விரும்பியவாறு சொல்லச் சொல்ல வேதியர் ஏடும் எழுத்தாணியும் கொண்டு பாடல்களே எழுதிஞர், திருவாசகம் எழுதி முடிந்தது. அப்பொழுது உமைபாகர் ஆகிய இறைவன் மீது ஒரு கோவையும் பாட வேண்டும் என்று வேதியர் கேட்டார்.

அடிகளாரும் மனமிக மகிழ்ந்து நாணுறு பாடல்களேக் கொண்ட திருக்கோவையாரைப் பாடி முடித்தார். வேதியர் "வாதவூரன் கூற அழகிய சிற்றம்பலமுடையான் எழுதியது" என்று முடிவில் எழுதி, மைக்காப்புச் செய்து, மின்னல் போல மறைந்தருளினர்.

அப்பொழுதுதான் வந்தவர் மன்றுள் ஆடும் பெருமான் என்று மாணிக்கவாசகர் உணர்ந்தார். மறைவு பொறுக்க முடியாது ஓடிஞர், தேடிஞர், கண்ணீர் சொரிந்தபடி மண் மேல் விழுந்தார்; கடைசியாகப் பத்திக் கடலில் மூழ்கிஞர்,

அடுத்தநாள் வைகறைப் பொழுது பூசைக்காக நடராசப் பெருமானுடைய சந்நிதிக்கு வந்த பிராமணர் ஒருவர் இறைவன் தன் கையால் எழுதிய நூல் வாசற்படியில் இருக் கக் கண்டார். நேற்று அர்த்தசாமப் பூசைக்குப்பின் திருக் கதவம் திருக்காப்பிட்ட பொழுது இந்நூல் இங்கிருக்க வில்லேயே; இது எவ்வாறு இங்கு வந்தது என்று அதிசயித் தார். இப்புதுமையை ஊரவர்க்குச் சொல்லவேண்டும் என்று ஒடிச் சென்றுர்.



சிதம்பரம்

செய்திகேட்ட ஊரவர் விரைந்து வந்து அதிசயத்தைக் கண்டார்கள். தில்லேவாழ் அந்தணரில் ஒருவர் நூலிற்கு மலர் சொரிந்து வணங்கி, அதைக்கையில் எடுத்து வரிவரி யாக வாசிக்கத் தொடங்கிஞர். கேட்டவர்கள் எல்லோரும் மயிர்சிலிர்த்துக் கண்ணீர் வடித்துப் பரவசமாயினர்.

இந்நூலின் பொருளே மாணிக்கவாசகரிடத்திலேயே கேட்டு அறிவோம் என்று தில்லேவாழ் அந்தணர்களும் அவர் இருக்கும் இடம் நாடிச் சென்றனர். அவர்களது விருப்பத்தைக் கேட்ட அடிகளார் மனமகிழ்ந்து "வாருங்கள், நூலின் பொருளேப் பொன்னம்பலத்தில் வைத்துச் சொல்லு கின்றேன்" என்று அங்கு சென்ருர். வந்தவர்களும் திரண்டு பின் தொடர்ந்தனர்.

அங்கே "நான் பாடிய தமிழ் மாலேக்குப் பொருள் இவர்" என்று நடராசப் பெருமானேச் சுட்டிக் காட்டிஞர்; பெருமானே நோக்கி விரைந்து உள்ளே சென்ருர்; நின்றவர் கள் யாவகுங் காண மறைந்தகுளிஞர்.

### unipa:

- 1. இருவாசகம் பாடியவர் யார்?
- 2. திருவாதவூரருக்கு வழங்கும் வேறு பெயர் யாது?
- இருவாசகம், திருக்கோவையார் என்பவற்றைச் சொல்ல அவற்றை எழுதியவர் யார்?
- இருப்பெருந்துறையிற் சிவபெருமான் குருவாக வந்து யாரை ஆட்கொண்டு அருளிஞர்?
- 5. '' நான் பாடிய தமிழ் மாகேக்குப் பொருள் இவர் '' என்னும் சொல் யாரைக் குறிக்கிறது?

# 21. சிவபுராணம்

**இருச்சிற்றம்பலம்** 

நமச்சிவாய வாழ்க! நாதன்தாள் வாழ்க இமைப்பொழுதும் என்நெஞ்சில் நீங்காதான் தாள்வாழ்க கோகழி யாண்ட குருமணிதன் தாள்வாழ்க ஆகம மாகிநின் றண்ணிப்பான் தாள்வாழ்க ஏகன் அனேகன் இறைவன் அடிவாழ்க

வேகங் கெடுத்தாண்ட வேந்தன் அடிவெல்க பிறப்பறுக்கும் பிஞ்ஞகன்றன் பெய்கழல்கள் வெல்க புறத்தார்க்குச் சேயோன்றன் பூங்கழல்கள் வெல்க கரங்குவிவார் உள்மகிழுங் கோன்கழல்கள் வெல்க சிரங்குவிவார் ஓங்குவிக்கும் சீரோன் கழல்வெல்க

சுசன் அடிபோற்றி எந்தை அடிபோற்றி தேசன் அடிபோற்றி சிவன்சே வடிபோற்றி நேயத்தே நின்ற நிமலன் அடிபோற்றி மாயப் பிறப்பறுக்கும் மன்னன் அடிபோற்றி சீரார் பெருந்துறைநம் தேவன் அடிபோற்றி

ஆராத இன்பம் அருளு மஃபோற்றி சிவன்அவன்என் சிந்தையுள் நின்ற அதனுல் அவன்அரு ளாலே அவன்தாள் வணங்கிச் சிந்தை மகிழச் சிவபுரா ணந்தன்ண முந்தை விணமுழுதும் ஓய வுரைப்பன்யான்

கண்ணுதலான் தன்கருணேக் கண்காட்ட வந்தெய்தி எண்ணுதற் கெட்டா எழிலார் கழல்இறைஞ்சி விண்ணிறைந்து மண்ணிறைந்து மிக்காய் விளங்கொளியாய் எண்இறந்து எல்லே இலாதானே நின்பெருஞ்சீர் பொல்லா விணேயேன் புகழுமாறு ஒன்றறியேன் புல்லாகிப் பூடாய்ப் புழுவாய் மரமாகிப் பல்விருக மாகிப் பறவையாய்ப் பாம்பாகிக் கல்லாய் மனிதராய்ப் பேயாய்க் கணங்களாய் வல்லசுரர் ஆகி முனிவராய்த் தேவராய்ச் செல்லாஅ நின்றஇத் தாவர சங்கமத்துள்

எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்தினேத்தேன் எம்பெருமான் மெய்யேயுன் பொன்னடிகள் கண்டுஇன்ற வீடுற்றேன் உய்யஎன் உள்ளத்துள் ஓங்கார மாய்நின்ற மெய்யா விமலா விடைப்பாகா வேதங்கள் ஐயா எனஓங்கி ஆழ்ந்தகன்ற நுண்ணியனே

வெய்யாய் தணியாய் இயமான கும்விமலா பொய்யா யினவெல்லாம் போயகல வந்தருளி மெய்ஞ்ஞான மாகி மிளிர்கின்ற மெய்ச்சுடரே எஞ்ஞானம் இல்லாதேன் இன்பப் பெருமானே அஞ்ஞானம் தன்னே அகல்விக்கும் நல்லறிவே

ஆக்கம் அளவுஇறுதி யில்லாய் அணேத்துலகும் ஆக்குவாய் காப்பாய் அழிப்பாய் அருள்தருவாய் போக்குவாய் என்ணப் புகுவிப்பாய் நின்தொழும்பின் நாற்றத்தின் நேரியாய் சேயாய் நணியானே மாற்றம் மனங்கழிய நின்ற மறையோனே

க**றந்தபால் க**ன்னலொடு நெய்கலந்தாற் போலச் சி**றந்தடியார்** சிந்தணேயுள் தேனூறி நின்று பி**றந்த பிறப்பறுக்கும் எ**ங்கள் பெருமான் நி**றங்களோர் ஐந்துடை**யாய் விண்ணேர்கள் ஏத்த மறைந்திருந்தாய் எம்பெருமான் வல்விணேயேன் தன்ணே

மறைந்திட மூடிய மாய இருணே அறம்பாவம் என்னும் அருங்கயிற்ருற் கட்டிப் புறந்தோல்போர்த்து எங்கும் புழுஅழுக்கு மூடி மலஞ்சோரும் ஒன்பது வாயிற் குடிலே மலங்கப் புலணேந்தும். வஞ்சணேயைச் செய்ய விலங்கு மணத்தால் விமலா உணக்குக் கலந்தஅன் பாகிக் கசிந்துள் ளுருகும் நலந்தா னிலாத சிறியேற்கு நல்கி நிலந்தன்மேல் வந்தருளி நீள்கழல்கள் காட்டி நாயிற் கடையாய்க் கிடந்த அடியேற்குத்

தாயிற் சிறந்த தயாவான தத்துவனே மாசற்ற சோதி மலர்ந்த மலர்ச்சுடரே தேசனே தேஞர் அமுதே சிவபுரனே பாசமாம் பற்றறுத்துப் பாரிக்கும் ஆரியனே நேச அருள்புரிந்து நெஞ்சில்வஞ் சங்கெடப்

பேராது நின்ற பெருங்கருணேப் பேராறே ஆரா அமுதே அளவிலாப் பெம்மானே ஓராதார் உள்ளத்து ஒளிக்கும் ஒளியானே நீராய் உருக்கியென் ஆருயிராய் நின்ருணே இன்பமும் துன்பமும் இல்லானே உள்ளானே

அன்பருக்கு அன்பனே யாவையுமாய் அல்ஃவயுமாஞ் சோதியனே துன்னிருளே தோன்ருப் பெருமையனே ஆதியனே அந்தம் நடுவாகி அல்லானே ஈர்த்தென்னே ஆட்கொண்ட எந்தை பெருமானே கூர்த்தமெய்ஞ் ஞானத்தாற் கொண்டுணர்வார் தங்கருத்தின்

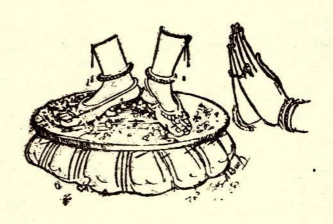
நோக்கரிய நோக்கே நுணுக்கரிய நுண்ணுணர்வே போக்கும் வரவும் புணர்வுமிலாப் புண்ணியனே காக்குமெங் காவலனே காண்பரிய பேரொளியே ஆற்றின்ப வெள்ளமே அத்தாமிக் காய்நின்ற தோற்றச் சுடரொளியாய்ச் சொல்லாத நுண்ணுணர்வாய்

மாற்றமாம் வையகத்தின் வெவ்வேறே வந்தறிவாந் தேற்றனே தேற்றத் தெளிவேயென் சிந்த2ணயுள் ஊற்ருன உண்ணு ரமுதே உடையானே வேற்று விகார விடக்குடம்பின் உட்கிடப்ப ஆற்றேன்எம் மையா அரனேஓ என்றென்று போற்றிப் புகழ்ந்திருந்து பொய்கெட்டு மெய்யானுர் வீட்டிங்கு வந்து விணப்பிறவி சாராமே கள்ளப் புலக்குரம்பைக் கட்டழிக்க வல்லானே தன்னிருளில் நட்டம் பயின்றுடும் நாதனே தில்கேயுட் கூத்தனே தென்பாண்டி நாட்டானே

அல்லற் பிறவி அறுப்பானே ஓவென்று சொல்லற் கரியாணேச் சொல்லித் திருவடிக்கீழ்ச் சொல்லிய பாட்டின் பொருளுணர்ந்து சொல்லுவார் செல்வர் சிவபுரத்தி னுள்ளார் சிவனடிக்கீழ்ப் பல்லோரு மேத்தப் பணிந்து.

திருச்சிற்றப்புகம்

**— இருவாசகம் —** 



திருவடி சேவித்து வணங்குதல்

# 22. தொண்டர் சீர் பரவுவார்

முகபடாம் அணிந்து அலங்கரிக்கப்பட்ட யானே. அதன் மீது சிவவேடப் பொலிவுடன் பெரியார் ஒருவர் வீற்றிருக் கின்ருர். அவர் கையிற் பட்டுத்துணியாற் சுற்றப்பட்ட ஏட்டுச் சுவடி இருக்கிறது. பின்னே இருந்து அரசனே கவரி வீசுகின்ருன். யானேயின் முன்னே இசைக் கருவிகள் முழங்கு கின்றன. கொடி, குடை, ஆலவட்டம் முதலிய விருதுகள் விளங்குகின்றன. பின்னே அந்தணப் பெருமக்கள் வேதம் ஓதுகின்றனர். தோரணம் நிரைத்து, குலேக்கதலி கட்டப் பட்ட வீதிகள் வழியே யாணே கம்பீரமாக வலம் வருகிறது.

அரசனே கவரி வீச அமர்ந்திருக்கும் இப்பெரியார் யார்? அவர்தான் அவனுடைய முதன்மந்திரி, சேக்கிழார். அவர் கையில் வைத்திருப்பதுதான் அவர் பாடிய பெரிய புராணம்.

சிவனடியார் சரித்திரத்திற் சிலவற்றைச் சோழ அரச னுக்குச் சேக்கிழார் சுவை சொட்டச் சொன்ஞர். அவற்றிலே சோழனுடைய மனம் ஈடுபட்டது. மெய்யடியார் சரித்திரத் தைக் காப்பியமாக எழுதித் தரவேண்டும் என்று மந்திரி யாரைக் கேட்டுக்கொண்டான், எழுதுவதற்கு வேண்டிய வசதிகளும் செய்து கொடுத்தான்.

அரசன் கட்டணேயை எண்ணியவாறு சேக்கிழார் தில் கூக்குச் சென்றுர். அங்கே எடுத்த கருமம் இனிது முடிய வேண்டும் என்று நடராஜப்பெருமாண வேண்டினர். அப் பொழுது பெருமானே அசரீரியாக

" உலகெலாம் உணர்ந்து ஓதற்கு அரியவன் " என்று காப்பியத்திற்கு அடி எடுத்துக் கொடுத்தருளினூர். அங்குள்ள ஆயிரங்கால் மண்டபத்திலிருந்தே சேக்கிழார் காப்பியத்தை எழுதிஞர்.



மன்னன் கவரி வீசுதல்

அரசன் ஆவலும் மகிழ்ச்சியும் பொங்கத் தானே நேரிற் காப்பியத்தைக் கேட்க வந்தான். ஒரு சித்திரை மாதத்துத் திருவாதிரை நாளிலே நடராசப் பெருமான் திரு முன்னிலே யிற் சேக்கிழார் பாடல்களேப் படித்துப் பொருள் கூறத் தொடங்கிஞர். சோழனும், பல அடியார்களும் புலவர்களும் அமைதியாகக் கேட்டு இன்புற்ற வண்ணம் இருந்தார்கள். காப்பிய வாசிப்பு முடிய ஓராண்டு ஆயிற்று. அரசன் மகிழ்ச்சிக்கு அளவேயில்லே. பெருவிழா எடுத்துச் சேக்கிழா ரைப் பெருமைப்படுத்தினை.

> தல்ஃவா ழந்தணரே முதலாகச் சிர்படைத்த தொல்ஃபதாம் திருத்தொண்டத் தொகையடியார் பதம்போற்றி ஒல்ஃயவர் புராணத்தை உலகறிய விரித்துரைத்த செல்வமலி குன்றத்தூர்ச் சேக்கிழார் அடிபோற்றி

#### பயிற்கி:

- உலகெலாம் உணர்ந்து ஒதற் கரியவன் '', எந்த நூலில் உண்டு? இதன் சிறப்பு யாது?
- 2. சேக்கிழார் யார்? இவர் அருளிய நூலின் பெயர் யாது?
- 3 . சேக்கிழார் எவ்**வாறு** சிறப்பிக்கப்பெற்ருர்?
- திருத்தொண்டத்தொகை என்பது யாது? இதனே அருளிச் செய்தவர் யார்?
- 5 சிவனடியார் பெருமை பற்றி ஐந்து வசனங்கள் தருக.

# 23. திருமுறை ஓதல்

#### தேவாரம்

#### **திருச்சிற்றம்பலம்**

- பிடியத னுருவுமை கொளமிகு கரியது வடிகொடு தனதடி வழிபடு மவரிடர் கடிகண பதிவர வருளினன் மிகுகொடை வடிவினர் பயில்வலி வலமுறை யிறையே
- உ நங்க டம்பனேப் பெற்றவள் பங்கினன் தென்க டம்பைத் திருக்கரக் கோயிலான் தன்க டன்னடி யேனேயுக் தாங்குதல் என்க டன்பணி செய்து கிடப்பதே
- 3. வடிவுடை மழுவேந்தி மதகரி யுரிபோர்த்துப் பொடியணி திருமேனிப் புரிகுழ லுமையோடும் கொடியணி நெடுமாடக் கூடலே யாற்றூரில் அடிகளிவ் வழிபோந்த வதிசய மறியேனே.

### Boursain

4. முத்திநேறி யறியாத மூர்க்கரொடு முயல்வேனப் பத்திநேறி யறிவித்துப் பழவினேகள் பாறும் வண்ணஞ் சித்தமல மறுவித்துச் சிவமாக்கி யெனேயாண்ட அத்தனேனக் கருளியவா ருர்பெறுவா ரச்சோவே

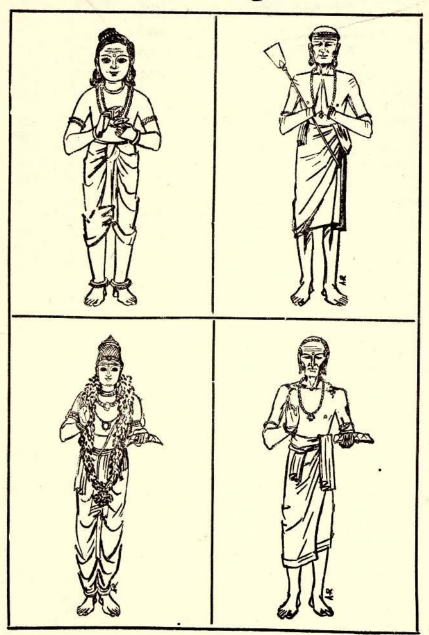
#### புராணம்

5. உலகெ லாமுணர்க் தோதற் கரியவ னிலவு லாவிய கீர்மலி வேணிய னலகில் சோதிய னம்பலத் தாடுவான் மலர்சி லம்படி வாழ்த்தி வணங்குவாம்

#### திருச்சிற்றம்பலம்

நாங்கள் திருமுறை ஓதும்பொழுது முதலிலே தேவாரம் பாடி, பிறகு திருவாசகம் பாடி இறுதியாகப் பெரியபுராணம் பாடவேண்டும். இந்த முறையில் இங்கே தோத்திரங்கள் தரப்பட்டுள்ளன. இவை இசையோடு பாடவேண்டியவை. இவற்றின் பண்களே ஆசிரியரிடம் கேட்டுத் தெரிக.

# 24. சமய குரவர்



#### பயிற்கி:

- இங்கே எமது சமய குரவர்களின் படங்களேப் பார்க்கின் நீர்கள். அவர்களுடைய பெயர்களே வரிசைக் கிரமமாக எழுதவும்.
- இவர்கள் ஒவ்வொருவரும் பாடிய முதற்பாடலின் முத வடியைத் தருக.
- **ு. இவர்களிலே தேவாரம் பாடியோர் பார்?**
- 4. இவர்களிலே திருவாசகம் பாடியவர் பார்?
- இவர்கள் ஒவ்வொருவரையும் இமையன் எவ்வாறு ஆட்கொண்டார்?
- இவர்கள் அருளிச்செய்த திருமுறைகள் எவ்வாறு வகுக்கப் பட்டுள்ளன? ஓர் அட்டவணேயைத் தயாரித்துக் காட்டுச.

## 25. குருபூசை

சைவமக்கள் சிவனடியார்களேச் சிவனெனவே வழிபடு வார்கள். இவர்கள் செயற்கரிய செய்த பெரியார்கள். தங்கள் வாழ்க்கையினுல் மக்களுக்கு வாழும் வழி காட்டினுர்கள். இவர் களுள் அறுபத்துமூன்று மெய்யடியார்களின் சரித்திரத்தைப் பெரிய புராணம் கூறுகிறது. இவர்களே நாயன்மார் என்று அழைப்போம். பெரிய புராணத்தை இயற்றிய சேக்கிழார் சுவாமிகளும் ஒரு பெருஞ்சிவபத்தர். இவர்கள் மட்டுமன்றி, திருவாசகம் பாடிய மாணிக்கவாசக சுவாமிகளேயும் சைவ மக்கள் போற்றிப் பாராட்டுகின்றனர்.

இந்தச் சிவனடியார்களினுடைய உருவங்கள் சிவன் கோயில்களிலே மக்கள் வழிபாட்டிற்காகப் பெரும்பாலும் வைக்கப்படும். ஈழநாட்டிலே ஒரேயொரு சிவன் கோயிலிலே தான் அறுபத்துமூன்று நாயன்மார்களுக்குஞ் சிலேகள் உண்டு. அது சிலாபத்தில் இருக்கும் முன்னேஸ்வரக் கோயி லாகும். ஆயினும் எல்லாச் சிவன் கோயில்களிலும் அப்பர், சுந்தரர், சம்பந்தர், மணிவாசகர் ஆகிய நால்வருடைய சிலேகளும் இருக்கும். இந்த நால்வரையும் சமய குரவர்கள் என்பது வழக்கம்.

முன்னேஸ்வரத்திலே திருவிழா நடைபெறும்பொழுது பக்தோற்சவம் என்றெரு விழாவும் நடைபெறும். விழாவிலே சுவாமி மாலேயிலே பவனிவரும்பொழுது அறுபத்துமூன்று நாயன்மாரும் சுவாமியை எதிர்நோக்கிய வண்ணம் பவனி வருவர். நாயன்மாரின் உருவங்களேக் கொண்ட அழகிய தேர் சுவாமியைப் பார்த்தபடியே பவனிவருவது பார்த்து மகிழ வேண்டிய ஒரு காட்சி.

நாயன்மா**ர்கள் இறைவன் திருவடிகளே அடைந்த** நாட்கள் அவ**ர்களுடைய குருபூசைத்** தினங்கள் எனப்படும். நாயனு**ர் ஒருவருடைய குருபூசைத்** தினத்தன்ற கோயிலிலே அவருடைய உருவச் சிலேக்கு அபிடேகமும் ஆராதணேயும் நடைபெறும். பெரியபுராண படன**ம்,** திருமு**றை ஓதல்** முதலியனவும் இடம்பெறும். விழாவும் எடுக்கப்படு**ம்.** 

எல்லா நாயன்மார்களுக்கும் குருபூசை செய்யாவிட் டாலும் நான்கு சமய குரவர்களுக்குஞ் சேக்கிழார் சுவாமி களுக்குமாவது குருபூசை செய்தல் அவசியம்.

குருபூசை கோயிலில் மட்டுமன்றி மடங்களிலும் பள்ளிக் கூடங்களிலும் வீடுகளிலுஞ் செய்தல் நன்று. இவ்விடங்களிலே குருபூசை செய்யும்பொழுது மாகேசுர பூசையும் நடக்கும்.

குருபூசைக்கு எழுந்தருளும் மாகேசுரர்கணே எதிர் கொண்டு வரவேற்று, பாதங்களே வாசலில் கழுவித் துடைத்து உள்ளே அழைத்துச்சென்று, பந்தியாக இருத்தி ஒதுவார்கள் திருமுறை ஓத, அன்னம் முதலியன பரிமாறுவர். மாகேசுரர் களே முத்தி அடைந்த நாயஞராகப் பாவித்து, மலர்களால் அர்ச்சணே செய்து, தூபதீபங்காட்டி வணங்குவது வழக்கம்.

சைவ சமயத்தைத் தமிழ் நாட்டிலே பரவச்செய்தவ<mark>ர்கள்</mark> இந்த மெய்யடியார்கள். அவர்களுக்குக் குருபூசை செய்து வணங்குதல் சைவ மக்களாகிய எங்கள் கடகுகு**ம்**.

பாடிய சம்பந்தர் வைகாசி மூலம் பயிலுமப்பர் நீடிய சித்திரை மாதச் சதயம், நிறைவன்ரெண்டர் ஆடியிற் சோதி திருவாத வூரர்நல் லானிமகம் தேடிய சேக்கிழார் வைகாசிப் பூசஞ் சிறந்தனரே

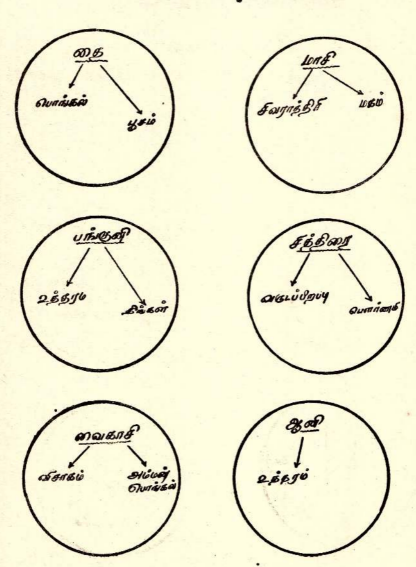
சித்திரைச் சதயம் அப்பர்; சிறந்தவை காசி மூலம் அத்தரைப் பணிசம் பந்தர்; ஆனிமா மகத்தில் அந்த முத்தமிழ் வாத வூரர்; முதியநல் ஆடி தன்னில் சுத்தமாஞ் சோதி நாளில் சுந்தரர் கயிலே சேர்ந்தார்

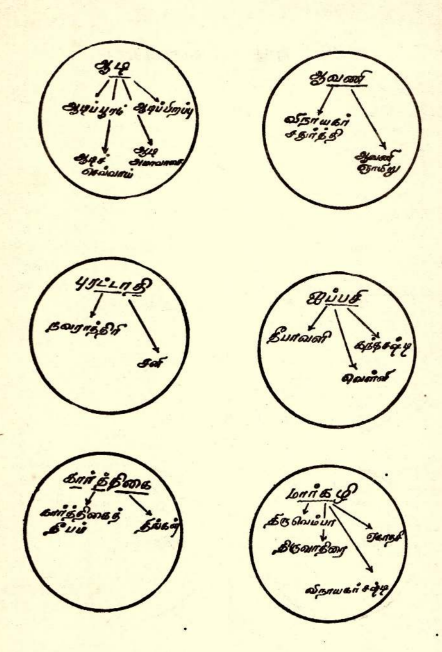
> வைய நீடுக; மாமழை மன்னுக; மெய்வி ரும்பிய அன்பர் விளங்குக; சைவ நன்னெறி தாந்தழைத் தோங்குக தெய்வ வெண்டிரு நீறு சிறக்கவே

#### பயிற்கி:

- பக்தோற்சவம் நடைபெறும் கோயில் எது? அதன் விசேடம் யாது? அது எப்படி நடைபெறுகின்றது?
- 2. குருபூசைத் தினங்கள் என்றுல் என்ன?
- குருபூசைக்கு எழுந்தருளும் மாகேசுரர்களே எவ்வாறு
   உபசரித்து வணங்குதல் வேண்டும்?
- 4. சமய குரவர்கள் யார்? அவர்களுடைய குருபூசைத் தினங்கள் எவை?

# 26. விசேட தினங்கள்





## 27. நாளும் கோளும்

கன்னித் திங்கள், அதாவது புரட்டாதி மாதம், பிறந்தது என்ளுல் சைவ மக்களினுடைய வீடுகளிற் குதூகலமுஞ் சமயக் கொண்டாட்டங்களுந்தான். அமாவாசை வரும் வரை இறந்தவர்களுக்கு மகாளயம் கொடுப்பார்கள். அமா வாசைக்கு அடுத்த நாள் நவராத்திரிப் பூசைகள் தொடங்கும். இனி அம்மாதத்துச் சனிக்கிழமைகள் தோறும் சனீஸ்வரனேக் குறித்து விரதம் இருப்பார்கள்.

ஒரு புரட்டாதிச் சனிக்கிழமையன்று வழக்கம்போல் ஆனந்தன் வீட்டில் எல்லோரும் விரதம் அனுட்டித்தனர். அன்று காலே ஆனந்தனும் கமலாவும் பெற்ளுருடன் தங்கள் ஊரிலுள்ள சிவன் கோயிலுக்குச் சென்றனர். அங்கே நவக்கிரகங்களுக்கு அவர்கள் பூசை செய்வித்தனர். அவர்கள் சனீஸ்வரனுக்கும் விசேடமான அர்ச்ச2ன விருப்பப்படி ஒவ்வொருவரும் நடந்தது. சனீஸ்வரன் சந்நிதானத்தில் ஒரு சிட்டியில் எள்ளு முடிச்சு இட்டு எண்ணெய் ஊற்றி எரித்தனர். வீட்டுக்குத் திரும்புமுன் ஆனந்தனும் கமலாவும் காகங்களுக்குக் கோயில் வீதியிலே எள்ளுச் கொடுத்து இன்புற்றனர். அன்று நண்பகல் சாப்பிடுவதற்கு முன்பு அவர்கள் வீட்டிலுங் காகங்களுக்குக் கறிகளோடு கூடிய ஒரு பிடி அன்னம் வைத்தனர்.

அன்று கோயிலில் நடந்த பூசைகளே ஆனந்தனும் கமலாவும் அக்கறையோடு கவனித்தார்கள். சிலபல சந்தே கங்கள் அவர்களுடைய மனத்தில் எழுந்தன. தங்களுக்குள் அவற்றைப் பற்றிப் பேசிக்கொண்டார்கள். தகப்பனுரைக் கேட்டுச் சந்தேகந் தீர்க்க வாய்ப்புப் பார்த்திருந்தார்கள். சாப்பாட்டின் பின் அவர் ஆறி இருக்கும்போது அவரோடு பேச ஆரம்பித்தார்கள்.

ஆனைந்தன்: அப்பா, இன்று நவக்கிரகங்களேப் பார்த்தோம்; சனீஸ்வரணேயும் இராகு கேதுக்களேயுந்தான் இனங்காண முடிந்தது. கமலா:

இராகுவும் கேதுவும் பாம்பின் வாலுந் தலேயுந் தானே அவர்களேச் சுலபமாய் அறிந்துகொள் எலாம்.

தகப்ப**ூர்**: நன்ருய்ச் சொன்னீர்கள். கிரகங்களே நிறுவி யிருக்கும் முறையிணேச் சொல்அகிறேன், கேளுங்கள். நடுவில் இருப்பது சூரியன். அவருக்கு நேர்முன்னே சுக்கிரன் இருக்கிருர். சுக்கிரனிலிருந்து வலமாக வந்தால் சந்திரன், செவ்வாய், இராகு, சனி, கேது, வியாழன், புதன் ஆகியோரைக் காணலாம்.

> இந்த ஒழுங்கு முறை பஞ்சாங்கத்திற் படமாக இருக்கிறது. அதையு**ம்** நீங்கள் பாருங்கள்

ஆனைந்தன்: சரி அப்பா, கிரகங்களுக்கு நீங்கள் சொல்லிய ஒழுங்கிலே தீபங் காட்டப்படவில்ஃயை! அதேன் அப்படி?



**நவக்கிரகம்** 

**தகப்பஞர்:** நீ சொல்லுவது சரி. நீ ந<mark>ன்ருகக் கவனித்திருக்</mark> கிருய். ஞாயிறு, திங்கள், செவ்வாய், பு**தன்,** வியாழன், வெள்ளி, சனி, இராகு, கேது **என்ற** கிரமத்திலேதான் தீபங் காட்டப்பட்டது.

கமலா: அப்பா, இந்த ஒழுங்கிலேதானே வாரத்தின் நாள்கள் அமைந்திருக்கின்றன.

தகப்பளுர் : மிகவுஞ் சரி.

ஆ**னத்தன்** : கடவுளே நம்பினற் கவஃக்கு இடமில்ஃ எ<mark>ன்று</mark> படிக்கின்ரேமே. அப்படியானுல் நவக்கிரகங் கட்கு நாம் ஏன் பிரீதி செய்யவேண்டும்?

தகப்பஞர்: இது ஒரு நல்ல கேள்வி. நீயும் கமலாவும் நான் சொல்வதைக் கவனித்துக் கேளுங்கள். நவக்கிரகங்கள் எங்களுடைய வாழ்க்கையைப் பாதிக்கின்றன. இது எங்களுடைய முன்னேர் கள் அனுபவத்திற் கண்ட உண்மை. இதனு லேதான் சோதிடம் என்னெரு பெருங் கலேயை வகுத்திருக்கிருர்கள். நாங்கள் என்ன ஒரு கருமம் செய்யத் தொடங்கும்போதும் நாளும் கோளும் பார்த்தே தொடங்குகிறேம்.

ஆணல் இறைவனுடைய அடியார்களுக்கு நாளும் கோளும் என்றும் நன்மையே செய்யும். இவ்வாறு சம்பந்தப் பெருமானே சொல்லி யிருக்கிருர். இதிற் சைவர்கள் பூரண நம் பிக்கை கொண்டுள்ளார்கள். இந்த நம்பிக்கை உண்மையானது என்று சம்பந்தப் பெருமானின் வாழ்க்கையில் ஒரு சம்பவம் காட்டுகிறது.

ஆனந்தனும்

கமணவும்: அது என்ன சம்பவம், அப்பா? சொல்லுங்கள்.

**தகப்பளுர்** : சம்பந்தப் பெருமான் ஒருபொழுது திருமறைக் காட்டிலே சுவாமி தரிசனஞ் செய்**துகொண்**  டிருந்தார். அப்பொழுது பாண்டிமாதேவி மங்கையர்க்கரசியார் ஒரு செய்தி அவருக்கு அனுப்பியிருந்தார் "பாண்டி நாட்டிலே சைவம் தளர்கிறது. அரசனும் நீற மறந்தான். நீங்கள் வந்து பாண்டி நாட்டில் திருநீற்றின் ஒளி விளங்க வைத்து அரசணேயும் உய்ய வைக்கவேண்டும்" என்பதே அந்தச் செய்தி.

பெருமான் உடனே பாண்டி நாட்டிற்குப் புறப்பட எண்ணிஞர். ஆஞல் கூட இருந்த நாவுக்கரசர் தடுத்தார். ''நாளுங் கோளும் சரியில்லே. நீர் இளங் குழந்தை ஆயிற்றே, போகவேண்டாம் '' என்ருர். அதற்குப் பெருமா ஞர் மெய்யடியார்களுக்கு நாளும் கோளும் என்றும் நல்லனவே செய்யும் என்று பதிகம் பாடிஞர். பதிகத்திலுள்ள முதற் பாசுரம் இது.

வேயுறு தோளி பங்கன் விடமுண்ட கண்டன் மிகநல்ல வீணே தடவி

மாசறு திங்கள் கங்கை முடிமே வணிந்தே னூளமே புகுந்த வதனைல்

ஞாயிறு திங்கள் செவ்வாய் புத**ன்**வியாழம் வெள்ளி சனிபாம் பிரண்டு முடனே

ஆசறு நல்ல நல்ல வகைவநல்ல நல்ல அடியா ரவர்க்கு மிகவே.

பாசுரங்களேக் கேட்ட நாயஞர் பெருமாஞர் போவதற்கு உடன்பட்டுத் தானும் கூட வருவதாகச் சொன்ஞர். பெருமான் நாயஞ ரைத் தேற்றி, ஒருவாறு நிறுத்தி வைத்துத் தானே சென்ருர். பாண்டி நாட்டிலே திரு நீற்றின் ஒளி விளங்க வைத்தார். பாண்டியனே யும் உய்ய வைத்தார். இவ்வாறு எடுத்த கருமத்திலே பூரண வெற்றி கண்டு திரும்பிஞர். ஆனந்தன்: இனிமையான சம்பவம். இதை விபரமாகப் படிக்கவேண்டும், இறைவன் திருவருள் இருந் தால் என்னதான் ஆகாது!

தகப்பஞர்: உண்மை, ஆனந்தா, உண்மை. ஆனுல் முகூர்த்தம் பார்த்து நாள்வேலே செய்தல் எங் களுக்குப் பழக்கத்தில் வந்துவிட்டது. அது சைவ சம்பிரதாயம். அதனுல் அந்தப் பழக் கத்தைப் புறக்கணிக்காமல் நடப்போம்.

கமலா: சரி அப்பா, நாம் ஒரு வேலேயை அவசரமாகச் செய்யவேண்டும். ஆஞல் நல்ல முகூர்த்தம் வசதியாக இல்லே. என்ன செய்வது?

தைகப்ப**ஞர்:** கமலா, நீ விக்கினந் தீர்க்கும் விநாயகர் என்று படித்திருக்கிருய் அல்லவா? விநாயகப் பெரு மானே வந்தித்து வேலேயைத் தொடங்கிஞல் அது தடையின்றி இனிது முடியும்.

## 28. யாத்திரை செல்லுவோம்

ஆனந்தனும் பேரின்பனும் நெருங்கிய நண்பர்கள். இருவரும் ஒருநாள் அன்புடன் அளவளாவிக்கொண்டிருந் தார்கள். அவர்கள் பேசிக்கொண்டிருந்தது தல யாத்திரை கீனப் பற்றியாகும்.

ஆனந்தன்: நாளேக்குச் சிவராத்திரி. நாங்கள் திருக்கே தீச்சரம் போகின்ளும்.

**பேரின்பன்**: நாங்களும் போகின்றேம். அங்கே சிவராத்திரி விழாச் சிறப்பாக நடக்கும்.

ஆனந்தன்: தேவாரப் பாடல் பெற்ற தலமல்லவா? நாங்கள் அடிக்கடி போய்த் தரிசிக்கவேண்டிய தலம்.

பேரின் பன்: கோணேஸ்வரம் பாடல்பெற்ற தலம், அப்பா எங்களே அங்கு சென்ற பங்குனி மாதம் திரு விழா நடக்கும்பொழுது கூட்டிக்கொண்டு போஞர்.

ஆனைத்தன்: நானும் கோணேஸ்வரம் போயிருக்கிறேன். கோயில் அமைந்திருக்கும் சுவாமி மலே உச்சி யின் இயற்கை வனப்பு மிகவும் அற்புதமானது.

பேரின்பன்: கோணேஸ்வரத்திலிருந்து நாங்கள் மூதூரில் இருக்கும் வெருகலம்பதிக்குப் போனும். கோயில் வெருகல் ஆற்றங்கரையிலிருக்கிறது. மூல மூர்த்தி கந்தசுவாமியார். கோயில் மிகவும் பழமையானது. அக்கம் பக்கம் எல்லாம் அடர்ந்த காடு. கோயில் மிகவும் அமைதியாக இருக்கும். நீ கட்டாயம் அங்கு ஒரு தரம் போகவேண்டும். ஆனந்தன்: கிட்டத்தட்டக் கதிர்காமம் பேரல இருக்குமா? கதிர்காமத்திலும் அக்கம் பக்கம் காடு. அயலிலே மாணிக்க கங்கை ஒடுகிறது.

பேரின்பன்: ஒரு வித்தியாசம். கதிர்காமத்திலே வாய்கட்டிக் கப்புருளேமார் அல்லவா பூசை செய்கிருர்கள். ஆணுல் வெருகலில் நம்மூர்க் கோயில்களிற் போலப் பிராமணக்குருக்கள் பூசை செய்கிருர்.

ஆணந்தன்: வாய்கட்டிப் பூசை செய்வதை நிணேக்கும்போது மண்டூர்க் கந்தசுவாமி கோயில் நிணேவிற்கு வருகிறது. அப்பா மட்டக்களப்பில் வேலே செய்யும்பொழுது விடுமுறை நாள்களில் அங்கு செல்ல வாய்ப்புக் கிடைத்தது. அங்கும் அர்ச் சகர் வாய்கட்டித்தான் பூசை செய்வார்.

பேரின் பன்: நம் நாட்டுக் கோயில்களில் எனக்கு நன்ருய்ப் பிடித்தது சிலாபத்திலுள்ள முன்னேஸ்வரம். கோயிலுக்கு ஒருபுறத்தே தெதுரு ஓயாவின் நீர்வளம். மறுபுறம் தாமரைத் தடாகம். முன் புறம் பரந்த வயற்பிரதேசம். இந்தச் சூழ் நிலேயிற் கடவுளேப் பற்றிய சிந்தனே தானே வருமல்லவா?

ஆணந்தன்: நயிஞதீவிலுள்ள நாகம்மான் கோயிலும் இயற்கைச் சூழலில் அமைந்துள்ளது. கடலேப் பார்த்துக்கொண்டு அம்பாள் வீற்றிருப்பது மிக அழகாக இருக்கும். பள்ளிக்கூட விடுதலே காலத்தில் நயிஞதீவுக்கு யாத்திரை போஞல் நல்லது.

பேரின்பன்: சொன்னுற்போல், வருகிற மார்கழி மாதம் இந்தியத் தல யாத்திரை போவதாகச் சொன் னீரே, அத்திட்டம் என்னவாயிற்று? ஆனந்தன்: போகிரேம், அப்பா போகுமிடங்களின் விப ரங்கள் சொன்ஞர். முருகனுடைய படை வீடுகள்—அதாவது திருச்செந்தூர், திருப்பரங் குன்றம், சுவாமிமமே, பழநி, பழமுதிர்சோலே, திருத்தணிகை—ஆகியவற்றைத் தரிசிப்போம்.

பேரின்பன்: திருப்பரங்குன்றிலிருந்து ஆறுமைல் தூரத்தில் மதுரை இருக்கிறது. அங்கே போகவில்லேயா?

ஆனத்தன்: பாண்டிய மன்னர் நாளும் போற்றிய சொக்க நாதப் பெருமானப் பார்க்காமலா? சொக்க நாதரையும் மீனுட்சி அம்மையாரையுங் கட்டா யந் தரிசிப்போம்.

பேரின்பன்: வேறெங்கு போகிறீர்கள்?

ஆனந்தன்: சிதம்பரம். அது கோயில்களிற் கோயில் அல்லவா? அதோடு நடராஜப் பெருமானேத் தரிசிக்காத யாத்திரை என்ன யாத்திரை. வியாக்கிரபாதரும் பதஞ்சலியும் எமக்கு அந்த நடனக் காட்சியின் மகிமையை உணர்த்தியுள் ளார்கள். போய்ப் பார்ப்போம்.

பேரின் பன் : திருவாதிரையன்று அங்கு நின்ருல் தேர்த் திருவிழாவையும் பார்க்கலாமே.

ஆனந்தன்: அப்படித்தான் திட்டம், கடைசியாகச் சென்ண யிலே இரண்டு நாள்கள் தங்குவோம். அங்கே திகுமயிலாப்பூரையும் திருவொற்றியூரையுந் தரிசிக்க யோசணே.

### பயந்தி:

- இவங்கையிற் கிவராத்திரி விழா கிறப்பாக நடைபெறும் மிகப் பழைய கிவாலயம் ஒன்று கூறுக,
- 2. இலங்கையிலுள்ள சிவாலயங்கள் சில கூறுக,
- 3. இலங்கையிலுள்ள முருகன் ஆலயங்கள் கில கூறுக.
- இந்தியாவிலுள்ள சிறந்த தலயாத்திரைத் தலங்கள் சில கூறுக.
- 5. முருகனுடைய ஆறுப்டை வீடுகளும் எவை?

## 29. நகுஷன்

பலகாலந் தவம் செய்தால் தேவலோகப் பதவி கிடைக் கும். நாறு அசுவமேத யாகங்கள் செய்தால் தேவேந்திரனுக ஆகலாம். பூவுலக அரசன் ஒருவண் இங்ஙனம் தவமும் யாகமும் செய்து இந்திர பதவியை அடைந்தான். அவ தூடைய பெயர் நகுஷன்.

நகுஷனுக்கு இந்திர பதவி கிடைத்தவுடன் அகம்பாவம் மேலிட்டது. தன்னேவிடப் பெரியவர்கள் இல்லேயென்று பெருமை கொண்டான். பிரம்மா, விஷ்ணு, உருத்திரன் இவர்களே விடத் தான் எந்தவிதத்திலுங்குறைந்தவனல்லன் என்று சொல்லிக்கொண்டான்.

இந்திர பதவி அடைந்தவர்களே முனிவர்கள் கௌர விப்பது வழக்கம். முனிவர்களில் மிகப் பெரிய முனிவர்கள் ஏழுபேர். சப்தரிஷிகள் என்று அவர்களே எல்லோரும் போற்றி வணங்குவார்கள். அவர்கள் சிவ பக்தியிற் சிறந்தவர்கள். அவர்களில் மிக முக்கியமானவர் அகத்திய மகா முனிவ ராவார்.

இந்த ஏழு முனிவர்களும் புதிதாக இந்திர பதவியடைந்த நகுஷணக் கனம்பண்ணித் தமது ஆசியை வழங்க நினேத் தார்கள். தேவேந்திரனுடைய பல்லக்கைகச் சுமந்து சென்று அவணச் சிறப்பிக்க எண்ணிஞர்கள் பெருமை பொருந்திய முனிவர்கள் தனது பல்லக்கைத் தாங்குகின்றுர்கள் என்ற வுடன் நகுஷனுக்குக் கர்வம் தலேக்குமேல் ஏறிற்று. வய தாலே தளர்ந்தவர்களான அம் முனிவர்கள் தமது அன்பின் காரணமாகத் தேவேந்திரனின் பல்லக்கைச் சுமந்து மெல்ல மெல்லச் சென்றுர்கள்.

நகுஷன் அவர்களேப் பார்த்து 'வேகமாகப் போங்கள்' என்று அடிக்கடி கூறிணுன். அந்தக் குறிப்புத் தோன்ற 'சர்ப்ப சர்ப்ப' என்று சொல்லி அகத்தியரை விரட்டிணுன் அகத்தியருக்குக் கோபம் வந்துவிட்டது, 'முனிவர்களின் பெருமை அறியாத நீ சர்ப்பமாகவே போகக் கடவாய்' என்று கூறிஞர். இந்திர பதவியெல்லாம் இழந்து மலேப் பாம்பாக மாறிஞன் நகுஷன்.

வீண் பெருமையும், பெரியோரை மதியாமையுமே நகுஷ தூக்கு இக் கதியை ஏற்படுத்தின.

#### பயிற்கி :

- 1. நகுஷனுக்கு அகம்பாவம் ஏற்பட்டதேன்?
- 2. மு**னிவர்களுள்ளே த**வேசிறந்தவர் யார்?
- 3. முனிவர்கள் நகுஷனே எவ்வாறு கௌரவிக்க எண்ணி ஞர்கள்?
- முளிவர்கள் பல்லக்கைச் சுமந்து சென்றபோது நகுஷன் அவர்களிடம் யாது கூறினன்?
- 5. அகத்தியர் நகுஷணேக் கோபித்துக் கூறியது யாது?
- 8. நகுஷனுக்குத் துர்க்கதி ஏற்பட்டதேன்?

# 30. கண்ணனின் உபதேசம்

பாரத நாட்டிலே அரசு செய்த திருதராட்டிரனுக்குத் துரியோதனன் முதலிய நூறு பிள்ளேகள் இருந்தனர். இவர் களேக் கௌரவ புத்திரர் என்பர். அவனுடைய தம்பியாகிய பாண்டுவுக்கு ஐந்து புத்திரர். இவர்கள் பஞ்சபாண்டவர் எனப்பட்டனர். கௌரவர், பாண்டவர் ஆகியவர்களில் நாட்டை யார் ஆளுவது என்னும் விடயத்தில் பெரிய யுத்தம் ஏற்பட்டது. இதுவே பாரதப்போர் எனப்படும்.

பாண்டவர்களில் ஒருவளுகிய அருச்சுனன் கண்ண பிரானின் நண்பன். போரிலே அருச்சுனனுக்குத் தேரோட்டு வதற்குக் கண்ணன் இசைந்தான்.

போர் தொடங்கியது. கண்ணன் தேர் செலுத்த அருச் சுனன் போர்க் களம் அடைந்தான். போர்க் களத்திலே மறு பக்கத்திலே திற்பவர்களேப் பார்த்தான். தனக்கு வில்வித்தை கற்பித்த ஆசிரியகும், தன் உறவினரும், உடன் பிறவாச் சகோதரர்களுமே நிற்பதைக் கண்டான். அவனது மனம் கலங்கியது. இவர்களேயா நான் யுத்தம் செய்து அழிப்பது என்று எண்ணிச் சோர்வடைந்தான்.

அருச்சுனனுடைய மனநிலேயைப் புரிந்துகொண்டான் கண்ணன். "பார்த்தா, யுத்தம் செய்யவேண்டிய நேரத்தில் மனம் கலங்குவது வீரனுக்கு அழகன்று. இப்பொழுது நீ உன்னுடைய கடமையைச் செய். மனம் கலங்காதே" என்று கண்ணன் அறிவுரை கூறிஞன். இந்த அறிவுரையாகிய உபதேசமே பகவத் கீதை எனப்படும்.

அருச்சுனன் மனம் தெளிந்து போர்செய்யத் தொடங்கிணுன்.

### : الرفان

- 1. பாரதப்போர் ஏன் ஏற்பட்டது?
- 2. அருச்சுன்னுடைய தேரோட்டி யார்?
- 3. அருச்சுனனுக்கு ஏன் சோர்வு ஏற்பட்டது?
- அருச்சனனுடை ய சோர்வைக் கண்ணன் எப்படிப் போக்கிஞர்?
- 5. **கண்ணனுடைய** உபதேசத்தை எப்படி வழங்குவோம்?

# 31. நாவலர் தன்மொழி

நாவலர் பெகுமான் சைவப் பாடசாலேகளே ஆரம்பித் தார். தேவார திருவாசகங்களே முறைப்படி ஒதுவதற்கு ஊக்கம் அளித்தார். கோயில் வழிபாடு நல்லொழுக்கம் முதலியவற்றைப் பற்றி மக்களுக்குப் போதித்தார்.

இன்று சைவப் பிள்ளேகள் சைவ சமயச் சூழலிலே கல்வி கற்கக்கூடியதாக இருக்கிறது. கோயில்கள் முறையாக நடத்தப்படுகின்றன இசையோடு திருவருட்பாக்களேப் பாடுவது பரவி வருகிறது. இந்தச் சிறந்த நிலேக்கு நாவலர் பெருமான் தம் வாழ்நாளில் இட்ட வித்தும் அளித்த ஊக்க முமே காரணம்.

ஆறமுகநாவலர் யாழ்ப்பாணத்து நல்லூரிலே ஏறக் குறைய நூற்றைம்பது ஆண்டுகளுக்கு முன்பு பிறந்தவர். அவர் சைவ சமயத்தையும் தமிழ்மொழியையும் வளர்ப்பதற் காக அரும்பாடுபட்டார். பல நூல்களே எழுதிஞர். எத் தணேயோ பழைய, சிறந்த தூல்களேப் பார்வையிட்டு அச்சிட்டார்.

நாவலர் பெருமான் பெரியவர்களுக்கு மட்டுமன்றிச் சிறுவர்களுக்கான சிறிய நால்களேயும் எழுதியிருக்கிருர். அவர் எழுதிய சைவ விளுவிடைகளும் பாலபாடங்களும் இத் தகையன. அவருடைய முதலாஞ் சைவ விளுவிடையி லிருந்து சில பகுதிகளேக் கீழே தருகிறேம். பிள்ளேகளே! படித்துப் பயனடையுங்கள்.

## கடவுளியல்

- உலகத்துக்குக் கருத்தா யாவர்?
   சிவபெருமான்.
- சிவபெருமான் எப்படிப்பட்டவர்?
   என்றும் உள்ளவர், எங்கும் நிறைந்தவர், எல்லாம் அறிபவர், எல்லாம் வல்லவர்.

- 3. சிவபெருமான் ஆன்மாக்களுக்காகச் செய்யுந் தொழில் கள் எவை? படைத்தல், காத்தல், அழித்தல் என்னும் மூன்றுமாம்.
- 4. சிவபெருமான் ஆன்மாக்களுக்காகச் செய்யுந் தொழில் களே எதைக்கொண்டு செய்வார்? தமது சத்தியைக்கொண்டு செய்வார்.
- சத்தி என்னுஞ் சொல்லுக்குப் பொருள் யாது?
   வல்லமை.
- சிவபெருமானுக்குச் சத்தி யாவர்?
   உமாதேவியார்.
- சிவபெருமானுடைய திருக்குமாரர்கள் யாவர்? விநாயகக் கடவுள், வைரவக் கடவுள், வீரபத்திரக் கடவுள், சுப்பிரமணியக் கடவுள் என்னும் நால்வர்.
- 8. சிவபெருமான் ஆன்மாக்களுக்கு அருள் செய்யும் பொருட்டு உமாதேவியாரோடும் எழுந்தருளியிருக்கும் முக்கிய ஸ்தானம் யாது? திருக்கைலாசமலே.
- 9. சிவபெருமான் ஆன்மாக்களுக்கு எவ்விடங்களிலே நின்று அருள் செய்வர்? சிவலிங்கம் முதலாகிய திருமேனிகளிடத்திலும். சைவா சாரியரிடத்திலும் நின்று அருள் செய்வர்.

### நித்திய கருமவியல்

நாடோறும் நியமமாக எந்த நேரத்திலே நித்திரை விட்டெழுதல் வேண்டும்? சூரியன் உதிக்க ஐந்து நாழிகைக்கு முன்னே நித்திரை விட்டெழுதல் வேண்டும். 11. நித்திரை விட்.டெழுந்தவுடன் யாது செய்தல் வேண்டும்? விபூதி தரித்துச் சிவபெருமானேத் தியானித்துத் தோத்திரஞ் செய்துகொண்டு பாடங்களேப் படித்தல் வேண்டும்.

## சிவாலய தரிசனவியல்

- 12. சிவபெருமான வழிபடு தற்கு உரிய முக்கிய ஸ்தானம் யாது? திருக்கோயில்.
- நிருக்கோயிலுக்கு எப்படிப் போதல் வேண்டும்? ஸ்நானஞ்செய்து, தோய்த்துலர்ந்த வஸ்திரந் தரித்து, விபூதி இட்டுக்கொண்டு போதல் வேண்டும்.
- 14. திருக்கோயிலுக்குச் சமீபித்தவுடனே யாது செய்தல் வேண்டும்? தூலவிங்கமாகிய திருக்கோபுரத்தைத் தரிசித்து, இரண்டு கைகளேயுஞ் சிரசிலே குவித்து, சிவநாமங்களே உச்ச ரித்துக்கொண்டு உள்ளே போதல் வேண்டும்.
- 15. திருக்கோயிலினுள்ளே போனவுடன் யாது செய்தல் வேண்டும்? பலிபீடத்துக்கு இப்பால் நமஸ்காரம் பண்ணல் வேண்டும்
- 16. கிழக்கு நோக்கிய சந்நிதானத்திலும், மேற்கு நோக்கிய சந்நிதானத்திலும், எந்தத் திக்கிலே தலேவைத்து ந்மஸ் காரம் பண்ணல் வேண்டும்? வடக்கே தலேவைத்து நமஸ்காரம் பண்ணல் வேண்டும்.
- 17. தெற்கு நோக்கிய சந்நிதானத்திலும், வடக்கு நோக்கிய சந்நிதானத்திலும், எந்தத் திக்கிலே தலேவைத்து நமஸ் காரம் பண்ணல் வேண்டும்? கிழக்கே தலேவைத்து நமஸ்காரம் பண்ணல் வேண்டும்.

- 18. எந்தத் திக்குகளிலே கால்நீட்டி நமஸ்காரம் பண்ண லாகாது? கிழக்கிலும், வடக்கிலும் கால் நீட்டி நமஸ்காரம் பண்ண லாகாது.
- 19. ஆடவர்கள் என்ன நமஸ்காரம் பண்ணல் வேண்டும்? அட்டாங்க நமஸ்காரம் பண்ணல் வேண்டும்.
- 20. அட்டாங்க நமஸ்காரமாவது யாது? தலே, கையிரண்டு, செவியிரண்டு, மோவாய், புயங்க னிரண்டு என்னும் எட்டவயவமும் நிலத்திலே பொருந் தும்படி வணங்குதல்.
- பெண்கள் என்ன நமஸ்காரம் பண்ணல் வேண்டும்?
   பஞ்சாங்க நமஸ்காரம் பண்ணல் வேண்டும்.
- 22. பஞ்சாங்க நமஸ்காரமாவது யாது? தஃ, கையிரண்டு, முழந்தாளிரண்டு என்னும் ஐந் தவயவமும் நிலத்திலே பொருந்தும்படி வணங்குதல்.
- 23. தமஸ்காரம் எத்தகோதரம் பண்ணல் வேண்டும்? மூன்று தரமாயினும், ஐந்து தரமாயினும், ஏழு தர மாயினும், ஒன்பது தரமாயினும் பண்ணல் வேண்டும். ஒருதரம் இருதரம் பண்ணுதல் குற்றம்.
- நமஸ்காரம் பண்ணியபின் யாது செய்தல் வேண்டும்?
   பிரதட்சிணம் பண்ணல் வேண்டும்.
- 25 எப்படிப் பிரதட்சிணம் பண்ணல் வேண்டும்? இரண்டு கைகளேயும் சிரசிலேனும் மார்பிலேனுங் குவித்து, சிவநாமங்களே உச்சரித்துக்கொண்டு, கால் களே மெல்ல வைத்துப் பிரதட்சிணம் பண்ணல் வேண்டும்

- 26. பிரதட்சிணம் எத்தனேதரம் பண்ணல் வேண்டும்? மூன்று தரமாயினும், ஐந்து தரமாயினும், ஏழு தரமாயி னும், ஒன்பது தரமாயினும் பண்ணல் வேண்டும்.
- 27 சுவாமி சந்நிதானங்களே எந்த முறையாகத் தரிசனஞ் செய்தல் வேண்டும்? முன் விக்கினேசுரரைத் தரிசனஞ் செய்து, பின் சிவ விங்கப் பெருமானேயும் உமாதேவியாரையுந் தரிசனஞ் செய்து, விபூதி வாங்கித் தரித்துக்கொண்டு, அதன்பின் சபாபதி, தட்சிணுமூர்த்தி, சோமாஸ்கந்தர், சந்திர சேகரர், சுப்பிரமணியர் முதலிய மூர்த்திகளே த் தரிசனஞ் செய்தல் வேண்டும்,
- 28. விக்கினேசுரரைத் தரிசிக்கும்பொழுது யாது செய்தல் வேண்டும்? முட்டியாகப் பிடித்த இரண்டு கைகளினுஅம் நெற்றி யிலே மூன்று முறை குட்டி, வலக் காதை இடக் கையினுஅம், இடக் காதை வலக் கையினுஅம் பிடித்துக் கொண்டு மூன்றுமுறை தாழ்ந்தெழுந்து, கும்பிடல் வேண்டும்,
- 29. சந்திதானங்களிலே தரிசனம் பண்ணும்பொழுதெல் லாம் யாது செய்தல் வேண்டும்? இரண்டு கைகளேயுஞ் சிரசிலாயினும் மார்பிலாயினுங் குவித்துக்கொண்டு, மனங் கசிந்துருகத் தோத்திரஞ் செய்தல் வேண்டும்.
- 30. எந்தக் காலத்திற் சுவாமி தரிசனஞ் செய்யலாகாது? அபிஷேகம் நிவேதனம் முதலியவை நடக்கும்பொழுது தரிசனஞ் செய்யலாகாது.
- 31. அபிஷேக காலத்திலே பிரதட்சிணே நமஸ்காரங்களும் பண்ணலாகாதா?

அப்பொழுது உட்பிரகாரத்திலே பண்ணலாகாது.

- 32. தரிசனம் முடிந்தவுடன் யாது செய்தல் வேண்டும்? சண்டேசுரர் சந்நிதியை அடைந்து, கும்பிட்டு, மூன்று முறை கைகொட்டி, சிவதரிசனபலத்தைத் தரும் பொருட்டுப் பிரார்த்தித்தல் வேண்டும்.
- 33. சண்டேசுர தரிசனத்தின் பின் யாது செய்தல் வேண்டும்? சிவசந்நிதானத்தை அடைந்து, நமஸ்காரம் பண்ணி, இருந்து, ஸ்ரீபஞ்சாட்சரத்தில் இயன்ற உருச் செபித்துக் கொண்டு, எழுந்து, வீட்டுக்குப் போதல் வேண்டும்.
- 34. நித்தியமும் நியமமாக ஆலய தரிசனஞ் செய்ய இயலா தவர் யாது செய்தல் வேண்டும்? சோமவாரம், மங்கலவாரம், சுக்கிரவாரம், பிரதோசம், பௌர்ணிமை, அமாவாசை, திருவாதிரை, கார்த்திகை, மாதப்பிறப்பு, சூரியகிரகணம், சந்திரகிரகணம், சிவராத் திரி, நவராத்திரி முதலிய புண்ணிய காலங்களிலாயி னும் தரிசனஞ் செய்தல் வேண்டும்.
- திருக்கோயிலிலே செய்யத் தகாத குற்றங்கள் **யாவை?** 35. ஆசாரமில்லாது போதல், கால் கழு<mark>வாது போதல், எச்ச</mark>ி லுமிழ்தல், மலசலங் கழித்தல், மூக்குநீர் சிந்துதல், ஆசனத்திருத்தல், சயனித்தல், **காலே நீட்டிக்கொண்** டிருத்தல், மயிர்கோதி முடித்தல், சூதாடல், பாக்கு வெற்றிஃலயுண்டல், சிரசிலே வஸ்திரம் தரித்துக்கொள் தோளிலே உத்தரியம் இட்டுக்கொள்ளுதல், ளுதல், சட்டை இட்டுக்கொள்ளுதல், பாதரட்சை இட்டுக்கொள் ளுதல், விக்கிரகத்தைத் தொடுதல், நிருமாலியத்தைக் கடத்தல், நிருமாலியத்தை மிதித்தல், தூபி. துவசத் தட்பம், பலிபீடம், விக்கிரகம் என்னும் இவைகளின் நிழலே மிதித்தல், வீண்வார்த்தை பேசல். சிரித்தல், சண்டையிடுதல், விளேயாடுதல், சுவாமிக்கும் பலி**பீடத்** துக்கும் குறுக்கே போதல் முதலானவைகளாம்



ஆறுமுக நாவலர் 🏥

தூல் வெளியீட்டு உபகுழு கலாநிதி வே. இராமகிருஷ்ணன் திரு. சி. முருகவேள் திருமதி பராசக்தி சுந்தரலிங்கம் திரு. ந. சண்முகரத்தினம் திரு. செ. வேலாயுதபிள்ளே திருமதி பாலம் லக்ஷ்மணன்

### எழுத்தாளர் குழு

திருமதி புவனேஸ்வரி அருணுசலம் திருமதி மனேன்மணி நாகநாதன் திருமதி பரமேஸ்வரி அழகரத்தினம் திருமதி பத்மா சோமகாந்தன் திரு. க. சி. சண்முகம் திரு. கு. குருசுவாமி

### <del>த்</del>வூர் இழ

திரு. ஆ. இராசையா திரு. ஆசைப்பிள்ளே ஞானசேகரம் திரு. ஐஞர்த்தனன் இரத்தினசபாபதி

## បទ្ធបុព្យាធ្វេក

திரு. வே. வல்லிபுரம்